ﬁnu_kurs]r-ug ¢.

Aus der @ogmahf

Omnipotens Pater ommpotcnsFﬂms om-

nipotens Spiritus Sanctus: et 'tamen non

tres omnipotentes, sed unus omnipotens,
Symb, Athan, :

Omne bonum. nostrum. vel ipse, vel ab. ipso (sc Deo) §
jo der b, Auguftin.  Wer witd demnach nicht gur Gr-
wigung beffen, wad ither Gott gelehet wird, fidh Hin-
gesogen fithlen?  Wiel von biefer Lefre entf)a[t Dad
©ymbolum ,Quicumque’, von dem ed im Kivdhenlerifon
(Art. Teinit.) heift, dah ¢8 a8 Dogma fiber die Tri-
nitdt tn ver Totalitdt aller feiner Momente ausdipredhe.
Dad Hrhliche Anfehen diefed Symbolums freht feit,
weun audy deffen Berfafjer nicht gewip dev h. Atha-
nafiud ift. i

S BVegug. ber gue Konfurdjrage entnommenen
Ihefis ,Omnipotens Pater et feudbtet wofl ein, daf
¢8 fidh vorzitglich um die Darlegung vev Lelre: ,,QB—
gleich Bater, Sobit und h. Geift allmadtig ift, o
find dodh nicht orei Allmdchtige, jondern nur Gin
Allmacbtiger,” handle. Gin Blif anf dad Verhdltnif
ber fog. abjoluten Gigenfdhaften, wie Deren eine die
Allmadpt ift, gum gottlichen Wefen, und dann diefes

37



578 Konfurdfrage.

g Den drei gdttlichen Pervfonen wird ung hinlanglid)
Antivort geben.

Unfere ®otted = Grfenntnif Dbegeichnet der Wbpoftel
al3 ein Sehen durdy einent Spicgel; und diefer Spiegel
ift wohl die Gefammi- Schdpjung. ,Innotescil nobis,
jagt Der Y. Thomad, ,ex operationibus vel effeclibus
ejus, ex his possumus eum nominare f) it ferneys
wabhr, wad derfelbe Lebrev fagt, daf ndmlich ,voces
signa intellectuum® und ,intellectus rerum similitudines®
find, fo ift e8 audy gewip, daf die Namen, die wiv vou
Gott gebrauden, nidt hinveidyen, wm audzudritden,
- wad dad gbttliche Wefen an {icdh ift. Sie eignen pwav
Gott hinfidhtlich veffen, wasd fie BVollfommnesd fehledht-
hin begeidmen, nidt aber hinfidhtlich der Begetchnungsds
weije, die tmmer unvollfommen, WBeided liegt in Den
apoftolifden MWorten: ,Videmus nunc per speculum in
aenigmate.”

Gine anbdere Gigenthiimlichfeit unferer Gotied-
Grfenntnifp deutet der poftel badurdy an, daf er
obigen 2Worten beifitgt: ,Nunc cognosco ex partel )

Wie find nidt im Stande, ven Vegriff , Gott,
Gottheit, gdttliche Matur” tm Geifte Fefhyubhalten und
und moglichft flar ju maden, obne fofort an einen
gewiffen. Kompler aller mdglichen LRollfommenheiten
ju denfen.  Die find e8 ja erft, welde hiertiber un-
ferm Geifte eciniged LUdyt bringen, wie der h. BVafilius
fbreibt,®) und ihm zu dem Verjtinduif verhelfen,
Dejfen er fabig ift. lnd da audy diefe Borftellung
unjerm uge immer noch odunfel ift, fo gehen wic

) Summa Q. 12.
5l Cor 4842
3) Contr. Eunom.



Konfurdfrage. 579

weiter, wiv betrachten flatt den gangen Snbeqriff allex
LVollfommenheiten auj einmal nady und nadh eine
und bie anbere devjelben. ,Animam humanam * Tehrt
Gregor v. Nyfia, ,quoniam non potest, quod quaeri-
tur, liquido perspicere, per multas notiones ad inexpli-
cabilem naluram (sc. divinam) diverse ac multipliciter
contendere. ') o ift fitrwahr unfer Erfennen Gotfed
ein ficweifed (ex parte), und vas Sdjanen Gottes,
wie ¢r ift, auf einmal fiir dad Senfeitd vorbehalten,
wenn andy vort bdie Freatinlidhen Sdiranfen bad Gr-
foffen feined Wefend nidht sulaffen. 8 ift nidht nothig,
g Crfibtlidmadyung ve8 Gefagten auf ein analoqes
Lerviahren Det Betradhtung faft jeded groBartigen Ge-
genftanded aufmerffom 3u macdhen.

Sitr das fo Grfannte haben wiv eigene Begeidy-
ningen, eigene Mamen.  So 3. B, enwigt unfer Geift
bad cine Mal die majeftitifhen Werfe, bdie Gott ge-
thans er fieht in venfelben die Wenferung einer Kraft,
bie Alled vermag, wasd fie nur will, die allmachtig ?)
ift.  Spreden wiv nun von der Allmadht Gotted, fo
bleiben wiv nicht dabei ftehen, deffen Wirfjamfeit alfo
gu Denennen, foudern wir {dhliefen auf eine Bejdhaffen-
beit ®otted, vermbdge der ev Derartiq wivfen fanun, und
nemten jie Allmadyt Gotted. Aehnlidh fommen toir
jur Giite Gotted, ald Gigenfdaft, Vollfommenheit ded
gottlichen Wefend 1. {. w.  Daf mit Rickficht auf ven
Gang unfered Grfennend, auf die Art und Weife ded-
felben ein nterfchied obwalte gwijehen Dent eingelnen
gbttlichen Gigenjdbaften, o vaf, wenn man an die A=
wmadyt denft, man nidht gugleih an die Gitte denfen

1) Contr. Eunom.
%) Dung Stotus.
37 *



580 Konfurdfrage.

it und fo audy awifchen der gbttlichen Natur an fich
und ven Gigenjehaften, ift wohl Jedem flar, nud founte
nur von folhen geldugnet ywerdew, die, wie 3. B, Actus
und Gunomind, bamit eine Havefte befdhdnigen wollten.
NAber dabei darf nicht fbevfehen werden, dak Ddiefer
Unterjchied theil8 davauf fufie, daf unfere Begeichnungs-
weijent mangelfaft find, theild und bad am meiften,
pafp unfer Grfennen cin fHichweifes ift. Wiy, find €8,
bie Gott nun von diefer, nun von einer andern Seite
betrachten; wiv machen Unterichicde, wiv fepen danu
pen @ottedbegrifi aleidhiam sufammen. €3 folgt daraud
FeineBwegd, daf etwa int gdttlichen Wefen felbit aud
eine foldbe Sujammenfepung frattiinde, ©8 wehvt fidh
gegen eine wie {mumer geavterete Jujammeniesung in
Gott die . Sdyiit, bie ihn al3 abjoluten Geift jehil-
bert; 8. wehren fich gegen eine folche Sumuthung,
mit der Gunoming {eine Befdmpfer, die grofen Lehrer
ped Morgenlanded, anfeindete, ein h. Bafilind , Gregor
voit Nyfia, Gyeill von Alerandrien u. f. v, ,Nam
quis -ita stupidus est* frigt Dev Bijehof vou Myfja,
yub ignoret, divinam quidem naluram esse unam, uni-
formem et compositionis experlem? Quamvis,* {agt
ein gleidh alter Theologe, ,intellectu multa esse
dicantur, re tamen et subslantia unum sunt, in quibus
est plenitudo divinitatis  Alle Tefren, ein Unter{dhicd
swifdsen dem  gdttlichen Wefen und Ddeffen Vollfom-
menfeiten, wie gwifdhen diefen felbit, beftehe nu xar
émivowa, intellectu, mente, consideratione, nicht aber re—.

DBetradhten wiv ivgend cinen gropartigen Gegen-
ftand, fo faffen wir ihu, wie bereitd evivdhnt worbden,
bald von Ddiefer, Bald von jemer Seite, auf; jebt er=
fennen wiv Diefe, jept jene Gigenfhaft an ihm. Die
anerfannten Gigenfhaften, dad wiffen wiv, find wohl



Konfurdfrage. 581

att ifmy, fie {ind aber nidht bder Gegenftand felbit.
Guhwever haben wir Theile, over aber Vefdhaffenheiten,
bie ihm jufommen (accidunt — accidentalia). Micht
jo bei Gott.  LVevmdge feiner abjoluten Ginfacdhheit
ift ev pad, wad cr hat. Weil wir, die Betradh-
tendenr, diefelben find, davum ift vie Betradhtungdweife
(fmwowe) andhy in beiden Fllen analog; aber am Ob-
jefte waltet jerter Unter{chied ob, bder ywifdhen der Gotts
Deit und bem Gejdhaffenen ift. ,Nequaquam,* fagt der
. Gyrill, ,censebimus supremam ‘illam  ommium sub-
stantiam bonorum esse capacem: sed nec’ adventitium
ei dicemus esse bonorum omnium genus, quemadmo-
dum“in" nobis: ‘sed neque ut diversum  quippiam in alio
censeri, velut'in homne scientiam ' dixeris. ' Nec “enim
liomo “per se ‘est scientia, ‘sed scientiae potius capax.
Sed ipsummet bonum' universum, quodcunque ‘esse
credatar, " hoe proprie ‘esse dwxmus divinam’ et inmeffa-
hilem naturam.“ ) Alfo ift jedwede gittliche BVollfom:-
menbeit dirchausd nicht ehwvasd, defen Gott theilhaftig twird,
oder Da8 Gott von Anfen gufowmmt, ober'vad, obiwoh!
an fidh ein verfhicdened, an tﬁm fidy findet: fondern
vag gottlidie Wefen” felbit, wenn' audy vag Wort, dad
und guy Vegeidntng dient, {elbed nie vollfommen
andgudvitfen vermag, und wenn audy wiv hinfichtlich
ber Wetradtuitg (menle) cinen IInterfd;:eb 3 madyen
Demitjfigt und Gevedhtint find.

on rebus “ fagt der §. Wnguftin, um andy basd
Abenvland 3u f)‘ﬁren, »(quae participatioe magnitudinis
magnae sunt, quibus aliud ‘est esse et aliud, magnas
esse, sicul magna domus . ..in his ergo rebus alud
est magnitudo, aliud, quod ab ea magnitudine magnum

5 In Joann. 1. 9.



582 Konfurdfrage.

est:  Deus aulem (quia se. non participatione magni-
tudinis magnus- est) ea magnitudine est magnus, qua
estaipse eadem magnitudo.“ ')  Dahev Edunen, ja mif-
fen wiv fagen: ,Deus ea omnipotentia est omnipotens,
qua ipse est eadem omnipotentia.*

Klar entwidelt - [ag demnady, wie wiv fef)en, pa3
Verhaltnip ver abfoluten Gigenfdhaften Gotted um gott-
licken Wejen vor; fein Wunber, bdaf, ald Gilbert vou
Porvé, BVijdof von Poitierd, von der aviftotelijdhen
Bhilofophie  verleitet, zwifdhen den Gigenjchaften und
Dem Wefent Gotted einen veellen Unterjchied angunchmen
{hien, gwei feimer Wrchidiafonen auftraten und ibhn bei
Gugen UL verflagten.  Wubte Gilbert fidy auch zu
Aurerve (1147) und zu Pavid durchzubelfen, fo ge-
Tang e3 bdoch bem h. Veynard, ihn auf der 6\.)no‘oe
ait NRbeimd (1148) zu ubelrubrm

“Gin dhulicher Srethum  findet fich bei ‘Dm Hefi-
d)aﬂen (ﬂSaIamtten) unter den jchidmatijden Griedhen;
fire umbd wiber Baben ihre Synoden (zuerft 1341),
Bifhdfe und Iheologen gefprodhen.?) Nach Ddevfel=
Den . Seite hin foll nady Petaviugd Dund Stotud etwad
vom rechten Piabe abgeiret jein, wie Hingegen anbere
Sdyolajtifer, Ddie jog. Nominales, nad der entgegen-
gefetsten,

Hinjidtlidy ded Verhaltniffed der gbttlichen Natur
it oen drei gottlichen Perfonen bemerft Petaviud , daf
i vie Witer die Perjon (hypostasis) ald zujanumen-
gefeit dadyten aud dem Wefen (natura) und dev ve-
lativen Gigenfdhaft (proprietas personalis).  Patriftijche

Y De trinit. 1 5.
%) Rirdyenl, ,Barlaam* und Petav. Theol. dogm. 1. 1. 1.
¢ 112 et 3!



SKonfurdfrage. 583

Belege finden fich in feiner Dogm. theol. genug vor,
So 3. B. jogt Bafiliud: ,Proprietales personales cha-
racteres seu notas ac formas esse, quae ad substan-
tiam consideratione nosfra additae et s. pt
Worin diefe gedadhte Iufammenfebung beftehe, und
ob fie eine wirflidhe (reelle) ober eben nuy gedachte
fet, wollen wiv nafer unterfudhen. Soll ein Wefen
ebent ein Wefen und nidht blofed Gedbanfending fein,
fo muf e8 eriftiven. @38 {ind daher essentia undb exi-
stentia in der Wirklichteit ungertvenubar. Gilt bdad
vor aflen Wefen, fo auch vom. gdttlichen, und Foar
al8 bem ewigen i gang eminenter Weife.

In abstracto genommen, ofue alle Rircfficht auf
Deftimmee Modvififation, gibt ¢8 gewif nur Gin Dafein,
una existentia divinae naturae, weil Dad bdajeiende LWe=
fen audy nur Gined. Aber in ver Wirklichfeit ift%ed
ofne Dbeftimmte Mobififation nicht denfbav, 8 ift ent=
weber fo oder fo. Daber die Dajeindweife (modus
existendi, subsistentia) cine verfchicdene fein Fanu und
ywar wtady der Unalogic ved Naturlebend, nidht blod
nach einander, fondern aucy neben ‘einander. Sagen
wir demnadh, va8 Dafein (existentia) ded gdttlichen
Befend it in abstracto genommen nur Gined, fo
fagen  wiv nodh Feinewegd, audh in concreto, in
per IWivElidfeit, finde 8 fidh wmur in Giner Weife
vor. S Gegentheile, einfacdy beim Glauben bleibend,
[ehrt und die Kivde, ¢8 gebe drei Dafeindmweifen ded
gbttlidhen Wefend , die, weil felbed nidt ehva erft im
Werben oder in einer gewiffen Cntwiclung begriffen,
jondern ein  ewigfertiged, wm - menjdhlich u  veden,
eben cin abjoluted ift, ewig und unverindverlidy und
por cinanber veell vevfehicven fird.

Kehren wiv mun gu ver Auffafjung der hypostasis



584 Konfurdfrage.

burch die Viter, ald einer compositio yuriid, fo haben
i al8 die felbe fonjtituivenven FaFtoren die essenlia
div. und die subsistentia, weldy’ Tetere eben, weil die Per-
jon (hypostasis) nntbllbenb ift, proprietas personalis heifit.
S Nuf piefe Weife Haben wir, wie von felbft folat,
oret Perjonen, vie ewig, unverdnverlich und von ein-
ander veell verjihicoen find.

- ber ift ¢8 venn damit Grif, baf wir in den
bm_ abttlichen Perfonen "wirkliche Sufammenichungen
Baben? Haben wir etwa in jeder gwei Theile, ober
bilvet vielleicht die subsistentia o wad, wad man acci-
dens zu nennen pilegt?  Cyrill von Alerandrien lefhrt:
yProprietatem personalem Deum non secundum’ sub-
stantiam, " sed ejus habitudinem ¢t relationem  signifi-
care Nady diefem Founte man hddftens nody an
¢in accidens benfen. Der Annahme von zwei Theilen
wiverfirebt fehon unfere Vermmit, da die Trennimg
von Wefen und beflimmied Dafein, mur Gedanfendinge
fibrig Tiege, a'Bge]'e[)en von_andern Griinden.  Allein,
wir wiffen ja aund), daf bet der abfoluten Ginfachheit
@ottes, die nicht nur da vorfanden ift, wenn man ihn in
abstracto tenft, fondern ebenr, wie ev ift, vout ecinem: das
Hingufdmme, e Rebe nidht fein Fonne.  Scheint diefer
ober jener Audfpruch ver WViater fo, al8 b fie an
eine wie  tmmer ﬁei’c[}aﬁ’me Bumnunemei;ung in Der
Wirklichteit gebacht Hitten, o ljaf:en wir und nur an
ithren oft wicderholten Kamon™ u evimuert, bied thim
fie nr xer frwoiwr, in Der Letvadhhung (mente), ob
Pe8 ,cognosco ex parte, 'videmus' per speculum®  fie
wufsten gav gut, daf in der WivFlidhfeit, re, die'sub-
sistentia von Der essentia nicht verfchieven, dafer die
gottlichen Perforen re duvdhaud micht  gufammengefesst
feten. ) Ipse ‘divinitas tota” in toto Patre est ipsa«



SKonfurdfrage. 585

mnd ,Totus Pater in ipsa tota est“ fagt Der ¥,
Marimus, ‘

PWad wir andentungdweife und wehl unvollfom-
men bigher evbrterten, ndmlich a8 BVerhaltniff ves
gbttlichen Wefend zu den brei gottlichen Perfonen, fand
feine bogmatifdye Feftitellung befonverd im Lateran. 1V,
wo gegen ben Abt Joadhim, im Sinne bed Petrud
Lombaroud, ved grofen fdolaftifhen Meifterd und Bi=
jdhofd von Parid, gelehyrt worden: ,quod una quaedam
summa res, incomprehensibilis quidam et mneffabilis . .
veraciter est Paler et Filius et Spiritus sanetus® und
,quia quaelibet trium personarum  est illa ves, videlicet
substantia, essentia, sen matura divina“?’) Nidt ein
Iheil ved gottlichen Wefend, fonbern dad gange ift dex
Bater . §.w. (tota in toto P.), weil die nalura div.
simplex omnino ‘(daffelbe Lat. IV.). Daker dad: ,Qualis
Pater, “talis Filius, ftalis - Spiritus ‘sanctus  im ©ym-
Bolum, ©. §. all’ ba8, wad die gottliche MNatur an fidh
ift, it jede vev orei Werfonem, hiemit aud), wenn
wir auf 9ad anfangd Gejagte guriicdbliden, allmadtig —
P. omnip., F. omnip., Spir. 8. omnipotens. ~Zreffend
fagt oer §. Gyrill: |Ea, quae'de divina natura dicuntur,
communia 'sunt Patris Filii et Spiritus saneti: ut sunt
Deus ‘Dominus,  opifex , ‘omnipotens etc Dap die
. Sdyrift viefe Gleichheit der drei gottlichen Perfonen
mmd {peciell die Alfmachtigkeit ciner jeden lehre, Hraudt
faum erivdhnt zu werden, -

Gine Ginwendung gegen die aleiche AMmadytigheit
der drei gbttlichen Verfonen Bhier gu beadhten, vitrfte
nicht unpajfend fein, da und ihve Veantworhung zu-

1) Cf. Das Enchirid. von Demginger.  Wilvzburg.
2. Yuflage.



586 Sonfurdfrage.

gleidy - zum Schluffe  der gangen Frage die Buircke
biloet, Sie wird dafer gemommen, vaf dem BVateyr
und  dann bem Bater und Sofhne e¢in Aft uge-
jdbrichen wivd, weldher frithere demt Sobhu nnd §. Geifte
und weldyer leptere dem §.  Geifte nidht ufdmut,
Weil nue: der Vater geugt, uubd weil nur der BLater
mit dem- @ofne Hhaudht, davum, will man behaupten,
feten @ofn und  Heiliger Geift nidht gleich allmachtig
(coomnipotentes),

Wir antwortest davauf cimerjeitd mit dem . Au- -
gujtin: ,Pater. est Deus, non quia Pater; sed quia
nalurd est Deus -~ und vaber audy (fitgen wiv hingu):
Pater est omnipotens non quia Pater, sed quia natura
omnipolens esl® wunbd auderfeitd mit: dem Later, IV,
w-. et illa res (se. natura divin.) non est generans
neque genita, sed est Paler, qui generat e. s. p.
@8 ijt . von Gott nidt in verfelben Weife vie Mede,
wenn von Jeiner Allmadht und wenn vom gottlidhen
Jeugen, Handen u. §i w. gefproden wird.  Reden
wiv ven der gdttlichen Wllmadyt, fo haben wir eine
Bollfommenkheit, vermdge ver Gott, vad gottliche Wefen,
alled wermag: nach Aufen hin durch Olofen Willensdaft,
wag e8 nur will, i Auge, wihrend, wenn wic vom
gdttlichen Seugen fprechen, und dad innere Leben Got-
ted bovjchwebt.  IWir fefen demnadh vovt mefhr vas
gottlicdhe Wefen, wie e8 an und fite fich ift, an, Hier
aber nidt fo fehr e8 felber unwmittelbar, fondern viel-
mehr diveft vie unterjhicenen Dafeindweifen in ifrer
gegenfeitigen Begichung, 68 ift bavaus erfichilich,
baf, wenn vie Kivdhe [ehre: | Natura div. non -est
generans neque genita, sed Pater est, qui generat e. s, p.
bon der Allmadht viveft gar nidht gefprodhen, dafer
oeder ehwad bejaht nod) verneint wird und vaf fie valer



Konfurdfrage. 587

purdh die Worte: ,Pater est, qui general, e. s, p.“ bem
Bater die WUllmachi nidht Lefonverd gueignet, weil fie
eben gar nidht davonr Handelt.  Nur nod), wad bdicin
Reve  ftehende Gimwendung anbelangt, bdbie Antwort,
weldhe Petaviud vem Socinianer Grell qibt: Non
enim naturae est vel potentiae cujusdam na-
turalis generare Filium, sed proprietatis ac personae." )
Ober anderdwo: ,Non enim id, quod gignit, essentia
est; quod si esset, profecto Filius essentiae, qui genitus
est; vocarelur: sed persona est, quae gignit, essentia
principium quo gigmt.

Sehent wiv nun nisht weiter auf den mnc‘lf)nten
Gimpurf, den Gegner audgefponnen, toeldhe vie Tri-
nitdt weghaben wollten , foudern verfolgen wiv den Ge-
panfen aveiter, weldyer Den eben citivten LWorten Ded
Petaviud ju Grunve liegt.

© Frither Fonnten die Water und ITheologen ohue
Anftand fich ded Worted ,essentiare’ (svarovy) hinfichtlidh
per Seugung ded8 Sohned ovurch ven WVater u. i w.
Dedienen, weil man o8 vedt demtete. Wie aber der
fbon cowdbute Abt Jeachim in feiner: vermeintlichen
Drthodorie gegentiber dem Magister sententiarum: duvd)=
jebeinen lief, ev Dalte wobl an cine gewiffe Ginbeit
ped Wefend der dret gbttlichen Perjonen, aber au eine,
die folleftiv, aber nidyt numerijch , 3u nehmen fei wunbd qud
per Wehnlichfeit fidh bilve, da fonnte man audy jenen
Worten eine falfhe Deutung geben, ald ob namlid
vad im Sobue jubfiftivende gottliche Wefen durdh die
Reugung - ded Water8 bervorgebradyt wiirde, wie Ddie
proprietas - personalis Filii.  Davum fyprach die Iefrende
Kirdpe: . . . illa res (sc. essentia div.) non est generans,

) Dogm. theol. II. 1. 3.



588 Konfursfrage.

neque genita, nec procedens, sed pater est, qui generat et
Filius, qui gignitur et Spiritus sanctus, qui procedit, ut
distinctiones sint in personis et unitas in natura.® B{rde
¢ nidht fo fein, fo hatten wiv eine essentia generans, ¢ine
essentia genita procedens), fitr welche ¢8 wobl eine unitas
similitudinaria et collectlva, aber feine numerica gabe,
wie ja audy der generans, genitus et procedens numero-
tres. Alfo die numerijdhe Ginbeit will die Kirdhe ver-
theidigen hinfidtlih ves .IBefmé bad fn den drei gbtts
lichen Perfonen fubfiftivt. ,Nos autem credimus fugt
Jnnoceng 1L quod una quaedam summa res est
tees 'simul personae et ‘quaelibet earundem.

Wir Haben aber tiber diefe Ginheit ed Wefend
in dent dret gbttlichen Perfonen nidit 6lod bie obige
mebv negative Grlldarung, fondern andy folgende pofitive:
oPater enim,* [autet pa8 Defret fermer, ,ab ‘acterno
Filium generando, suam substantiam ei dedit.!) Ac
dici non potest, quod partem suae substantiae ei de-
derit . . cum substantia Patris " indivisibilis * sit, "utpote
simplex” ommnino, - Sed nee dici polest, ‘quod Pater in
Filium “transtulerit - suam subtantiam generando; quasi
sic dederit eam Filio, quod non retinuerit ipsam
sibrie. s. p* Die negﬂfibe und pofitive firdliche Gr-
f[c’i‘?ung briteft Petaviud fury fo aus: | Essentia Filii
prmmpmm non h‘nbel at* Filius essentiam ' habel "'a
prineipio.“ gl :

C Mefumiven wiv jest, wad wiv Gisher {iber dad
LVerhaltnif ved gottlidyen Wefend gt den brei gdttlichen
Perfonen gehdrt.  Wiv fagten’, tie Perfon ift an und
fite fich emfac[;, wie die Gottheit felber, weil 1a jebe

ik 85 Nycacm Cone. yswrgé‘wm éx 8 mazgog povo-
7ey, Tove éorw éx Tig olgies 70U merpios,



Konfursfrage. : 589

ber drei gottlidhen Lerfonen felbe ift, Fernmers [ehrie und
pad Lat. 1V,, Daf wiv nicht jo und ed vorfrellen diir=
fen, al8 ob bad gbitliche Wefen, dad im Sohne und
im . Geifte jubfiftivt (dad ber Sofm und basd Dex
B. Geift ift), durch die Jeugung oder (beim h. Geifte) durd)
die Haudung Hervorgebradht werde, fondern daf nur die
subsistenlia hevworgebradt (produeitur), bie essenlia aber
mitgetheilt werde (communicatur, idenfificatur) und 3wax
gang und dody fo, daf fie der Feugende (Hauchende)
aud) gang behalte. Hiemit haben wir ald Kirdhenlehre:
yGin und bajjelbe Wefen ift im BVater Sohn
und b, Seifie — ift der Vater, Sobhn und f. Geift”
in, numerifdher Ginfeit, wie die drei Perfonen in veeller
Dreibeit. Dad ,Haec ergo sancta Trinitas. . nec recedit a
numero, nee capitur numero® dev 11. Toletaner Synobds.
X, diejer Ginbeit ift begriiabet bie meeuwensis Der -
Griechenr, die circuminsessio Der Lateiner, vermdge Dev
pie Drei gottlichen Berjomen nidht neben einander, fon=
pern int einander find und fidy gegenjeitig burchdringen,
fo baf fie mit udnahme ded pevionliden Gegenfapesd
wahrhaft Gined (unum) find und nidht Hlod moralife,
wie bdie, welde Liebe vereint. :

Go verftand der BVevfafjer Ded Symbolums ,Qui-
cunque® bie Lehre von ver Homvufie bder gottlichen
Perfonen uud gab ihr in  verjdhiedenen Wendungen
NAusvend, 3 B. in dem ,Omnipotens Pater . . . .
et tamen non (res omnipotentes, sed unus om-
nipotens,*

G3 war ihm flar, bdah wenn von ver Wllmadt
gerebet wird, man bdad gottlidhe LWefen an und firr
fich Detvachtet, fo ivie, daf wifchen jeder abfoluten
abttlichen Gigenjehaft und dem ghttlidhenn Wefen woll
per Auffafjung, nidt aber der Wirtlidhfeit nadhy, ein



590 Sonfurdfrage.

Unterfchied obwalte, und vaff demuad reipsa die omni-
potentia-essentia div. und viceversa. Faud ev nun in der
firdlichen Iradition, daf die essentia div. numero una,
fo mufte er daffelbe auch von ber omnipotentia befen-
nen,  Mebmen wiv nun flatt der abfivaften Namen
essentia, omnipotentia, die mefhr fonfreten Deus, ommipo-
tens, twobei dad gbttlidhe LWefen wohl ald eriftivend
ing Auge qefapt, aber von den Mobdififationen bder
Grifteny abftrahivt wird; {o haben wir ,non fres dii, sed
unus Deus = non tres omnipolentes, sed unus omnipotens.”

,Cum de singulig' quaeritur, unusquisque eorum
et Deus et omnipotens esse, respondealur: cum vero
de omnibus simul, non tamen tres dii vel tres omnipo-
tentes, sed unus Deus omnipotens; tanta est ibi in (ribus
inseparabilis  unilas, quae sic se voluit praedicari.’ &o
ber B, Aneguitin. Und Alfuin : | Interrogatio’; Dum tres per-
sonas dicimus, P. et F. et Sp. s., quare mon ‘tres
Deos, nec tres’ omnipotentes dicere fas est? Responsio:
(uia Deus, et omnipotens ele. substantiaia nomina
sunt et ad se dicuntur, ideo non licet ea plurali
numero dicere, sed’ singulari. Et omne nomen, quod
substantiam Dei vel essentiam significat, semper sin-
gulari numero proferendum est. Pater autem et Filius
et Spiritus s. relativa sunt nomina, et ideo tres per-
sonae recte dicuntur,

G.




