PfarcEonfursfragen. 259

Tfartkonkursfragen.

Aus ber Dogmatif,

1K

Quid ex revelatione secimus de statu ori-
ginali et de lapsu protoparentum?

MRt Adbam und Gva, vem erften Menjhenpaare,
weldhem Gott in feiner unendlidhen Weiheit und Giite
bad Dafein gegeben und Ddie beveitd gefdajfene Grde
gum Wobhnfibe angewiefen hatte, begann die Entwick-
Iung besd Menjdhengefdhlechted. Gefegnet von Gott
follten fie fidy vermebren und wadfen und fidh ausd- .
breiten diber die gange Grbe. Damald unun, ald fie
fih im Paradiefe ihred jungen, Yerrlidhen Dafeind
evfreuten, ald8 Avam fein Weib nodhy nidyt erfannt
batte, war fo zu fagen dad ganze Gejchlecht ded
Menfden in feinen Stammiltern gujommengefchlofien,
ba veprifentivten Adam und Gva al8 Dad Princip
Dad gamze Gefdblecdht, zu Deffen Gutwidlung fie erjt
ben Jmpuld geben muften. €8 entfteht nun die
Frage, in weldem Juftande denn Ddiefe
beiben Stammiltern ved Menfdenge-
fdhledhted cusd der Hand ved8 Shdipfers
bervorgingen, oder weldhe Stellung deun Gott
bem WMenjden fiberhaupt urfpringlidy unter den Ge-
f{Gdpfen angewiefen habe? Jndem wiv nun dieje Frage
an ber Hand ver Offenbarung su beantworten fuchen,
17%



260 Pavefonfursfragen.

ift vor affemr gu bemerfen, dafi wir den Menjdhent von
et Seiten i betvadhten Haben, ndmlidh feiner natiie-
lichen Gonftitution nadh, fowie Ddiefe aud den Princi-
pien der menfdhlichen Matur felbft ald eined aud Leib
und Seele beftehenden, mit Sutelligeny und Freifeit
begabten, Gejchdpfes Gervorgeht, und fodann nach jeiner
fibernatitlichen Gonftitution, infoferne dev- evfte Menfdy
nodh mit befonbderen bernatinfichen Gnabengaben and-
gevitftet wurde; 1. g wollen wiv jede Ddiefer Deiden
Gonjtitutionen  getrennt betrachten, nidt ald ob wiv
bie Meinung einiger Theologen, daf der Menfdy ur-
forimglidh in naturalibus erfdhaffen worden und et
fpater mit Den diibernatinlichen Gnadengaben audge-
titftet worden fei, unbedingt hinnehmen wollten, fon=
pern einerfeitd DeBhalb, weil der natinliche Stand
ourd den ibernatinlichen nidht aufgehoben wird, fon=
dern nur mehr ober weniger in den Himtergrund tritt,
und anderfeitd aweil daduveh ein viel befferer Ginblict
in die gange Stellung ved erfen Menjchen gewonnen
wird, da wir bden natitlichen Stand ded Menjdhen
aud Selbjterfafhrung beffer verftehen und und fomit
andy Der burdy die dtbernatiirlichen Gaben gehobene
Stand unjerer Stammdltern viel flaver exfcpeint.

Betradten wiv alfo demgemdf bden
Menjdpen guerft nacdh jeiner nativliden
Seite, wie ¢8 und {don bdie natiwlide Offen-
bavung, lehrt.

Sn diefer Hinficdht Gavakterifive fich demmady der
Menfdh vor allem af8 Gejchdpf; bdenn ev fragt ben
Grund feined Seind nidht in fidy felbft, wie ihm fhon
pad cigetie Bewuftfein begeugt; ev ift nur ein Theil,
ein Glied jener Schdpfung, die ver allmachtige AWille



Pravefonfursfragen. 261

pe8 Schdpferd aud vem Nichtd Hervorgernfen. A3
Gefhdpf ift cv fomit nothwendig endlidh und bejhrint,
i, 3. in foweit, al8 e8 vem Willen ded Sdhidpiersd ge-
nehm war. LWie weit dieje Befdranfung veidyt, wird
fidh aud pem Folgenden evgeben.  AB Gejdhdbf be-
sieht fidy eben der Menfdhy audh nothoendig auf Gott,
per ihn evfdaffen, Der die im unendlichen gdttlichen
Berjtande vorgeftellte Sdee vealificte und beven Reali
fitung forhodbhrend trdgt. ,ln ipso vivimus, movemur
et sumus* fagt der Wpoftel. Sowie alfo ein Kunit=
werf in nothwendiger Vezichung zum Kimftler fteht
und oadfelbe nicht ju Stande gefommen iwdre, wenn
¢8 nidht fdyon frither in der Jdee ved Kiinftlerd be-
flanven hitte, fo ift ¢8 anuch bei dem Menfdyen, ald
Gefchopf, Gott feinem Sdhvpfer gegenitber, dex Fall;
ja nody weit mefhr. Denn hat der Kimftler vad
 Kunfhoerf einmal gebildet, fo bedingt er nidht weiter
peffen Grhaltung und e Fann Dadelbe in frembde
Hinde itbergehen laffen, ohne daf ¢8 dadurdy aufhirte
it exiftiven. Dev Menfdh verdanft aber feinem Sdhdpfer
nidt blof feine Guiftehung, jondern audy fortwdibhrend
feine Grhaltung und ihn von Gott lodtrennen hiefe
ebenfovicl, al8 ihn in fein fritheved Michtd uritcfithren,
pa_eine foldhe LoBtrenmung nidhtd andered wdve, ald
eine Anufhebung de8 Seindgrunded der Kreatur; ohue
Seindgrund aber aud) fein Sein,  Dad Gefdhdpf
und fomit audy ver Menfdhy nwp fih vemuach noth-
wendig Dder BVedingung, fich auf Gott zu begichen,
unterworfen finden, fonft wdre  feine Grifteny un-
mdglich.

Der Menjdy ift aber eine intelligente Kreatur und
alg foldhe berufen, nidht blindlingd wic vad Thier und
bie itbrige Kovperwelt f{ich Ddiefer Vebingung, bdiefer



262 Pfarrfontfursfragen.

Beziehung auf Gott, yu unterwerfen, fondern mit feinem
PVerftande und feiner Vermunft vermag er fidh aud
fiber die Dblofen Objefte der Sinme zu evheben, er
vermag Die diberfinnlidhe und bdie finnlide Welt in
ifren allgemeinen Bezichungen, wie fie nidt mebhr
unter dad Gebiet der blofen Senfualitit fallen, zu
erfennen. ©o  erfennt ev in Den wahrgenommenen
Objetten, mbgen fie ver finuliden over iiberfinnliden
Welt angehiren, die Beziehung derfelben zum Bwede
und bie Begichung der Mittel zu diefomn Jwede. Hat
nun die intelleftuelle Kreatur die Fahigfeit, alled wad
fib ibm Ddarbietet, zu erfennen (die Hobe ded Wer-
ftanbed Deftimmt a8 Maf diefer Grfenmtnif), fann
fte itber bad Grfannte urtheilen, wad zu flichen und
went gu folgen wdve, fo fann audy der Wille d. h.
bie Hinneigung zum erfannten Objefte fidh auf vieled
und verfdyiedened erfirecen, biefer muf fomit in ecinem
gewiffen Grade frei fein. Wird aber der WMenfdy ald
intelligente. Kveatur nicht blindlingd wie vad Thiex
von  der Mothwendigfeit Deftimmt, ift er andy mit
freiem Willew begabt, jo ift 8 doh nidt fo avzu-
nehmen, Daff er, wad Swed und Mittel Detrifft, fid
bem Willen Gotted gegeniiber gang indifferent erbalte,
baf e8 fomit in Bezug auf den LWillen Gotted gang
gleichgiiltig fei, ob der Menfdh {ich diefen oder jenen
Bwed, viefe ober jeme Mittel gur Grreidhung bdiefed
Sweced fete. E8 handelt fidh da vor Der Hand
feinedwegd darum, ob der Menfdy al8 ein mit freiem
Willen audgeftatteted Wefen audy gegen den Wil-
len Gotted fih Smwedmittel beftimmen fdune, fon=
pern eingig darum, ob €8 im Willen Gotted gelegen
fei, baf ber Menfdy beftimmte Jwede febe und bes
frimmte Mittel gebraudie. Wad nun bdicfed betrifft,



‘Bfarrfonfurssfrage'n. 263

fo mitffen twiv e aflerbingd bejahen. Der abjolut
Heilige fann nur wollen, daf andy in den Gefchopfen
jene Harmonie fidh abipiegele, die in ber Goftheit
Pertidt. Das Werf Hat den Meifter zu Ioben. Wiv
fdlicgen mit Fug und Redt aud dev Qualitdt ded
Prodbufted anf die ded Urheberd (fo 3. B. im teleolo-
gifhen Boweife). Mup nicht daher aud)y umgetelyet
gejdloffen werden, vaff, weil ein weifer, ein Heiliger
Weheber, der felbft die abfolute Harmenie ift und fie
abjolut liebt, audy Ordmung, Harmonie s finben fein
mitfe tm Prooufte? Muf nidt geradeguir gefagt wers
pen, Daf jeme inmere abfolute Harmonie dad Gefes
jei, weldyed im und durd) dad Produft aucy nach
Aufen v Geltung 3 fommen Hat? Jn der Kreatur-
im grofen Gangen, wie im Gingelnen, Hat fich der
Refler devfelben zu finden. Mur mobdifizivt wird dief
Gefets Degiiglidhy der vt und Weife, wie e8 an bie
Kreatur Hevantritt durch die verfchiedene Qualitdt der=
felben, nidyt abey Defeitigt ober ein andeved. o Haben
wir 8 ob der moralifhen MNatur ded Menfdyen mo-
pifisivt al@ WMoralgefes, ©ad cben den Menfdyen ver-

plidstet.
Jstote perfecti, sicul et ego perfectus sum.”

MNun fragt {ich, wie fich denn ber freie Wille bded
Menjchen zu demjelben verhalte, ob der Wille ded
Menfchen je von biejem Movalgefee abweichen Fdune
- ober nicht?  Da ver Wille nichtd anvered begeidhnet,
ald die MNeigung zum Grfanuten und dad Princip
ber cigenen WVeftimmung mittelft cined Afted bder Jn-
telligeng, fo Handelt ¢8 fid eigentlich davum, ob Ddev
Wenjdy mittelft feined Willend dem erfannten Moval-
gefese feine Juftimmunyg ftetd nothwendig geben mifie,



264 Piavrfontfursfragen.

ober ifm bdiefelbe audh entzichen fomne, ob alfo der
Menfeh fiindigen fonne ober nidht?

Um und bdiefed flar gu madyen, ift vor allem bdie
Beziehung ded Movalgefesed 3um Menfden wohl auf-
gufaffen.  2Wie wir jdhon oben bemerfren, ift diefed
die abjolute Liebe Gotted zu {idh felbft, die Heilig-
feit, bie Havmonie, die identijdh mit Gotted Wefen-
Yeit in abjoluter Givigfeit exiftivt. Jnfofern der Menfd
an Ddiefer Liebe, an diefer Heiligheit Gotted participirt,
handelt er nach dem WMovalgefee. Dadfelbe ift aljo
auer dem Menjdben, ift ihm objeftiv, nidht jubjeftiv,
D. b. dadjelbe bilbet nicht fein Wefen; diefe Heiligkeit,
piefe Orbnung, diefe Harmonie {est nicht bad Wefen
ped Menfdyen sujammen und aud diefem Grunde fann
ev von -Diefem Gefetse abgehenr, obne fich felbft aufzu-
heben, ofine fein LWefen zu gerftoven. Jn Gott, wo
bie Heiligheit identifdy ift mit Wefenbeit, ift ¢8 natiirs
lich ander8, Da hiege von diejer Heiligheit abgehen,
biefe Ordnung und Harmonie auflheben, Gotted Wefen
felbft veynichten, Gott felbit aujheben.

S Denfdhen ift demnady feine abfolute obder
phyfifde Nothwendigfeit, dem Wovalgefese ftetd juzu- -
fimmen.  Aber wird fidh ver Menfd) {o zu fagen
nidt mit movalifher Nothwendigteit fretd gebrungen
fithlen, dem Movalgefese u entfprechen? Wan Fann
ba fagen, ber AWille ded Menjchen babe ja von Matur
aud eine Neigung zum Guten; fein Objeft ift dad
Gute im Allgemeinen, er fanu fomit nidt 9ad Bofe
wollen a8 Vojed, fonft ware der Wille nidht eine
gewiffe verniinftige Hinneigung zu einem Objefte (ap-
pefitus quidam rationalis); fede NMeigung erflredt fich
aber auf etwad Jufagenved, aljo an fih Guted. Das-



Pravrfonfurdfragen. 265

felbe gilt audh vom leften Gnbziel, dad der Wille gu
erreidhen fudht.  Diefed ift ndmlich die GliictjeligFeit
im Nllgemeinen, d. i jene Tefte Pollfommenheit der
intelleftuellen Kreatur, weldye durd natinliche Krdjte
evteteht werden fann, ndmlidy die vollfommenfte Kennt=
niff Gotted ald Mrheberd ver Natur. Defhalb
fivebt eben der MWille nady vieyer beatitudo naturalis,
voie ber Heilige Thomad fie meunt, weil nady dem
englifchen Qefrer: sic se habet ultimus finis in appeti-
libus uti prima principia in speculatilibus, intellectus
autem cognoscit naturaliter prima prineipia, fomit fivebt
audy der Wifle fetner Natur nach nach diefem Endzwede,
Da alfo dag Objeft bdeg Willens bdad Gute ift, fo
wic 9ad Objeft bed Werftanoed dag Wafre, fo ftrebt
jener an fich nadh dem Guten und nach dem Bofen
nur in foferne, ald der Menfch chvad, wad wirflid)
nidht gut ift (ndmlich velativ, indem, wenn dev Menjdhy
biefed Objeft fet, ev die movalijhe Ovonung ftort),
fir gut Halt. Wave feine foldbe Tnfhung (deleclus) '
mbglidy, o fonnte audy Feine Hinneigung  ded
Willend 3u einem in der WirflichFeit Hifen Objefte
ftattftnden. So oft der Wille {inbdigt, mup demuad
im Berftante (saltem natura, wie fidy Thomasd aus-
oviicft, 0. §. per Wille auf feiner natitrlidyen Bafid)
frgend ein Srethum vovaudgehen, wenigftend ein praf-
tifjher, 3. B. inconsideratio. Aus vem Gefagten geht
pennt Hervor, daf der Menfdy, infoweit er Sott ald
vad Hodite und allgemeine Gute erfaft, audy diefen
mit nothwendiger Lebe umfaft, alfo dem Moralgefenre
entipricht.  Sft diefed Grfaffen fo bejdbaffen, baf Da=
Bei gar feine Tanfdung unterlaufen fann, fo ivird
auch der Menjdy fretd dad Gute, vad xer éoyny
jolched ift und vad er ald joldhed erfennut, lieben und



266 Pfarefontursfragen.

anfiveben,  Dief gilt von den Heiligen im Himmel,
Da namlidy diefe per visionem beatificam , vi luminis
gloriae Gotr flar fdauen, fowie er ifi, jo fann in
ihrem Berftande Fein Jrethum, feine Tdujdhung be-
siiglich bed anjuftrebenden Guten fidh finven: fie fehen
in Gott alled, wad u feiner Vollfommenheit gehdet,
¢8 fann aber auch feine Unadptfamfeit (inconsideratio)
votfommen, da bdiefe  Anidhauung nie unterbrodhen
mwird (est semper in actu, wie ed ver heilige Thomasd
audoriift). Der Verftand fieht ftetd dad hodhfte und
wejentlich - Gute und fann daher audy nicdht irgend ein
licbendwerthed Gut gegen oder auferhalb Gott erfafjen
ober dem Willen nahelegen. Judem fie aber Gott
als bad hodyte Gut erfafjen, werben fie auch, da der
Wille von Matur aud eine RNeigung um Guten hHat,
in beftanbdiger Riebe gu Goit hingeogen ald zu ihrem
letstenn Gndgiel und hangen ihbm untrennbar an. Un-
berd verhdlt fid aber die Sade, wenn Gott Gl
burdy den Glauben dem Willen al8 Hidyfted und
al8 ©Gut xer’ ey nahegelegt wivh. Denn da ift
bie Joee, weldhe vad Gefcbdpf von Gott hat, ein mehr
oder weniger unvollfommenecr Begriff, ver verfchievene
unbeflimmte Vegriffe in fidh {Dlieft, dann wird dasd
an fich unendvlide Gut aud) niht mit Nothwendigleit
geliebt, weil 3 nidht erfannt wird, wie ¢8 in fid ift.
Denn Hat andy der Wille eine Neigung gum Guten,
fo ift biep nur sum Guten in unbeftimmter Weife
und befhald fithlt er feine nothwendige Meigung 3u
irgend eimem vealen Objefte. Dad Gute bietet fich
ihm unter etner allgemeinen und unbeftimmten SJydee
bar mit fehr ver{dhiedencn Unwendungen und gu feiner
pon ihnen neigt er fich mit abjoluter Mothwendigfeit
Bin; daher jeine Freibeit aud ber von Gott gefehenen,



PBfavefonfursfragen. ; 267

jeinen Hodften Abfidten  entjprechenden Orbnung
feraudsutreten  (libertas contrarietatis), in weldem
Punfte die Freiheit, weit entfernt eine Bollformmenlheit
au fein, vielmefhr ein Mangel ift, der aud der Sdhwdche
ber Grfenntnif ves Wejend entfpringt; dad fie bejipt. Da
alfo Bei viefer Sdpwadie ver Erfenntnif cine Saufdung
in Betveff ded erfannten Guten unterfanfen fann, fo
fonnen Verftand und Wille fidy audh auf foldhe Objefte
erfirecden, Die jener fir gut HAalt wnd dicjer ald gut
anftrebt, Ddie aber in ber WirflichFeit nicht gut find.
Diefe Taufdung fann aber ven Menfdhen nicht ent=
jdbuldigen, wie etwa die ignorantia invincibilis, ba ber
Glaube und dad Gewiffen ihm fdon jeigen,
weldyem von dem Guten, dad ifm ald foldhed erjdheint,
er den Vorgug geben follte. Der Venfd Hat  fo=
mit eine libertas contrarietatis, v, §. er ift frei, injo=
fern er cum judicio indifferenti 3war dad Gute im
Allgemeinen evitrebt, vabei aber audy etwad ald gut
anftveben fann, wad in ver Wicflichfeit nidht gut ift
und ifum nur als foldyed evfdheint, ober aud Unadhta
famfeit darauf nidt achtet, daf e8 boje ift, fomit jaf-
tijd ehwad Bofed et wund vem Movalgefebe nidht
entfpridht, . H. fiindigt. Sobann ift, wasd gevade
jene gewiffe Unadpifamfeit befordert, audy nody vad
in Anjdlag zn bringen, daf ded Menjdhen Grfennen,
ald cined Gejdhdpfes, iberhaupt nur ein fiicweijed
ift, wie ver Apoftel audy fagt, 1 Gor. 13. 9: ex
parte cognovimus, baf dev Menfeh fomit bdie . verfehie=
benen Motive, die feinen Willen Heftimmen nur nady
und nady ju betrachten im Stande ift und vaher leicht
ber Fall eintreten fanu, baf ex fidy von einem Mo-
tive Defonderd feffeln [t und Ddaviiber ein anbeved



268 PBfarrfonfursfragen.

ihm wenigftend mebr gebotened vernacdhliffigt und fo
feimer Pflicht mehr oder minder nidht entipridit. :

Die libertas contrarietatis de8 Menfdpen geht dems
nady, wie wir gefehen Haben, aud der Sdhwdde feiner
Grfenntnifp  Hervor. Jn je geringevem Grade bdiefe
Sdwade vorhanden ift, defto weniger tritt diefe Freis
Deit zu flindigen auf, Odefte wabrhajt fittlich freier
wird der WMenjdy, defto mebhr tvitt fein Wille mit dem
gttlidyen in Ginflang und Harmonie. Ju diefer Schwacde
der Grfenntnif trigt aber im Menjden  nidht wenig
per Umftand bei, odaf derfelbe nidht veiner Geift ift,-
fonbern eine Verbindung von Geift und Kovper; denn
ber Korper hemmt gleichjam wie Blei ven Schwung
ped Geifted und feffelt diefen mit Jentnerleft an bie
Grde, fo daB er {idh nur mit Mithe in die hdheren
Regionen, in die dberfinnlidhe Welt, exfheben Fann.
MNicht unmittelbar vermag er bdad Heberfinnliche 3u
jhamen, iie ein  veiner Geift, {ondern badjelbe fhellt
fich ihm fo 3u fagen ftetd nur mit einem finnlichen
Gewande vor: fein RVerftand fan nuy mittelft Sdlitf-
fen gur Grfenutuif ved Ueberfinulichen gelangen; der
Menfdh  [ebt  daher auf Dbiefer Grde im Lande ded
Glanbend und nicht ved Schaucnd.  Aber nicht bloh
eine gewiffe Sdwadye bder Grfenntnif bedingt Ddieje
Gonftitution bed Menfdhen aud Geift und Kodrper,
jondern audy die Moglichfeit der Cniwidlung eines
Kampfed wifden diefen beiven Conftituenten, dem
finnlidhen und  diberfinnlichen Iheile ved Menfdhen.
Der Korper ndmlidh, ald der Sinnemwelt angehirig,
Bat al3 Objefr dad finnlidhe Gut, der Geiit hingegen,
al8 bem Geifterreiche angehbrend, ald Objeft vad geiftige,
intelleftuelle Gut; Dbeide werden fomit nacdh verichies
bemen, ja nady entgegengefehten Seiten bingezogen.
Da aber beide zu einem Suppofitum, gu einer Perjon,



PiavrEontursfragen. 269

peveinigt find, da fic gegenfeitig von einander abhin=
gen, fo ift ein Kampf gwifden Sinnlichfeit wnd Wer=
muwft im Menfhen durdh die Natur dedjelben felbit
mbglich gemacht.  Diefe MoglichFeit eined Kampfed
pwifdhent den beiden Beftandtheilen ded Menjdyen De=
bingt aber auch wieder cine gewiffe Miglichfeit e
Abweidhend vom Movalgefess (gleichfam ein Grund,
baff der Menfdy vou der libertas contrarietatis  wivtlid)
Gebraudy madt) indem der Menfdh dem bonum sen-
sibile gu fefr nadhangend dariiber vas honum spirituale
anfier Acht [aft und fomit cine Tdufdung oder wenig-
ftend Unachtfamfeit (inconsideratio) ndfer gevitdt wird.

AR Tepte Folge ergibt fich endlich aud der Con-
ftitution bed Menfchen, vaff derfelbe, befonderd feinem
Korper nah, ald  aud verjchievenen Glementen ent-
franven, Qualen, Sdymergen, der Aufdjung untermor=
fen ift, wad aud) die Phyfiologen in der vevgleichenven
natomie rvadpweifen. ;

Wir haben bidher demmady gefehen, wie Dder
Menjch vermbdge feiner naticlichen Gonftitution ein
intelligented, mit freiem Willen Dbegabted Sefdhdpf
ift, Dad aber bder Unwiffenheit, bder Coneupideens,
Hunger,” Durft, Anjtrengungen, Krantheiten, qud-
lenden Leibenfdaften und dem Tode unterworfen
ift. Sein Gndywed oder feine objefrive Glitceligfeit
ware Gort ald Wrheber feiner Natur, und jeine
formefle Glirieligheit wave bdie vollfommene Berbin=
bung mit ihn dadurch, dap ev ihu abftvaftiv 0. 1
caud feinen Werfen gu - erfennen fudt und ihm mit
Deftéandiger Qebe und Freude anhivgt. Da er aber
beim Streben nady diefem Jiele dem Jrrthume und
Faufdung untevworfen ift, fo wiirden, um vadfelbe
ouvch Beobachtung” afller natitelidhen Gebote und duvd



270 Pfavefonfursfragen.

ben @ieg diber bie iviberflvebende Vegierlidhfeit u
evreichen, von Gott bie nothwendigen Hitlfdmittel, jo=
weit fie gur unatinliden Orduung qehdven, gegeben
werden, — Aber Gott hat den Menfdhen nidt
auf viefer natiivliden Stufe gelaffen,
fondern ihu in feiner Liebe und Girte mit
fibernativrliden Gaben audgeftattet, die
wiv nunmebhr ndaher betvadten wollen.

Die Offenbarung belehrt und, vaf Gott den
WMenjdhen, fei 8 gleidh Lei ver Cridhaffung obder erft
{pater, aber vody vor bver Simde, mit der heiligs
madyenden Gunabde, mit ber villigen Untermerfung bder
Siunlidfeit unter die Bernunft, mit ciner weit hoheren
Grienntnip und vev Unfterblidfeit Ded LQeibed ge-
fdmiict Hat, fei ¢8, vaf er, wie einige Theologen
meinenn, Dem  erfien Menfden alle vier Stitde auf
cinmal verlieh, fei ¢8, daf er, wie die WMeinung an-
‘perer lautet, ihn guerft mit den lepten drei Stitcfen,
ber jog. justitia originalis auBftattete, worvauf ev {pdter
bie heiligmadhende Gnave hingufigte; jedenfalld war
e3 aber von ©ott {o georduet, daf die Grhaltung
jener von der Grhaltungy biefer bedingt wurde; denn
fonft hatte der Werluft diefer nidt audy den WVerluft
jener nady fidy gezogen, wie 8 audy Gott andvrivflich
al3 Strafe fitr die Sitnde anfitndigte: In quocumque
die comederis, ex eo morte morieris (Gen, 2, 17).
Wir wollen der grofeven Dentlidhfeit wegen bdiefe
vier Stiife eingeln durdhgehen.

1. Die Hheiligmadende Guade. Diefe ift
nady Dder gewdhnlidhen Anfidt der ITheologen eine
iibernatittlidhe Gabe, cin Gejdent Gotted, der Seele
anBaftend, wodurdy ver Menfd unmittelbar und we-
fentlich eilig und gevecht, ein Kind Gotted und befihigt



PiareEonfursfragen. 271

wird, verdienftlihe Werfe fitr bdad ewige Leben, Fu
vervidhten,  Qndem alfo der erfte Menfdy mit der Heis
Tligmadhenden Gnade audgeftattet wurde, ward er itber
feine Natur Hinaud su einer Hioheren Ordnung erhoben,
peren Gnbywed die Wnfdyruung Gotted bilvet unbd
die Defahigt Werfe zu vervidhten, wodburd) er fich
piefen Gndpwed, die Anjdauung Gotted, verdienen
fonnte (Gratia sanctificans est semen omnium actuum
et donorum supernaturalium etiam ipsius beatidudinis
fagt ber B, ThHhomad). Durdh) diefe Gnave war denn
ber Menjdy Gott niber geviidft, der nun nidht mehr
blof auctor naturalis, fondern audy auctor superna-
‘turalis war, Hatte er fo {hon eine beflimmte Jdee
pon Gott, fo war andy fein Wille eo ipso mehr Fu
bem abfolut Guten hingeneigt, die Vernunft war volls
fommen unter Gott unterworfen. €38 entfteht nun
¢ben die Frage, ob denn Wvam, mit der Heiligma-
denden Gnade audgeftattet, nody bhabe jiindigen
fonnen? Diefe Frage ift nariielich u bejahen, da ja
vam trop der heiligmadenden Gnade wirklidy fitn=
digte, wie und die Offenbarung begengt und wir dieje
Grfahrung leider nur gu oft bei fo vielen Geredhten
madyen fonnen. Der b Thomad gibt und jedodh nody
folgenbe Gvitnde an: 1. da bdie habituelle Guave nidt
pad @uppofitum felbft fonftituivt, foudern odiejem nur
wie ein anverer Habitud anbhaftet, jo Fonnen immer-
hin Afte vou Suppofitum audgehen, die nidht in
biejer Habituellen Gnabde ihren Gvund haben, unter
weldhen audhy eine Todfiinde fein fanun, welde eben
diefe Dabituelle ®nave vernidtet. 2. Diefe habituelle
Gnade unterliegt der Beweglicdhfeit ded freien Willens,
va fie ja ein Habitud ift, und wir die Habitud ges
braudhen, wic wir wollen; fobann madt fie den



272 Piarvrfonfursfragern.

Menjchen im Guten nidt unbeweglich (non hominem
immobilitat in bono), bda fie ifn nidt unbeweglic
mit der evften Regel jeded Handelnd d. i, mit Gott
verbindet; Denn fowie Ddie SKreatur aud nidhtd er-
idhaffen aufhdren fann gu fein, fo it fie and in
ihrem Handeln defefiibl. 3, Weil fie nuy cine end-
lidee Heiligheit ift, nur cin gewiffer Gradb der Theil
nafme an dev gdttlichen Natur und veven Heiligheit;
obwol fie mithin die Simde audfdlieht, wird duvdh
piefelbe boch nidyt bie Moglichfeit g1 flindigen audge-
{dloffen. Die Habituelle Gnade madyt demach den
Menjdhen nicht unjehlbar, fondern Ddazu ift ein be-
fondered Privilegiuvt nothoendig, dad fogenanute bonum
confirmationis, wad aber, joweit ed und Offenbarung
und Bernunit erfennen laffen, nuy bei Maria und-
pen Heiligen im Himmel, bei leptern in Folge der
Haven Anjdhauung Gotted der Fall ift. Auf welde
MWeife wir und lehtered bdenfen, Haben wir beveitd
fritfer DBetvachtet, indem ndmlich die Heiligen Gott,
ber Dad Gute per essentiam ift, flav fchauen obhue da=
bei einer Tdujdhung ober inconsideratio audgefeht ju
fein, und ihm fomit nothwendig anhingen; denn nichtd
fann verlangt oder geliebt werben, aufer sub ratione
boni, vom e¢rfannten Gute fann fidh der Wille nicht
abfehren. Aud dem Gefagten erfahren wiv demnad,
baf bie libertas contrarietalis durdy die bloge heilig-
madhende Gnade nicht anfgehoben wird.

2, Unterwerfung der Sinulidfeit unter bie Ber-
nunft ober bonum integritatis, Diefe Deftand darin,
baf der Wille nicht durdh bife Anveizungen und Triebe
verdorben, daf niht im Gevingften ein Kampf wifden
Fleifeh und Geift vorhonden war. Die evfien WMen-
e genoffen vielmehr vollfommenen Fricven turd



Pfarvfonfursfragen. 273

pie vollfommene Anhinglichfeit an Gott. Durdy die-
fed @efdhent Bielt der Menfdhy Den Kdvper und Ddie
finnfichen Jriebe o unter vev Hevrvichaft feiner BVer=
nunft, vaf in ihnen nichtd gegen feinen LWillen fich
regen fonute. Zwar war in Udam cin fog. appetitus
sensitivas ~ vorhanden, Dder an fidh jum Sinnliden
fi  binneigte (Adam  hitte ja fonft Feimen Leib
Huben wmiiffen), diefer appetitus war aber vollfommen
pem Geifte unterworfen. Sndem nun diefer Kampf
felbfi in feiner Moglichfeit wegfdllt, fo geht barand
Hervor, dbaf damit audy die aud bdiefem Kampfe Per='
vorgefenve Moglichfeit ciner Taujdung und jomit ded
Nbweidhend vom Moralgefetse, foweit fie vom Ddiefem
Kampfe bedingt werden, wie wiv 8 frither betraditet
baben, gleichfalld wegfallt, _

3. Scientia, Da Gott elbft den Menjdhen unter=
richtete, wie e und vie Offenbarung lebhrt, ihm dasd
Gute und Bife jeigte, fo erfannte v Gott nicht blof
and Ddeffen LWerfen, die ev mit feinen Sinnen und
feinem Werftanve erfaffen fonnte, wie ¢8 bei und dev
Fall ift, fonvern auch durdh unmittelbare Offenba=
rung. Ferner va dev erite Wenfdy nicht wie wir durdy
dbie Sinnlidhfeit, die unfere Uufmerffamteit jonft fovt
und unfer Denfen theilt, an der vollen und flaven
Betradtung mit feinem Verftanve verhindert wurve,
infofern ndmlich, wie oben bdavgeftellt wurbde, dasd
unteve im Wenjdhen dem oberen flrenge untermorfen
war, fo erfannte ev jedenfalld ®ott weit vollfommener
al8 wir, Wad nun pegiell diefe hm von Goft ein-
gegoffene Kenntnifp anbelangt, jo erftvecdt fich bdiefelbe
nady de B, Wuguitin und vem §h. Thomasd auf alles,
wag der Menfdh vermdge feiner Matur erfennen fann
und jobann audy auf bdad dbernativlide, infoweit

18



274 Piarrfonfursfragen.

¢8 ihm nothwendig war, um gemfif der fibernatiliden
Oronung, in die  ihn Gott erhoben, Ileben und
um  af8 principium hominum audy jeine Nachfommen
vavither  belehren zu fonnen. Daf a8 natinliche
Wiffen Adamd {dhon volfommen war, geht aud
pataud Dervor, vaf die Sdlange nidht ein Wifjen
verfprad), wie 8 der Menfdh vermdge feiner MNatuy
Baben Fann und wir und pen eviten Weltern einge=
goffen  oenfen, fonbern gerabegu ein - gottliches
Wiffen. Der  erfte WMenfch  fonnte fomit im na=
tielichen DWiffen nur infofern  fortfhreiten, al8 ex
fidb in der Beit bder Sndividvuen in jeder Specied
mefr bewuft wurde und ihm Ddad, wad er nur per
scientiam infusam fannte, ifm nun auch befannt wurde
per scientiam experimentalem, @8 entfteht nun aber
oie Frage, ob der Menfdh im Stande der Unjduid
getdujdbt werden founte? Dem h. uguftin und dem
h. Thomad folgend, verneinen wiv vief auf folgende
Grimde Hin: 1, Srethum over Tdufchung ift ein
Mebel; fo lange aber oter Stand der Unfhuld ded
erftet Menfcben Deftand, fann in demfelben von feinem
Uebel oie Neve fein, ,Approbare falsa pro yeris, ut
erret invitus, non est natura instituli hominis, sed
poena damnati (Aug. lib. 3 de lib. arh. C. 18).
2. Dad Redbtfein und Wollfommenijein jened Urzus
flanved erfordevte, vaf bder Menidh audy mit Wahe-
Beit audgevitfiet war, baf ev fomit in Begug auf bdas,
wad er wufite, nicht anderd urtheilen fonnte, ald fidh
pie Sadhe wirflich verhielt, in Vegug auj dad abey,
wad er nicht wufte, ficdh eined Urtheiled jo lange
enthielt, bid cr die TWahrheit evfannute, oder falld ex
fein Urtheil nue auf Angeichen und Conjeftuven fithte,
fidy biefed Urtheil nicht auf die Dinge {elbft Dbegog,



Parefonfursfragen. 275

fondern anf beven Mbglichfeit oder WabrideinlichFeit,
je nady bem LWerthe diefer Anzeidhen und Conjefruren,
wovin natielidy feine Faljdheit oder Tdufdhung lag.
Gigentlidier Srrthum  ober Tdufdung war alfo im
erftert Menfchen nicht mdglidh. Dagegen vertrigt fidy
gang gut mit feiner scientia eine gewiffe Unadptjamefeir
(inconsideratio) D. fy. ein gewijjed RNidtadyten in ge-
wiffen Momenten auf diefed ober jened Dbjeft ded
Wiffend; denn der Berftand dedjelben war ja Ffei-
nefwegd wie bei Gott und den Heiligen ununter-
broden in actu, fondern fein Grfennen fand, wie 8
bei cinem @efdhdpfe auf Grden nidht anderd fein
- fann, nuy ftidweife ftatt, wie dev Apoftel fidy auddriict.

4. Unfterblichfeit desd Qeibed, A be-
fondere Gabe erlangten bie evften Weltern von Gott
nody diejed Privilegium, daf fie hitten fHunen nidt
ftecben (potuissent non mori), wenu fie in der Ges
rechtigfeit Debarvt waven; vad8 Gefety alfo, dem fie
ihrer MNatur nadh wdren unterworfen gewefen, war
fite fie unter ber BVebingung aufgehoben, daf fie die
eiligmacdhende  @nade nidyt -werldren.  Aud Ddiefemn
Rrivilegivm folgt fovann auch von felbft, daf fie im
Stanbde ifirer Unfduld durdhaud frei von allen Miths
jalen, BVejdwerniffen und Sdhymerzen waren.

YWenn wir vemnach den dbernatitelihen Stand
Avbamd ufammenfaffen, fo wmfafte bdiefer: 1. Ale
cingegoffenen Titgenven, jowol bdie theologifdyen als
bie moralijdhen und bdie Gaben ved Heiligen Geifted.
2. Treibeit von jedem quilenden Hunger und Turft,
von  Trauvigeit, Schmery, Leivenfehaft, Krvantheit,
Tod und Begierlidfeit; 3. volled Wiffen ded Na-
tirliden und ©ed uothendigen Uebernatieliden; 4,
justitia oniginalis, b. i der Gompler aller Vollfom=

18%



276 Pravrfonfursfragen.

menbeiten, o er in fid) veveinigte. Der Geift ftand
in vdlliger Unterwerfung unter Gott nicht blog ald
auctor naturalis, fondern auch al8 auctor supernat.; der
Korper Hinwiedernm war vollfommen dem Geifte un-
terworfen.,  War  aber der Menfdy auf dieje Weife
durdy vie Gnade Freund und Kind Gotted, fv war
¢8 audy gegiemend, daf ihm bdie dhbrige Sddpfung
untevworfen war,  Hat ndmiich bder verninftige Geift
vermdge feiner Matur, da ev ein Bild Gotred {ft,
fbon eine qgewiffe Hereidhaft ftber die ihrer Matur
-nach unter ibm ftehenden Wefen, fo ift Ddicjed Do-
minfum vod unvolffommen; nun winde aber durd
bie Heiligmachende Gnade Ddiefed ‘Bild Gotted im
Menfdien  vervollfommt, und fomit war auchy bdie
iibvige unter ihm  fehenve Schopfung, fo lange er
felbft Gott unterworfen blieb, in vollfommener Un-
teviwerfung unter  ihm, wie ¢8 die Offenbaring
begengt. Dieje vollfommiene Unterwerfung feiner felbft
unter Gott fonnte jedoch ver Denjch durd) die Sinve
auffeben, da wie wir Heveitd gefefren haben, er im Guten
nodh nidht Oefeftigt war (per speciale privilegium vel
vi luminis gloriae) ober indem ev nodh nicht dad bo-
num confirmationis in gratia befaf. @v fonnte alfo
pont @ott fich abwenden, vad Moralgefess wenigftens
faftifh mnegiven, fomit eine Tovflinde Dbegebhen, wenn
audy bad wirfliche Gintreten ciner foldhen fehr in die
Serne geviteft war, einerfeitd durdh die Heiligmadhende
Gnade, wodurch er Gott gany ugefehrt war, anders
feit3 ourdh vie ifm von Gott gegebene Grfenntnif,
bie eine eigentliche Tdufdung gunddit um=-
mbglich machte, und die Jntegritdt, wodurdy er vou
jebem Rwiefpalte pwijdhen dem finnlichen und geifiigen
Gute befreit war., Konute aber vev Menjdh im Stande



Pfarrfonfursfragen: 277

per Unfdhuld auch eine Todfitnde Degeben, fo twar
biefed tody nidt von ver [aBlicdhen Silinde ver FKall,
bevor eime Fodjinde felbft eingetreten war, denn 1.,
fo erfldvt ver B, Thomad, fonnte vermbge der ju-
stitia originalis eine untevgeordbnete Regung (inordinatio)
in ihm nidt auftauden, fo lange ver Geift Gott
“unterworfen  blieh ald  feinem Gubdgicl; eine folche
Aufhebung gejchieht nur durd) ecine Todfiinde. 2. Jeve
laglidhe Siinde ift ein wabhred Uebel, verdient Strafe,
fann nur durdy Tvauvigheit, Sdymery und Reue ge-
tilgt werden, wad fidh mit dem Stande der erflen
Menfchen vor ber Todfiinde nidht vertrigt.

Sdlieht nun aber der Menjd) im Stanbde der
Unfduld die Poteny su findigen in fidy, founte er,
wie wir gefehen, cine Todjiinde begehen, fo folgt
fdhon bavaud, vaf er, um diefen Stand der Unjdhuld
gt bewabren, nody einer befondeven Gnade, der foges
nannten gratia actualis, bevurfte, jedody nidht jo, vaf
vabei der AWille nichtd zu thun Batte; fondern bdiefer
hat viclmehr im Beveine it ver Gnade ju Handeln,
Loe. nady der ihm  gufommenden Freiheit. Der-h.
Ihomas cutwidelt diefes (2. 2. q. 487 a. 4) auf fol-
gende AWeife: Primo homini in statu innocentiae ne-
cessarium fuit auxilium speciale ad perseyerandum,
quia omne defectibile et variabile reducendum est ad
aliquid invariabile et indefectibile, a quo habeat, ut
non deficiat sed permaneat in bono; liberum arbi-
trium in statu inpocentiae erat variabile et defecti-
bile: ergo ul non deficeret sed permanerel in bono,
ad aliquid invariabile et indefectibile dehebal reduci
nempe ad volunlatem Dei auxiliantem. Igitur non erat
in Adam infirmitas sananda sed erat instabililas re-



278 Pfavefontursfragen.

genda et firmanda, Nulla erat agendi difficultas, sed
erat magna cadendi facilitas, ut eventus probavit.
Gott batte alfo die Menfdien aud reiner Liebe
und ®itte in einen BHobheven, dbernativelihen Stand
perfet, Defien Gndgwed die visio beatifica fein jollte.
Doy Ddiefe follte fidh der Menfdh erft verdicnen, va
fie, wie der Apoftel {agt, merces et corona justitiae
ift. Der Gnadenftand, vev ndthig ift, damit der Menfdy
etiwad Verbieuftlidyed fitr's ewige Leben wirfen Fonune,
war ifym  Dbeveitd gegeben, und o fellte ev fidy denn
frei fitr feinen Sdvpfer evflaven, folltc ihn odurdh die
That al8 feinen Hervn befennen und vurd) diejen
Procep gum unmittelbaven Verfehr mit Gott gelangen,
wodurcdy jene glitcliche Mothwendigleit einer Confor-
mitit feined Willend mit pem godttlichen Willen hev=
Beigefithrt worben wdre. Bu diefem Jwed Hat denn
Gott bem crften Menfdhen dad Gebot gegeben, vom
Banme ver Crfenntniff besd Guten und BVijen nidyt
g effen. Wav aber einerfeitd, fo zu fagen, dad Gebot
nothoendig gur Verdienung der Seligfeit und gur Gr=
langung ved vollen BVewuhtfeind der Freiheit, fo Hat
die Liebe Gotted anverfeits, abgefehen davon daf er den
Menfden beveitd - in einen foldhen Stand verfente,
bet vem Ddie Midglichfeit zu fimdigen fehr terme fland,
nody ein jo leichted Gebot gewdhlt und vasdjelbe zugleich
burch Androfung ciner fo fitediterlidhen Strafe auf die
fraftigite 2Weife Janftionivt, Bebvenfen wir ferner,
wie der Menfdy auch nody die aftuelle Gnabe erhielt,
um den bereitd empfangenenr Geredtigfeitditand audh
st bewabren, o werden wir in der That nidht wenig
gefpanut, wie e8 bdenn dodh gefommen, daf der Deenjdy
fimdigte. Um nun davauf etwad fidered antworten
g fonnent, Balten wir und flrenge an die Offen=



Pfavrfonfursfragen, 279

barung, ba uud bdiefe Hievitber hinveidhenden Anfichiug
gibt, Damit fiud wir venn bei dem gweiten Punfte
unferer Frage angelangt, ndmlidy: de lapsu proto--
parentum.

Stolz war die Siinde, der dad erfte Emenfd;enpaar
punddft ein Opfer wurde, w. 3 gefchah Ddiefed bei
Hingutveten eined duperen Ginflufesd, namlich unter
PBerfithrung ved Jeufeld. So lehrt e8 und die Ofe
fenbarung. Joitium superbiae hominis (i. e. primus
superbiae hominis actus) apostatare a Deo, quia ab eo,
qui fecit illum, recessit cor ejus‘ Heifgt ¢3 Eccl X. 14.
Jnvidia diaboli, introivit in mundum® jagt dad Bud
ber Weidheit 5 ,ille erat homicida mors ab initio* evflavt
Ghriftug {elbft vom Teufel. ,Et seduxit illam astutia
sua’  fpricht der- h. Paulud wud ver h. Jobhaunes
jovidht Ddadfelbe aud in feimer Upofalypfe mit den
Worten: ,Et projectus est draco ille magnus, serpens
antiquus, qui vocatur diaholus et satanas, qui seduxit
universum orbem.*  Audy die jidijdhe und driftliche
Jrabition, ja bie faft aller BVilfer, beftatigt die Wer=
fithrung der erften Menjchen durch den Teufel ; daker
evEldvt auch vad 4. Qatevanconcil gevadezu, bie erften
Menjden fiindigten instigante diabolo. Wi wollen
nun den Hergang der Verfithrung felbft, wie uns
jelben bie Genesis c. 1L davftellt, ndfer unterjuchen.

Die Sdhlange vedet Gva an: Cur praecepil vobis
Deus, ut non comederctis de ligno paradisi? worauf
Gva antwortet: De fructu lignorum, quae sunt in pa-
radiso, vescimur: de fructu veeo ligni, quod est in
medio paradisi praecepit nobis Deus ne comederemus
et ne tangeremus illud, ne forte moriamur:

LPat nun Gva nidt {don dadurd) gejlindigt, vap
fie fidh mit der Sdhlange in eine Untervedung eine



280 Piarefontfursfragen.

lief? Dieh ift 3u verneinen; denn twenn ivgend ein
Kluger und Starfer wmit cinem Nadpfteller foridht,
o fimmdigt cr micht dephalb, weil er fpricht, jon-
bern  weil er fich nidt al8 fluger Mann  erweidt
und fich befiegen [Gft. Fwar ift dad gewifi, daB e8
fitr Goa fliiger gewejen wive, fich in nidtd eingu=
lafjen, Defonberd in einer fo widtigen Sade, vhue
ihren Mann, an den fie dodh) von Gott ald ifhren Leiter
unbd Lefirer gewiejen wary ober defhald, weil ehwad
tlitger, vathfamer ift, ift e8 nody nidyt abjolut, unter
einer  Sitnde, nothwendig. Hat aljo Gva dvadurd
noch nidt gefitndigt, fo zeigt e8 bodh eine nidt
jehr grofe Liebe gu Gott, dap fie nidt jogleich
pie in ven Werten der Schlange enthaltene, geheine
Anflage Gotted merfte, Wenn aber Gva antwortet:
yne forte moriamur® fo ift dad forte nidht fo zu ur=
given, ald ob Gyva fhon an ver LWabrhaftigleit der
Drohung Gotted gegweifelt Hatte, denn vad lieGe fich
dodh nicht mit ihrem Stande der Unfdhuld veveinigen,
oder man mithte cine Nequng ded Stolzed annebhmen,
Devor nocy eigentlich die Vorfudung ved Jeufeld be-
- gonnen  Batte, fo  vaf ver Teufel in der That gar
wichtd zur Siinde beigetragen Hatte und fein weitered
DBemithen vein dberflifitg eridhiene.  Dagegen fonnte
Gva ofne alle Siimbe 0e8 Unglaubend pweifeln, ob
bie Todedftvafe abiolut von Gott feftgefest worden
fet, ober wvielmehr nur cine Drohung wire, bie Gotted
Barmberzigeit nicht zur usdfithrung bringen liefe;
fopann Bat eudy dad forte in der Hl. Sdrift nidt
immer flreng gweifelnden Sinu, wie 3 B. Joan. V.
46.: Si crederetis Moysi, crederetis forsitan et mihi,
ober: Joan. IV. 10, Si scires donum Dei . , . tu for-
sitan petiisses ab eo. Dad fibrigend bdiirfte Daraud



Pfavrefonfursfragen. 281

fervorgehen, vaf ifir Glaube Fein febr fefter, entjdhie-
pener war, da fie fonft bdie Schlange mit aller
Gutjdhicdenbeit guriictgewiefen haben witrde, und dann
fept audy ibve micht fehr grofe Qicbe gu Gott cinen
nidht fefr  Frafitgen entfbievenen Glauben vorvaus:
Glauben und Liebe find ja corvelativ. Dah aber ver
ihr- von Gott eingegojjens Glanbe und ebenjo die
Qiebe [dhmwadher geworden, dad fanu nur davin feinen
®rund haben, daf fie mit der aftucllen Gnade, die
ja gur Grbaltung berjelben ubthig i unv bdie ihr
geweif von Gott gegeben wurde, nidt genug mit=
gewirft habe, @3 trat vadfelbe ¢in, wad fidhy oft bei
Geredhten findet, wo eine gewijfe Laubeit allfogleidh
eine Abnahme im Glauben und Lebe mit fidh fithet,
wefhald Paulud fdreibt: Tu fide stas, noli altum
sapere sed time; undb: Qui se existimat stare, videat,
ne cadat. Ja gerade, wenn fich ver Menfdy in fehr
glitflicher Qage Defindet, wenn ev frei ift von jedem
Kampfe, wenn ihm gleidhfam alled nady Wunjdy geht,
pann {dleidht fidh nicdht felten Ddiefe Raubeit efn, dann
fangt der Menfch an gleichjam eingufdhlafen, und auf den
mefr und’ mehr, wenigftend indiveft, gu vergeffen, dem
ev afled verdanft. Diefed {dheint denn audy bei Gva
mefr oder weniger der Fall gewejen zu fein.

So Hat denn Gva felbft der Shlange bereitd
bie Waffe vargeboten und ihy ven Sieg um jo leidhter
gemacht.  Dabher hob bdiefe, nun jdhon dreifter, wieder
.an: Nequaquam moriemini: scit enim Deus, quod in
quocumque die comederelis ex eo, aperientur oculi vestri
et eritis sicut Dii scientes bonum el malum. ®laubte
nun Gva bdiefen Worten der Shlange? War ein
- foldber Jrrthum, eine folde Tdujdung in Anfehung
Der Hohe threr Stellung miglih? Der h. Auguftin



282 PBravrfontursivagen.

fagt in Diefer Begiehung: L 11. de Genesi c. 30:
Quod verbis serpentis mulier non crederet: ,a bona atque
utili re divinitus fuisse prohibitos* nisi jam  inesset
menti amor ille propriae potestatis et quaedam
de se superba praesumtio. Selbftgefilligfeit und
Stolz gingen alfo nady Auguiin dem Unglauben der
Gva voraud, Der bh. Thomad bemerft aber BHingu:
(Quod non est sic intelligendum, quasi superbia praeces-
serit suasionem activam serpentis, sed quia statim
post illam invasit mentem ejus elatio, ex qua con-
secutum est, ut memor verborum serpentis: (Quare
vobis prohibuit Deus ete. crederet esse verum, quod
Daemon dicebat, sc. Deum ex invidia prohibuisse esum
ligni scientiae boni et mali, (2. 2. q. 163. q.1. ad. 4.)
Gva verfiel demnady in einen Serthum, fie lep fid
von ber Sedhlange tiufhen; ihr Verftand muf aber
Bereitd verblendet gewefen {ein, um dad Unverniinftige
und Abjurde in den Worten dev Schlange nidst jogleidh
gt merfen ; bie Wermunft muf fidy von Gott beveitd
abgefehrt haben, um foldhe Begriffe mit bem LWefen
Gotted zu verbiuven. Deun uadhy dem, wad bet
Betradhtung der scientia entwidelt wurde, mwédrve bdief
nidt moglidh gewejen, e8 mufte alfo  jdhou eine
gewiffe  Selbftjbdipung und Stoly (elatio mentis),
poraudgegangen fein, in Folge deffen fie ihre eigene
PBortrefflichfeit auf ungeordbnete AWeife  anfirebte,
weldhe Selbftjchdgung fie gleih bei den LWorten der
Sdlange ,eritis sieut Dii“ fafte, und gwav erfolgte
biefed fo gefdhwind, weil ifhr Glaube und ihre Liebe
qu ®ott bereitd abgemommen Batten und in Folge
piefer Abnabhme ded Glaubend und der Liebe die Poteny
per Selbftgefalligteit und Gitelfeit, odie bem Weibe
im grbferen Gvade yugufommen jdheint ald dem DManne,



Bfavefonfurdfragen. : 283

Bet dem Unlaffe von aufen fo Teidht fich im den Ak
jepte, wobet fie ¢8 aber abermald an der gehdvigen
Pitwicfung mit dev ihr gur Ueberwindung diejed
duBeren Anlaffed gegebenen aftuellen Guade feflen
Tief, wie fdhon feither, wo ¢ fidy um die Bewdhrung
und BVernehriung ved Glaubend wnd dev Liehe hanvelte,

- Daf aber €va wicklich fich durch bdie Worte Der
Sdlange tdujden e, und wirflidy glaubte, Gott
Babe 'aud Meiv ifhnen verbothen von der Frudht ded
Baumed zu effen, um ifm nidt abalidy u werdem,
wad formell gegen den Glaubew, dieh gehit aufers
dem, baB 3, wie wir oben fahen, Auguftin  und
Thomad beftatigen, aud den LWorten bed Wpofteld
hervor: L. Tim, 2, Adam non seduetus est, Eva
autem seducta in praevaricatione fuit. Die
scientia ber Gva Patte jomit durdy ihren Stoly eine
joldye Sdwddhung erlitten, daf fie in diefen wirflich
formellen Unglauben vevfiel.

Gva hat nun beveitd twvdh Selbftgefalligheit und
Stoly vad Band mit Gott, dad ihre Abnahme im
Glauben und in ber Lebe bereitd in etwad gelodert
Gatte, gang und gar gevriffen. Sn Folge veffen glaubt
fie ben Worten der Schlange, die ihr Gottahnlicheit
perheifft (sicut Dii) unter der Bedingung, daf fie die
verbotene Frucht geniefe, Strebte fie jomit nady dem
Gndgicle, fo mupte fie audy nach vem Mittel ftreben,
bicfe8 Gndziel ju crveidyen, bad ift nady der verbotenen
Frudt, War aber dbad Bund mit Gott gerviffen, war
bie Unterwerfung ded Geifted unter Gott beveitd negivt
iborven, fo Yoar eo ipso andy Ddie Untevwerfung der
Sinnlidfeit unter den Geift aufgehoben; denir wie
wir frither gefehen Haben; befaf der Menfd den fo=
genannten appetitus sensibilis audh im Standbe der Un-



284 Pravrfonfursfragen.

fdbuld, weil ev ja einen finnlichen Leib Hatte, aber
biefer appetitus war villig der Vermumft unterworfen,
fo lange dieje Gott unterworfen blieh. Dabher befaf
Gva Dereitd die inneve Begierlichfeit, wenn fie fich
berfelben: audy erft dann bewupt wurde, al8 Wbam
beveitd. von der Frudbt genoffen batte, Dieh jeigt
audy bie Beil. Srift in den Worten: Vidit igitur
mulier, quod bonum esset lignum ad vescendum et
pulchrum oculis aspectuque delectabile. So gleichjam
von el Seiten geogen, einerfeitd von ifrem Stolze,
ber bie Frucht ald Mittel zur Creeidhung ded Jwecked
anftrebt und anberjeitd durdh vie Frucht felbft mittelft
ber Goncupideenz, fam denn dev gange Procep durdy
bad wirfliche Gifen ver Frudt zum dufern Ab{dlnjje :
et tulit de fruetu illius et comedit. Dad Gebot war
alfo  faftifdy dibertreten, bie imbe in ihrer gangen
Grige vollbradgt. Dicfe Siinde ber Gva gliedert fich
pann in folgenber Weife: 1. Stolz; 2. Unglauben;
3. gula; 4. pad wirflihe Gfjen oder ber fabtifche
Ungehorfam; 5. scandalum, da jie wenigftend inbiveft
LVevanlaffung wurde, vaf audy Uvam von ber Frudt
af und o bad Gebot iibevtrat, wad wir nunmehr
Betradhten wollen, -

Da Advam felbft feine Sinde vor Gott dbamit -
redbtfertigt, dbaf Gva e8 war, die ihm die Frudht ge-
geben: ,Mulier, quam dedisti mihi sociam, dedit mihi
de ligno et comedi und da Gott ifhn bei viejen Worten
nidt Ligen ftraft, jo mufjfen wiv annehmen, dag nem
dueren Wfte der Sinde Apamad cine ungeorduete
Liebe zu feinem LWeibe voraudging, demzufolge erv ihr
mebe * 3u gefallen fuchte al8 ba8 Gebot Gotted 3u
halten. Aber wie wav eing fo ungeorduete  Liebe in
Avbam  bei feincr Unjbuld und Heiligheit mbglich?



Pfavefontursfragen. 285

Nuguftin 1. 14, de eivil. ¢. 13. antwortet und auf
biefe Frage: Si voluntas in amore superioris immu-
tabilis boni, a quo illustrabatur, ut videret el accen-
debatur, ut amaret, stabilis permaneret, non inde ad
sibi placendum averteretur et intenebresceret et fri-
gesceret, ul vel illa verum crederet dixisse serpentem
vel ille Dei mandato uxoris praeponeret
voluntatem, Abam Hitte alfo biefe ungeordnete
Qiebe zu feinem Weibe nidht faffen Fnnen, wenn nidt
Dereitd die innere Selbftfbdapung, der inneve Stolz,
porhergegangen wire, vermdge deffen er feine eigene
Lortrefflidfeit, nadvem ihm, wie Auguftin (de Gen.
1. 11, cap. 30) ¢3 bdarftellt, Gva vie Worte Ddey
Sdlange Dberidbtet Hatte, dftber dad ihm gebithrenve
Maf anftvebte.  Hatte nun Advam durdy diejen Stoly
die Untevwerfiung der  Wernunft unter Gott beveitd
anfgehoben, fo Defaf aud die BVermunft nidt mebyr
bie Hervejdhaft fiber vie finnliden Triebe, von weldyer
Art  diefe ungeovonete Lebe eben war und anfratt
feinem LWeibe vie Lift der Sdhlange, die Grofe ihred
Feblerd vovyuftellen wund fidy angubieten fite fie die
Barmberzigeit Gotted anguflehen, thut ev gerade dasd
Gegentheil, fallt ev, frart Gva gu fithren, felbit.

Hat aber audy Adam wie Gva gegloubt, daf die
Sdlange wahr geiproden? Dad niht, denn Dder
Apoftel fagt ausdbdritdlidh: Adam non fuit seductus, Eva
autem seducta in praevaricatione fuit; fonbern er gwei=
felte blof, ob die Strafe abfolut wairve ober vermibge
ver Barmberigheit Gotted nidht wirflid in Aus-
fithbrung gebradyt wintde, um o mehr, da er Gva
nach dem Gffen der verbotenen Frudht nody [ebend
fand: inexpertus divinae severitatis credidit illud pec-
calum esse veniale jagt ber BHl. IThHomad, Diefer



286 Pfaveiontursfragen.

Serthum ift aber nidht formal und offenbar nur mas=
tesiell gegen Ddem Glauben und gaung gut vertrdglich
mit ver scientia bed Adam, da biefer nur ein falfdyer
©dluf aud dquperen Angeiden und Conjeftuven ift,
in welden Sdlifjen er ja nur durdy eine bejondere
Provivens unfehlbar gewefen yodre; dagegen zeigt dief
und einen nidt fehr feften Glauben, invem fidy Adam
nidht gang ofne allen Rifhalt vem Worte Gotted
an{dhlof, und Laft und corvelativ auf eine nidt fehr
grofie ebe u Gott fhlichen, woraud wir entnehuien
fonmen, ©af Apam ebenfo wie Gva fitr den Stoly
ficg gleidjam ydyon vorbeveitet Batte. LWenn aber
himwiderm viele Viiter, wie Jguatiug, Jrendus, Cyrillug,
Alex,, Umbrofiud und andbere ver Meinung find, dah
Wbam gleihwie Gba von der Sdhlange verfithet
wotden fei und die Shrift im Allgemeinen ven Teufel
als Menfdhenmbrder, ald Werfihrer, barfiellt, o ift
bied fo zu verjtehen, dap der Teufel aud) bei Wdam,
wenn audy nicht diveft, jo doch mittelbar dburdy Gva
jeine Abfidht evreichte; denn audy Wvam verfiel in
Stoly und Selbftgefdlligkeit, audy Adbam aff die ver=
 Dotene Frudht und dbertrat jo vad Gebot; alfo nes
-gativ und  praftijd  wurde andy Wdbam von  dev
Sdlange verfiihrt,

Die ungeordnete Liebe zu feinem Weibe und bie
jhon in ihm vege Vegierlichfeit, die ihm gleichfalld
bie Frudht f{ebdn und gut erjdeinen Iliep, waven 8
benn, die Abam audy um wirklichen Gijen dev Frudht
bradyten, al8 fie ihm Gva darveidste: deditque viro
suo, qui comedit. Jwar war er fich diejer Begicr=
lichfeit vor oem wirflidhen Gffen der Frudht, fowie
Gva, nod nidht bewnpt; jedodh fiderlidh hatte ev fie
Deveitd inmerlidh, bevor ev duperlidy fiinvigte, da fich



Porrfoufursfragen. 287

ja bie Wernunft durdy den Stolz von Gott lodgefagt
batte, wie 8 Ihomad deutlich audfpricht.

Demnach gliedert fidh die Sinde Adams auf fol-
genve Weife: 1. Stoly; 2. ungeordnete Liebe zu feix
nem Weibe; 3. gula seu nimius appetitus comedendi
fruetun vetitlum, quem videbat pulcherrimum et audiebat
suavissimum ; 4. jpecieller Ungehorfam oder dad wirf-
lihe Gifen ver verbotemen Frudt.

Worin beftand aber eigentlidy Ddiefe superbia Dev
erften Weltern 2 Der Geilige Thomasd antwortet hievanf,
bag Der erfte WMenfh auf ungeordbnete Weije eine
Gottabulichfeit anftrebte, nidht aber similitudinem aequi-
parentiae seu aequalitatern, wad fidy gewif von ber
Weisheit Udams nicht evivavten [iefe, fondern simili-
tudinem secundum quamdam imitationem seu parlici-
pationem n seientia boni et mali, u. 3 flrebte Gva
piefe Gottdbnlichteit an gegen den erfannten Willen
Gotted, bda fie den Worten bder Sdhlange wirklich
glaubte, Adbam bhingegen, der dieh nidht that, firebte
fie an, al8 ob er Ddiejelbe aud fidy felbft.evvet
den fonnte. Da vrangt fidh aber der Gedvanfe auf,
wie Ddenu beide, bdie vod in jJolder Unjdhuld und
Heiligheit fich Defanden, mit einem fo Hohen Wiffen
aufgeftattet waven, ein jo ungeordneted Strehen fo
{dnell faffen fonnten? Da ift denn ju fagen, daf
Avam  und Gva Gott nidht per essentiam jdyauten,
wad fie gewif unfehlbar gemadht hitte, wie anderdroo
entwidelt wide, foudern Dbdafy fie nur ausd dem
Glauben erfannten, dap fie ju einer ibernatinfichen
Oronung erhoben feien und vad iibernativrliche Jiel
wit gdttlicher Hitlfe evveidhen follten. Da nun dex
Glaube und fomit audy bdie Liebe ju Gott bereitd in
ihnen mehr oder weniger abgenonmmen, wic wiv beveitd



288 2 PBiavefontursfragen.

Bei unfever Betvacdptung zu beobadpten Gelegenheit
fatten, fo Fonnte allerdingd, af8 die Sdhlange bde
Goa unmittelbar und dem Abam durdy die Gva die
cigene Freiheit vedht sum Bewuptiein brachte, vermbge
weldber fte fidy felbft Oeftimmen fonunten und fich nicht
von cinem Undern Gebote vorfdyreiben ju lajfen braud-
ten, ber Werftand dem Willen die eigene Vortrefflich
feit ald gut und liebenSwerth vorftellen und in diefer
Bezichung fehlten fie aud) nichr; va jedoch dieje Vor-
ftellung nidht gefdhaly, wie der Menjdy Fonnte und
jolfte, wmit Untevwerfung unter bdie gbttliche Norm
und mit Himweifung auf Gott ald autor und finis
supernaturalis, fo madte er fich einer gewifjen wenig=
ftend  praftijden llnbebad;tfamfelt (defectus  actualis
considerationis practicae), einer gewifjen inconsideratio
fdbuldig, vie dann den Stoly sur Folge hatte. Diefe
inconsideratio mufite aber vovaudgehen, da ofne einen
wenigftend  praftijden Sntf)um die Sinde nidht zu
Stande fommen fann, wie wiv bereitd gelegentlich
gefehen Baben, andrerfeitd vertragt fie fidy wohl mit
per scientia, wie wir gleidhfalld {dhon Dbetrachteten,
und ift hinwieverm unentichuldbar, va fich der Menjd
gemlﬁn Maffen dagu felbft didponivte, indem durd
feine cigene Sduld, durdh nidht gehorige Minwirfung
1emeB Willend wmit Dder- @nf\he, Glaube und Liebe
in ifm Deveitd mehr ober weniger abgenommen hatten.
Da nun der Denfdh feine Vortrefflichfeit, jo vorge=.
ftellt ofme Unterwerfung und Hinweijung auj Gott
ald finis supernaturalis, liebte, jlinbdigte evr u. 3. Gva
nody mefyr, da fie trof ihrer minderen Vollfommenbheit
eine foldbe Selbftgefalligheit wie Abam fafte und
pabei ifhre eigene Bollfommenbheit gegen Den erfannten
Willen Gotted anftvebte. Faftijh wvevadhteten aljo



‘Bfarrfuufurﬁfragén. 285

oam und Gva in diefer Selbitgefallifeit ihre
Grhebung durdy die Gnade und vad Gefes Got-
ted, in fofern fie fieber in ifrev natirlichen Glid-
jeligfeit obne praftijbe Veadtung ded Gejetsed und
ihred dibernatinliden Gudzicled und obhue Unterwer=
fung-unter diefelben bleiben wollten, al8 eine itbernatiir-
liche Gliudieligeit gleichjam prefar und ald reined
Gejchent Gotted zu Dbefigen.

Cajetanus fteltt bie superbia be8 erften Menfdyen
in feinem Kommentar zur Summa ved Thomad auf
folaende Weife dav: Duas malas radices habuit su-
perbia primi hominis: inniti sibi ipsi quoad scientiam
tum agendorum tum futurorum et quoad potentiam
operandi. Dicebat ergo superbia illi: Ego meis viribus
possum scire, quae sunt bona ad faciendum nec non
quae sunt mala ad ‘vitandum pro beatitudine conse-
quenda et possum exsequi utraque scila i, e. per-
ficere bonum, vitare malum, Unde concludebat ex
praemissis se posse propriis viribus beatitudinem con-
sequi seu salvari. Ex hac conclusione sibi verissima
licet secundurn rei veritatem falsissima (ferbeigefiifrt
burdy die oben genannte inconsideratio, bdieje bduvedy
bie grdflere ober geringere Sdycddhe ded8 Glaubensd
und der Liebe) procedebat adhue illa hominis superbia
dicens: Ego nullum mihi nisi me necessarium habeo
ad sciendum nec ad scita operandum nec bheatum finem
consequendum, Hine patet, quod nec etiam Deo sive
ut legislatore ad docendum hominem scientiam sive
ut cooperatore ad consequendum in homine jam scita
sive et salvatore ad beatutidinem homini conferendam
indigere se existimahat. Superbia ergo faciebat homi-
nem: sibi ipsi fallaciter esse tamquam alterum Deum.
Aud  Ddiefer trefflichen Sdhilderung erfehen wir, wie

19



286 Prarrfonfursfragen.

arof die Siinde ved Adamd und ber Eva war, fdhon
wad Ddie superbia allein Betrifit; bdiefe war aber fo
3 fagen nur Dder Kern, aud dem, wie wir beveitd
sur Glenfige betrachteten, viele andere Simden fidh
entwidelten; defhalb fagt audy der Heilige Thomas
(1. 2. 9. 82. a. 2. 1): In peccato primi parentis
fuerunt plures deformitates: sic superbia, mobed]enha
gula et alia hujusmod,

St aber Ddie Wrfinde fdhon ungehener m ibrex
objefriven Seite, fo tritt ifjre Grdfe nody mehr ber=
por, wenn wir audy ihre fubjeftive Seite betradhten,
. B und den Stand gegenwdrtig halten, in den Gott
bie erften Menjdhen  geftellt Hatte, bdie geringe Mog-
lidhfeit diberhaupt au findigen, die ja in fo weite
Ferne geriicft war, bie natiivlichen und itbernatinvlichen
Mitrel (scientia et gratia actualis), mittelft weldher fie
ja jo leicht vie BVerfithrung der Schlange hatten fiber-
winden fonnen: und vody mifbraudbten fie ihre Frei-
Beit (libertas contrarictatis), die ifnen Gott durdy ein
Defondered Privilegium nicht nehmen wollte und ge=
wifjer Mafen auj anveve Weife nidyt nehmen fonnte,
pa Diefe Freiheit, wie beveitd frither dbargethan wurde,
ber intelleftuellen Kveatur jufommt, die Umftdnde,
in denen fie fich befanden, feine confirmatio in bono
Berbeifithrien, wie wir dief bei den Heiligen im Him=
mel gefehen Haben und die Gnade Gotted (gratia ac-
tualis) bie Freibeit de8 menfhlichen LWillengd nidht
aufhebt:

War aber nidit die Siinde der Gva grdfer ald
bie bed8 Avam, da fie ja Gottihulihfeit gegen den
erfannten Willen Gotted anitrebre, wad bei Abam
nidt der Fall war, da er diefelbe nur anfivebte al8
burch eigene Krdfte evveichbar?



Prarrfonfursfragen. 287

Der  Beilige Thomad antivortet anf diefe Frage,
bafi simpliciter und abfolut die Sitnde Gva’d aller-
pingd fdwoerer fei al8 bie Apam'8, nidht aber secun-
dum quid, injoferne bder Siand der fiindigen Perjon
in’d Anuge gefaht witd; denn vam war Hinfichtlidh
ber Secle (quoad scientiam) weit vollfommener al8 Goa.
el nun dieh wie ihm wolle, fo jdeint miv dody die
grofere Sdhwere der Simde Gva’d nidyt daraud Her-
vorzugehen, baf Gotf gu Gva fprad): Sub viri pote-
state eris el ipse dominabitur tui, baf alfo bad LWeib
burdy die Simde feine perfdnliche Freiheit verloven
babe. Denn {don vor ber Siinde war ja dad Weib
bem PManne untergeben, wad fehon Hervorgeht aud ver
Biloung ded Weibed aud der Seite ded Manned; wie
audy Panlud 1. Gov. 1. 8. fehreibt: ,Non enim vir ex
muliere est, sed mulier ex viro“ und dann liegt diefes fhon
im Ghavafter der Ghe, die ja tm Paradiefe eingefet
urbe und in der Ratur ver Sadhe, da in der Stufen-
reilie ber Schopfung ftetd dad fdhrodadyere dem frarferen
untergeben erfdheint.  Diefed Untergebenfein war jevodh
im Stande ber Unfdhuld und Heiligheit fo u jagen
nicht gefithlt in Folge ver Gonformitit ver TWillen
Deiber mit dem gdttlichen, evgab fich gewiffer Mafen
von {elbit.  Mady der Sitnde geftaltete fich vie Sadye
anberd ; denn fowie durdh diefelbe ftbevhaupt alle frit=
heren Werbdaltniffe ved8 Menfdhen theild aufgehoben
theil8 verfchlimmert wurven, wie da8 Verhaltnif ves
Denjdhen zu Gott und ur Natur, fo wurde auch dad
Berbdlini ved Manned gum Weibe getritht; e war
nun jdhon - eine Kreugung der Willen Leiver mbdglich,
ebenfo ecin ftrenged und oft barbarifdhed Dominium
von Eeite Ded MWManned, vas dann bad Weib {dwer
fitplen muf und a8 fie vieleicht durch ibhr eigened

19



288 ' Prarcfonfursfragen.

Berhalten Herbeigefithet BHat,  Diefed venfe id) mir
mit fenen Worten der Schrift begeichnet: Sub viri
potestate eris. usd der Strafe ditrfte demuady mit Un-
recht auf die grofere Schwere ber Sitnbe Gva's vor jener
Avam’d gefehloffen werden, wenn audy gu einem joldyen
Sdfuffe die Sitnde felbft in ihrer objeftiven Seite,
wie ¢8 Thomad zeigt, einen Anhaltdpuntt geben mag.

So Haben wir denn bdie Urfitnde betrachtet jowol
nady ihrer {ubjeftiven Seite, 0. h. wir Haben den Ju-
ftand untexfucht, in weldyem {idy vev Menjdy vor Dder
Gimbe Dbefand und bavaud entmommen, in iie ferne
und wie weit ¢8 pem Menjdhen mdglich war zu fin-
digen, ol8 auch nach ihrer objeftiven Seite, . h. wir
Baben ihren Keim und ihve Wurgel gefucht und ge-
funden uuv fodann deffen Gntwidling und endlidye
dufiere  faftifche Durdhbredhung bid jum gdanglidyen
GuBeren  AL[hluffe ded inneven Proceffed verfolgt.
MWir Haben dabei die Giite, Weidheit und Lebe Gotted
fonnen gelernt, andeverfeit8 aber aunch die Lermefjen-
Beit gefeben, mit der der unglitcliche Menjch trof der
vielen Hinverniffe, vie ihm fo zu jagen den Weg zur
Siinde verfperrten, dennody {lindigte. Iad Wunbder,
dafi die Gerechtigfeit Gotted auch eine fo flivchterliche
Strafe fiber den Menfden verhingte, vemsufolge deve
felbe vem ewigen und jeitfichen Tobe anbeimftel, vdie
Hiofere Grfenntnif, die Sutegritdt, bdie Gonformitdt
mit dem gortlichen Willen,  vie Herrfdhaft dftber Die
Natur verlor; vemzufolge der VWevftand  gefehoddt,
- die Wernunft verdbunfelt wurden und endlidh qualvoller
Hunger und Durft, Kranfheiten, Leidenjchaften und
Begierden, nunmehr ihre furchtbaren Geifeln ftber den
armen Menjdyen jdwingen und ifn in vad unabfel=
Dave Glend ftiivgen founten, dad und vie Gejdhichte



