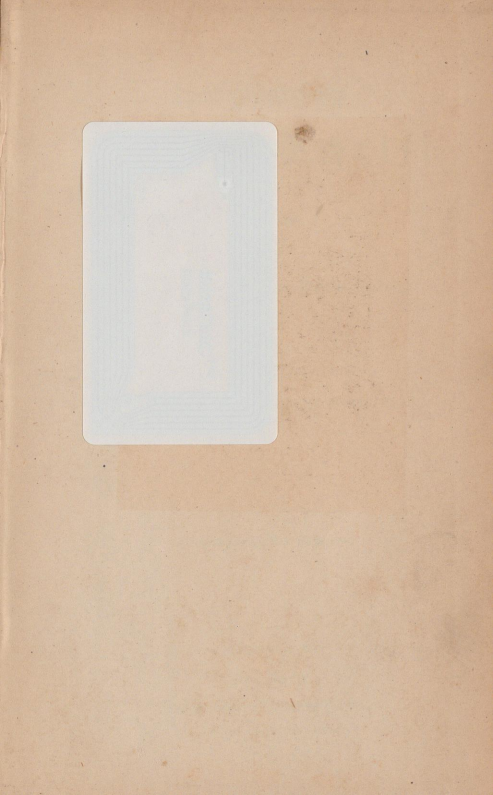


531082528 021 LS

Universität Tübingen





### Theologisch-praktische

# Auartal-Schrift.

Berausgegeben

pon ben

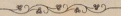
Professoren der bischöft. theolog. Didgefan-Cehranstalt.

Berantwortliche Redacteure:

Dr. 3. Plakolm und Dr. 3. Springl.



Dreiundzwanzigfter Jahrgang.



Linz, 1870.

In Kommiffion bei Quirin Haslinger.

Drud von Jof. Feichtinger's Erben.

9d 584

Shirt of this party of

Latinating fundamentally because the

instruction and anniers

Aminos of all one countries are

## Inhalts-Verzeichniß

#### jum Jahrgange 1870.

| A. | Abhandlungen:                                                          | Seite |
|----|------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | Ueber den Concil-Jubilaums-Ablaß                                       | 1     |
|    | Die fociale Lage bes Alterthums (Fortfetung und Schluß.) . 52,         | 397   |
|    | Polens Bergangenheit, Gegenwart und Bufunft, oder feine Große und      |       |
|    | fein Berfall, fein Untergang, feine Bebrangnis und feine lette         |       |
|    | Hoffnung (Schluß.)                                                     | 80    |
|    | Die Denkschrift bes ergbischöflichen Kapitels-Bicariates von Freiburg, |       |
|    | den Gefetentwurf über die Rechtsverhaltniffe und die Verwaltung        |       |
|    | ber Stiftungen betreffenb                                              | 133   |
|    | Die Religions-Uebungen in ber neuaraifden Schule                       | 201   |
|    | Die bogmatifche Conftitution bes vaticanifden Concils über ben "fatho- |       |
|    | lischen Glauben"                                                       | 320   |
|    | hat honorius ex cathedra etwas haretisches als Glaubensfat vorge-      |       |
|    | schrieben?                                                             | 343   |
|    | Die Borfe. Gin Beitrag jur focialen Frage                              | 448   |
|    | Die Freiheit ber Kirche                                                | 460   |
| B. | Bur Diözefangeschichte:                                                |       |
|    | Drei Abhandlungen über Boos und Sailer 18,                             | 269   |
|    | Die erfte Pastoral-Conferenz bes Jahres 1869                           |       |
| C. | Literatur:                                                             |       |
|    | Sagemann Georg Dr. Metaphyfit. Gin Leitfaben fur afabemifche Bor-      |       |
|    | lefungen, sowie zum Selbstunterrichte                                  | 92    |
|    | Bitter-Leiben-Buchlein ober Betrachtungen eines Priefters bes Orbens   |       |
|    | unferer lieben Frau über bas bittere Leiben bes Erlöfers, in           |       |
|    | neuerer Sprache bearbeitet und mit vielen Gebeten zum leibenden        |       |
|    | Seilande bereichert burch einen Priefter ber Erzbiogese Roln           | 95    |
|    | Hurter H. S. J. Leonardi Lessii S. J. De summo bono et aeterna         |       |
|    | beatitudine hominis libri quatuor                                      | 97    |
|    | Reithmapr Fr. X. Dr. Bibliothek ber Kirchenväter. Auswahl ber vorzüg-  |       |
|    | lichsten patriftischen Berke in beutscher Uebersetzung. 2. Cyprians    |       |
|    | auserwählte Schriften I                                                | 100   |
|    | Rippel Karl. Das Leiden unseres Herrn Jesu Christi                     | 217   |
|    | Rieß Florian und Weber Karl v. Das ökumenische Concil 220,             | 370   |

|    |                                                                          | Seite |
|----|--------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | Uphues Rarl. Die philosophischen Untersuchungen ber Platonifchen         |       |
|    | Dialoge Sophistes und Parmenibes ,                                       | 226   |
|    | Gagner Andreas Dr. Handbuch ber Pastoral                                 | 227   |
|    | Brifdar Johann Nep. Die fatholifden Kanzelrebner Deutschlands feit       |       |
|    | ben drei letten Jahrhunderten                                            | 229   |
|    | Westermager Anton. Dr. Döllinger's Stellung gur fatholischen Kirche      | 232   |
|    | Segur M. be. Die allerseligste Jungfrau Maria vor ber Mensch-            |       |
|    | werdung Christi                                                          | 233   |
|    | Alcantera Petrus von. Katholicismus, Protestantismus und Concil .        | 234   |
|    | Katschthaler Joh. Dr. Zwei Thesen für das allgemeine Concil              |       |
|    | Lingg Max Dr. juris. Die Civilehe vom Standpunkte bes Rechtes .          | 372   |
|    | Sulstamp Frang. Zeitgemäße Brofduren                                     |       |
|    | Clarus Ludwig. Die Lehre von ber Berehrung ber Beiligen                  | 377   |
|    | Stiefelhagen Berbinand. Kirchengeschichte in Lebensbildern               |       |
|    | Pauly Josef. Hymni Breviarii Romani                                      | 528   |
|    | Die oberfte Lehrgewalt des romifchen Bifchofes. Bon einem romifchen      |       |
|    | Theologen                                                                | 531   |
|    | 3. Spencer Northcote. Berühmte Gnabenorte unferer lieben Frau            | 532   |
|    | Br. J. Holzwarth. Stunden fatholifder Andacht. Band IV                   | 533   |
|    | Bilhelm Balte. Aleiner Beiligenspiegel für Schule und Saus               | 534   |
|    | Beinrich Laugwiß. Bartholomaus Carranga, Ergbischof von Tolebo .         | 535   |
| D. | Kirchliche Zeitläufte I—IV                                               | 536   |
| E. | Miscellanea:                                                             |       |
|    | Rann ber Pfarrer in Folge gerichtlicher Citation und bei Androhung       |       |
|    | ber gefetlichen Folgen im Beigerungsfalle vor bem weltlichen             |       |
|    | Richter in einer Chescheidungsflage Zeugenschaft leiften?                | 117   |
|    | Welches Vorgehen ift bei Ehen baprischer Unterthanen in Folge der        |       |
|    | modificirten Chegefetgebung einzuhalten?                                 | 121   |
|    | Sanctissimi Domini Nostri Pii divina providentia papae IX. Constitutio   |       |
|    | qua ecclesiasticae censurae latae sententiae limitantur                  | 122   |
|    | Wortlaut der in ber britten feierlichen Sigung des vaticanischen Concils |       |
|    | einstimmig angenommene bogmatische Constitution "de fide catholica"      | 251   |
|    | Bemerkungen zur papftlichen Constitution vom 12. October 1869, die       |       |
|    | Reduction ber Censuren betreffend                                        | 261   |
|    | Pfarrconcurs-Fragen beim Frühjahrs-Concurs 1870                          | 387   |
|    | Constitutio Dogmatica prima de Ecclesia Christi edita in sessione        |       |
|    | quarta Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani                          | 389   |
|    | Wie find vom Seelsorger in und außer dem Beichtstuhle Cheleute zu        |       |
|    | behandeln, die lediglich auf Grund eines Erkenntniffes eines welt-       |       |
|    | lichen Gerichtes, also ohne Bewilligung ber firchlichen Behörde, die     |       |
|    | eheliche Lebensgemeinschaft aufgaben?                                    |       |
|    | Pfarrconcurs-Fragen beim herbstconcurs 1870                              | 544   |

#### Heber den Concil-Jubiläums-Ablaß.

Befanntlich hat unfer heiliger Bater Papft Bius IX. aus Anlag des von ihm auf den 8. December 1. 3. einberufenen öfumenischen Concils mit Bulle vom 11. April 1869 ein allgemeines Jubilaum für die gange katholische Chriftenheit aus= geschrieben und einen vollkommenen Jubilaums = Ablaß verliehen. Durch Anbietung diefes Jubiläums = Ablaffes und der Gnadenschätze unferer heiligen katholischen Rirche will der heilige Bater, wie Er in der Jubilaums-Bulle es ausspricht, auch "die religiose Befinnung und Frommigkeit aller Chrift-"gläubigen aufmuntern, mit vereinten Bebeten um die Silfe "des Allmächtigen und um das himmlische Licht zu fleben, auf "daß Wir auf diesem Concile alles Dasjenige festzuftellen ver= "mögen, was zum gemeinsamen Wohle und Ruten bes ganzen "driftlichen Bolfes, zur größeren Berherrlichung und Wohl-"fahrt der katholischen Rirche und jum Frieden am meiften "gereicht. Und weil es keinem Zweifel unterliegt, daß die "Gebete der Menschen Gott wohlgefälliger find, wenn fie mit "reinem Bergen, bas heißt mit einer von jeder Gunde reinen "Seele zu Ihm hintreten, fo haben Wir deshalb befchloffen, "bei diefer Beranlaffung die himmlischen Schate der Ablaffe. "die Unferer Ausspendung anvertraut sind, mit apostolischer "Freigebigkeit den Chriftgläubigen zu eröffnen, auf daß fie "badurch zu mahrer Buge entflammt und durch das Sacrament "ber Buge von den Gundenmakeln gereinigt, um fo vertrauens-"voller zum Throne Gottes hinzutreten und feine Barmbergig= "feit und Gnadenhilfe erlangen zur rechten Zeit."

Es dürfte für die Seelforgspriester und Beichtväter nicht ohne Interesse und Nutzen sein, die Bedingungen des Jubiläums Ablasses, sowie die Privilegien und Facultäten dieses Indiläums unter Bezug auf die Aussprücke und Erklärungen der Theologen, besonders auf die authentische Interpretation und Entscheidung des Papstes Benedict XIV. in seinen Jubiläums-Bullen und Constitutionen näher zu erörtern.

Das gegenwärtige Jubiläum wurde in Rom schon am 1. Juni 1869 eröffnet; in den verschiedenen Diöcesen der katholischen Christenheit aber zu verschiedenen Zeiten, je nach der Anordnung des betreffenden Diöcesanbischofes. Sedoch erstreckt sich die Dauer des Jubiläums überall gleichmäßig bis zum Schlusse des ökumenischen Concils.

- I. Die Bedingungen zur Gewinnung des Jubilaums-Ablasses find folgende:
- 1. Beicht und Communion, 2. Kirchenbesuch mit Gebet, 3. Fasten mit Abstinenz an drei Tagen, und 4. Almosengeben.
- ad 1. Wie fast bei allen vollkommenen Ablässen, so ist auch bei dem gegenwärtigen Indiläums Ablasse der Empfang der heil. Sacramente der Buße und des Altares mit den Worten: "qui... peccata sua confessi Sanctissimum Eucharistiae Sacramentum reverenter susceperint" als wesentliche Bedingung vorgeschrieben. Es ist daher die sacramentale Beicht und Communion unter allen Umständen und Verhältnissen unerläßlich nothwendig, und genügt weder die vollkommene Reue, noch der Stand der Gnade allein, wenn nicht auch die sacramentale Beicht hinzutritt, so daß auch Iene, welche nur läßliche Sünden begangen und eine vollkommene Reue erweckt haben, dennoch eine facramentale Beicht ablegen müssen, wenn sie den Jubiläums Ablaß gewinnen wollen. Eben so

nothwendig wie die sacramentale Beicht ist auch die sacrasmentale Communion und reicht eine bloß geistliche Communion nicht hin. Selbstverständlich kann aber eine aus eigener Schuld ungiltige und sakrilegische Beicht, sowie eine sakrilegische Communion nicht genügen, da der mit einer sakrilegischen Beicht und Communion unvereindare Stand der Gnade zur Gewinnung des Jubiläums-Ablasses und überhaupt eines jeden Ablasses absolut ersorderlich ist.

Beicht und Communion sind für alle Erwachsenen, Gesunde und Kranke, Junge (insoweit sie schon einmal die heil. Communion empfangen haben) und Alte indispensable Bedingungen des Jubiläums=Ablasses und können auch nicht in andere gute Werke umgeändert werden. Eine Ausnahme tritt bezüglich des vorgeschriebenen Empfanges der sacramenstalen Communion lediglich bei jenen Kindern ein, die wohlschon gebeichtet haben, aber noch nicht zur ersten heiligen Communion zugelassen wurden, für welche in der Jubiläums=Bulle eine specielle Dispens ertheilt worden ist.

ad 2. Bezüglich des Kirchenbesuches enthält die Jubiläums Bulle die Bedingung: "qui Ecclesias ab Ordinariis locorum.... designandas vel earum aliquam praefiniti temporis spatio dis visitaverint."

Da die Zahl der für den vorgeschriebenen Kirchenbesuch zu bezeichnenden Kirchen nicht ausdrücklich angegeben ist, so haben einige Bischöfe zwei, andere hingegen nach dem Beisspiele und Vorgange Roms drei Kirchen (auch in der Diöcese Linz) bestimmt, obwohl es an sich vollständig genügen würde, wenn nur zwei Kirchen bestimmt würden, von denen jede einmal oder Eine derselben zweimal zu besuchen ist. In Rom sind zwar, wie gesagt, drei Kirchen zum Besuche bestimmt, nämlich die drei berühmtesten und wegen ihrer bessonderen Auszeichnung und hervorragenden Stellung überhaupt vorzugsweise besuchten Kirchen ("S. Joannis in Laterano, Prin-

cipis Apostolorum et S. Mariae Majoris Basilicas"); aber auch bei diesen genügt es, Eine derselben zweimal zu besuchen. Der zweimalige Besuch Einer der bestimmten Kirchen ist aber nicht etwa bloß für Verhinderungsoder Nothfälle erlaubt, sondern unbedingt Jedem nach eigener Wahl freigestellt, indem die Alternative: "velearum aliquam bis visitaverint" ohne alle Beschränkung und Bedingung ausgesprochen ist. Wie die Vischöse nach den Worten der Bulle: "Ecclesiam seu Ecclesias visitandas pro praesenti Jubilaeo designent" ganz nach ihrem Ermessen zu dem vorsgeschriebenen Besuche eine oder mehrere Kirchen designiren können, so können auch die Gläubigen den vorgeschriebenen Kirchenbesuch ganz nach ihrem Belieben und ihrer freien Wahl entweder durch zweimaligen Besuch Einer Kirchen ersüllen.

Das Wort "bis" bezieht sich nicht auf die "Ecclesias designandas, sondern ausschließlich auf die Worte: "vel earum aliquam."

Für die Diöcese Linz ist vom hochwürdigsten Herrn Bischose im Hirtenbriese vom 21. November 1869 hinsichtlich des Kirchenbesuches vorgeschrieben und angeordnet: "Es müssen entweder drei Kirchen einmal oder Eine Kirche zweimal besucht werden." Die Bestimmung der Kirchen ist aber jedem Seelsorgs-Borstande für die Gländigen seines Bezirkes anheimzgestellt. Da es jedoch vollkommen genügt, wenn Eine Kirche zweimal besucht wird, so kann in jenen Pfarreien, in welchen außer der Pfarrkirche eine andere Kirche im Pfarrbezirke sich nicht besindet oder zu weit entsernt ist, die Eine Pfarrstirche eine andere kirche im zweimal zu besuchen ist, natürlich außer dem nach dem Kirchengebote pflichtsschuldig zu besuchenden Bormittags Soutes dienste an Sonns und Feiertagen.

Mit dem vorgeschriebenen Kirchenbesuche muß auch ein Gebet "pro omnium misere errantium conversione, pro

sanctissimae fidei propagatione et pro catholicae Ecclesiae pace, tranquillitate ac triumpho" verbunden und "de vote" verrichtet werden. Wie lange diefes nach ber Meinung und Intention des heiligen Baters zu verrichtende Bebet bauern und mas hiebei gebetet werden foll, barüber ift nichts näher bestimmt, sondern nur ein Gebet "per aliquod temporis spatium" vorgeschrieben und kann daher das nach herkömmlicher und allgemeiner Praxis aus 5 ober 7 Baterunfer fammt englischem Grufe und apostolischem Glaubensbekenntniffe bestehende gewöhnliche Ablafigebet als genügend erachtet merden. Nach der übereinstimmenden Lehre der Theologen foll diefes Gebet nicht oratio mentalis allein, sondern auch vocalis fein. und fonach nicht blok innerlich, fondern auch äußerlich mit dem Munde verrichtet werden. Was die mit dem Borte "devote" geforderte Bemuthsftimmung beim Bebete, fowie bei der Bornahme des Rirchenbesuches felbst betrifft, so ift besonders be= achtenswerth, mas Papft Benedict XIV. in diefer Beziehung vorschreibt: "Necesse igitur est pro adimplendo injuncto opere, ut visitatio fiat cum intentione vel voluntate, Deum honorandi, suosque Sanctos, ut ingressus et egressus ex Basilicis fiat cum modestia et ut ibi aliquis religionis actus exerceatur "

Da unser heiliger Bater Papst Pius IX. so großen Werth barauf legt und will, daß die Gläubigen "mundo corde, hoc est, animis ab omni scelere integris" ihre Gebete zu Gott emporsenden und auch die Gnadenschäße der Kirche den Gläusbigen öffnet, "ut inde ad veram poenitentiam incensi, et per "Poenitentiae Sacramentum a peccatorum maculis expiati, "ad Thronum Dei fidentius accedant, ejusque misericordiam "consequantur et gratiam in auxilio opportuno", so erscheint es nicht minder der Intention des heiligen Baters als dem Zwecke des Jubiläums entsprechend, daß die Gläubigen erst nach abgelegter Beicht die Absasseete verrichten.

ad 3. Ferner find brei Fafttage vorgefdrieben mit ben Worten: "et praeter consueta quatuor anni tempora tribus diebus, etiam non continuis, nempe quarta et sexta feria et Sabbato jejunaverint." Es ist also an drei Tagen. Mittwoch. Freitag und Samftag ein Fafttag zu halten. Diefe drei Kafttage brauchen nicht in einer und berfelben Boche aehalten zu werden, fondern können auf zwei, felbst drei ver= fciebene Bochen vertheilt, burfen aber nicht auf eine Quatemberwoche verlegt werden. Obwohl es nur heißt: "jejunaverint", fo ift doch nach ber conftanten Braxis der Rirche und nach ausdrucklichen papftlichen Entscheidungen über Jubilaums-Fafttage nicht bloß das eigentliche Sejunium mit nur einmaliger Sättigung, fonbern auch die Abftineng von Reifchfpeifen an diefen drei Tagen zu beobachten. Da die Bewinnung des Bubilaums = Ablaffes Diemanden geboten und vorgefdrieben, fondern Allen freigeftellt ift, fo können jene Urfachen und Grunde, welche von der Beobachtung des firchlichen Fasten= und Abftinenzgebotes entschuldigen, bezüglich ber Jubilaums= Fasttage nicht zur Anwendung und Geltung gebracht werden. Es muffen alfo auch Bene, welche wegen ihres Alters (Greife ober auch junge Leute vor dem 21. Lebensjahre) ober megen schwerer Arbeit ober wegen einer andern rechtmäßigen Urfache jum eigentlichen Jejunium nicht verpflichtet find, doch bas Bejunium an brei Tagen halten, wenn fie ben Jubilaums Ablaß gewinnen wollen. Das Gleiche gilt auch hinfichtlich der Abstineng von Fleischspeisen, und find felbst die vom tirchlichen Abstinenzgebote auf Grund arztlicher Zeugniffe fpeciell Dispenfirten eben fo menig wie Andere von der als Ablaß= Bedingung vorgeschriebenen Abstinenz ausgenommen. Jedoch tann ber Beichtvater Denjenigen, welche entweder das Jejunium oder die Abstinenz an diesen drei Jubilaums = Fafttagen nicht wohl halten konnen, ein anderes gutes Werk hiefur durch Commutation auferlegen und zwar für jede diefer beiben Arten, nämlich des Jejuniums und der Abstineng je eigens, fo daß,

wer wohl fasten, aber nicht von Fleischsveisen fich enthalten fann, fich die Abstinenz und im umgekehrten Falle das Jejunium vom Beichtvater in ein anderes autes Wert umändern laffen foll und darf. Ru den Jubiläumse Fasttagen find folche Tage zu mählen, für welche keine anderweitige Bervflichtung zum Fasten besteht. Doch ist durch die S. Congr. Indulg, mit Decret pom 10. Juli 1869 1) in Folge besonderen Indultes eine Dispense ertheilt, und amar a) für die Religiosen des heiligen Franciscus, welche mahrend ber burch ihre Ordensregel por= geschriebenen Fastenzeit vom 2. November bis Weihnachten durch das an den drei als Jubilaums = Kasttage bestimmten Tagen beobachtete Jejunium der doppelten Berpflichtung fomohl des Gebotes als auch des Jubilaums Benüge leiften können, wenn fie nur an biefen drei Jubilaums-Rafttagen Faftenspeifen allein genießen, obaleich fie etwa für die befagte Fastenzeit Dispens vom Genuffe der Faftenspeisen erlangt haben, und b) für die Bläubigen überhaupt mahrend der vierzigtägigen Faftengeit unter der gleichen Bedingung der mit dem Jejunium verbundenen Enthaltung von Fleischspeisen an den bezeichneten drei Tagen. Hiezu darf aber, wie oben erwähnt, nicht die Quatemberwoche, und felbstverftanblich auch die Charwoche nicht gemählt werben. - Rach bem allegirten Decrete find auch Bene, welche an den Jubiläums-Fasttagen durch Umwandlung der Abstinenz in ein anderes gutes Werk Rleifch effen durfen, beffenungeachtet verpflichtet, von dem gemifchten Benuffe von Fleisch = und Fischspeisen sich zu enthalten. Der Genuß ber Lacticinien ift in jenen Begenden, in welchen diefelben allgemein geftattet find, auch an den Jubiläums = Fasttagen erlaubt.

ad 4. Endlich ist noch Almosengeben als Ablaß= Bedingung vorgeschrieben. Die Größe des Almosens ist nicht bestimmt, sondern der frommen Gesinnung jedes Sinzelnen

<sup>1)</sup> of. Linger Theol. prakt. Quartalschrift, III. Heft, 2. Abth., S. 414.

überlassen. Es heißt nur: "et pauperibus aliquam eleemosynam, prout unicuique devotio suggeret, erogaverint." Wie jede der übrigen Ablagbebingungen, fo perpflichtet auch diefe Bedingung Alle ohne Ausnahme, fann aber bei Armen, Religiosen und überhaupt Solchen, die fein eigenes Bermögen besitzen oder nicht selbstständig darüber disponiren können, wenn nöthig, in ein anderes autes Werk vom Beichtvater um= gewandelt merden, falls nicht Undere, 3. B. die Eltern für die Rinder 2c., Almosen geben. — Das Almosen braucht nicht nothwendig in Bargeld, es kann auch in Biftuglien, Rleibern oder andern den Urmen nütlichen Begenftanden, die Beldes: werth haben, gegeben werden. Obwohl ein geringes Almofen genügt, fo ift doch, wie Lugo bemerkt, Sorge zu tragen, baf es bezüglich ber Größe einigermaßen im Berhaltniß ftehe "ad finem implorandi Divinam opem." Ebenso ist nicht noth= wendig, daß Jeder das Almosen perfonlich den Armen gebe: es darf auch durch Undere übergeben werden, wenn es nur den Armen wirklich zukömmt. - Unter dem Ramen "pauperibus", welchen ein Almosen zu geben ist, sind nicht etwa blog die Bettelarmen, fondern auch überhaupt Jene zu verfteben, welche nach ihrem Stande und ihrer Lage das Nothwendige zum Lebensunterhalte und zur Rleidung nicht haben. Sollte es fich auch etwa später herausstellen, daß die beschenkten Urmen nicht wirklich arm waren oder find, sondern nur als folche fich ausgaben, fo verliert dadurch das gespendete Almosen feineswegs ben Werth und die Eigenschaft einer erfüllten Ablaß-Bedingung. Durch den Ausbruck "pauperibus" ift nicht ge= fordert, daß mehreren Urmen ein Ulmofen gegeben werden muffe; es genügt vielmehr vollständig, wenn auch nur einem einzigen Armen ein Almosen verabreicht wird.

In Bezug auf die oben angeführten Ablaß = Bedin= gungen ist im Allgemeinen noch Folgendes zu bemerken:

Da die Gewinnung des Jubiläums = Ablasses, sowie die Erfüllung der hiezu vorgeschriebenen Bedingungen für die

Gläubigen keine Pflicht und kein Gebot in sich schließt, sondern es ihrem freien Willen überlassen bleibt, diese Bedingungen zu erfüllen, um den Ablaß gewinnen zu können, so versteht es sich von selbst, daß die vorgeschriebenen Werke mit einer auf die Gewinnung des Ablasses hingerichteten actuellen oder doch virtuellen Intention, in der vorsgeschriebenen Weise nach Zeit, Ordnung und Art, genau und vollständig ohne wesentlichen Desect verrichtet und erfüllt werden.

Bas die Zeit, Ordnung und Art anbelangt, fo find Die porgeschriebenen Werte fammtlich innerhalb der Jubiläumszeit zu verrichten, falls felbe nicht etwa vom Beichtvater auf die nächstfolgende Zeit verschoben werden. Reifende jedoch, welche erft nach dem Schluffe des Jubilaums gurudtehren, konnen auch nachher durch Erfüllung der vorgefchries benen Werke den Jubilaums = Ablag noch geminnen. - Gine beftimmte Ordnung für bie Berrichtung ber einzelnen Werte ift nicht vorgeschrieben; jedoch ift es bringend angurathen, daß meniastens die Ablagaebete, wie oben bemerkt murde, mit fündenreinem Bergen, alfo erft nach abgelegter Beicht verrichtet werben. Much ift hiebei nicht außer Acht zu laffen, daß das lette ber vorgeschriebenen Werke jedenfalle in statu gratiae geschehen muffe, indem erft nach bem letten Werte ber Ablag gewonnen werden fann. Sätte daher Jemand das Unglud gehabt, nach dem Empfange der heiligen Sacramente und nach Erfüllung aller Werke bis auf das lette noch eine fcmere Sünde zu begehen, fo mußte er vor der Erfüllung des letten Werkes nochmals beichten. Die Wiederholung der übrigen Werke ift aber nicht nothwendig. - Da die vorgeschriebenen Berke die conditio sine qua non der Geminnung des Jubi= läume = Ablaffes bilben, fo find fie genau und vollftandig in der vorbezeichneten Urt und Beife zu erfüllen und tann Niemand diefelben felbft abandern oder umwandeln (bieg fann nur, wenn nöthig, der Beichtvater), oder fich hievon felbft dispensiren. — Aus dem facultativen Charafter des Judisläums Ablasses, dessen Gewinnung Jedem ohne Verpstichtung und Gebot freigestellt bleibt, erklärt sich auch die Bestimmung, daß von Jedem, der den Ablass gewinnen will, er mag gessund oder krank, jung oder alt, arm oder reich sein, alle Werke ohne Ausnahme verrichtet werden müssen, und daß es bezüglich derselben eine Besreiung oder Dispense auch im Falle der Unmöglichkeit der Erfüllung nicht gibt, sondern nur eine Commutation in andere gute Werke durch den Beichtsvater. Diese Commutation darf aber nicht nach Belieben ohne hinreichenden Grund, sondern nur dann geschehen und bei Densienigen, "qui memorata opera vel eorum aliqua praestare nequiverint," also nicht können.

Uebrigens darf eine Umänderung der Beicht und Communion, sowie der Ablaßgebete nicht stattfinden; denn diese Bedingungen gehören zum wesentlichen Begriff und Zweck des Jubiläums und sind daher unveränderlich und indispensabel, mit einziger Ausnahme der obenerwähnten speciellen Dispense bezüglich der Communion bei jenen Kindern, die wohl schon gebeichtet, aber die erste heilige Communion noch nicht empfangen haben.

Der gegenwärtige Jubiläums-Ablaß kann auch den armen Seelen im Fegfeuer zugewendet und nach einer vom heisligen Vater bestätigten Entscheidung der S. Poenitentiaria vom 1. Juni 1869 bei wiederholter Erfüllung aller Bedinsgungen wiederholt gewonnen werden, obwohl das jetzige Jubiläum ein außerordentliches 1) ist und auch keiner der übrigen Ablässe suspendirt wurde, sondern alle in Kraft versbleiben. Jedoch können bei der wiederholten Aussührung der opera injuncta die außerordentlichen Jubiläums Facultäten der Beichtväter nicht mehr in Anwendung gebracht werden.

<sup>&#</sup>x27;) cf. Linzer Theol. prakt. Quartalschrift, Jahrg. 1869, III. Heft, 1. Abth., S. 348.

II. Bu den Privilegien des Jubilaums find folgende zu rechnen:

- 1. Reisende, welche erst nach Ablauf der Jubiläumszeit zurückkehren, können auch dann noch den Jubiläums » Ablaß gewinnen, wenn sie die vorgeschriebenen Bedingungen erfüllen und zweimal die Kathedrals oder Hauptkirche oder die eigene Pfarrkirche besuchen ("bis visitata Ecclesia Cathedrali vel Majori vel propria Parochiali loci ipsorum domicilii"). 1)
- 2. Den Ordenspersonen beiderlei Geschlechtes, den Kranken, Gefangenen oder sonstwie Verhinderten, welche nicht alle vorgeschriebenen Werke, wie namentlich den Kirchensbesuch 2c. verrichten können, kann der Beichtvater dieselben "in alia pietatis opera commutare vel in aliud proximum tempus prorogare."
- 3. Alle Gläubigen geiftlichen und weltlichen Standes dürfen sich für die Jubiläums Beicht was immer für einen, jedoch vom zuständigen Diöcesanbischofe zum Beichthören approbirten Priester aus dem Säcular oder Regular-Alerus als Beichtvater wählen, welcher dann eventuell und nach Bedarf alle Jubiläums-Facultäten (wovon unten die Rede sein wird) auszuüben ermächtigt ist. Des gleichen Privilegiums bezüglich der Bahl des Beichtvaters erfreuen sich auch die Nonnen, Novizinen und andere in klösterlichen Genossenschaften und Instituten lebenden Frauenspersonen; es muß aber der zu wählende Beichtvater vom Diöcesanbischof speciell auch zum Beichthören der Klosterfrauen approbirt und ermächtigt sein, wie dieß z. B. bei dem oberhirtlich bestellten außersord entlichen Beichtvater der Fall ist.

III. Die Jubiläums = Facultäten ber Beichtväter find folgende:

<sup>1)</sup> Der Unterschied dieser Bestimmung hinsichtlich des Kirchenbesuches hat darin seinen Grund, daß mit dem Aufhören des Jubilaums auch die bestimmten Kirchen aufhören, besignirte zu sein, weßhalb die obengenannten speciell bezeichnet werden.

- 1. Die Facultät, von allen Gunden, auch von allen papftlichen und bifchöflichen Refervatfällen (natürlich die nothwendige Disposition des Bonitenten porausgesett) in foro conscientiae zu absolviren, jedoch "hac vice tantum". alfo nur einmal bei der gur beabsichtigten Bewinnung des Bubilaums - Ablaffes abgelegten Beicht. Wenn baber Jemand, nachbem er bereits von Cenfuren und refervirten Gunden in der Jubilaumsbeicht absolvirt worden ift, in dieselben wieder gurudfällt, fo fann berfelbe nach einer Entscheidung ber S. Poenitentiaria pom 1. Juni 1869 pon einem mit der facultas absolvendi a casibus reservatis nicht speciell betrauten Beicht= vater fraft der Jubilaums-Facultäten felbft dann nicht nochmale absolvirt werden, wenn der Bonitent auch die opera injuncta des Jubilaums nochmals verrichten will. In einem folden Falle tommen daber die fonft außer der Jubilaumszeit zu beobachtenden Regeln und Bedingungen in Anwendung, ba die Rirche den Rückfall in Cenfuren und refervirte Gunden möglichst zu verhüten sucht, und barum denselben burch erleich= terte Erlangung wiederholter Absolution in feiner Beise irgend= wie begunftigen oder befördern will.
- 2. Die Facultät, von der Excommunication, Suspension und andern kirchlichen Censuren, welche durch das canonische Recht oder vom zuständigen geistlichen Obern ("a jure vel ab homine") aus irgend einer Ursache verhängt oder ausgesprochen worden sind (latae sententiae nämlich), mit Ausnahme der nachbenannten Fälle, "in soro conscientiae et hac vice tantum" zu absolviren.

Da es sich nur um eine Absolution in foro conscientiae, also pro soro interno handelt, so versteht es sich von selbst, daß Jene, welche einer Absolution und Aushebung der kirchlichen Censur pro soro externo bedürsen, also die mit Namen ("nominatim") Excommunicirten, Suspendirten und Interdicirten 2c. und als solche öffentlich Erklärten ("publice denuntiati") von der verhängten kirchlichen Censur

vom Beichtvater ohne specielle Bollmacht nicht befreit und absolvirt werden fonnen. Uebrigens ift bier auch der einen wesentlichen Unterschied in der Behandlungsweise bildende Umftand ine Auge zu faffen, daß ein Excommunicirter, fo lange die Ercommunication nicht gehoben und gelöst ift, als ausgeschlossen von der firchlichen Gemeinschaft und bem firchlichen Gnadenleben, auch der Gnadenmittel der Rirche, der beiligen Sacramente und der facramentalen Absolution von ben Günden nicht theilhaft werden fann, weshalb bei jeder Beicht der absolutio a peccatis vorsorglich die absolutio "ab omni vinculo excommunicationis" vorausgeht. Hingegen hindert eine andere firchliche Cenfur, 3. B. Guspenfion 2c., ben giltigen Empfang ber heiligen Sacramente nicht (vorausgesett bie hiezu nothwendige Disposition) und kann daher z. B. ein nominatim suspensus sacerdos zwar nicht von der Suspenfion, mohl aber von den Gunden absolvirt werden. Jedoch fönnen felbst nominatim excommunicati von der Censur der Ercommunication und den Sünden abfolvirt werden, wenn fie "intra tempus praefinitum satisfecerint, aut cum partibus concordaverint", d. h. die geforderte Satisfaction 3. B. durch öffentlichen Widerruf, Aufheben und Butmachen eines öffentlichen Aergerniffes zc. geleiftet ober wenn die Excommunication wegen Berletung von Rechten 2c. verhängt wurde, ("cum partibus") mit den Betheiligten, zunächst cum parte laesa durch Schadenersat, gutlichen Bergleich zc. sich abgefunden und vereinigt haben. In diefer Beziehung ift felbst die weitere Facultat ertheilt: "Quod si intra praefinitum terminum judicio Confessarii satisfacere non potuerint (wegen äußerer, ungeachtet des festen Willens nicht fogleich zu überwindender Hinderniffe), absolvi posse concedimus in foro conscientia e ad effectum dumtaxat assequendi Indulgentias Jubilaei, injuncta obligatione satisfaciendi statim ac poterunt." Uebrigens kommt zu bemerken, daß diese Facultät, Excommunications= und Cenfurfalle vorausgefest, wie felbe

zwar das canonische Recht ausdrücklich bestimmt, in der Praxis aber wenigstens in unseren Gegenden jest nicht mehr vorzustommen pslegen, und daß in den ohnehin nur äußerst seltenen Fällen der Verhängung einer namentlichen Excommunication bezüglich der Aushebung dieser Censur pro soro externo et interno die oberhirtliche Weisung und Erlaubniß vorerst zu erholen ist.

Wie aber bei ber sacramentalen Absolution von den Sünden die zu leistende Genugthnung, z. B. Restitution, Aufsgeben von Feindschaften, Aergernissen, freiwisligen Gelegensheiten zur Sünde ze. eine conditio sine qua non der Absolution bildet, so muß auch bei der Aushebung und Absolution von Censuren die entsprechende Satissaction und Garantie gegen Rücksall geleistet werden. So hat z. B. die S. Poenitentiaria in der oben allegirten Entscheidung vom 1. Juni 1869 aus eine Ansrage bezüglich der Absolution ab haeresi (Sünde und Censur) die facultas absolvendi als ertheilt bejaht, aber mit dem Beisate: "abjuratis prius et retractatis erroribus, prout de jure."

3. Die Facultät, "dispensandi super irregularitate ex violatione Censurarum contracta," also bezüglich der Irreguslarität zu dispensiren, welche aus der Nichtbeachtung und Berletzung der firchlichen Censuren entstanden ist, wenn z. B. ein Priester ungeachtet der Suspension, welche als Censur über ihn verhängt war, die heilige Messe gelesen oder eine kirchliche Function vorgenommen hat. Zedoch darf von dieser Facultät nur dann Gebrauch gemacht werden, wenn diese Irregularität "ad forum externum non sit deducta vel de facili deducenda" sohin beim äußeren Forum des geistlichen Gerichtes oder der kirchlichen Oberbehörde weder schon anhängig gemacht und ans gezeigt ist, noch auch wohl für die Zukunft eine derartige Anseige und Verhandlung zu befürchten steht, und wenn, wie Papst Benedict XIV. in seiner Bulle "Benedictus Deus" erstlärt und bestimmt, die violatio Censurarum nur eine occulta

(geheime) war und ist und voraussichtlich beim geistlichen Gerichte in soro externo nicht anhängig gemacht wird. Die ertheilte Dispens = Facultät beschränkt sich lediglich auf die genannte Irregularität, mit Ausschluß jeder andern Irregularität "sive ex delicto, sive ex desectu, vel publica vel occulta", sowie jeder irgendwie contrahirten Inhabilität ober Unfähigseit.

Bur Ausübung dieser Facultät bediene sich der Beichtvater der im römischen Rituale enthaltenen Formel, welche nach der Absolutio a peccatis zu gebrauchen ist und so lautet: "Et eadem auctoritate dispenso tecum super irregularitate, in quam ob violationem Censurae (Excommunicationis vel Suspensionis etc.) incurristi et habilem reddo et restituo te executioni Ordinum et officiorum tuorum in nomine Patris † et Filii et Spiritus sancti. Amen."

- 4. Die Facultät, "dispensandi super Communione cum pueris, qui nondum ad primam Communionem admissi fuerint," insoferne dieselben die übrigen vorgeschriebenen Werke verrichten.
- 5. Die Facultät, Denjenigen, welche die vorgeschriebenen Ablaß-Bedingungen nicht erfüllen können, dieselben (mit Außnahme von Beicht, Communion und Gebet) in andere gute
  Werke umzuändern oder auf die nächstfolgende Zeit nach
  dem Schlusse des Jubiläums zu verschieben. Es ift jedoch
  klar, daß von einer Verschiebung zur Zeit, so lange das
  Jubiläum fortdauert und noch gar nicht bekannt ift, wann es
  aufhört, nicht die Rede sein kann.
- 6. Endlich die Facultät, Gelübbe in andere gute und heilsame Werke umzuwandeln ("in alia pia et salutaria opera dispensando commutare"), wobei jedoch jedesmal eine heilsame Buße ("poenitentia salutaris") nach dem Urtheile des Beichtvaters aufzulegen ist. Es können alle, auch mit einem Eide bekräftigten oder dem heiligen Stuhle reservirten Gelübbe umgewandelt werden, ausgenommen die Gelübde

der emigen Reuschheit und des Gintrittes in einen approbirten Orden, sowie die Belübde, welche eine Berpflichtung enthalten, die bereits pon einem Dritten acceptirt worden ift oder folche, deren Nichterfüllung zum Rachtheile eines Dritten (.. de praejudicio tertii") gereichen würde. vorausgesett jedoch, daß diese Belübde "perfecta et absoluta"1) find. d. h. mit voller Ueberlegung ohne Uebereilung und mit vollkommener Willen sfreiheit und unbedingt abgelegt worden find. Ebenfo find von der Umwandlung ausgenommen die Bonalgelübbe, welche Jemand als Schuts oder Brafervativmittel gegen die Sunde oder gur Strafe und Bufe bei einem allenfallfigen Rückfalle fich felbst auferlegt hat, wenn nicht etwa die beabfichtigte Umanderung ebenfo gut von der Begehung der Gunde guruckhalt und ein ebenfo fraftiges Brafervativmittel gegen die Sunde ift, ale das urfprunglich gemachte Belubbe.

Zur Umwandlung der Gelübde ift, da es sich um ein Gott freiwillig gemachtes Versprechen handelt, eine causa rationabilis erforderlich, die entweder in der Art und Weise des Gelübdes selbst oder in den persönlichen Verhältnissen des Gelobenden liegt. Bei der commutatio votorum soll der Beichtvater besonders den geistigen Seelennutzen ins Auge sassen und darauf Rücksicht nehmen, daß das anstatt des ursprünglichen Gelübdes durch Umwandlung auszulegende Werk ("materia subrogata") wenn auch etwas, doch nicht aufsallend und unverhältnismäßig geringer sei. "Moderata et non exorbitans debet esse inaequalitas materiae subrogatae in commutatione voti" schreibt Papst Benedict XIV. vor.<sup>2</sup>) Denn der Beichtvater kann nicht einsach dispensiven

<sup>&#</sup>x27;) Auch biese ausgenommenen Gelübbe können umgewandelt werden, wenn sie wegen Uebereilung, Furcht, beschränkter Billensfreiheit 2c. nicht in jeder Hinsche und wegen einer beigefügten Bedingung oder Alternative nicht "absoluta" — unbedingt sind.

<sup>2)</sup> Const. "Inter praeteritos."

von den Gelübden, sondern nur dispensando commutare, so daß das Umwandeln die Hauptsache ist und nur die commutatio voti dispensando geschieht, aber nicht umgekehrt eine dispensatio voti commutando.

In Bezug auf die ertheilten Facultäten bemerkt die Jubisläums-Bulle noch ausdrücklich, daß die Constitution des Papstes Benedict XIV. "Sacramentum Poenitentiae" "quoad inhabilitatem absolvendi complicem et quoad obligationem denunciationis" durchaus nicht aufgehoben sei, sondern in Krast verbleibe. Es ist daher jedem Beichtvater die facultas absolvendi complicem in materia turpi auch während des Judisläums ganz entzogen, und tritt auch hinsichtlich der "obligatio denuntiationis" scil. Consessarii sollicitantis ad turpia eine Beränderung oder Dispense nicht ein.

Die Jubiläums-Facultäten können und dürfen nach dem Wortlaute der Bulle a) nur vom Confessarius, b) nur bei Jenen, welche behufs der Gewinnung des Jubiläums-Ablasses die vorgeschriebenen Werke verrichten wollen, c) regelmäßig nur einmal und zwar d) im Beichtstuhle selbst in Answendung gebracht werden. Bei der ausschließlich nur für die Jubiläumsbeicht gestatteten und anwendbaren Absolution von den Censuren und reservirten Sünden, und der Irregularitas occulta ob violationem Censurarum, sowie bei der Umwandslung der Gelübde ist jedesmal eine "poenitentia salutaris" speciell auszulegen. Die Verpslichtung, nach jeder sacramenstalen Beicht die gewöhnliche Buße auszulegen, cessirt nicht für den Beichtvater während des Jubiläums, sondern bleibt wie sonst in Kraft, da die auszulegende Buße zur Integrität des heiligen Bußsacramentes gehört.

Schließlich noch die Bemerkung, daß die Kirche in dem gegenwärtigen Jubiläum die Gnadenschätze in reichlichster Fülle wieder andietet und öffnet, daß aber die wirkliche Gewinnung des Jubiläums = Ablasses von dem Maße und Grade der inneren Bußfertigkeit und demüthigen Bußgesinnung, gewiffenhafter Pflichttreue, festen Glaubens und thätiger Liebe abhängt! J. S.

#### Drei Abhandlungen über Boos und Sailer.

Von G. Sch.

"Sailer hat in seiner Zeit durch Wort und Schrift eine erhaltende und erbauende Wirksamkeit von solchem Umfange und so gesegnetem Ersolge geübt, daß sein Name in der kathoslischen Kirche Deutschlands niemals untergehen wird." So besginnt die Borrede des Werkes: "Johann Michael Sailer, Bischof von Regensburg. Ein biographischer Versuch von Georg Aichinger, Sooperator in Pondorf. Freiburg in Breisgau. Herder'sche Verlagshandlung 1865." Der Verkassen werdente sich den Dank aller Verehrer des großen Mannes, indem er seinen Fleiß einer Aufgabe widmete, welche seit dem Jahre 1832 ungelöst geblieben war. Der bescheidene Titel des Buches ist aber eine Aufforderung für Andere, etwas zu Tage zu fördern, was auf die Lebensgeschichte Sailers sich bezieht.

Einen unverhältnißmäßigen Raum wies Aichinger dem Abschnitte "Sailer und die Aftermhstiker" an; die Wichtigkeit des Gegenstandes erheischte es, und das Werk "Martin Boos, der Prediger der Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Sein Selbstbiograph. Herausgegeben von Johann Goßner. Leipzig 1826"—bot für die Darstellung eine reiche Quelle. Boos wurde nämslich von den "Erweckten" selbst als ihr Chorführer anerkannt und stand mit ihnen in reger Correspondenz.

Bieles von dem, was an oder von Boos geschrieben wurde, hat Goßner der Deffentlichkeit übergeben. Indessen geräth der Leser bei ihm auf dunkle Stellen und Lücken, und wünscht auch aus einer andern Quelle zu schöpfen. Wo dürste aber eine solche zu entdecken sein? Boos befand sich 17 Jahre in der Diöcese Linz, und zwar als Cooperator in Leonding, Waldneukirchen und Peuerbach, als Pfarrer in Pöstlingberg

und Gallneukirchen. Die Schickfale dieses Priefters von 1810 bis 1816 brachten es mit sich, daß zahlreiche Briefe nach Linz kamen, durch welche die von Goßner herausgegebenen beleuchtet und ergänzt, zum Theile auch berichtiget werden. Bon beiberlei Urkunden wird nun in den folgenden drei Abhandlungen Gesbrauch gemacht, die sich befassen

- 1. mit der Ansicht des Pfarrers Martin Boos über die katholische Rirche;
- 2. mit dem Berhalten Sailers gegen diefen Bfarrer;
- 3. mit einer Nachlese in Betreff des Antheils Sailers an den Bewegungen des Myftiscismus.

Was aus Gogner genommen ift, wird meiftens ohne befondere Anführung erzählt.

I. Anficht des Pfarrers Martin Boos über die katholische Kirche.

Martin Boos (Zobo) trug bei jeder Gelegenheit einen auffallenden Indifferentismus zur Schau. Wer einen lebendigen Glauben an Chriftus für uns und in uns zu haben schien, galt dem Zobo als Erweckter, Heiliger, Kind Gottes, er mochte Katholik oder Lutheraner, Reformirter, Quäcker, Herrnhuter sein. Sein Benehmen gegen Maria Obernstorfer, Anna Schlatter nebst ihrem Sohne Kaspar, Stephan Grellet und Baron Karl von Gumpenberg liefert den Beweis.

Maria Oberndorfer war gebürtig von der Gemeinde Thenning bei Linz, lutherischer Religion, ledigen
Standes, fränklich, ungemein talentirt, belesen in der heiligen
Schrift und andern Büchern. Aus Roos Kirchengeschichte kannte
sie die Lehre des katholischen Priesters Martin Boos von der Rechtsertigung des Sünders, meinte aber, er sei schon gestorben. Nun ersuhr sie, daß er noch lebe und Pfarrer in Gallneukirchen
sei. Ja sie wurde im Herbstmarkte 1810 in Linz von dem

protestantischen Raufmanne Risling aus Nürnberg bem Pfarrer Boos, welcher mit feinem Raplan Josef Rechberger gur Martthütte fam, unter Ermähnung ihrer trefflichen Gigenschaften vorgeftellt. Boos lud fie zu einem Befuche ein, ohne zu benten. daß einmal Ernft baraus wurde. Um 8. September barauf hielt Boos eine merkwürdige Frühlehre. Maria Db. hörte fie bei einem guten Freunde lefen und wünschte, bei Boos über das, mas fie auf dem Herzen hatte, Troft, Rath und Beruhigung zu finden. Am 13. Dezember kam fie mit amei reifenden protestantischen Sandwerksburichen in den Bfarrhof zu Gallneukirchen. Boos erfchrack aus Beforgniß, feine Dome= ftiten und Pfarrtinder möchten inne werden, daß fie eine Broteftantin fei und fich ärgern. Bor biefen Baften flagte Boos feine Noth, die Blindheit und den Geiftestod feiner Sausgenoffen, und bat fie, auf diefe zu mirten. Gie erhörten feine Bitte und predigten Bufe und Glauben. Bon den Sand= werksburichen ift weiter keine Rede. Maria Db. aber blieb wegen des Regenwetters im Pfarrhofe und zwar mahrscheinlich nicht fünf Tage, wie Boos, fondern acht Tage, wie fie felbit angibt. Sie schreibt am 20. Dezember (1814) an Zobo: .... morgen am Thomastage, wo ich vor 4 Jahren mit thränenden Augen und Bergen Gallneufirchen und Sie verließ ... "

In Gallneukirchen befuchte sie das Gotteshaus, spann in der Maierstube, sprach mit den Domestiken von Gott, Christus und dem lebendigen Glauben so, daß sie alle liebgewannen, und daß A. (Afra), die Köchin, eine Berwandte des Boos, zuerst zu Boden siel, nichts reden, nur weinen konnte! Ihre Schwester, die Küchenmagd K. (Rolumba?) und der Kaplan (Thomas Parzer) wurden rasend, sie wähnten, A. und das ganze Haus mit dem Hausvater seien vom Glauben abgefallen. Alles ging durch- und übereinander, A. aber blieb standhaft im Glauben, — die übrigen blind und todt. 1)

<sup>1)</sup> Boos felbst schilbert diesen Borfall. Anderswo spricht er bald von einer Tagwerkerin, einem hergelaufenen Weibe von Peuerbach, das ergrimmt sei

Wir haben also vor uns eine lutherische Mission in einem katholischen Pfarrhofe, die durch volle acht Tage auf förmliches Ansuchen des katholischen Pfarrers Boos gehalten wird.

Boos entschuldigt fich. M. Db. wolle feinen Menschen lutherifch machen, fei eine Freundin der Ratholiken und habe, von ihm beruhigt und über Manches aufgeklärt, ihm entbeckt. fie wolle katholisch werden. Nach ihrer Beimkehr correspondirte fie mit Boos und feinen Freunden unter dem Namen Theophilus, welchen fie ichon in einem Briefe vom 21. Oftober 1811 führt. Gie ichreibt an Boos, ben fie öftere Johannes nennt: "Am 29. febne ich mich auf T. (Taubenbrunn). Da habe ich Ihnen viel zu fagen . . . und zu beichten." In einem späteren Briefe heißt es: "Db ich vor der Reife noch Zeit und Rraft habe, meinen I. Joh. zu befuchen, weiß ich nicht." M. Db. war bemnach mit dem religiösen Briefwechsel nicht zufrieden, fondern fuchte auch mundlich mit Boos zu verkehren und mit feinen Freunden. Bu biefen gehörten bie Pfarrer Langenmager (Homo) zu Kirchberg in Baiern bei Braunau 1) und Beinhofer (Paulominus) zu Binkafeld in Ungarn. Jener ftand ichon in Augsburg mit Boos auf vertrauteftem Juge, schrieb oft an ihn nach Gallneukirchen und erinnerte ihn am 7. Janner 1814: "Du haft versprochen zu fommen; bu bift es schuldig, weil ich schon zweimal bei bir mar." Weinhofer hielt fich bei Boos im Mai 1811 fünf Tage auf. Beider ge= denkt M. Db. mit den Borten: "Sie (Zobo) haben den erften Engelsdienft an mir ichon am 13. Dezember 1810 gethan; Somo 1811 im Dezember den zweiten, Beinhofer den britten."

und in und außer bem Hause Lärm geschlagen habe: M. Ob. sei lutherisch und mache lutherisch; balb von einer Gartenmagb, die diese Hausgeschichte in aller Welt ausgebreitet habe.

<sup>1)</sup> Langenmayer wurde im Jahre 1815 Beneficial-Cooperator in Geboltsfirchen, wo er laut bes bortigen Taufbuches nur etwa 1½ Jahre war; von 1819 bis 1821 erscheint er in ben Schematismen ber Diöcese Linz als Cooperator von Leonding; dann trat er aus der Diöcese aus.

Sie tann biefe Beiben in Gallneufirchen gefeben haben. Den Somo befuchte fie auch in Rirchberg, ebenfo ben Brofeffor Sailer in Landsbut, indem fie, wie Boos behauptet, fich mit ihm über ihre Rückfehr zur tatholischen Rirche berathen wollte. wozu Weinhofer fie ichon ermuntert hatte. Bon biefem Befuche macht Sailer's Secretar, ber Stadtkaplan Sehaftian Roumann. am 13. Mai 1813 Melbung, ber ben Theophilus als Zobo's würdiaften Cohn und Schuler in überschwenglicher Beife er= bebt : nicht minder Sailer felbft, ber an Bobo fchreibt : "Theo= philus machte mir innige Freude, indem er mir von fich und von bir alles in Reih und Gliedern erzählen mußte. Gei ihm ferner Stab und Licht und Troft!" Endlich ließ fich M. Db. vom Domscholafticus in Ling, Waldhaufer, in ber katholischen Lehre unterrichten, zum großen Berdruffe bes Baftore von Efferding, Söchstetter, ber, obichon er von den Ermedten als einer der Ihrigen betrachtet murbe, die Worte Gal. 3, 1 gang auf diese Convertitin bezog, wie fie erzählt. 3m Jahre 1813 (August?) legte fie in der Pfarrfirche St. Mathias öffentlich bas katholische Glaubensbekenntnif ab. und verweilte bann ein Jahr in Ungarn beim Pfarrer Weinhofer; fpater mar fie wieder in Defterreich, und zwar in einem von der Rirche weit ent= legenen Saufe ber Pfarre Ballneufirchen als Sanbarbeiterin.

Boos wußte ihren Geift zu beschäftigen. Am 1. Juni 1815 theilte sie der Anna Schlatter mit: "Den vergangenen ganzen Winter schrieben wir gewaltig viel. Z... gab mir oft 10, 20, 30—50 Fragen, und ich antwortete mit aller Freimüthigsteit." Sie sagt auch, daß sie dem Pfarrer alle Päcke Briefe, welche er erhalten hatte, ordentlich zusammengebunden habe. Sie ging also im Pfarrhofe aus und ein, wie eine Sinsheimische. Daß sie auch in anderen Häusern öfters mit Boos zusammentraf, läßt sich aus einer Thatsache schließen, welche von noch jetzt lebenden Männern bezeugt wird. In jener Gegend, wo M. Ob. wohnte, pflegte Boos, besonders wenn ihn Versehsgänge dahin führten, häusliche Borträge zu halten, die sein

würdiafter Sohn und Schüler wohl nicht leicht wird verfaumt haben. Ihren Gifer zur Ermedung Underer beidrantt Boos dahin, daß "fie bie und ba auf bem Rirchwege von ber Bredigt ober auch von ber heiligen Schrift, von Gott, pon Chriffing u. f. w. mit einer frommen Seele etwas rebete ober auch ichrieb." Diefes Reben in pragnanter Bedeutung zu verfteben, veranlagt uns der Umftand, daß Boos das erfte Auftreten der M. Db. in Gallneufirchen in ahnlicher Beife barftellt. Richt zu über= feben ift, daß fie ihre religiöfen Gefprache nun ale Ratholifin führte. Wenn fie auf bem Kirchmege berichtiget, mas fie por drei Jahren im Pfarrhofe vorgebracht, wer follte bas tabeln? Der Tadel blieb nicht aus. Es murde die Echtheit ihrer Befehrung in Zweifel gezogen. Gie mußte ben Berbacht und Bormurf ertragen, fie mare nur dem Scheine nach, blof auferlich fatholisch geworden, innerlich aber lutherisch geblieben. "Das ift," behauptet Boos, "ein grundfaliches und höchft un= gerechtes Urtheil." "Sie ift mit mahrer und ganglicher Ueber= zeugung, aus Bründen, fatholifch geworden, und ift es noch bis auf diefe Stunde von gangem Bergen."

Die Entscheidung steht der M. Ob. selbst zu und fällt nicht zu Gunsten ihres Bertheidigers aus. In ihrem schon eitirten Briese an Anna Schlatter heißt es: "Und diese Herrn und Consistorialräthe meinten doch, sie hätten mich bekehrt; weil ich die äußerliche Form annahm, so sei ich nun rein stockstatholisch, und ein Werk ihrer Hände, ihr Kind. Wenn sie nun mein Inneres kennen lernen in der Menge von Briesen, meint Z..., so werden sie mich als eine Schwärmerin jagen aus dem Lande." Boos wußte also, daß die Grundsätze der M. Ob. nicht rein katholisch waren; daß sie außer den katholischen Bestandtheilen auch unkatholischen Bestandtheilen aus der Fülle ihres Herzens in den Nand strömen würden, wenn M. Ob. von Gott und Christus auf dem Wege redete. Er hatte aber dasgegen nichts einzuwenden.

Wir haben mithin vor uns eine ständige nicht rein katholische Mission, die in einer katholischen Gemeinde auf dem langen Kirchwege gehalten und von dem Pfarrer Boos, der den rein katholischen Glauben zu wahren eidlich verpflichtet ist, gebilligt wird.

Un bie schriftkundige M. Db., die in ihrer Rindheit Luthers Ratechismus erlernt hat, fchließt fich füglich eine Reformirte an, bie Raufmannsgattin Anna Schlatter, geborne Bernet zu St. Gallen in der Schweiz, nebst ihrem Sohne Rafpar. Sie mar eine Schmägerin bes Waifenvaters Lorenz Beg in St. Gallen, den fie Sailers Hauswirth nennt. Bei ihm kehrte nämlich ber berühmte Brofessor auf seinen Ferien= reifen ein. Go murbe Anna Schlatter mit Sailer bekannt, hörte die Bortrage, welche er in diefem oder jenem Saufe über irgend eine Stelle ber beiligen Schrift hielt, fragte ibn um Rath, befprach fich mit ihm auch über feine Freunde, 3. B. Gagner, Boos. Letterem empfahl fie am 5. Mai 1814 ihren Sohn Rafpar, der fich als Wagnergefelle zu einer Reife von München nach Wien anschickte. Rafpar fam mit dem Briefe ber Mutter nach Gallneufirchen, fand freundliche Aufnahme und noch mehr. Boos, von Anna Schlatter (Annasch) wie ein Bruder geduzt, antwortete in demfelben Tone, und fo ent= fpann fich eine Correspondeng, die erft mit bem Lebensfaden des Baters Zobo abbrach.

Noch am 22. Januar 1824 schrieb er als Pfarrer von Sain in der Diöcese Trier an Annasch. Der Inhalt dieser Briefe ist sehr verschieden, vorzugsweise religiös. Anna Schl. sagt am 27. bis 29. Sept. 1814: "Willst du ihn (Kaspar) ausnehmen und lehren, so sei er dein Kind — ich übergebe dir meine Ansprüche auf ihn — für die Ewigkeit — denn nicht mir, Goßnern und dir verdankt er sein wahres Leben;" und am 12. Februar 1815: "Goßner wurde mein Freund durch Sailer, X. (Xaver Bahr, Pfarrer in Dierlewang?)

burch Gofiner. Gofiner gewann fogleich mein ganges Berg. welches fich auf gewiffen Bunkten inniger mit ihm, als mit feinem Freunde vereinigt fühlte, und 2. mard mein Apoftel ber Demuth." Mutter und Cohn maren alfo Erwecte: an beiben hatte Gofiner bas Werk begonnen, ein anderer vollendet, bei ber Mutter Kaver, beim Sohne Boos. Bu berfelben Zeit. wo M. Db. in Gallneukirchen mit Fragen fast überschwemmt murbe, befam auch Unna Schl. in St. Ballen zwar wenige. aber defto wichtigere Fragen zu lofen und fette ihr Benie und ihre Belefenheit baran, dem Zobo ju genugen. 3m oben citirten Briefe lefen wir: "Bett möchteft bu von mir wiffen, mas ich von der Solle und dem Fegefeuer halte: ob ich alle die blinden, ehrbaren, aber halt doch todten, unerleuchteten Seelen in die Solle ichiebe - und fagit, bu mareft froh, wenn es für diese einen britten Ort gabe. Mit dieser Frage verbinde ich bie am Ende beigefügte: ob ich feine läglichen Gunben und fein Regefeuer annehme. Ich lege bir meine innerften Bedanken vor, fo gut ich fann, und du haft Gedulb mit der Brrenden und belehreft mich. . . . Co mache ich ben gang natür= lichen Schlug, daß alle guten und vollfommenen Baben ber Liebe, die vom erften bis jum letten Menfchen in Menfchenherzen wohnten, von oben herab famen, aus der Quelle der Liebe - und fo febe ich eine Fluth fliegen, welche bie Flammen der Bölle auslöfcht .... Der mahrhaft Gläubige fündigt nie mehr mit Borfat, alfo ift fein Gundigen ein Gehler ober ein lägliches Gunbigen."

Jobo erwiderte am 8. April: "Auf eine Frage, was du vom Fegefeuer, erläßlichen Sünden denkeft, haft du mir so schön, milde und herrlich geantwortet, daß ich dir ein Kaiserthum geben würde, wenn du nicht lieber das Himmelreich hättest. Ich will nichts mehr hinzusetzen; du haft alles ersichöpft. — Mein im Quartiere bei mir liegender Oberst hat es uns heute arithmetisch bewiesen, daß es keine Hölle geben könne. . . . Du möchtest im Geiste eine Flamme der Liebessluth

ausssließen lassen, welche die Flammen der Hölle auslöschte? Annasch! du siehst weit." Diese konnte am 24. Mai 1815 sich rühmen: "Daß wir in unseren Ansichten über Hölle und Reinigung, größere und kleinere Sünden nach deinem Ausruf Eines sind, freut mich ungemein... Du sagst in deinem Briese vom 8. April: ""Du siehst also eine Liebesfluth fließen, welche die Flammen der Hölle auslöscht... Du siehst weit."" Nein, Bruder! nicht weiter als das Baterherz Gottes... doch ich vergesse, daß ich an Einen schreibe, der diese Liebesfluth viel besser als ich kennt."

Anftatt Anna Schl. zu belehren, zu widerlegen, nimmt Boos mit Bewunderung ihre Irrthümer hin, in denen der dem Anscheine nach potenzirteste Glaube der Schwärmerin dem Unsglauben des Freigeistes die Hand bietet.

Wir müssen Einiges von Kaspar Schlatter nachtragen. Er gab sein Handwerk auf, lernte die lateinische Sprache, wurde resormirter Prediger. Boos schrieb am 14. Oktober 1823 an dessen Mutter: "Run will ich gern sterben, weil ich auch das noch erlebt habe, daß unser Rademacher Hirt und Pfarrer ist. Ich möchte lieber bei diesen Kindlein Pfarrer sein, als bei meinen alten Bohnenessern und Hammerschmieden. Nun wirst du mir verziehen haben, daß ich den Rademacher zum Pfarrer machen hals." Sowie also Boos die katholische Glaubens und Sittenlehre den willkürlichen Erörterungen einer reformirten Frau preiszgibt, so erklärt er auch unumwunden, daß er zwischen der Amtswirksamkeit eines katholischen Pfarrers und eines reformirten Predizgers keinen Unterschied sinde.

Von den Reformirten kommen wir zu einem Quäcker, zu Stephan Grellet, der als öffentlicher Diener unter dem Bolke Quäcker zu Neu-York bezeichnet wird. Homo gibt uns über ihn Aufschluß in einem Briefe an Boos vom 30. Janner 1814, bem Abidriften bes Raplans von Rirchberg, Maisl (Benjamin), beigelegt find. Grellet, ein geborner Fransose, kam ins collège de l'oratoire in Enon, trat aber aus, gerieth in die Fallftricke der Welt, wurde Philosoph, Atheift. In Nordamerika, wohin er als Auswanderer zog, las er von Bemiffensängften beunruhigt eine Schrift ber Quader, bann mehrere: mohnte endlich ihren Berfammlungen bei, murde Mitglied ber Gemeinde, ja fogar zum Minifter ermählt. Nach vielen Jahren unternahm er eine Reife nach Europa, um ba Die mahren Gottesperehrer aller Confessionen zu befuchen, fie im Glauben und in der Liebe zu ftarfen. In England, Irland, Frankreich predigte er, und zwar in Säufern, Rirchen, Theatern, auf freiem Relbe; felbit in ein Frauenflofter mufite er feine Büchlein zu ichmuggeln. Auch nach Deutschland begab er fich und fehnte fich besonders, Sailer und Boos ju feben. In München machte er auf Gogner einen folden Gindruck, bag Diefer ihn am 14. Janner 1814 bem Somo mit ben Worten anfundete: "Gruget ihn von mir herzinniglich, und nehmet ihn auf wie einen Engel; ber Berr fendet ihn." Bunachft ging Grellet zu Sailer. Giner ber Ermedten, Baron von Pfetten, theilt über Grellet's Aufenthalt in Landshut bem Somo am 14. Februar 1814 Folgendes mit: "Merkmurdig ift, mas ein weltberühmter herr Professor und Doctor theologiae 2c. aus Landshut, ber mahricheinlich von Sailer über Grellet fprechen hörte, einem feiner hiefigen Freunde fchrieb. Die Stelle bes Briefes, welche unfern Umeritaner betrifft, lautet fo: "Den Schöpfer der Modephilosophie (Fr. Schlegel in Wien ift darunter gemeint) hat Gott zu unserer Religion (!) herübergezogen, und einem frommen Quader, ber innig mit Gott ver= einigt fein foll, wie taum einer, lofet er die Binde nicht von den Augen!!!" Ferners mar es biefem Weltweisen nicht genug, daß der Quader weiter nichts, als nur innig mit Gott vereinigt fei. Bon bem man biefes fagen fann, mit biefem möchten wir mohl zufrieden fein."

Um 17. Jänner 9 Uhr Morgens fam Grellet nach Rirch= berg, besprach fich mit Homo, und tehrte nach Braunau zurud. Bor 4 Uhr Nachmittags war er wieder in Kirchberg und hielt eine Disputation und einen Bortrag. Jene betraf bie beilige Taufe und das heilige Abendmahl, welche der Bfarrer ver= theidigte, der Quader aber befampfte; im Bortrage beutete Grellet viele Schriftstellen nach feiner Beife. Um 30. Janner fchrieb Somo an Boos: 3ch foll dich in feinem Ramen grugen und dir fagen, melde herzliche Liebe er zu bir habe, und wie gerne er diefen Weg noch zu dir gemacht hatte, wenn du nur mit ihm fprechen fonnteft. Allein er fpricht nur englisch und frangöfisch. - . . . Dieser feltene Besuch mar bei uns - an unfern Bergen — fehr gefegnet. Was Grellet frangofifch fprach, mußte ich meinen Gläubigen im Saufe und Birnkammerer und Barten= hauser bolmetschen. Das schrieb ich ben andern Tag fo gut als möglich auf, und wir geben es auch dir zu koften. -Du fagtest ichon längft: Diefe lieben Leute feien mit uns 1mo gradu, die Herrnhuter 2do gradu dem Geifte nach vermandt. . . . Co einen Menschen habe ich nie reden gehört mit so viel Salbung, Ernft und Liebe: Das Berg brannte uns, wie den Jüngern bon Emmaus."

Da Grellet noch einige Zeit in Deutschland verweilte, so schrieb er an die Erweckten Briefe, welche Homo übersetzte. In einem (Bremen den 19. März 1814) heißt es: "Saget dem Boos und Andern, deren Angesicht ich nicht gesehen habe, daß ich für sie eine Geistes Sinigkeit fühle, welche ihren Ursprung sonst nirgend haben kann als in der himmlischen Quelle." Sollte Boos diese Grüße unerwidert lassen? Homo fordert ihn am 8. April auf: "An Grellet schreib auch deutsch wie Goßner; es wird ihm übersetzt werden." Daß Boos dieses gethan, darüber gibt es keinen directen Beweis; es läßt sich aber aus Folgendem schließen. Boos war immer bereit, die Feder zu ergreisen; hätte er es dieses Mal nicht gethan, so wäre er von Homo betrieben und getadelt worden, was nicht

geschehen ift. Boos fagt in feiner Selbstbiographie: "Diefer Greflet hat eigentlich mit mir nie unmittelbar correspondirt." Folalich hat Grellet mit Boos mittelbar correspondirt, durch Bermittlung des homo. Das Wort "Correspondiren" zeigt an. daß nicht nur Grellet, fondern auch Boos geschrieben hat. Uebrigens beifit es in einem Briefe Somo's an Boos vom 8. Juli: "Grellet hat von London geschrieben, dich nicht vergeffen." Diefes fett poraus, daß Boos burch entgegenkommende Anerkennung ber Beiftes-Ginigkeit ben Grellet befriedigt habe. In der Aufzählung feiner Correspondenzen, welche er zu feiner Bertheidigung in einer formlichen Untersuchung, die gegen ihn gepflogen murbe, lieferte, hatte er Gelegenheit in Abrede zu ftellen, bak er mit biefem frommen Apostaten eine religiöse Gemeinschaft habe. Er benütte diefelbe nicht und gab dadurch zu erfennen, daß er noch immer die Quacker als Bermandte anfehe.

Im Stammbaume, den Boos errichtet, folgen den Quäckern die Herrnhuter. Als Repräsentanten der letzteren dürfen wir den Baron Karl von Gumpen berg auf Baierbach gelten lassen. Dieser junge katholische Sdelmann wurde durch Gosner und andere erweckt. Bon ihm liegen mehrere Briefe an Boos vor, aus denen wir hier Einiges entnehmen.

Am 16. October 1814 schrieb er: "Auch war es nicht darauf abgesehen, den E. zu einem Protestanten Proselhten zu machen, da ich selbst noch Katholik bin... Ich bin überzeugt, es würde auf ihn einen gewaltigen Einfluß äußern, ohne ihn zu einem L-er zu machen — bis die Zeit kommt. Sie haben so viel Einfluß auf ihn, daß Sie ihn... aus einem für ihn nicht angenehmen Kampf befreien könnten... Der heilige Geist wird seine Arbeit nun schon bei ihm thun."

Am 28. December 1814: "Auf die Gnade Gottes verstrauend habe ich es gewagt . . . kleine Versammlungen zu halten. Der Besuch wird jetzt stärker. . . . Bis jetzt schweigt Obrigkeit und Geistlichkeit. . . . Darum

scheint mir meine Pflicht, einmal den Katholiken Katholik, den andern mas anderes zu sein, aber immer in Christo zu bleiben und von Christo zu zeugen. Freilich wäre auch eine Form zu wünschen, die diente zur Lehre, Salbung und Erbauung; so wie es die mährischen Brüder hatten, die wußten, was alles bedeute. Doch das wird Erschon ändern, wenn's Zeit ist."

Um Donnerstage in der Ofterwoche: "Da ich von dir aus nach B. in die Br. G. zu geben entschloffen bin, wenn nichts dazwischenkommt und Gott will, fo mare es mir lieb, wenn bu mir ichriebeit, ob man auf ber Molbau nach Brag fahren tann, ob auf dem Wege babin, fowie von Brag nach Dresden feine Rinder Gottes anzutreffen find, und mo? Seit ich in den Schriften ber Bruber, befondere Bingenborf's, mich mehr umgefeben habe, fühle ich einen großen Trieb, diefes Werk des herrn in der vorzüglichsten ihrer Gemeinen kennen zu lernen, nicht um bort zu bleiben, fondern mich umzusehen im berühmten Zeugenvolke und im Glauben an Ihn burch feine Abbildung in ihnen gestärkt zu werben. (Go ift vor ber Sand mein Ginn. Rehmen fie mir mein Berg gang bin, fo wird's mir nicht viel koften, mich zu bereben, eines ihrer Blieder zu werden. Doch liegen mir meine katholischen Brüder zur Zeit noch fehr am Bergen.)"

Am 16. April 1815: "Ich habe es nun in ernsthafte Ueberlegung genommen, wie ich's anstelle, daß ich deiner mehr als brüderlichen Sinladung velociter Gehör geben kann. ... Pro ist der schon lange gedämpste und gewaltsam zurückgehaltene Trieb, das Gemeinlein in Gallneukirchen zu sehen mit ihrem Bischose ... Contra mein Beruf hier bei den Küchlein ... der Umstand, daß ich dann auch nach H. H. gehen muß, um den Weg ein zweites Mal zu ersparen."

So kam er denn einige Tage vor Pfingsten in Gallsneukirchen an und blieb daselbst acht Tage. Er beichtete und communicirte öffentlich am Pfingsttage, und wohnte täglich

dem Gottesdienste bei. Ueber ihn schrieb M. Oberndorser an Anna Schlatter: "Gumpenberg's Besuch, der uns Allen so viele Freude machte, macht uns nun desto übler. Die gläubigen Küchlein besuchten ihn hausenweise im Pfarrhose, er sie in ihren Häusern und Hütten, und munterte alles erstaunlich auf im Glauben an Christus. Darum war der Pfarrhos auch voll beim Abschied, und fast alles weinte und schluchzte ihm nach. Dieß machte Aussehen bei denen, die draußen und die Feinde Christi, des Pf....s und des Ev. sind. Z... und ich hatten, während der l. Gump. da war, schon schwere, schwere Herzen, besonders aber bei seiner Abreise. Z. wollte wehren den Zusammenlauf, allein die Küchlein ließen sich nicht abstreiben. Wir sagten gleich: es muß gut sein, wenn nichts daraus entsteht und folgt."

Baron Gump. nennt sich also in seinen Briefen an Boos noch katholisch, erklärt den vielleicht bevorstehenden Absall eines Ratholiken eine Arbeit des heiligen Geistes, die Boos fördern soll, sindet alles vortrefslich bei den mährischen Brüdern, will eben über Gallneukirchen nach Herrnhut reisen, und ist nicht abgeneigt, selbst Herrnhuter zu werden. Einen solchen Mann ladet Boos ein, in der Boraussicht, daß Gump., der schon in Baiern Versammlungen gehalten, solche auch in Gallneukirchen wieder halten werde.

Wir haben also eine Mission vor uns, die mit Wissen und Zulassen des katholischen Pfarrers von einem Candidaten Herrnhuts im Pfarrhofe und in den Häusern des katholischen Bolkes durch mehrere Tage gehalten wird. 1)

¹) Nach Herrnhut ging Gump. bamals nicht. Aber aufgeschoben ift nicht aufgehoben. Er schrieb am 1. Juli 1815 an Boos: "Ich habe bie Erfahrung gemacht, daß der katholische Boben ein schwer zu bearbeitender ist, weil wir nicht mit der ganzen Sprache herausdürfen. . . . Ich bin fest entschlossen, in sechs Bochen, es müßte benn Christus eine offenbare Contreordre geben, nach D. zu reisen, ich glaube auch, daß ich balb was Bestimmtes über mein künstiges

Die Fahne, welche Boos Andern vortrug, mar. wenn wir das bisher Erzählte zusammenfassen wol= len, ber entichiedenfte Indifferentismus, ber fich nur in dem Sate: "Chriftus, ber Sohn Gottes, ift unfer Erlofer, ber Glaube an ihn rechtfertiget une" eine Grenze fette. Mochte Jemand die Emigfeit ber Söllenftrafe leugnen; mochten Andere ben beiligen Sacramenten alle Rraft absprechen: Boos fand bas nicht für undriftlich: einen reformirten Brediger betrachtete er als Mitarbeiter bes fatholischen Bfarrers; er meinte feine Bflicht als tatholifder Seelforger nicht zu verleten, wenn er burch luthe= rifche Berfonen ober burch eine Berfon von nicht rein tatholifden Grundfaten, ober burch einen Mann, der alles, was nicht katholisch ift, pries und herrn= hut das Ziel feiner Wanderung nannte, unter feiner tatholifden Gemeinde ihren Samen ausstreuen lief. Bei foldem Indifferentismus ift eine Unficht über die fatholifche Rirde, die mit dem apoftolifden und nicanifden Glaubensbekenntniffe harmonirt, un= bentbar. Bir fonnten aus biefem Indifferentismus

Leben erfahren und schreiben können werbe." An M. Db. schrieb er um dieselbe Zeit: "Ich bemerkte im Ganzen, daß der I—sche Boden so herrliche Vorbereitung durch Lehre hat, daß man mit Einem gesalbten Zeugnisse von der Liebe des gekreuzigten Belterlösers viel, viel, viel mehr ausrichten könnte, als bei uns mit Hunderten. Ich verstehe dich, wie ich glaube, ganz — und hosse, du werdest mich einst auch verstehen, wenn ich gerade das Gegentheil thun werde; es kömmt auf Formen gar nichts an; aber nicht jede Form ist gleich gut, und die Form ist nur um so viel bester, als reiner die Lehre. Benn ich nicht irre, habe ich dich auf dem Heinwege nach Galneukirchen ganz verstanden, als wir von der Sache redeten, obschon du sehr rückhaltend spracht — und dein Brief, wo du dermalen unterschriebst, hat mir's klar gemacht. Nur so konnte ich dich vor andern vertheidigen. In meinem Innern konnte ich dich entschuldigen, wenn deine Anhänglichkeit an unsere Form noch weiter ging. . . . Ich hosse, euch Alle, vielleicht in sechs Wochen, durchsliegend nur, zu sehen." Sein Entschluß, abzufallen, wurde also immer kester.

die Ansicht des Pfarrers Boos über die katholische Kirche zusammenstellen, halten es aber für unnöthig, da uns Boos selbst durch verschiedene Aeußerungen aller Mühe überhebt.

Boos wurde besonders zweimal veranlaßt, seine Ansicht über die katholische Kirche auszusprechen: als an Homo das Ansinnen gestellt wurde, Protestant zu werden, und als man ihn selbst dazu bereden wollte.

Bfarrer Langenmager (Homo) befand fich im Jahre 1814 in einer fehr traurigen Lage; er mar baran, feine Bfrunde gu verlieren. Gogner und Baron Pfetten besuchten ihn und fagten: im äußersten Falle solle und dürfe er bona conscientia et salva fide catholica seine Form wechseln. Auch Baron Sump, mar einverftanden. Diefes berichtete Somo dem Boos am 3. October 1814, mit bem Beifate: "Meine Form gu verlaffen, kommt mich ichmer an; benn obwohl ich glaube, daß das Seil allein in Chrifto ift, und nicht in der oder jener Form, so hange ich doch entsetlich an meiner Form . . . die unserige ift doch die Mutterfirche, von der alle ausgingen, und die andern von ihr abstammend halten boch noch unwiffend an ihr, und mas fie von Glaubensmahrheiten behaupten, haben und schöpfen fie aus und von ihr - ale der Quelle. Zwar fagen fie: die Bibel allein ift unfere Quelle. Bober haben fie aber die echte Bibel und Auslegung berfelben, als von ben Zeugniffen ber erften Bater und Concilien? Bober haben fie bas Befenntnig bes apostolifden und conftantinopolitanifden Glaubens? 2c. Die Bibel allein entscheibet gewiß nicht; benn auch die Arianer und auch Andere hatten die Bibel; fie legten fie aber nach ihrer platonischen Philosophie aus, und die beiligen Bater und apoftolifchen Rirchen blieben bei ben Zeuaniffen und Behren fteben, die außer ber Bibel da maren. und die Bibel auslegen halfen. Nil innovetur, nisi quod traditum est. Das mar nebst ber Schrift und, ehe bie Schriften des neuen Testamentes existirten ober gesammelt maren, die 3

enticheidende Glaubensregel - regula fidei, canon veritatis 2c. Das gründete und erhielt ben Glauben von Unfang bis jest. Das fteuerte ben Irrungen und willfürlichen Deutungen der Bibel. Und ohne diese weiß ich nicht, wie man denfelben fteuern tann. — Bei den Protestanten feben wir die Reologie fo fehr an der Bibel muftern und fritteln, daß nichts mehr davon übrig bleibt. Bunder und die Gottheit Chrifti fallen dahin. Ber fett ihnen einen Damm entgegen? Welches Doctrinalansehen ober Beiftesmaß fett dem andern Grenzen? Demüthig glauben zeichnet den Ratholifen aus; benn er unterwirft fich - fein Urtheil in Glaubenefachen dem Urtheile feiner im heiligen Beifte versammelten Rirche. Das war von jeher - von Anfang bis jett fo. ", Ich glaube an eine heilige, allgemeine (b. i. fatholifche) driftliche Rirche,"" nicht an mein ober ein anderes Privat-Urtheil. Diefem ift feine Unfehlbarkeit versprochen, aber der gangen Rirche, die fich an die Regula fidei hält: quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est; wider diefe werden die Pforten der Solle nichts vermögen; fie ift die Grundfaule der Wahrheit, und der hei= lige Beift hat die Bifchofe gefetet, die Rirche Gottes gu regieren 2c. Diefe haben alfo das Amt und die Macht, zu lehren — potestas inaequalis — nicht jeder Private hat fie. "Numquid omnes apostoli aut Evangelistae aut doctores?"" etc. Wenn nun diefes mahrhaftig die Form ift, die Chrifto beliebt hat, wie follte ich fie megmerfen? Sag. mir dieß. Wenn Chriftus befiehlt, die Apoftel gu hören, wie Ihn felber, und die Apoftel diefes Recht ausüben und fprechen: ""Mertet uns Diejenigen, die unferem Worte, Anordnung, Befehle, als dem Evangelium Chrifti nicht gehorchen;"" wenn fie dasselbe Recht auf Andere, 3. B. Titus und Timotheus, übertragen cum omni imperio? Wie fann ich dieses Recht den Borftehern der Rirche megleugnen und etwa mich bagegen setzen, auf den Stuhl erheben? Burde ich nicht wider den

Befehl Chrifti handeln, und was Er beliebt hat, umftoßen wollen? Wenn ich mit Ignatius Marthr, mit Irenäus, Chprianus, Augustinus an die katholische Kirche glaube, bin ich darum ein Stockkatholik? Augustinus verstand auch, daß vieles in der Kirche schon dazumal war, was man wegschneiden sollte; aber er blieb doch bei der Kirche, als einer Grundfäule der Wahrheit, und sagt: Evangelio non crederem, nisi me Ecclesiae auctoritas commoveret. Ueberlege das Alles und schreibe mir deine Gedanken, die dir der Herr eingibt."

Es war ein heftiger Streit entbrannt zwischen Homo und seinen drei Gegnern. Diese werden oft kurzweg bezeichnet als die Barone, insoserne Goßner nicht hervortritt, oder als die zwei G., insoserne Pfetten nicht beachtet wird; Baron Gumpenberg steht immer im Bordergrunde, als einer der Barone und der zwei G. Daß die zwei Barone dem Homo einen solchen Rath geben, darf uns nicht überraschen; wir kennen sie aus dem Früheren. Aber auch Goßner hatte sich schon am 19. April 1814 in einem Briese an Mäusl, Caplan von Kirchberg, charakterisirt, indem er eine Kindercommunion schilbert und beisügt: "Sambuga war auch dabei. Er macht nun auch Partei gegen mich, weil ich lutherische Bibeln vertheile, und überhaupt nicht zur Kirche halte, wie er sagt. Das ist ein altes Weib, das immer schreit: die Kirche, die Kirche."

Sump. hatte dem Homo, um ihn zum Weichen zu bringen, eine Abhandlung über die Kirche gegeben, von welcher Boos durch Homo eine Copie erhielt, die wir auszugsweise mittheilen. Er führt viele Stellen aus den Psalmen und den vier großen Propheten an, und folgert daraus unter Anderm, daß es überhaupt auf das Mundbekenntniß und äußeren Gottesdienst gar nicht ankomme, sondern lediglich bloß auf die Beschaffenheit des Herzens. Nachdem er den neuen Bund durchgangen und über den Katholicismus als zweites Ersorderniß
zur Seligkeit neben dem apostolischen Glauben den Stab gebrochen, kommt er zu solgendem Resultate: "Aber wie schön,

wie erfreulich, wie übereinftimmend mit bem Beifie, ber aus der heiligen Schrift fpricht, ber in une Zeugniß gibt, ift es. die mahrhaft Gläubigen, das ausermählte Bolf, das heilige Bolf, die von Chrifto eingesette Rirche zu nennen, und fie dafür zu halten. Nun hat man eine Rirche . . . in der pon feiner Secte die Rede fein fann, weil feiner von ihnen auf das Rleid, fondern auf den Beift fieht. Der gläubige Ratholit nennt ben gläubigen Brotestanten, diefer ben gläubigen Berrnhuter feinen lieben Bruder in Chrifto. . . . Dbichon fein äußerer Organismus fie gufammenhält, feine Bullen und Berordnungen darin erlaffen werden, fo wirft doch ein Glied auf bas andere in den verschiedenen Confessionen und Welttheilen. - Obichon diefe Rirche in ben Augen der Welt im Gangen unfichtbar ift (durch eine herrliche Anftalt und Ginrichtung Gottes), fo finden fich die Blieder derfelben, die Rinder Gottes, recht leicht. Grellet hat fie auf feinem Wege fo ziemlich alle fennen gelernt, es weift eines auf das andere. . . .

Es beweife die Rirche, die fich auspricht die Alleingültigkeit. ausschliefliche Abstammung von Chrifto, das Recht, ins Simmelreich zu führen oder es zu ichließen, bas Recht der Taufe. Sandeauflegung, die Berrichaft über den Beift der Blaubigen, das Recht zu beftimmen, mas zum Glauben gehört oder nicht, alle diefe Rechte aus der heiligen Schrift . . . ; fie beweife bann uns, daß fie den apoftolifden Glauben bewahret, bag fie bie Sünden erlaffen fonne, daß auf fie der heilige Beift über= gegangen fei, oder daß Chriftus eine Rirche geftiftet habe, die bloß den Ramen ohne Beift zu haben braucht - fie lofche die Mateln ihrer Geschichte seit 1800 Jahren aus; fie zerftore das Undenken der Rreuzzüge, . . . und derlei Universal-Rirchenbefdluffe, die fein ausgedrückt bas Begentheil bes heiligen Beiftes verrathen; endlich erkläre fie einmal laut, ob die. welche nicht den geiftlichen Bantoffel fuffen wollen, felig werden fonnen oder nicht; ob Chrifti Blut bagu nicht hinreiche, fon= dern die Unterwerfung unter die Kirche, die zwar den Ramen

hat als lebe sie, aber todt ist; die zwar spricht: ich bin reich, und habe gar satt, und bedarf nichts, und weiß nicht, daß sie elend, jämmerlich, arm, blind und bloß ist — zur Seligkeit erforderlich sei."

Homo, der die Abhandlung dem Boos übermittelte, setzte bei: "Der längere Aufsatz liegt noch bei mir. Du wirst an diesem schon genug haben. Lieber Zobo! ich beruse mich auf dich. Schreibe also und sage deine feste Ueberzeugung. Du weißt, was du dem Abda S. in die Hand gelobtest. Mir scheint, Gump. und Gokner gehen zu weit. . . Mich hören sie nicht, und halten mich für einen Stockfatholiken und Aus-wurf oder Widerspruch."

Boos sollte antworten, er beeilte sich aber nicht; und Homo betrieb ihn am 23. October: "Ueber die Form — kathosliche Kirche — magna contentio est. Hilf mir also streiten wider die Barone. Salus ex Judaeis — das Heil kommt von den Katholiken, schriebst du einmal . . . Ego autem sto pro una, sancta, catholica et apostolica ecclesia. Bei Gump. gilt kein Amt, keine Schlüsselgewalt ohne Geist; der Geist macht Alles allein, die Form mag sein, welche sie wolle."

Endlich gab Boos seine Meinung kund. Es scheint wenigstens der Brief Zobo's an Anthrop. vom Jahre 1816 (Selbstbiographie S. 695 und 696) hieher zu gehören. Nachsdem Boos den Borwurf: "die Erweckten hielten sich über alles Kirchliche erhaben, es wäre ihnen eine leere Form," ansgeführt, entgegnet er: "So was Aergerliches hat Gump. in seiner Kirchenansicht, die du mir zum Lesen und Beurtheilen zugeschickt," und ich antwortete (im Jahre 1814): ""Ich erkenne die Gewalt und Macht der Kirche, der Apostel, Evangelisten, Hirten und Lehrer an, Ep. 4, 11, als göttlich, als von Christo gegeben und gestistet zur Heiligung und zum Nutzen der Gläusbigen, denn wo keine Unterthänigkeit ist, da ist auch keine Einigkeit, kein Glaube, keine Kirche mehr. Nur soll diese Wacht vom Geiste der Liebe beseelt, zum Nutzen der Gläubigen

ausgeübt werden. Ich habe mein Lebtag nie daran gezweifelt, daß unsere Kirche nicht die rechte und wahre sein soll; darum hab' ich auch nie darüber nachgedacht, sondern mich bloß an der Geistlosigkeit der Gewaltinhaber nicht wenig geärgert; hinc illae lacrimae! obschon ich ihnen die Gewalt zu besehlen und zu lehren nie absprach, so that mir doch schmerzlich wehe, daß sie mir so oft meinen Glauben an Christus zu predigen verboten. Hätten sie das nicht gethan, ich hätte mich an all ihren sonstigen Sünden nicht geärgert und gestoßen und ihr göttlich Amt, wie jetzt noch, in Ehren gehalten; denn das Amt ist recht, die Verwaltung schlecht, aber daran ist das Amt nicht schuld.""

Bang anders muß ber Brief Bobo's vom 6. November 1814 an Bump, gelautet haben. Denn Gump, fcreibt ibm am 23. November: "Es hat mich unaussprechlich gefreut, daß Sie, liebfter, murdiafter Glaubensheld, und Ritter, ja Großmeifter bes Ordens unfere Beren Jesu Chrifti, fich erniedrigt haben, mit einem Unfanger im Streite für's Evangelium fo freundschaftlich und ermunternd umzugehen. . . . Dem lieben Langenmaber, der ergfatholifch ift, habe ich vorgefchlagen, mit mir in Simbach zusammenzukommen, um alle feine Beweife und meine Beweife, für unfere Meinung in Liebe und mit bemuthigem Fleben zu Gott um den Geift ber Weisheit und Erkenntnig reiflich und ftrenge zu prufen und bas Befte gu behalten. Ihre Uebereinstimmung mit mir hat mich recht unendlich gefreut und getröftet. Ich meine, es mußte einem wohl thun, einer Rirche anzugehören, die nicht verfolgt, fondern felbft verfolgt wird. . . "

Weit weniger war Homo zufrieden; er erwiderte am 7. November Zobo und Theophilus: "Deine Antwort auf Gump.'s Beweise ist noch nicht genügend. Du stimmst selbst mit ihm überein, wenn du sagst: an der äußern Form liegt nichts — oder sie bindet nicht zur Selizseit, ist nicht nothewendig — nec sub necessitate medii, nec praecepti — zur

Seligkeit? — Folglich barf ich felbst nach dir und Theophilus ausgehen? Darf wegen der Form nicht angftlich fein, und mich mit Gogner und Gump, nicht zerkriegen? Alfo ift die tatholische Form nicht de fide? - nicht juris divini? Ergo non datur Ecclesia Dei externa? et Ecclesia catholica non est instituta a J. Christo? neque in essentiali forma? Wenn das ift . . , fo gehe ich heute zu den Quackern; denn diese merfen alles Meukere meg. . . Wenn die tatholische Form fruppelhaft an fich ift, wie die andern, und nur unter allen fruppelhaften die befte . . . fo ift fie nicht von Gott und Jesu Chrifto. . . . Sagt also: ",ob die Taufe 30hannis von Gott oder den Menschen mar?"" oder: ""ob die Taufe Chrifti, das Abendmahl und Megopfer, und alle fieben Sacramente, Bauft, Bifchofe, Briefter und Diakonen von Gott, Chrifto und den Aposteln find, oder ob alles blog Menschen= wert - et nil divini in ihnen fei?"" Mich halt bie Schrift, die Tradition und Rirche und das apostolische und nicanische Glaubensbekenntniß, daß ich katholisch bin. -Dafür trage ich aber ben Schimpf bereits ichon von Bogner: "daß ich oder mein Ropf augeburgisch=jesuitisch . . . fei. Was fagft bu bagu? Weder Läfterungen, noch Berfolgungen, noch fonft etwas foll uns verrücken."

Schon am 13. November folgte ein neues Schreiben an Zobo und Theophilus, welches beginnt:

"Ich habe von euch Rath und Beistand erwartet wider Gosner und Gump.; statt dessen seid ihr selbst in der Furcht, Angst und Klemme, und wanket selbst. Es ist also Noth, daß ich euch stärke mit der Kraft des Herrn, die mir versliehen ist; — denn ich wanke nicht. Ich habe nur von euch Gründe haben wollen, um sie zur Bekräftigung der heil. Sache zu gebrauchen. Ich fürchte mir aber nicht, wenn ich auch allein bin; denn ich bin nicht allein, sondern mit Christo und der Kirche. Dir, lieber Z., und M. gefällt so wohl, was Gump. geschrieben hat. Mir auch, aber nicht Alles. Gump. ist

gewiß erleuchtet und gut und heilig . . . . Bump. ift ein portrefflicher Süngling, und er gehorchet ben Augenblicf ber Bahrheit, fobalb fie ihm nur gründlich baraeftellt wirb. Das follft du thun . . , und ich wollte bir als bem altern die Ehre laffen, und du haft es ichon zum Theile auf beine Beife, aber nicht genug gethan. Bleibe alfo menigftens bei bem. mas bu gefdrieben haft - es ift Alles fehr gut. Auch Theophilus hat trefflich geschrieben. Rur noch fefter, bunbiger, un= gefcheuter." Er miberlegt mehrere Behauptungen Bump.'s und Robo's; 3. B. fagt er: "Das Gleichniß von der Schuffel und Specerei taugt nicht; benn unfere Schuffel ift feine tobte Schuffel ... fie ift eine lebendige Schuffel, die felbft die Specerei aus= theilt. Bir find Diener Chrifti und Ausspender ber göttlichen Beheimniffe." Endlich warnt er: "Schwätet nicht alle protestantischen Ausbrücke nach. . . . Beicheft bu? Bir 5., Th., Benj. und Birnt., Sanftl, Stirminger, Baumann, Bartenh., Sailer weichen nicht. Bleib, wo bu bift."

Durch Homo in die Enge getrieben, schickte Boos am 29. November 1814 an ihn einen Brief, in welchem er die Bemerkungen des Homo zum Theile buchstäblich abschreibt. Diese Stellen werden wir daher besonders hervorheben.

Der Brief lautet: "Auf die Frage, welche Kirchenform ich an und für sich für die beste, älteste, christlichste, schriftmäßigste und apostolischste halte, diene ich dir, ohne mich in die specu-lativen Spitzsindigkeiten der Schule einzulassen, zur Antwort und Nachricht: daß ich doch unsere katholische Form für die beste, älteste, schrift- und traditionsmäßigste, bestandhafteste und apostolischste halte und behalte, ungeachtet daß mich eben diese Form ein Leben lang sehr stiesmütterlich und, ich möchte sagen, auch schlecht und ungerecht erzogen, behandelt und gehubelt habe. Weine Gründe zu dieser Behauptung sind folgende:

1. Nichts macht gerecht und selig als der Glaube in Liebe thätig, und diesen lehrte und erhielt sie doch immerdar, wie man aus allen conciliis, symbolis, patribus et catechismis catholicis nachweisen kann. Ich selbst erinnere mich noch, als ein kleiner Knabe in der Dorfschule zu Schwabbruck vom Schulmeister gehört zu haben: Werd den Glauben schon gerecht ist, muß durch die Werke noch gerechter werden. Ex Petro Canisio. Das allein merkte ich NB., sonst nichts.

- 2. Sie allein hat den Charakter a) der Einheit, b) des Alterthums, c) der Bestandheit, d) der Apostolicität. Die andern sind jünger, uneins, unbeständig; von ihr ausgegangen und öfter aus schlechten Ursachen von ihr abgefallen.
- 3. Bei allen Stürmen haben sie bie Pforten der Solle nicht überwältigt.
- 4. Erft, wo mir Gott die Augen geöffnet hatte, sah ich die Schätze in der Bibel, und den alten apostolischen Geist in den katholischen Symbolen, Einrichtungen, Ceremonien, Meßbüchern, Ritualen, Sacramenten 2c., und gewann also meine Form erst recht lieb, weil ich den Geist an alle diese Dinge leicht hindinden, wecken, fördern, zeigen, darsstellen, und mit den Fingern zeigen konnte ut ita dicam, sah freilich auch ihre Mängel.
- 5. Als sie mich in Augsburg anno 1797 in der Inquisition fragten: was ich für eine Form für die rechte und wahre hielte, antwortete ich: Salus ex Judaeis est. Sie verstanden mich und lachten. Und als sie mich zu Linz in eadem damnatione das Nämliche fragten, gab ich die nämliche Antwort mit dem Beisate: Und sollte mich meine Mutter, die katholische Kirche, auch verbrennen, so will ich doch in ihr und von ihr verbrannt werden; denn ich weiß mir sonst auch keine bessere.
  - 6. Das Wesen der katholischen Form ist gut, apostolisch, und soll bleiben; aber Geist, Glauben, Buße 2c. soll dazustommen; denn ohne Buße, Glauben, Geist, Leben nützt die beste Form nichts. Litera occidit ubique.

- 7. Eine äußere Kirche muß sein; sonst hätte Jesus teine Apostel erwählet und gesendet mit eben derselben Macht, wie Er vom Vater gehabt, und eben so sendeten die Apostel, bestellten in den Städten Priester und Bischöfe, besahlen ihnen die Seelenpflege, Seelenwache, Wort und Amt mit allem Nachdrucke, und den Gläubigen Gehorsam, und im Falle des Ungehorsams droht Paulus mit der Ruthe, mit dem Banne, mit Satansplage.
  - 8. Freilich wäre zu wünschen, daß alles die Liebe thun, regieren und ordnen könnte; aber wenn sie das bei Ungehorsamen nicht vermag, so tritt die Ruthe und die stufenweise Strafe ein, daher die alten Kirchenbußen: stantes, flentes etc.
- 9. Die Tradition und äußere wachende, lehrende und strafende Kirche haben Augustinus und alle heiligen Bäter allezeit hochgehalten und verehret, und nur die guten oder bösen Schwärmer haben sie verworsen, sich selbst und ihrem Eigendünkel überlassen hielten sie alle Eingebungen der eigenen Einbildungskraft für göttliche Eingebungen, weil sie keinen wahren göttlichen Prüfstein, keine festgesetze authentische Schriftauslegung und Glaubensregel haben, daher bestanden sie nicht in der Wahrheit, und rissen und reißen heute nieder, was sie gestern aufgebaut haben; das ist und war das Schicksal jedes bloß menschlichen Machwerts.
- 10. Wenn Jemand von zufällig nothwendigen, nach Ort und Zeit wechseln müssenden Formen redet, so trifft das nicht das Wesen unserer Form; denn dieses blieb sich gleich vom Anfange bis itt und kann nicht wechseln, quia divinae institu-

tionis et originis est, sondern nur das bloß Menschliche, Disciplinäre, adiaphorum.

- 11. Wir lernen die wahre Lehre Christi kennen a) aus der Bibel, b) aus der apostolischen Trastition, c) aus allen Kirchen-Entscheidungen. Diese Form wechselt niemals in der Kirche, die nach Paulus die Grundsäule der Wahrheit genannt und von allen gelehrten und ungelehrten Katho-liken gehalten wird. Ort und Zeit ändert da nichts, darf nichts ändern, weils von Christo und seinem heiligen Geiste so geordnet war.
- 12. Uebrigens gestehe ich gern ein, daß die katholische Kirche und Form in Betreff ihrer Glieder ein Weizenacker sei, in dem schon manche Sau gewühlt habe und noch wühle aber was kann der an sich schöne Weizenacker dafür? Da denke ich an das Netz, das am Ende der Welt gute und schlechte Fische herausfängt; an das Unkraut, das die Engel sammeln und ins Feuer wersen werden.
- 13. Ignatius Marthr, ber älteste und ehrwürdigste vir apostolicus, sagt: "Wer das Bischosamt und das Priesterthum aufhebt, hebt die Kirche auf.""
- 14. Es ift nur Eine Rirche, Eph. 4, 4., welche in die ftreistende, leidende und triumphirende Kirche eingetheilt wird, aber in der ersten können leider auch Blinde und Gottslose sien, Matth. 13, 25, ja sie wachsen dergestalt an, daß man das häuflein der Frommen davor nicht mehr sieht. I. Reg. 19, 18. Allein das sind faule, keine rechten Glieder. Kann es aber Denen, die alles für faul anssehen, leicht verzeihen, weil das Uebermaß der Fäulung und der Gestank zu groß ist, und das Leben der Gläubigen mit Christo in Gott ist stille und verborgen. Col. 3, 3.
- 15. Eben euer Streit, den ihr habt, postulirt gleichsam eine unfehlbare Kirche, die da entscheidet und dem Streit ein Ende macht. Wer aber der Kirche glaubt, für den ist

icon enticieden : benn es werden boch einmal zwei ober brei im Namen Jefu beifammen gemefen und Chriftus in ihrer Mitte gewesen sein. Ig die una sancta catholica et apostolica ecclesia lippis et tonsoribus notum quid, fingen's in allen Schulen, auf ihren Choren, wir Beift= liche auf allen Altaren. - Mir icheint, ber Streit ent= ftebe blog baraus, weil bie Ginen zu tief, zu geiftig und ju verborgen, die Undern aber ju ichulmäßig die Sache ansehen und benennen. Doch ich verftehe fauber nichts. ich möchte hierüber mit euch felber reben. Das Mergerniß, bas wir fo gerne an bem heiligen Leib der Rirche nehmen. tommt von den ungeiftlichen Geiftlichen und Bierarchen ber. Sätten uns diefe Chriftum und ben lebendigen Glauben an Ihn predigen laffen, fo hatten wir fein Mergerniß an ber heiligen Mutter genommen, und über biefen Artifel mare fein Streit entftanden. Mein Rath mare, ihr follt über diefen Streit die Sonne ber Liebe nicht untergeben laffen und wieder gut und eins werden, wie Betrus und Baulus, Gal. 2. Es muffen folche Streite entstehen, da= mit wir mehr begründet und befestiget werden in aller Wahrheit, i. e. im Befentlichen und im Befentlichen ber Rirche. Deine Bruder meinen halt, die Rirche Chrifti foll allgemein fo fein, wie fie find. Recht mar's, aber fie ift ein Spital, wo Schmache geftartt, Rrante geheilt, Bergagte getröftet werden muffen, item wo Beife gefragt, und Narren und Gottlose getragen und tolerirt werden muffen, wenn fie der Wirth, der heilige Beift, und ber Bapft, Bifchof und Pfarrer nicht bekehren, nicht heilen und nicht weise machen kann. . . 3ch freue mich, daß du fo ftandhaft und fortiter beine Mutter vertheidigeft, wo fie dich gerad' umbringen will (boch bas ift beine mahre nicht). Gelbst bas ift ein Beweis fur ihre Gött= lichkeit, Wahrhaftigkeit, Heiligkeit 2c. — Nun lebe wohl, und habe mir und feiner Seele mas für übel.

In dubiis libertas, in necessariis unitas, in omnibus charitas."

Wir müssen eine kleine Rückschau halten. Homo spielt eine doppelte Rolle. Tritt er unbefangen als katholischer Theolog auf, so ist seine Sprache correct. Tritt er als Boosianer auf, so meint man, einen andern Mann vor sich zu haben; er spricht z. B. in Boosianischer Manier den Gump., der ihn zum Abfalle bringen will, heilig. Den Boos tadelt und lobt er, wie es ihm die Klugheit zu rathen scheint, deren er sich bedient, weil er fürchtet, Boos möchte in die Fallstricke gerathen, die ihm (dem Homo) gelegt sind.

Den Brief des Boos vom 29. November nahm Homo mit Jubel auf, und schrieb darunter: "Sic et ego sentio." Ja am 18. December sagt er in Bezug auf obigen Brief: es sei dem Boos ein göttlicher Blitzftrahl durch's Herz gefahren; er (Boos) habe gesprochen ex afflatu spiritus sancti. — Die besten Bestandtheile des Briefes waren ohnehin Homo's Wert, und hatten natürlicher Weise seinen Beifall; wie er aber den ganzen Brief unbedingt billigen konnte, ist wohl aus dem gesade Angegebenen zu erklären.

Homo hatte sich wacker vertheidiget; Gump. zog sich auf fremde Mahnung zurück, wie er am 28. December 1814 bem Boos meldet. Damit war aber der Streit nicht zu Ende. Anna Schlatter wurde durch Boos hineingezogen. Er fragte sie, ob sie eine Religions-Vereinigung hoffe, und ob die wahre Kirche, wenn die Großen kommen, nicht wieder bald mehr Basser als Fische bringen werde. Das gab ihr Anlaß, über die Kirche zu schreiben: "Ich erkenne nur Eine allgemeine christ-liche Kirche. Diese ist die Braut Christi, von Ihm geliebt, beschützt, erhalten. Diese wohnt in allen Welttheilen, unter allen Consessionen, trägt alle möglichen Formen von außen — und von innen nur die Eine Form des Sinnes der Liebe Christi. Zu dieser heiligen, seligen, allgemeinen Kirche ruft Jesus Christus selbst die Glieder zusammen; in dieser leben

burch seine große Gnade auch du und ich. Alle äußern Kirchen müssen nach meinen Begriffen die tüchtigen Glieder nur auf den Weg führen, zu dieser inneren zu gelangen. . . . Wenn die Großen zu der wahren Kirche kommen, so kann diese meisnes Erachtens nichts dabei verlieren, sondern gewinnen, weil das Licht auf einer Höhe weiter leuchtet, wenn es hell und rein brennt, als das in einem Winkel. . . Du weißt schon, was ich die wahre Kirche nenne. . . Sie (die Reichen und Gewaltigen) haben zu viele Hindernisse um sich herum und verbinden mit Christus so gern die Welt. Darum kann wohl, wie du sasst, die äußere Kirche durch ihren Beitritt mehr Wasser als Fische kriegen, aber die wahre besteht aus sauter Fischen." Diesen Brief schloß sie am 23. November 1814.

Boos erklärte sich mit ihr einverstanden; denn sie konnte am 25. Mai 1815 an ihn schreiben: "Daß du meine Ansichten über diesen Punkt tragen kannst, und in denjenigen über die Kirche Christi miteinstimmst, freut mich sehr."

Schon am 16. December 1814 theilte Boos einen Theil ber Kirchenansicht der A. Schl. dem Homo mit. Triumphirend rief er: "Daraus fiehft du, daß A. Schl. fast biefelbe Unficht habe, wie die zwei . weil, wie fie fagen, es offenbar fei, Chriftus habe felbft blog auf Blauben und Liebe, aber nicht auf Form gedrungen, fagend: Weib, es tommt die Zeit u. f. m. Joh. 4. Da wirft er zwei Formen auf einmal weg, und for= bert von zwei Formaliften nur Beift, Wahrheit und Glaube. Freilich bauen fich diese Bogel nachher ein Reft jum Jungenausbruten, aber fo verschieden als die Refter find, feben wir boch, daß in den verschiedenen Reftern die nämlichen Bogel und Chriften ausgebrütet merden fonnen, und daß Gott auf das Neft nicht febe, fondern daß ihm angenehm fei jeder unter allerlei Bolf, der Gott fürchtet. Apg. 10. Und mas haben die erften Chriften, in Bufteneien, Gebirgen, Sohlen und Rluften ihre unftete Berberge haltend, für eine Form gehabt (Bebr. 11, 38), deren doch die Belt nicht werth war?" Doch warnt er ihn vor

dem Abfalle. Schon am 18. December erfolgte von Homo an Boos folgende Widerlegung:

"Die A. Schl., scheint es, hat dich bezaubert, mich nicht. Ich gehe meinen Gang ruhig fort, fei es, daß ich auch allein unter euch fatholisch bleiben follte. Ich bleib's halt doch und bin fest darin. Wenn ich aber an dir noch einen Paftor gu erleben habe, fo merde ich dich doch lieben, wie ich die A. Schl. und den Grellet liebe. Aber du mirft nicht fordern, daß ich bir nachfolge. . . . Das irdische (oder judische) Jerufalem mußte freilich aufhören, um dem driftlichen Jerusalem, der driftlichen Rirche und Unftalt Jefu Blat zu machen, welche im Geifte und in der Wahrheit erbaut murde, und besteht bis an das Ende der Welt. — Jesus fordert nicht nur Beift, sondern auch Waffer, nicht nur Glauben, fondern auch Sacramente, die Er gibt, und Werke, die Er wirft mittelft ber Sacramente, die nicht zu verwerfen find. Was du von den Neftern und Bogeln fagft, die die Refter felbst bauen, paßt nur auf das Menschenwerk überall. Aber die Rirche Gottes ift nicht von den Bogeln oder Jüngern, fondern vom Meifter felbst gebaut, und alfo nichts daran zu verderben. Wer Gott fürchtet und recht thut unter allerlei Bolf, ift Gott angenehm, concedo; also gibt es feine ordentliche äußere Anftalt Chrifti, die feine Rirche von jeher hieß und noch heißt; nego. Denn auch Cornelius mußte fich taufen laffen mit Baffer und den beiligen Beift empfangen durch's Wort Gottes. . . Die Beiligen Bebr. 11. "quibus dignus non erat mundus" waren lauter hebräische Beilige, 3. B. Abel, Benoch, Abraham, Ifaias, Beremias, Daniel und feine Befährten, die Machabaer 2c. Diese hielten fich ftreng an den israelitischen Gottesbienft. - Die Chriften in Bufteneien und Verfolgungen trennten fich nicht von dem Ratholicismus, wenn fie ichon nicht allzeit an den äußeren Beheimniffen Untheil nehmen fonnten. Bas gehen mich aber einzelne Beilige an? ich rede vom Bangen, von der ordent= lichen, allgemeinen Anftalt Jefu." - Somo fommt

wieder auf die Behauptungen Gump.'s und Goßner's, die von Boos gutgeheißen wurden, z. B. "Zu der (allgem.) römischstatholischen Kirche ruft Christus und seine pontifices alles zussammen." Recht so, das gehört pro Ecclesia in terris militante. Jesus sandte seine Knechte aus — Alle, Gute und Böse, zur Hochzeit einzuladen. Darum ist diese die wahre Kirche Christi, wie sie Christus bestellt und im Gleichnisse vorgebildet hat. — Die Ecclesia justorum ist zukünstig, das himmlische Jerusalem. . . Daraus kannst du sehen, wie mir die Kirche von G. gefällt, die nirgends existirt. Du schreibst an Sanstl, der vom ganzen Streit nichts weiß, daß ich an eine mere externa et mortua ecclesia glaube. . . Du ließest dich, wie Betrus, von der Anna (einer Magd Stimme) erschrecken. Ich sage dir aber: Wosern du sie nicht widerslegst, so widerlege ich sie."

Homo ermahnte den Boos vergebens; denn dieser schrieb (Selbstbiographie S. 645) im Jahre 1815 an Anna Schl.: "H. defendirt seine Kirche wie ein Löwe; an einen Löwen aber schreibt man nicht." — Der Streit, den die zwei G. mit Homo so energisch anfingen, um ihn zum Protestantismus zu versleiten, dürfte somit ohne Friedensschluß aufgehört haben.

Später trat ber Versucher zu Boos selbst. Er gab aber nicht nach. Er antwortete als Pfarrer von Sahn 2. Novemsber 1823 (Selbstbiographie S. 776 und 777): "Wahr ist's, es ärgert mich Vieles an meiner Mutter, aber an andern Müttern auch Vieles. . . . Jätet mich und Sie unsere Mutter wirklich als Unkraut aus vor der Ernte, so bleibt uns keine andere Wahl übrig . . . wir müssen froh sein, wenn eine andere mitleidige und barmherzige Mutter uns als arme und hinausgeworsene Waisen aufnimmt. Aber selbst zu gehen sollen wir uns fürchten. . . . Sehen Sie, dieß sind beiläusig meine Gründe und Ursachen, warum ich Ihren einladenden Gründen zum Uebertritt so schnell nicht solgen kann, und warte, bis ich ganz ausgestoßen werde, was vielleicht so lange nicht mehr anstehen wird."

Es mögen hier aus der Selbstbiographie noch einige Sätze nach der Zeitfolge stehen, die sich auf die Kirchenansicht des Boos beziehen. Er schrieb an Anna Schl. am 4. October 1815: "Mir leuchtet schon öfter, wie dir, ein, warum M. Ob. ihren Aufsehen machenden Schritt thun mußte. Gott weiß es, wir sind Alle nicht Schuld daran; sie wurde von innen und außen gestoßen und geschoben, und wie sehr können wir sie jetzt brauchen! Sie leidet, thut, schreibt und reiset viel."

Am 24. November 1815 an Anna Schl.: "Er (Haßlinger) will dich . . . nicht recht selig werden lassen. Sein Wahlspruch ist: Außer der Kirche ist kein Heil."

Im Juli 1817 schrieb er an Thchicus etwas unklar: "Bist du also wirklich schon über die sieben Hügel hinüber und ganz in Christusk. hineingesprungen?"

Am 14. October 1823 an A. Schl.: "Bin meiner Kirche schon über 30 Jahre eine Pestilenz. Ach, wenn ich zu meinen 4000 Gläubigen (in Gallneukirchen) fallen könnte, so würde ich wahrscheinlich fallen."

Im December 1823 an A. Sch.: "Das lebendige Chriftensthum wird in allen Formen und Ländern mißkannt und versfolgt; darum bleibe ich am liebsten, wo ich bin, in meiner angebornen Kirche; denn a) in dieser hat sich mir Christus geoffenbart, wie dir in der deinigen, b) Christus hat Bischöse gesetzt, die Kirche zu regieren, die muß ich als von ihm gesetzt respectiren; c) den Oberbischof zu Rom kann ich als den Mittelpunkt der Einheit und Reinheit in Lehre und Leben, und zur Aufrechthaltung der Ordnung in der ganzen sichtbaren Kirche so lange nicht verwersen, bis er erwiesener Kajaphas oder Antichrist ist."

Am 22. Januar 1824 an A. Sch.: "Obschon kein Kirchthum an sich selig macht, so ist mir doch das meine das liebste, weil doch mehr Zucht und Einschränkung im Denken und Thun darin ist." Am 10. Juli 1824 an einen Bertriebenen (Goßner) an der Elbe: "Spring nicht, wie L. (Lindl?); man gewinnt nichts mit Springen und Wechseln."

Am 27. August 1824 an benfelben, über vier Hundert, von benen es hieß, daß sie aus der Kirche ausgestoßen würden: "Bei diesen vier Hundert möchte ich jett sein."

Rur noch brei furge Bemerfungen :

- 1. Es ist auffallend, daß Boos und seine Freunde statt des Wortes "Kirche" oft "Form" setzen. Boos gebraucht zuweilen als Synonymum "Bersassung". Ein anderes kommt vor im Briefe des Pfarrers von Ismanning Xaver Schmid vom 28. December 1813, welcher sagt: "Ich hätte geglaubt, die Acquisition des Theophilus hätte dir das ganze Shnedrium von L. zum Freunde gemacht. . . Den Theophilus grüße ich von ganzem Herzen; ich gratulire ihm zu seiner neuen Umstleidung. Ich freue mich, daß sie itzt ruhig vor der Welt dem Herrn leben kann in Glaube und Liebe. Die Specerei hatte sie zuvor gefunden, und nun auch die bessere Landeskleidung so hat sie alles beisammen."
- 2. Es ist auffallend, daß Boos in einem Briefe an Ansthrop. vom Jahre 1816 (Selbstbiographie) schreibt: "Sage dem W., von der Kirche hätte ich nie gepredigt (außer als Katechet beim Artikel von der Kirche)." Und wirklich kommt unter den Predigten Zobo's, welche Goßner im Jahre 1830 herausgab, keine vor, die von der Kirche ausschließlich handelt. Die merkwürdigste Stelle, welche auf die Kirche Bezug hat, dürste im 1. Bande S. 286 sein. Sie lautet: "Wahre Buße heißt nicht schon vor der Bekehrung (und ohne Bekehrung) seine äußere Religion, seine Kirche verändern, und einen andern Glauben, eine andere Kirche und Form annehmen, heißt nicht K. (Lutheraner), E. (Calviner), R. (Ratholik), H. (Herraner) werden. Die Mühlviertler sind schon einmal alle L. (Lutheraner) geworden; weil sie aber als L. nicht besser waren, sind sie alle wieder R. geworden."

3. Es ift auffallend, wie gern besonders Boos sich des Ausdruckes "Stockkatholik" bedient. So stellt er im Jahre 1814 an M. Ob. die Frage: "Hat dich Zobo nicht fürchten müssen, wie alle blinden Stockkatholiken?" Xaver Bayer, Pfarrer von Dierlewang, nahm diese Benennung nicht gleichziltig hin; er sagt im Briese vom 29. December 1814: "Duschriebst schon etlichemale das Schimpswort "Stockkatholisch"; das kann ich nicht hören; denn ich lasse Bedem seine Ehre und seinen Respect, er sei und heiße, wer und wie er wolle. Schreib ins künstig nur: ihr Stöck! laß aber den Zunamen weg, daß es keinen Schatten auf den guten Samen werse, und die edlen Zweige nicht berühre und beleidige — und keinen Berdacht auf dich bringe, als ob du deiner Religionspartei abgeneigt und abhold seieft."

Es ift nun Zeit, aus den vielen Aeußerungen des Pfarrers Boos seine Ansicht über die katholische Kirche zu entwickeln.

Da er selbst gesteht, er habe nie darüber nachgebacht, so dürfen wir uns nicht wundern, daß diese Aeußerungen schwansten und von einander abweichen. Bald ist ihm die katholische Kirche die wahre Kirche, unsere Mutter, unsere heilige Mutter; bald ist wieder nur ein Kirchlein im Sinne des Barons Karl von Gump. und der Anna Schl. nach seinem Geschmacke. Hat er irgendwo der katholischen Kirche ein Lob gespendet, so muß man darauf gefaßt sein, daß er es in der nächsten Zeile wieder in der bittersten Beise modificiren werde.

Wir glauben, seine Unsicht über die katholische Kirche so ausdrücken zu dürfen:

Sie ist eine von den Formen oder Berfasfungen des Christenthumes, welche viele Borzüge vor den andern hat; denn sie ist älter, apostolischer, einiger und beständiger, schriftund traditionsgemäßer; das Besentliche an ihr 4\* ift göttlicher Einsetzung; sie ist die Grundsäule der Wahrheit und konnte von den Pforten der Hölle nicht überwältiget werden; in ihr ist mehr Zucht und Einschränkung im Denken und Thun, als in den übrigen Formen. Es ist aber nicht nothwendig zum Heile, daß man ein Glied der katholischen Kirche sei, noch wird man sich besonders zu bemühen haben, Akatholiken zum Eintritte in die katholische Kirche zu bewegen. Ebenso ist es nicht räthlich, aus derselben auszutreten; würde man aber ausgeschlossen, som üßte man froh sein, von einer andern mitzleidigen Mutter aufgenommen zu werden. Endlich hat man sich vor zu großer Anhänglichkeit an die katholische Kirche zu hüten.

Diese niedrige Ansicht des Pfarrers Boos, welche auch im frassen Indisserentismus seines Benehmens gegen Christen der verschiedensten Confessionen ihre Bestätigung findet, konnte nur höchst verderblich wirken. (Fortsetzung folgt.)

## Die sociale Lage des Alterthums.

(Fortfegung.) 1)

II. Bernichtung der Freiheit durch die Sclaverei.

Lag in der Verkümmerung der Freiheit, wie sie in Folge der Berkennung der Menschenwürde eingetreten war, schon eine starke Herabwürdigung und theilweise eine große Drangsal auf einer großen Anzahl der Bewohner der alten Welt, so trat alles dieß noch viel empfindlicher hervor in der völligen Bernichtung der Freiheit, wie sie in dem über die ganze alte

<sup>1)</sup> Bergl. 22. Jahrgang, S. 498.

Welt verbreiteten Sclavenwesen sichtbar wurde. Als Folge des Berlustes der Kindschaft Gottes, der Freiheit der Kinder Gottes, war dieser Berlust der Freiheit einer großen Anzahl von Mensschen ihren Mitmenschen gegenüber eingetreten.

Bei den Perfern war das Sclavenwesen sehr verbreitet. Die Reichen hatten ihre Sclaven zum Ans und Auskleiden, zum Baden, Salben und Fristren, zur Bereitung der Pölster, zur Aufwartung bei Tische; insbesonders herrschte die Unsitte der Berschneidung, um Sclaven zur Bewachung des Harems zu bekommen. Die Herren waren den Dienst dieser Unglücklichen so sehr gewöhnt, daß schon um das Jahr 500 n. Chr. die vornehmsten Perser ihre Dienerschaft mit ins Feld nahmen, was die Könige auch der gesammten Mannschaft der Garde gestatteten. Ein Mittel, sich Sclaven zu erwerben, war der Kauf.

Much bei den Indern gab es gahlreiche Sclaven. Die Subra, b. h. bie Ureinwohner Indiens, maren nach Auffaffung ber arifden Eroberer gum Dienen beftimmt ; berjenige, welcher nicht ale Sclave geboren war, follte freiwillig um Bohn bienen, wobei blinde Unterwerfung unter den Billen des Beren Bflicht . mar. Außer ben um Bohn bienenden Sudra, welche nur in einem fclavenähnlichen Berhältniffe ftanden, gab es noch Sclaven im eigentlichen Ginne, theile Gubra, welche bei ber Eroberung bes Landes zu Sclaven gemacht worden waren, die ihren Stand auf die Rinder vererbten, theils in den Rampfen der indischen Staaten untereinander gemachte Befangene, benen bas Saar bis auf fünf Bufche zum Zeichen ber Sclaverei abgeschnitten murbe, mogu noch diejenigen tamen, welche ihren Gläubigern megen Infolveng als Sclaven zugefprochen murden. Die Sclaven waren hier ein Sandelsartifel, wie andere Baaren: man faufte Manner und Weiber auf bem Martte.

Bei den Eghptern bestand das Sclavenwesen nicht minder. Schon zur Zeit Abrahams sinden wir die Sclaverei im Lande heimisch, und Abraham bekam um der Sara willen, welche in den Harem des Pharao aufgenommen wurde, Sclaven

und Sclavinnen gum Geschenke. Und einige Sahrzehnte fpater feben wir, wie Raravanenzuge aus Afien nach Sappten gingen, welche neben anderen Waaren auch Sclaven auf die eanptischen Märkte brachten. Jofef, einer ber Sohne Jakobs, murbe bamale an Butiphar verkauft, ber felbft eine Art Sclavendienft ju versehen, dabei aber bedeutende Macht hatte. Er gehörte zu den Verschnittenen des Pharao. Auch in den Monumenten finden wir Scenen aus dem Sclavenleben der Eghpter. Doch hatten die eanptischen Sclaven dief vor ben Sclaven anderer Länder voraus, daß ihr Leben gegen muthwillige ober leibenfcaftliche Brutalität gefdutt mar; Tödtung eines Sclaven wurde mit dem Tode beftraft. Auch das Milbernde mar porhanden, daß feine Schuldknechtschaft beftand, bag alfo Bahlunge= unfähigkeit eines Schuldners nicht in die Sclavenketten führte. Doch, daß auch hier bie Sclaverei feine geringe Burbe auferlegte, bafür zeugen einerfeits bie großartigen Bauten von Theben, bei welchen fein Egypter Sand aulegte, anderseits bie fcmeren Frohndienfte, welche die Israeliten por ihrem Ausjuge aus Egypten ju leiften hatten.

Durch die heilige Schrift werden wir auch mit den Sclaven Berhältnissen der übrigen alten Bölker, mit welchen die Hebräer in Berührung kamen, einigermaßen bekannt gemacht, sowie wir daraus auch ersehen, daß die Sclaverei sich so sehr in die Sitten der alten Bölker eingelebt hatte, daß auch die Hebräer selbst das Sclavenwesen unter sich erhielten, wenn auch hier nach göttlicher Anordnung eine Milde obwalten mußte, wie sie sich bei andern Bölkern nicht sindet. Bon allen alten Bölkern, auf welche die heilige Schrift in diesem Betreffe einiges Licht wirft, soll übrigens hier keine Rede sein, nur eines sei etwas ins Auge gefaßt, das phönizische oder vielmehr das von den Phöniziern ausgegangene karthagische.

"Bon jeher," bemerkt Mommsen,1) "hatten die Phonizier es fich angelegen sein lassen, ihre Capitalien auch in Grund=

mommsen I. 314.

besitz anzulegen und den Feldbau in großem Maßstabe zu betreiben durch Sclaven und gedungene Arbeiter; wie denn ein großer Theil der Israeliten in dieser Art den thrischen Kaufsherren dienstbar war." In Karthago kam dieses System in großartiger Weise zur Ausbildung. Auf dem großen Grundbesitze reicher Bürger bestellten gesessselte Sclaven das Feld, in einer solchen Anzahl, daß einzelne Bürger deren dis 20.000 besaßen. Aber damit begnügte man sich noch nicht. Die Ackerbau treibenden Dörfer der Umgegend wurden mit Waffengewalt unterworsen und die freien lybischen Bauern in unfreie umgewandelt, welche ihren Herren den vierten Theil der Bodensfrüchte als Tribut zu entrichten hatten und zudem einem regelmäßigen Rekrutirungssysteme für den karthagischen Kriegsdienst unterworsen wurden. Das Loos der Feldsclaven war besonders drückend.

Doch bas ganze Elend bes Sclavenlebens lernen wir am beften bei Griechenland und Rom kennen.

Bei den Griechen, den Tragern der höchften Bilbung ber vorchriftlichen Welt, möchte man meinen, fie hatten gerabe barin ben hohen Grad ihrer Bildung fundgegeben, daß fie den Menichen menichlich behandelt, daß fie es für unwürdig erachtet hatten, bem Rebenmenschen Sclavenbande anzulegen. Aber die Wirklichkeit stimmt mit diefer Meinung fo wenig überein, daß man eben an diefer Wirklichfeit den Beweis für die Wahrheit findet, daß die bloß menschliche Bildung nicht ausreicht, um echte humanität zu begründen. Die Sclaverei war seit uralten Zeiten einheimisch; und gerade die Träger der höchsten Bildung denken nicht baran, in ber Sclaverei ein Unrecht zu finden. Bei Plato ift bas Sclavenwesen etwas Selbstverftändliches, "baß in bas 3beal eines Staates, aus welchem alles nicht Ratur= und Bernunftgemäße ausgeschloffen werden foll, das Sclavenelement unbedenklich aufgenommen wird; daß verschiedene Befete für Freie und Sclaven gegeben werden; daß, wo bei dem Freien ein Bermeis hinreicht, ber

Sclave forperlich gezüchtiget wird, und wo jener eine Belb= ftrafe gahlt, diefer mit bem leben für bas Bergeben buft." 1) Much Ariftoteles fand im Sclavenwefen nichts Naturmidriges, fo wenig, daß er bei ber Unterfuchung, ob ber Sclave auch bie Tugend eines Ehrenmannes besiten fonne, die Frage ftellt: Bozu benn, wenn beide, ber Sclave und ber Freie, biefe Tugend befigen fonnten, der Gine die Aufgabe hatte, gu herr= ichen, ber Undere die, ichlechthin über fich herrichen zu laffen? Darum ift ihm auch bas erft ein vollftändiger Sausftand, welcher aus Sclaven und Freien befteht, mobei ber Sclave wenig von einem Wertzeuge ober einem Sausthiere ver= fcieden ift. "Der Sclave," fagt er,2) "ift ein befeeltes Wertzeug, das Werkzeug ein unbefeelter Sclave!" Es ift barum nur Inconsequenz, wenn Aristoteles doch wieder auf den Bebanken kommt, der Sclave fei auch Menfch und als folchem fonne zwifden ihm und feinem Beren Freundschaft befteben.

Es gab Sclaven verschiedener Art. Bor allem müssen biesenigen von den übrigen Sclaven unterschieden werden, welche bei Unterwerfung ganzer Gaue Leibeigene wurden. Diese hießen in Argos γυμνήσιοι, in Sikhon ΚορυννηΦόροι, in Areta μνωιταί, in Shrakus Κιλλυριοί, in Bhzanz Βιθῦνοι, in Italien Πελασγόι, in Athen δοῦλοι oder είλῶτες, in Thessalien πενεσταί. Berwandter Natur waren die Γεργιθαί, die arbeistende Alasse in Milet. Der Leibeigene durste nicht ohne Ursteil und Necht mit dem Tode bestraft oder außer Landes verstauft werden. Sie wohnten in Dörfern, entrichteten von den Gütern, die sie bewirthschafteten, dem Herrn eine Abgabe an Naturalien und nahmen als Leichtbewassnete auch am Ariege Theil.

Hieher können die Heloten Sparta's gerechnet werden, welche zwar nicht ber Willkur des Einzelnen anheimgegeben

2) Ethic. Nicom. 8, 13.

<sup>1)</sup> Becker Charikles 2, 21. Bergl. Plato, Leges 777.

maren, weil fie Leibeigene bes Staates maren, beren Loos aber ichon nach bem Charafter ber Spartaner ein hartes mar. Denn bei ihnen genoß, wie Plutarch fagt.1) der Freie die Freiheit im höchsten Grade, und ebenfo mufte ber Sclave ben Druck der Sclaverei im höchsten Grade fühlen. Die Beloten hatten gegen Bezahlung einer beftimmten Abgabe theils Staats= guter zu bebauen, theile folde, melde ben einzelnen Gpartanern zugewiesen waren. Der Staat tonnte fie aber auch für den Rriegsbienft verwenden, wo fie als Leichtbemaffnete ober als Schildknappen ben Hopliten folgten, auch zu Schangarbeiten, Berbeischaffung von Lebensmitteln, Rriegsbedarf u. dal. gebraucht murben. Als Ruberer und Seefoldaten hatten fie den niederen Dienst auf der Flotte. Ausnahmsweise dienten fie in der höchften Roth auch als Hopliten, in der Regel freiwillig gegen bas Bersprechen, die Freiheit zu erlangen. Außerbem mußten fie noch fonft auf Berlangen Dienft leiften, namentlich bei ber Jagd; "und in folden Fällen, von benen es un= bekannt ift, in wieweit das Gefet fie gegen übertriebene Forberungen ichütte, hatten fie nicht bloß dem Spartaner Folge zu leiften, welcher als herr über fie gefett mar, fondern überhaupt einem Jeden, der ihre Dienste in Anspruch nahm." 2)

Die Heloten hatten zwar eine eigene Familie und waren erwerbfähig; auch durften sie nicht von dem einzelnen Spartaner getödtet oder verkauft, freilich auch nicht freigelassen werden; deßungeachtet waren sie einer empörenden Behandlung ausgesetzt. Alle Alten berichten, daß ihr Loos ein furchtbar hartes gewesen sei; und als bloße Erdichtung kann wohl die Angabe nicht betrachtet werden, es sei Brauch gewesen, sie jährelich ohne alles Bergehen, bloß zur Mahnung an ihren Stand, zu geißeln, sie zum Tragen einer schimpslichen Kleidung zu nöthigen. Dazu kam die Krhpteia, die zwar nicht eine förmeliche Helotenjagd war, wie manche Schriftsteller gemeint haben,

<sup>1)</sup> Plut. Lyc. 28.

<sup>2)</sup> Bippart 199.

fondern darin bestand, daß alljährlich eine bestimmte Anzahl bewaffneter Jünglinge unter eigenen Führern die einzelnen Landschaften Tag und Nacht durchstreiften, wobei diejenigen, welche sich trotz ergangener Warnung auf der Straße treffen ließen, getödtet wurden. Dafür waren die Heloten, wie die Penesten Thessaliens, bei jeder Gelegenheit bereit, sich zu empören, wofür die Spartaner sie argwöhnisch überwachten, und sie in einzelnen Fällen durch ein Blutbad zu schwächen tracheten. So wurden im peloponnesischen Kriege 2000 der tapserssten Heloten für frei erklärt, sosort aber durch heimlichen Mord aus dem Wege geräumt; dafür war der Haß der Heloten und aller spartanischen Knechte gegen ihre Herren so groß, daß sie, wie ein Zeuge im Jahre 397 n. Ehr. sich ausdrückt, mit Freuden sie lebendig zerrissen und verzehrt haben würden. 1)

Auch nach ihrer Freilassung, die nur der Staat verleihen fonnte, bilbeten die Heloten und Periösen unter dem Namen Neodamoden (νεωδαμώδεις) eine eigene Volkstlasse zwischen den Heloten und Periösen.

Bur Zeit der Perserkriege betrug die Gesammtzahl der Heloten, zu denen außer den in Lakonien wohnenden auch die Mefsenier gehörten, etwa 400.000 Köpfe, während die Zahl der Spartaner nur 40.000 betrug. Minder zahlreich waren die gewöhnlichen Sclaven, welche es außer den Heloten noch gab, theils zur persönlichen Bedienung, theils für die gewerblichen Arbeiten der Periöken in deren Werkstätten und Bergwerken.

Die eigentlichen Sclaven zerfielen wieder in zwei Klaffen, Staatssclaven, welche beinahe den Metöken Athens gleichstanden, niedere Stellen bei Behörden bekamen, ein giltiges Zeugniß ablegen konnten und eine eigene Haushaltung führten; und Privatsclaven. Gewonnen wurden die Sclaven entweder im Kriege, oder durch Kauf, oder durch Abstammung von Sclaven. Die mit den Waffen Erbeuteten waren Eigenthum der Sieger.

<sup>1)</sup> Xenoph. Bell. 3, 3, 6. bei Doll.

Dieses Recht wurde aber dauernd nur bei Nichtgriechen aufrecht erhalten, welche nach Ansicht der Griechen ihrer Natur
nach zum Sclavendienste bestimmt waren. ) Hellenen zu Sclaven
zu haben, oder auch sie zu verkausen, verschmähte man, einzelne
Fälle von besonderer Erbitterung ausgenommen. Es wurde
Sitte, die gefangenen Hellenen gegen Lösegeld freizugeben.
Aber dennoch mangelten Fälle nicht, in denen auch Hellenen
der Sclaverei versielen. Dieß geschah, wenn der Losgekauste
dem Besreier das Lösegeld nicht zurückerstattete, der Fremde
sich in das Bürgerrecht einschlich, der Schutzgenosse seine Abs
gabe nicht entrichtete, der Freigelassene seinen Pietätspflichten
gegen den früheren Herrn nicht nachkam. Auch zahlungsunfähige
Schuldner versielen in die Sclaverei; dieß hob jedoch Solon
für Athen auf.

Frühzeitig schon wurde es üblich, sich auf dem Wege des Handels Sclaven zu verschaffen. Haupt = Sclavenmärkte waren zu Chios, Samos, Cyprus, Ephesus, Uthen, Delos; zu Delos seyten cilicische Seeräuber in Strabo's Zeiten (gest. 66 n. Chr.) an einem Tage Myriaden von Sclaven ab. Die meisten waren Barbaren; etwa ein Zehntel der Sclaven mochten Griechen sein. Die Sclavenmärkte wurden in gewissen Zwischen züumen oder ausschließlich am letzten Monatstage gehalten; die Sclaven kamen nackt zur Besichtigung. Die Preise schwankten, je nach der Brauchbarkeit, zwischen 2 und 10 Minen; für Kunstverständige wurde auch ein Talent und darüber bezahlt. Am wenigsten galten die Bergwerks = und Mühlensclaven; Hetären und Zitherspielerinnen wurden um 20—30 Minen gekaust.

Außer ben gekauften gab es noch im Hause geborne Sclaven, die theils von Freien und Sclavinnen, theils von beiderseits sclavischen Eltern erzeugt waren. Sclavenehen wursten nämlich, ohne gesetzlich anerkannt zu sein, zuweilen von

<sup>1)</sup> Aristot. de rep. I. 6.

den Herren als Gunft gestattet, konnten aber von diesen jeden Augenblick wieder zerrissen werden. Man fand es jedoch meist wohlseiler, einen erwachsenen kräftigen Sclaven zu kaufen, als ihn von Kindheit aufzuziehen; und zudem waren die im Hause gebornen Sclaven als wenig brauchbar mißachtet.

Bas die Bahl ber Sclaven anbelangt, die oft ein einzelner Bürger befaß, fo mar diefelbe zwar nicht fo groß, wie in Rom; aber zuweilen mar fie doch fehr bedeutend. Blato fett ben fall, daß einer 50 Sclaven und barüber habe; aber es tamen Falle vor, in benen ein Berr viel mehr hatte. Go hatte Nifias 1000 Sclaven in die thracischen Beramerke permiethet, Hipponifos 600. Diefe Menge murde jedoch größten= theils zu auswärtigen Beschäftigungen gebraucht : zur Bedienung im Saufe hatte man weniger. Wie viele Sclaven fich bem Unftande gemäß in einem mohlhabenden Saufe befinden mußten, wiffen wir nicht. Doch war es ein Zeichen von Dürftigkeit, nur 2 Sclaven zu halten, und ein aus 7 Sclaven bestehendes Gefinde mar noch lange nicht ein Zeichen des Reichthumes. Um wenigsten zu umgehen war dem guten Tone gegenüber eine Begleitung burch Sclaven auf ber Baffe, mobei fich iedoch bie Manner in der Regel mit einem Begleiter begnügten, mahrend ein fo armliches Auftreten von Seite einer Frau ichon im vierten Jahrhunderte v. Chr. Auffehen machte. Aber auch Manner hatten oft brei und mehr Sclaven bei Ausgängen und namentlich auf Reifen bei fich. Reichere brufteten fich noch befonders damit, daß fie Neger und Gu= nuchen hielten.

Wenn ein Herr 50-1000 Sclaven besaß, so wurde nur der kleinste Theil derselben im Hause gebraucht; die meisten arbeiteten als Handwerker entweder auf Rechnung des Herrn oder sie zahlten ihm eine Abgabe. Sie hatten ihre Beschäftisgung entweder in Fabriken oder in Bergwerken, wurden auch an Andere und selbst an den Staat zum Ruderdienst verdingt. Ebenso wurden sie zur Feldarbeit und in den Weinbergen vers

wendet. Auch kam es vor, daß der Eigenthümer eine Ernte oder Weinlese an Sclaven in Accord gab.

Hieraus erklärt sich die große Anzahl der Sclaven. In Athen zur Zeit des Demetrius Phalereus 400.000 neben 20.000 Bürgern und 10.000 Metöken; in Korinth 460.000; in Aegina 470.000.

Die große Anzahl der Sclaven machte eine forgfältige Behandlung derselben nothwendig, um Sclavenempörungen zu verhüten. Man gab ihnen darum keine andere Tracht, als der gemeine freie Mann führte, nur langes Haar dursten sie nicht tragen; man vermied es, viele Landsleute unter einem Dache zu haben, suchte sie auch durch verschiedene Behandlung zu trennen. Auch die Namen der Sclaven konnte der Herr nach Belieben ändern. Im Allgemeinen wurden übrigens die Sclaven bei den Griechen viel milder noch behandelt, als bei den Römern. Auch war ihre Behandlung wieder sehr verschieden. Am unabhängigsten waren die Staatssclaven, am besten versorgt die Haussclaven, das traurigste Loos hatten die Arbeiter in den Fabriken und Bergwerken. Dabei kam noch viel darauf an, ob der Sclave einsacher Handarbeiter war, oder ob ihm der Herr irgend ein Ausseheramt übertragen hatte.

Bon ben römischen Sclaven, welche zu stummem Gehorsam gegen ihre Herren verurtheilt waren, zeichneten sich die
griechischen durch Gestattung eines vertraulichen Verkehres mit
ihren Herren aus; auch an den häuslichen und öffentlichen Opfern ließ man sie Antheil nehmen. Doch mehr, als daß der Schwathaftigkeit der Sclaven ein gewisser Spielraum gegeben
war, hatten diese hievon, von den älteren Zeiten abgesehen,
kaum einen Nutzen. Plato wenigstens verlangt, es soll im
Umgange mit den Sclaven stets der größte Ernst obwalten.
Die Anrede an ihn soll fast nur Besehl sein, Scherz solle unter
keiner Bedingung stattsinden. Das Geset schützte serner die
Sclaven vor Mißhandlung durch Fremde; aber dieser Schutz
wurde dem Sclaven nicht um seiner selbst willen zu Theil, fondern nur, um den Herrn vor Beschädigung seines Eigensthumes zu bewahren; wurde ein Sclave dennoch von einem fremden Herrn geschlagen, so konnte er nicht selbst klagen, ja er durfte sich nicht einmal zur Wehre setzen, wogegen jeder uns betheiligte Athener Anklage erheben konnte.

Dem eigenen Herrn gegenüber war der Sclave auch nicht vor Mißhandlung geschützt; der Herr konnte ihn nach Willkür mißhandeln, quälen, zum Krüppel schlagen; in den Bergwerken arbeiteten viele Tausende gefesselt. Auch verschenken, verpfänden, verkausen konnte der Herr seinen Knecht nach Belieben. Nur ein Mittel blieb dem Sclaven hiegegen; er konnte bei schweren Mißhandlungen in ein Uspl, wie das Theseion, oder zu einem Altare flüchten, das Mitleid des Bolkes anrusen und bitten, daß er an einen andern Herrn verkauft werde. Sonst führte die Flucht dazu, daß der Entlausene an der Stirne gebrandmarkt wurde. Auch gegen Tödtung durch den eigenen Herrn schützte das Gesey. Tödtete aber ein Herr seinen Sclaven densnoch, so hatte er keine Strase zu besorgen; er brauchte sich nur auf dem religiösen Bege der Blutsühne zu reinigen.

Die Sclaven selbst sollten, wenn sie einen Fehler besgingen, immer viel strenger, als die Freien bestraft werden, nie durch bloße Ermahnung und Zurechtweisung, die bloß für Freie gehörte, sondern der Sclave sollte jederzeit körperlich büßen, während dieß bei dem Freien nur das letzte Mittel sein sollte. Uußer Schlägen mit Stöcken, Niemen und Beitschen wendete man den Fußblock (ποδοκάκη) oder das Hals und Fuß umspannende Halseisen an, wozu noch die Krummschließung durch das Zύλον kam, bei welcher Hals, Füße und Hände durch sücher gesteckt wurden.

Auch sonst war die persönliche Haltung des Freien gegen den Sclaven höchst verletzend. Nach Plato gehörte es zu den Kennzeichen eines wohlerzogenen Wenschen, daß er seine Sclaven

<sup>1)</sup> Bergl. Plat. Leges VI. 777; VIII. 845.

verachtete. 1) Gemeinheit der Gesinnung, Mangel an Ehrgefühl grobsinnliche Natur und alles Unedle und Gemeine wurde zu den Eigenschaften des Sclaven (ανδραποδώδες) gezählt.

Eine befondere Berabmurdigung ber Sclaven lag noch darin, bag jedes Zeugnig, welches ein Sclave vor Bericht ablegte, von der Folter begleitet fein mußte, um Giltigkeit gu haben. Alle attischen Redner billigten diefe Ginrichtung; De= mofthenes trug ftete auf Anwendung biefes Mittels an; es war fein lettes und wirtfamftes, bas er, wenn er feine übrigen Beweismittel erwähnt, als entscheibend zum Schluffe auffparte. Der Angeflagte pflegte feine Sclaven gur Folter anzubieten, ber Rläger fie gu forbern, wie man jett ber Wegenpartei ben Eid zuschiebt. Es mar gefährlich, diefer Forderung auszus weichen; als Antocides fich weigerte, einen feiner Sclaven gur Tortur auszuliefern, hielt man ihn des Berbrechens, beffen er angeflagt mar, für überwiesen. Sclavinnen maren diefer Dig. handlung ebenfo ausgesett, wie Manner, zuweilen noch mehr, wenn es fich um häusliche Borfälle handelte, von benen fie leichter etwas miffen fonnten. Wurde ber Sclave burch die Tortur ichmer beschäbigt, fo murbe höchstens ber Berr mit einer Geldentschädigung abgefunden. 2)

Die tiefste Erniedrigung lag wohl darin, daß der Herr seinen Sclaven oder seine Sclavin zur Wollust mißbrauchen konnte, ohne daß ein Widerstand stattsinden durste. War er der Sclavin überdrüfsig, so vermiethete oder verkauste er sie an ein Buhlhaus. Dem fremden Gastsreunde des Hauses für die Nacht eine Sclavin zu überlassen, rechnete man zu den Pflichten der Gastsreundschaft. Wenn eine Sclavin freigelassen wurde, so blieb ihr in der Regel nichts übrig, als das Gewerbe der Unzucht. Außerdem lag bei der sonstigen sittlichen Verkommenheit der Griechenwelt wohl darin noch eine Bers

<sup>1)</sup> Plato, Resp. VIII. 549.

<sup>2)</sup> Döllinger p. 676—677.

anlassung der tiefsten Bersunkenheit für die Sclaven (und dassfelbe gilt von den Römern), daß die Zahl der männlichen Sclaven die der weiblichen weit überwog.

Erleichtert wurde das Loos der Sclaven durch Freilassung. Diese geschah entweder durch den Staat für geleistete Dienste, wie Anzeige schwerer Verbrechen, oder gutes Benehmen im Kriege, aber mit Entschädigung des Eigenthümers; oder, indem die Sclaven selbst sich loskausten. Aber auch der Freigelassene blieb noch in einem Abhängigkeits Verhältnisse von seinem Herrn, und die Vernachlässigung seiner diesbezüglichen Pflichten konnte ihn vor Gericht bringen. Gewann er, so wurde er Metöke; verlor er, so wurde er wieder Sclave seines vorigen Herrn.

Am härtesten war das Loos der Sclaven in Rom. Die Römer gelangten zum Bewußtsein, daß die Sclaverei, wie sie bei ihnen bestand, naturrechtswidrig sei. In den Digesten wird die Sclaverei als eine Einrichtung bezeichnet, bei welcher Jemand im Widerspruche mit der Natur einer fremden Herrschaft als Eigenthum unterworsen wird. 1) Trotzem hat es in Rom zu allen Zeiten Sclaven gegeben, und mit der Zunahme der Bildung wurde die Sclaverei nicht nur nicht abzeschafst, sondern vielmehr die Zahl der Sclaven vermehrt. Wan konnte sich einen eigentlichen Hausstand ohne Sclaven gar nicht denken; eine gewisse Anzahl von Sclaven gehörte zu der römischen Familie und hieß in ihrer Gesammtheit selbst familia. Wan ging so weit, daß selbst vornehmere Sclaven wieder eigene Sclaven hatten.

Berwendet wurden die Sclaven bei den Römern nicht zu Fabrik- und ähnlichen Geschäften, wie bei den Griechen; sondern der Römer, namentlich der vornehmere, verwendete sie für sich, theils um seine Länder zu bebauen, theils für die übrigen Bedürsnisse, die der Luxus ins Unendliche verviel-

<sup>1)</sup> Dig. I. 5, 4, §. 1. Conf. Inst. I. 3.

fältigte, theils für seine und der Seinigen unmittelbare Bebienung. Dadurch wurde aber, da der Römer jede Art von Arbeit auf den Sclaven übertrug, ihre Zahl so groß, daß ein römischer Privatmann mehr Sclaven hatte, als heut zu Tage Fürsten Diener. In den älteren Zeiten war es allerdings anders; da diente Einer für mehrere Zwecke, "später aber gab es sast kein Plätzchen im Hause, kein Bedürsniß der Herrschaft, wofür nicht mehrere dienstbare Geister zu Gebote standen. So ein Magnatenhaus glich eher einer Gemeinde, einem Staate, als einem Privathaus." 1) Plinius erzählt von einem vornehmen Römer, E. Säcilius Claudius Isidorus, daß derselbe, obwohl er im Bürgerkriege viele Berluste erlitten hatte, dennoch testamentarisch (10 v. Chr.) noch 4116 Sclaven hinterlassen habe. Aus späteren Zeiten finden wir gar die Angabe, sehr viele Römer besäßen 10.000—20.000 Sclaven und darüber.

Wegen dieser enormen Zahl waren die Sclaven, um eine Uebersicht über dieselben zu gewinnen, in bestimmte Klassen eingetheilt: ordinarii (mit ihren vicariis), vulgares, mediastini, qualesquales. Ordinarii scheinen die angeseheneren Sclaven genannt worden zu sein, welche über gewisse Theile des Hauswesens die Oberaufsicht führten und daher anderen vorgesetzt waren, auch ihre eigenen Sclaven oder vicarios haben dursten. Diese vicarii hielt sich der ordinarius entweder selbst oder sie wurden ihm vom Herrn gegeben. Die ordinarii zerssielen wieder in eine Reihe von Unterabtheilungen, je nachdem das Geschäft war, welches oder dessen Leitung man ihnen übertrug.

Unter den vulgares scheint man diejenigen Sclaven versstanden zu haben, welche in oder außer dem Hause zu gewissen gemeinen Verrichtungen gebraucht wurden, unter ihnen der janitor oder ostiarius, welcher den Eingang des Hauses beswachen mußte und namentlich in älteren Zeiten, aber auch

<sup>1)</sup> Abam in einem Shulprogramme von Urach 1866.

später noch oft, mit einer Kette an den Eingang angeschlossen wurde. Hieher gehören ferner auch die Sclaven, welche den Herrn beim Ausgehen begleiten mußten, eine Sitte, die schon in den ältesten Zeiten bestand. Unter ihnen verdient der nomenclator besonders erwähnt zu werden, welcher seinem Herrn die Namen der Begegnenden angeben mußte, damit dieser sie begrüßen und ihnen etwa auch etwas Angenehmes sagen konnte, um deren Unterstützung bei Bewerbung um Staatsämter zu erlangen. Auch die Namen der Besucher hatte der nomenclator seinem Herrn anzugeben, und außerdem hat derselbe in Folge der Schwelgerei und Prahlerei auch noch die Aufgabe erhalten, den Gästen die einzelnen Speisen und ihre Vorzüge zu nennen.

Unklar ift, ob und wie weit von der Klasse der vulgares die mediastini zu unterscheiden seien. Sie kamen am häusigsten auf den Landgütern vor, bei der kamilia rustica, welche tieser stand als die kamilia urbana; aber es gab deren auch in der kamilia urbana. Noch unbestimmter ist die Bebeutung der qualesquales; das aber ist gewiß, daß die vielen Verrichtungen, welche man einzelnen Sclaven übertrug, ihre Zahl ins Maßlose steigern mußte. Man zählte für die Sclaven der Stadt allein schon mehr als 120 Aemter und Beschäftigungen.

Es gab verschiedene Mittel, sich Sclaven zu verschaffen. Schon das römische Schulbrecht bot ein solches Mittel dar. Ein Schuldner, der nicht zahlen konnte, wurde dem Gläubiger zugesprochen, so daß dieser ihn abführen und gleich einem Sclaven halten konnte. Waren dann 60 Tage verslossen und der Gläubiger nicht befriedigt, so hatte dieser das Recht, den Schuldner zu tödten oder mit Weib und Kind in die Fremde zu verkausen, oder auch bei sich an Sclavenstatt zu behalten; vollständiger Sclave konnte ein solcher im Kreise der römischen Gemeinde allerdings nicht werden, aber auf sein Loos hatte dieß kaum irgend einen Einfluß.

Außerdem waren die Rinder von Sclavinnen Sclaven, wer auch ber Bater fein mochte; dasfelbe galt von dem Rinde einer Freien, beffen Bater ein Sclave mar, und auch die Mutter verfiel, wenn fie der herr bes Sclaven dreimal megen ihres Berhältniffes gewarnt hatte, menigftens in ber Raiferzeit ber Sclaverei. Auch ber freie Romer fonnte ber Sclaverei verfallen, wenn er fich dem Cenfus oder der Fahne entzogen hatte, oder auch, wenn er fich in trügerischer Absicht, als mare er fcon Sclave, hatte verkaufen laffen, um bann, wenn ber gefetwidrige Sandel von den Gerichten aufgehoben murde, Theil am Raufpreise zu bekommen. Ebenso wurde der, welcher wegen anderen schweren Vergeben zur Zwangsarbeit in den Bergwerken, jum Rampfe mit den wilden Thieren und jum Tode verurtheilt murde, zuvor zum Sclaven begrabirt. Daß die aus den Ehen von Sclaven hervorgegangenen Rinder dem Sclavenstande angehörten, verfteht fich von felbit.

Doch das waren nicht die Hauptmittel, fich Sclaven zu verschaffen, wenigstens in späterer Zeit. Gin hauptmittel mar bie Rriegsgefangenichaft, und bann formliche Menichenjagd. "Während für ben Sclavenftand ber alteren Zeit," bemerkt Mommfen, 1) "für die Zeit der Grachen die Rriegsgefangen= schaft und die Erblichkeit der Rnechtschaft ausreichte, beruht diese Sclavenwirthschaft völlig, wie die amerikanische, auf fustematisch betriebener Menschenjagd, da ohnedieß bei der auf Fortpflanzung der Sclaven wenig rücksichtnehmenden Weise ber Exploitirung ein beftändiges Deficit in der Sclavenbevölkerung eingetreten mare, welches felbst die stets neue Maffen auf ben Sclavenmarkt liefernden Rriege zu beden nicht ausreichten. Rein Land, wo diefes jagdbare Wild fich vorfand, blieb hievon verschont; felbst in Italien mar es feineswegs unerhört, daß ber arme Freie von feinem Brodherrn unter feine Sclaven eingestellt mard. Das Negerland jener Zeit aber mar Rlein-

<sup>1)</sup> Mommsen II. 69—70.

asien, wo die kretischen und kilikischen Corsaren, die rechten gewerbmäßigen Sclavenjäger und Sclavenhändler, die Küsten Shriens und die griechischen Inseln ausraubten, und mit ihnen wetteisernd die römischen Zollpächter in den Clientelstaaten Menschenjagden veranstalteten und die Gefangenen unter ihr Sclavengesinde steckten; es geschah dieß in einem solchen Umfange, daß um 650 (104 v. Chr.) der König von Bithhnien sich unfähig erklärte, den verlangten Zuzug zu leisten, da aus seinem Reiche alle arbeitssähigen Leute von den Zollpächtern weggeschleppt seien.

Auf dem großen Sclavenmarkt zu Delos, wo die kleinsafiatischen Sclavenhändler ihre Waare an die italienischen Speculanten absetzen, sollen an einem Tage 10.000 Sclaven des Morgens ausgeschifft und vor Abend alle verkauft gewesen sein; ein Beweis zugleich, welche ungeheuere Zahl von Sclaven geliefert ward, und wie dennoch die Nachfrage immer das Angebot überstieg."

In Rom kümmerte man sich nicht darum, ob der, welcher als Sclave geliesert wurde, geraubt, gestohlen oder auf andere Art gewonnen sei. Der Mensch, welcher nicht im Schutze des römischen Staates stand, war dem Wilde gleich: wer ihn sing, dem gehörte er. Syrier, Lydier, Karier, Mysier, Phrygier, vorzüglich aber rüstige, starkgliederige Kappadocier wurden schaarenweise nach Rom verkauft. Gallische und germanische Sclaven wurden hauptsächlich zur Feldarbeit verwendet. Als Lustsclaven hielt man Neger; in der Zeit der Kaiser kamen Numidier hinzu, welche als Vorreiter dienten. Es geschah aber auch, daß vermögliche Herren unvermöglichen Freien ohne viele Umstände Sclavenketten anlegten. Als bei dem Sclavenaussschaft in Sicilien (135—132 v. Chr.) die freien Proletarier mit den Sclaven gemeinsame Sache machten, wurden sie nachher von den römischen Speculanten massenweise zu Sclaven gemacht.

Der Handel mit Sclaven wurde überhaupt schwunghaft betrieben. Jeder Sclavenbesitzer war auch Sclavenhändler; der bedeutenbste Großhändler aber war der Staat selbst, der große Massen Kriegsgefangener auf den Markt warf, soweit er dieselben nicht in seinem eigenen Dienste verwenden wollte. Er brachte aber dieselben nicht immer nach Rom und Italien, sondern setzte sie auch sogleich auf dem Schlachtselbe an Händler von Prosession ab, welche wie Aasvögel den Heeren folgten, um vortheilhaft einzukaufen.

Beim Verfaufe murben die aus der Fremde Gingeführten mit weiß übertunchten Sugen auf ein Beruft (catasta) geftellt. welches im Rreife herumgebreht werden tonnte. Sie murben entblößt, betaftet, mußten Sprunge machen und laufen, wie bei uns Pferde auf dem Rogmarkte, um ihre Tüchtigkeit zu zeigen. Dem Berfäuflichen murde nach einem alten Edicte der Aedilen eine Tafel um den Hals gehängt mit der Angabe, ob er gefund und von Bergehen frei fei. Der Bertaufer mar für die Richtigkeit diefer Angaben verantwortlich. Wollte er die Berantwortlichkeit nicht übernehmen, fo murbe ber Sclave pileatus verkauft. Besonders verlangte man zu missen, ob der Ausgebotene ein Novitius sei, den man dem Dienste des herrn noch anpassen könne, oder ein Veterator, aus dem man nicht mehr leicht etwas machen fonnte. Ein folcher war viel weniger werth. Es waren indeffen jedenfalls nur die gemeineren Sclaven, welche fo jum öffentlichen Bertaufe tamen; die bef= feren, die entweder durch Schönheit oder durch Beschicklichkeit ausgezeichnet waren, murden aus freier Sand in den Tavernen der Sändler verfauft.

Schon diese Art des Verkauses war für die Unglücklichen, welche diesem Loose anheimsielen, sehr belästigend; das Besläftigendste dabei war aber, daß man auf die Bande der Familie und der Verwandtschaft keine Rücksicht zu nehmen brauchte. Der Gatte konnte von der Gattin, die Mutter von den Kindern getrennt und in eine andere Stadt verkauft werden.

Ueberhaupt war die Lage der römischen Sclaven ungemein hart. Der Sclave war in Rom Sache, und als solche

polliges Eigenthum bes Berrn : er war nicht Berfonlichkeit. batte fein Saupt; er fonnte von dem herrn nach Belieben verfauft, veridenft, vervfändet werden. Der Berr fonnte ihn. da er mahrend ber gangen Dauer der Republif und mit ge= ringer Ginschränkung bis in die Zeit der Antonine unbeschränkte. rechenschaftslose Gewalt über ihn hatte, mit ben graufamften Martern auälen und nach Gutdunken tödten. Bas ber Sclave erwarb, war nicht fein Eigenthum, sondern Eigenthum des herrn. Das war Rechtsgrundsat. Indef in ber Praxis ging man hie und da von diefem Grundfate ab, und ber Sclave tonnte fich durch Sparfamteit ober auf einem andern Bege einiges Bermögen erwerben. Es erhielt berfelbe nämlich, nachdem die in alteren Zeiten übliche Sitte, bag bie Sclaven auf eigenen Banten fitend an bem Tifche ihres Beren affen. aufgehört hatte, bald monatlich, bald täglich ein gewiffes Mag der unentbehrlichsten Lebensmittel, freilich oft fo fpar= lich, daß Sclaven besmegen zur Klucht griffen. Ebenfo erhielten fie die nothwendige Rleidung. Konnte fich nuniber Sclave hiebei etwas erübrigen, fo tonnte er fich ein fleines Bermogen (peculium) 1) daraus bilben, sowie auch bas in feinem Befite blieb, mas er gefunden hatte oder gefunden tzu haben vorgab. In ben Zeiten ganglich verfallener Bucht |gab es oft fehr reiche Sclaven.

Ein Familie konnte ber Sclave ebenfalls nicht bilben; benn seine Kinder gehörten seinem Herrn; seine Ehe war keine eigentliche She, sondern nur ein Zusammenleben, ein contubernium, welches der Herr jederzeit lösen konnte. Es gab darum rechtlich bei dieser She keinen Shebruch; auch wurden die Berwandtschaftsgrade nicht beachtet; der Herr konnte Bruder und Schwester, Bater und Tochter zusammengeben. Der ältere

<sup>1)</sup> Der Name peculium stammt baher, bas ursprünglich bem Sclaven als Eigenthum ein Stud Bieh gegeben wurde, welches er auf die Beide mittreiben durfte.

Cato machte aus ben Sclavenehen ein Gelbgeschäft; er ließ fich für seinen Consens bezahlen.

Rechtsgrundsatz war, daß dem Herrn gegen den Sclaven Alles erlaubt sei; aber auch jeder Freie durfte sich gegen einen wem immer gehörigen Sclaven Vieles erlauben. Wenn er einen Sclaven beschimpfte, mißhandelte, schlug, so konnte er selbst von dem Herrn des Mißhandelten nicht gerichtlich beslangt werden. Uebel waren jene Sclavinnen daran, welche zur Aufwartung bei ihren Gebieterinnen bestimmt waren. Sie mußten häusig mit entblößtem Oberleibe ihren Dienst versrichten, um die Stöße, Stiche und Schläge ihrer Herrin mehr zu empfinden.

Eine nicht seltene Strafe für sie war das Anschließen an einen Block, auf dem sie saßen, und den sie zugleich Tag und Nacht herumschleppen mußten. Dieß widerfuhr besonders denen, welche die Eisersucht ihrer Gebieterin erregt hatten.

Die Strafen, welche über Bergeben verhängt wurden. waren mannigfaltig, ba ber Romer mit bem Griechen barin übereinftimmte, daß ber Sclave im Begenfate zu dem Freien allemal mit bem Leibe buffen muffe. Bu ben gelinderen Strafen gehörte die Bermeisung aus der familia urbana in die rustica, in das ergastulum, wo sie gewöhnlich in Retten und mit Fußfesseln arbeiteten. Die Fußfessel mar entweder ein mit deiner Rette am Bein befestigter Holzklot ober ein eigentliches Beineisen. Außerdem murben bem Sclaven oft Balseifen und Sandichellen angelegt. Das ergastulum war ein unterirdischer Raum, beffen Tenfter fo weit erhöht waren, daß ber Gingeschloffene nicht zu ihnen emporlangen tonnte. Das nun war er Aufenthaltsort ber ftrafmeife hieher verfetten Sclaven, fowie überhaupt Derjenigen, welche zur Bewirthschaftung ber Guter reicher Grundbefiger verwendet murden. Bei Tage mußten diese mit Gifen geftempelten Sclaven bas Feld bebauen, Fußichellen an ben Beinen; bes Nachts murden fie in ben häufig unterirdischen Arbeitszwinger zusammengesperrt.

Ein anderes Strasmittel war die Anwendung der Peitsche, der Geißel und der Ruthe, und namentlich der Ulmenschläge. Die Geißelstrase war so alltäglich, daß sie von Vielen nicht mehr besonders gefürchtet wurde. Dazu kam die Arbeit in der Stampsmühle, die dem ergastulum gleichstand; dann Aufshängen an den Händen, während an die Füße Gewichte gebunden waren, wozu gleichzeitig Schläge kamen.

Bu den härteren Strafen gehörte vorerst die Brandmarkung, welche namentlich für entlausene und diedische Sclaven
bestimmt war. Für das Ausspüren und Ergreisen der Flüchtlinge war ein eigenes Gewerbe da, das der sugitivarii. Die Zurückgebrachten wurden auf der Stirne gebrandmarkt, Arbeit
und Schläge ihnen verdoppelt. Oder wenn dem Herrn an
dem Leben des Sclaven nicht viel gelegen war, ward er zum
Kampse mit den wilden Thieren im Amphitheater bestimmt.
"Manche boten sich, um der Grausamkeit ihrer Herren zu entgehen, selber in der Verzweislung zum Kampse in der Arena
mit den Bestien oder als Gladiatoren an, wurden aber dann
ihren Herren zurückgegeben." 1)

Eine sehr häusige, ebenfalls zu den strengeren gehörige Strase war das Tragen der furca. Sie hatte ungefähr die Form eines V und wurde über den Nacken und die Schulter gelegt, während die Arme an den beiden nach vorne stehenden Schenkeln sestgebunden waren. Hiebei kam es auch noch vor, daß der so Gesesselte körperliche Züchtigung erhielt. Die gewöhnliche Todesstrase war das Areuz, so daß crux und servile supplicium dasselbe bedeuteten. In einzelnen Fällen wurden bes denders grausame Strasen verhängt, wie das Abhauen der Hände, vorzüglich beim Diebstahl. Einer der Sclaven des Bedius Pollio hatte ein Arnstallgefäß gebrochen; dafür verwirtheilte ihn Pollio, er solle den Muränen in seinem Fischeteiche als Futter vorgeworsen werden. Hier schritt zwar

<sup>1)</sup> Döllinger 705.

Augustus ein und begnadigte den Sclaven; aber der nämliche Augustus ließ seinen Verwalter Eros, weil dieser eine zum Thierkampse abgerichtete Wachtel, die mehrmals gesiegt, gebraten und verzehrt hatte, an dem Mastbaume seines Schiffes kreuzigen. Auch wird erwähnt, daß Sclaven in den Thiergärten den wilden Thieren zum Fraße vorgeworsen wurden, und Privatsleute gaben ihre Sclaven zu Thiergesechten. Bei der sortwährenden Anwesenheit von Sclaven bei ihren Herren konnte es nicht sehlen, daß Sclaven häusig Mitwisser der Verbrechen ihrer Herren waren. Um nun nicht durch ihr Zeugniß compromittirt zu werden, entledigte man sich solcher Zeugen. Sieero weist auf einen Fall hin, bei welchem dem Sclaven die Zunge ausgeschnitten worden war, bevor er ans Kreuz gesschlagen wurde, damit er nichts verrathen konnte.

Ein furchtbares Gesetz war es, daß, wenn ber herr bes Hauses von einem seiner Sclaven ermordet wurde, die ganze Sclavensamilie sterben mußte.

"Jene Beispiele besonderer Grausamkeit können nun freilich nicht als Regel gelten, wenn sie auch gewiß nicht eben Seltenheiten waren; allein von solchen Extravaganzen abgesehen, lag das Unerträgliche des Verhältnisses besonders in der rücksichtslosen Unfreundlichkeit und lieblosen Härte, mit welcher die Sclaven im Allgemeinen behandelt wurden." ') "Den ungläcklichen Sclaven," bemerkt Seneca," "ist nicht einmal erlaubt, die Lippen zu bewegen, um zu reden. Durch die Ruthe wird jedes Gemurmel zurückgehalten, und selbst Zufälliges zieht Schläge nach sich, Husten, Nießen, Schluchzen. Mit schwerer Strase wird die Unterbrechung des Stillschweigens durch irgend einen Laut gebüßt. Die ganze Nacht stehen sie nüchtern und stumm da." Charakteristisch ist in dieser Beziehung ein Vorgang, welchen Plutarch erwähnt. Publius Piso,

<sup>1)</sup> Beder, Gallus 128.

<sup>2)</sup> Seneca, Ep. 47.

fagt er, habe seinen Sclaven befohlen, nichts zu sprechen, als wonach er sie fragen werde. Einst habe er den Clodius zu einem Festmahle eingeladen. Die Gäste seien versammelt gewesen; nur Clodius habe noch gesehlt. Piso habe den Sclaven, der die Einsadung besorgt hatte, wiederholt abgeschickt, um nachzusehen, ob er komme. Endlich fragte er, ob er ihn auch eingeladen habe? Der Sclave bejahte es. Warum kömmt er aber nicht? fragte Piso. Weil er es abgeschlagen hat, war die Antwort. Warum hast du das nicht gleich gesagt? Weil du mich nicht darnach gesragt hast.

Bei einer solchen Behandlung ist es erklärlich, daß die Gesinnung der Sclaven gegen die Herren in der Regel eine seindliche, Anhänglichkeit und Treue wenigstens in der späteren Zeit selten war. Seneca führt darum als Sprichwort den Ausspruch an: "Es gebe so viele Feinde als Sclaven. Wir haben dieselben nicht zu Feinden, sondern wir machen sie dazu."

Mehrmals brachen barum furchtbare Gräuelscenen von Empörungen und Verschwörungen der Sclaven über das Land herein. "Sclaven Berschwörungen, Sclavenausstände, massen hafte Hinrichtungen ziehen sich durch die spätere römische Geschichte wie ein rother Faden. Unter Eunus in Sicilien, Spartacus in Unteritalien bildeten sich Sclavenheere von unsgeheuerer Größe, Eunus und Aleon besehligten einmal 200.000 Streiter. Sie erlagen zuletzt alle; der Rampf war beispiellos mörderisch, die Rache so, wie sie von Römern zu erwarten war." Der Consul P. Rupilius ließ in Sicilien alles, was lebend in seine Hände siel, 20.000 Menschen, ans Kreuzschlagen. Erassus, der Besieger des Spartacus, ließ auf dem Wege von Capua nach Rom Kreuze aufrichten und 10.000 Gladiatoren kreuzigen.

<sup>1)</sup> Beder, Chariflos, 2, 42.

<sup>2)</sup> Döllinger 711.

Von Staats wegen wurde gegen berartige Frevel nicht eingeschritten; ja der Staat fügte zu den bereits aufgezählten Grausamkeiten eine neue hinzu, indem er im öffentlichen Gerichtsversahren den Sclaven ebenso wie in Griechenland der Folter unterwarf. Nicht nur, wenn es sich um ein Vergehen des Sclaven handelte, sondern auch, wenn derselbe in einer fremden Sache Zeugniß ablegen sollte, mußte die Folter anzewendet werden, wenn das Zeugniß giltig sein sollte.

Befonders elend muß das Loos derjenigen Sclaven gewesen sein, welche wegen Alters oder aus einem andern Grunde
nicht mehr brauchbar waren. Noch in der Kaiserzeit wurden
kranke oder altersschwache Sclaven auf der Tiberinsel zum
Berschmachten ausgesetzt; Kaiser Claudius meinte dem Uebelstande damit abzuhelsen, daß er dem Sclaven, welchen der
Herr wegen einer Krankheit verstoßen würde, die Freiheit gab;
allein da es keine Hospitäler gab, so war damit dem Armen
wenig oder gar nicht geholsen.

Hier gab es auch keine Asple, sowie auch der Sclave nie gegen seinen Herrn klagen konnte. Fast die einzige Spur eines Schutzes des Sclaven zeigt sich darin, daß in der Zeit, in welcher die Censur als Sittengericht noch Bedeutung hatte, der Herr wegen Grausamkeit an seinem Sclaven mit censurisschen Strafen belegt werden konnte.

In der Raiserzeit wurde das Loos der Sclaven noch dadurch verschlimmert, daß die Folter häufiger angewendet wurde, als früher, und daß man die Sclaven jetzt auch Zeugsniß wider ihre Herren ablegen ließ, was früher, einige wenige Fälle ausgenommen, nicht geschehen war.

Sonst aber traten in der Raiserzeit manche Erleichterungen ein, zuerst durch die lex Petronia, wahrscheinlich unter Tiberius, und dann wiederholt. Jetzt wurde bestimmt, ein Sclave dürse nicht mehr von dem Herrn, sondern nur in Folge gerichtlichen Urtheiles zum Thierkampse gegeben werden; Beschwerden über schlechte Behandlung und mangelhafte Rost solle der Stadt-

prafett untersuchen: ber Sclave, welcher megen Rrantheit ober Alters verftoken merbe, folle frei fein. Töbtung eines folden Sclaven wie Mord beftraft merben; ber Berr durfe feinen Sclaven nicht tödten und nicht caftriren; fein Sclave durfe an einen Rechtmeifter. feine Sclavin an eine Buhlhandlerin verkauft werden, wenn es die Obrigkeit nicht gutheiße; die Sclavenzwinger follten abgeschafft merben (fie beftanben aber doch an mehreren Orten fort): Bisitation berfelben hatten bereits Augustus und Tiberius angeordnet. Tödtung eines Sclaven follte nur erlaubt fein, wenn ber Sclave im Chebruche mit ber Gattin ertappt murbe. Eriminglvergeben ber Sclaven gegen britte Bersonen follten von der Obrigfeit, Diebstähle von den triumviri capitales gerichtet werden. Nun gab es auch Afple für Sclaven; und ein por ber Graufamteit feines Beren babin geflüchteter Sclave konnte von der Obrigfeit an einen andern herrn verfauft merden.

Abgesehen von den Strafen sahen sich die Sclaven auch fonft der empörendsten Behandlung preisgegeben. Schone Sclaven und Sclavinnen mußten ber Wolluft ihrer Berren dienen. Dann gab es Anftalten, in welchen forperliche Bebrechen fünstlich befördert murden: Rretinen. Spiekopfe mit dicken Rafen und langen Ohren, die fich wie Efelsohren bewegen follten, zog man; und es gab für Zwerge eigene Räften, Zwergfutterale genannt. Außerdem mußten die Sclaven als Schauspieler bienen, wo fie Ronige und Tyrannen spielten. um, wie Seneca fagt, nach ber Vorstellung in ihr Dachstübchen zurückzukehren und von ihrem ärmlichen Monats= oder Taa= gelbe und ihrer Ration Getreide das Leben zu friften. 3m obscönen Mimus und Pantomimus konnten fie fich badurch verdient machen, daß fie die ftumpfen Merven ber blafirten Welt anregten. Bor Mighandlung ichüte fie aber ein folches Berdienft nicht; auch Diejenigen, welche durch ihre Schaufpielfünfte Lieblinge des Bolfes geworden maren, murden bann und wann öffentlich gepeitscht.

Biel schlimmer aber noch maren Diejenigen baran, welche in den blutigen Fechterspielen das Bolf unterhalten mußten. Die Gladiatorenspiele, zuerft als Leichenspiele von Ginzelnen veranstaltet, murden in dem letten Jahrhunderte der Republik öffentliche Beluftigungen, theils von Einzelnen, theils von den Aedilen auf Staatstoften veranstaltet. Diese Sitte hatte gur Errichtung von zahlreichen Fechterschulen, namentlich in und um Capua, geführt, in welchen diejenigen Sclaven theils aufbewahrt, theils eingeschult wurden, welche bestimmt waren, zur Beluftigung der fouveranen Bolksmenge zu tödten oder zu fterben, großentheils tapfere Rriegsgefangene. Rief das Schlachthorn zum Rampfe, fo murden die Paare geordnet; der Rampf mit den icharfen Waffen begann, und mit ihm Luft und Wonne bes Boltes, wenn es Blut in Strömen fliegen fah. Der Muthige erhielt, wenn er glücklich focht, das Leben vom Bolke geschenkt: jum Zeichen bafür wurde ber Daumen eingebrückt, die ausgestreckte Sand war das Todesurtheil.

"Das Beispiel Roms", erzählt Döllinger,") "wirkte anssteechend; in vielen Städten entstanden Schulen für Gladiatoren, die Leidenschaft für diese Blutscenen bemächtigte sich der Sinswohner aller bedeutenden Städte. In Macedonien hatte sie Perseus eingeführt, in Judäa ließ Herodes Agrippa an einem Tage 700 Paare kämpsen; zu Pollentia in Ligurien wollte das Bolk den Leichnam eines Centurio nicht eher bestatten lassen, dis die Erben die Geldsumme zur Beranstaltung eines Gladiastorenkampses erlegt hatten. Auch in Hellas wurden solche Schauspiele gegeben, zu Athen, zu Korinth, auf Thasos; überall erhoben sich Amphitheater. Die Kaiser wetteiserten, sich und dem Volke diesen Genuß zu verschaffen, die Tage reichten nicht mehr aus, man ließ bei Nacht sechten; und hatte Cäsar einsmal 320 Paare auftreten lassen, so warf Trajan bei einer einzigen Gelegenheit 10.000 Sclaven in die Arena und ließ

<sup>&#</sup>x27;) Döllinger 710—711.

Die Spiele 123 Tage lang fortbauern." Selbst die Lufitanier. melde fich der Römer mit aller Kraft erwehrten, ehrten ihren Rührer Birigthus mit einem Gladigtorensviele, bei meldem 200 Fechtervaare auftraten. Auch an Abwechslung fehlte es nicht. Da fämpften sogenannte Samniten mit oblongem Schilde. Bifirhelm mit Ramm und Febern, Schienen am linken Bein, einem Mermel von Metall oder Leder für den rechten Arm und mit einem furzen Schwerte: es gab secutores ober retiarii. jene mit helm und Schild bewaffnet, diese mit furzer Tunica, ohne Helm, mit Dreizack und Dolch und ein Ret führend. um jene zu umftricen; es gab laquearii mit einer Burfichlinge, myrmillones, fogenannt von einer auf dem Belme angebrachten Fischfigur, Thracier mit Rundschild, turzem, fichelartig gefrümmtem Doldmeffer: andabatae, zu Roffe fampfend. mit Rundschild und Wurfsvieß: essedarii, Roffelenker und Wagenfämpfer zugleich : dimachaeri, die mit zwei Schwertern fämpften.

Zur Abwechslung ergötzte sich das römische Volk auch an Thierheiten, bei welchen die bestiarii, meist verurtheilte Sclaven, nacht und wehrlos, zuweilen sogar gebunden den Leoparden, Löwen, Tigern und andern wilden Thieren entgegen getrieben wurden; oder an den Naumachien, für welche gewaltige Wasserbehälter ausgegraben wurden, bei denen dann Tausende durch ein einziges Schaugesecht getödtet wurden oder ertranken.

Das war die Lage der Sclaven bei den Römern, eine Lage, der eine ungeheuere Menschenmenge ausgesetzt war. Hier war eine Hilfe dringend geboten, um so dringender, als die Sclaven Roms im Allgemeinen als eine tief herabgewürdigte, sittlich erniedrigte Menschenklasse betrachtet werden müssen. Hilfe konnte aber hier nur durch das Christenthum kommen. Die germanischen Bölker, welche sonst manchen neuen Lebenseteim in das Römerthum hineingebracht haben, konnten hierin nicht helsen, da die Sclaverei auch bei ihnen heimisch war.

Auch bei ben Germanen ward der Sclave als Sache betrachtet. Er hatte in dem Frieden, wie man das Rechtsverhältniß freier Herren zu einander nannte, keinen Platz, außer durch den Schutz und die Gnade eines Andern, konnte sich selbst nicht vertheidigen. Dahin gehörte der Gefangene und Alles, was von ihm abstammte. Auch der freie Deutsche konnte der Sclaverei verfallen, wenn er im Würfelspiel endlich seine Freiheit auf den letzten Wurf setzte und verlor.

So tief, wie der römische Sclave, stand der germanische allerdings nicht. Ihm wurde ein bestimmtes Grundstück mit Wohnung angewiesen, von dessen Erträgnissen er dem Herrn eine bestimmte, von diesem sestgesete Abgabe zahlen mußte. Aber schlimm war die Lage dieser armen Geschöpfe dennoch auch hier. Der Herr konnte seinen Sclaven mißhandeln, verstausen, tödten, ohne eine Strase fürchten zu müssen. Ia selbst über das Grab hinüber war der Sclave noch in einem geswissen Sinne vom Herrn abhängig, indem derselbe nur dann in die Behausung des obersten Gottes, des Wuotan, kam, wenn er von dem Herrn mitgenommen, d. h. wenn er geopfert wurde.

Es ist nach allem Diesem nicht zu viel gesagt, wenn wir mit dem Satze schließen: Die Sclaverei lag wie eine unheilbare schwere Krankheit auf der alten Welt, die mit lauter Stimme um Hilse zum Himmel rief.

Prof. Fr. X. Greil.

## Polens Vergangenheit, Gegenwart und Jukunft

ober

feine Größe und fein Berfall, fein Untergang, feine Bebrangniß und feine lette hoffnung.

(Eine kurze geschichtliche Studie. — Schluß.)
(Siehe Jahrg. 22, S. 525.)

IV. Polen's Schicksale seit seiner letten Theilung von 1795.

"Gin jedes Reich, welches in fich felbst getrennt ift, wird vermüftet merden." (Lut. XI., 17.) Diefe beherzigensmerthen Worte des heiligen Evangeliums am lettverfloffenen (3.) Kaftenfonntage haben wir in ihrer Anwendung auf das unglückliche Polen im britten Abschnitte fennen gelernt. Das bejammernswerthe Land war in brei Theile gerriffen, und fogar fein alter Name unterdrückt. Breufen nannte bas 1793 geraubte Grofpolen Gudpreußen, Defterreich das 1795 erbeutete Rleinpolen Weftgaligien, Rugland fein 1793 und 1795 anneftirtes Lithauen, Bolhnnien und Podolien Beftrufiland. Seitdem hat Bolen feine gemeinfame Beschichte mehr, sondern diese geht in jener der drei Theilungsmächte auf. Wie nun diefe bei jenen volkerrechts= midrigen Schritten von gang verschiedenen Bemegaründen geleitet murden, fo mar auch ihr Berfahren gegenüber den neuerworbenen polnischen Unterthanen ein völlig abweichen des. Wir wollen baher eines nach dem andern betrachten und zwar zuerst:

1. Galizien's Schickfale unter öfterreichischer Berrschaft (1772-1868).

Nur äußerst ungern und bloß der rechtlosen Bergrößerungs= politik des volkairianisch = aufgeklärten Staatskanzlers Fürsten Kaunitz und ihres von diesem geleiteten Sohnes Josef II. nach= gebend, hatte Maria Theresia, Witwe, und vom Alter gebeugt, in Polens erfte Theilung gewilligt. Gie hatte nur burch einen zu Gunften jener altersichmachen "Republit" in Bereinigung mit ber Türkei gegen Rugland und bas feit 1762 mit biefem engverbundene Breugen geführten Rrieg die Theilung abwenden fonnen, und das wollte fie nicht. Diefe übertriebene Friedens= liebe ihrer letten Jahre hat fich an Desterreich und Deutschland bitter gerächt. Denn fagt nicht unfer Lieblingsbichter Schiller: "Das ift ber Fluch ber bofen That, bag fie fortzeugend Bofes muß gebären!" - Die Biedererftarfung Bolens in zwanzigjährigem Frieden nach feiner erften Theilung führte gur Berfaffung vom 3. Mai 1791, welche die fonigliche Bewalt vermehrte und die Krone nach dem Tobe des finderlosen letten Bahlfönigs, Stanislaus Auguft Poniatowsti's, für erb= lich im Saufe Sachsen erklärte, bann die Quelle aller Berrüttung, bas berüchtigte liberum Veto ober Ginfprachrecht jedes einzelnen Landboten (Reichstags - Abgeordneten) beseitigte. Die fo eingeleitete Wiedergeburt Bolens murde von Rugland und Preußen mit der zweiten Theilung jenes Landes (1793) beantwortet, wobei Defterreich, ale zu tief in den erften Rrieg mit bem revolutionaren Frankreich (1792-97) verwickelt, leer ausging. Statt des hinfälligen, ungefährlichen Bolens mar Rugland bamit zum erften Male Defterreichs Grengnachbar geworben. Was das zu bedeuten hat, haben uns bie Sahre 1809, 1859 und 1866 fattfam gelehrt. 1809 mußten wir an Rugland, welches fein Schwert gar nicht wirklich gegen uns gezogen, fondern nur durch eine Truppenaufstellung an unferer Grenze es gu gieben gebroht hatte, ale bamaligen Bundesgenoffen unferes Tobfeindes Napoleons I., Defterreichifch-Podolien oder bas äußerfte Oftgalizien (Tarnopol und Umgegend, 200 Quadratmeilen mit 400.000 Einwohnern) abtreten. Wir erhielten es erft 1815 auf bem Biener Congreg zurud. 1859 hängte fich neben Ungarn's Mifftimmung auch Ruglands unverhüllte Feindschaft als Bleigewicht an unsere Fersen. 1866 foll nur die Reise der Königin Olga von 6

Würtemberg zu ihrem faiserlichen Bruder Alexander II. Ruß= land's offene Parteinahme gegen uns verhindert haben.

Auf die zweite Theilung Polens antworteten dessen unsglückliche Bewohner mit einem allgemeinen Aufstande unter dem Helden Thaddaus Rosciusko. Aber dessen entscheidende Niederlage bei Macinjowice (oberhalb Barschau am rechten Weichseluser) am 10. October 1794 bewies sich als das, was der verwundet von den Rosaken gefangene und nach St. Peters-burg gebrachte Exdictator Rosciusko bei seinem Sturze mit dem Pferde sie bezeichnete, "das Ende Polens!"

Defterreich, um nicht wieder, wie 1793, leer auszu= gehen, ließ fich, wie 1772, von den beiden Saupticuldigen, Rufland und Breugen, auch 1795 ale Mitfoulbigen gebrauchen. Allerdings ward ihm nur der fleinfte Brocken des Beutereftes, Rrakau mit Westgalizien (800 Quadrat= meilen mit 1,000.000 Einwohnern) von den beiden andern augeworfen. Doch auch fo mard feine Grenze gegen jene zwei modernen Raubstaaten um ein Bedeutendes verlangert. Defterreich fuchte das ichreiende Unrecht, bas es in ichnöber Undankbarkeit für die beim Entfate bes von ben Türken belagerten Wien (12. Sept. 1683) geleiftete Silfe - burch Theilnahme an der erften und dritten Theilung Bolens begangen hatte, burch eine ben Wohlftand bes unter ber ger= fahrenen Abelswirthichaft tief herabgekommenen Galiziens hebende, forgfältige Bermaltung wieder gut zu machen. Es gelang ihm dieß auch in der That vortrefflich. In dem zwar mit einem rauben Rlima, aber einem reichen und fruchtbaren, fanft wellenförmigen Boden bedachten Lande hob fich die Be= völkerung von 2,619.384 Einwohnern im Jahre 1776 auf 5,153.602 im Jahre 1865. Man berechnete ben jährlichen Zuwache in Galizien von 1834-43, also in einer Zeit tiefften Friedens, auf 1.12 Bercent, gleichzeitig in Ober= öfterreich (damals noch mit Salzburg) nur auf 0.26 Percent. Dort mar er am ftartften im gangen Raiferftaate, bier am

schwächsten. Beide Länder find überwiegend ackerbauend und städtearm. Man fieht alfo, wie viel Galizien nachzuholen hatte, um nun jett eine — nach Maggabe ber Bobenerhebung über bem Meeresspiegel (mit Ausnahme bes in gang Bolen fehlenden Sochgebirges) - mit dem feine Rultur nach vielen Jahrhunderten gablenden Oberöfterreich metteifernde Bolfsbichtigkeit zu erreichen. Ja es icheint unfern Boltsweisen im Linger Landtage bange geworden zu fein, von ben flinken Polaken, die gur Gründung eines eigenen Sausstandes nur einer ftrohgebecten Lehmhütte ohne allen Anwurf und Fugpflafter, dann mit der Familie in Ginem Raume zusammenwohnender Schweine, endlich Erdäpfel für beide und Schnaps für fich und die erftere beburfen, an hauslicher Glückfeligkeit übertroffen zu werben, ba die von ihnen beschloffene unbeschränkte Theilbarkeit von Grund und Boben und Aufhebung des politischen Checonsenses auch unfern hoffnungsvollen, aber mittellofen Liebespärchen eine ebenso tröftliche Aussicht eröffnet! — Doch zuruck nach Galizien!

In gleichem Verhältnisse mit der Bevölkerungs-Zunahme hoben sich dort Industrie und Handel; letterer, freilich meist nur in den Händen der Juden, hat seit Einführung der Verkehrsmittel der Neuzeit bedeutend zugenommen. Die Weichsel wird von Krakau abwärts mit Dampsschiffen besahren; ebenso ihre Nebenslüsse Dunajec und San; dessgleichen der dem schwarzen Meere zueilende Onjester. Die Nordbahn, von Schlesien kommend, durchzieht den Westen des Landes bis Krakau, die Karl Ludwigs = Bahn die Mitte dis Lemberg, die Lemberg = Czernowizer Bahn den Südosten im Anschlusse an Odessa, den südrussischen Seehasen und Getreidestapelplatz für Westeuropa. Der hohe Adel hat sich von den Nachwehen der Revolution von 1846 so ziemlich wieder erholt.

## 2. Preußisch = Polen seit 1772.

Für die von Friedrich II. neugeschaffene Großmacht Preußen war zur Behauptung dieser ihrer Stellung dasselbe Mittel,

wodurch fie gegründet war - Länderraub - unerläflich. Die von 1740-42 gemachte Eroberung bes bei meitem aröften Theiles Schlefien's mar bas Fuggeftell gu Breufen's Grofe geworden, Bolen's Berftüdelung (1772-95) follte fie mächtig fordern, ber beutsche Bruder= frieg von 1866 durch die Ginverleibung des nord= und mittelweftlichen Deutschlands das Bebaude fronen. Das 1525 der fatholischen Rirche geraubte Deutschordensland Oftvreußen mar vom hauptförver des brandenburgifchen Staates durch das feit 1466 polnifche Weft= preußen völlig getrennt und badurch bem feit Beter dem Großen († 1725) eine europäische Hauptmacht gewordenen Rußland ichublos preisgegeben. Als die Ruffen. 60.000 Mann ftark, die 20.000 Preußen unter Feldmarschall Lehwald, die Friedrich II. ihnen bloß entgegenzustellen vermochte, bei Großjägerndorf am 30. Auguft 1757 befiegt hatten, nahmen fie bas darauf von seinen Truppen geräumte Königsberg am 22. Janner 1758 und behaupteten es ohne Schwertstreich bis 1762. wo fie es bei ihrer Wiederausföhnung mit Breuken freiwillia raumten. Friedrich's II., von ihm durch feine Spottereien über ihren fittenlosen Lebenswandel unmittelbar beleidigte Tod= feindin Raiferin Elifabeth von Rufland, Betere des Grofen jungfte Tochter (+ 5. Janner 1762), ließ fich fogar mahrend des Rrieges von den Landständen Oftpreußens huldigen, welche Nachgiebigkeit der Rönig benfelben fpater fo wenig verzieh, daß er nie wieder mährend einer noch 24jährigen Regierung († 1786) jenen Theil feiner Staaten besuchte. Daß die Ruffen nicht nur durch das bis 1795 unter polnischer Lebensherrschaft ftehende Bergogthum Rurland an ber Oftfee (feitbem ruffifches Gouvernement) in Oftpreußen, fondern fpater auch durch das eigentliche Polen in Brandenburg und Bommern einbringen und biefe Lander fürchterlich verheeren tonnten, fam nur von ber fläglichen Schmäche ber polnischen Abels= republik her, die mahrend des gangen fiebenjährigen Rrieges,

obgleich officiell neutral (unbetheiligt) bleibend, bennoch in ihrer Wehrlofigfeit ben gefürchteten mächtigen Ruffen immer freien Durchjug geftattete. Bon nun an ftand Friedrich's II. Entichluß feft, die ihm einft fo gefährliche Ent= fraftung Bolen's nicht nur für fich unichablich, fondern geradezu nutbringend zu machen. Beftpreußen mußte unter bem Bormande alter Erbanfprüche auf deffen links ber Beichfel gelegenen Theil - Pomerellen ober Rlein = Bommern - fein werden. Ratharina II, von Rufland murbe burch feinen nach St. Betersburg entfandten, staatsklugen Bruder Beinrich für die erfte Theilung Polens (1772) leicht gewonnen. 1773 fcob er feine Grenzen durch die Annerirung des Diftricts am Fluffe Rete (im nord= lichen Bofen) bis fest an die Thore der uralten Saupt= und Erzbischofsstadt von Grofpolen - Inefen's - gegen Suden vor. Die Bermanifirung und Lutheranifirung des Landes begann mit der fofortigen Ginführung des oft genug der polnischen Sprache unfundigen, mohlgegliederten, mit der Raschheit und Benauigfeit einer Mafchine arbeitenden, preußischen Beamten-Apparates. In Westpreußen, wo die Lutheraner 1777 nur 68 Rirden und Bemeinden hatten, bilben fie gegenwärtig die Mehrzahl der Bevölferung. Der Detebiftrict, burch einen schiffbaren, von Friedrich II. bald nach der Besitzergreifung angelegten Ranal entwäffert und mit bem mächtigen Beichfelftrome verbunden, ift burch deutsche Coloniften protestantifirt. In Bofen, mo die preußische Berrichaft erft 1793 begann und von 1807-13 burch bas von Napoleon I. für ben gum Rönig erhobenen Rurfürften von Sachfen geschaffene nationalpolnische Bergogthum Barichau und nach deffen Auflösung durch die ruffische Occupation von 1813-15 unterbrochen war, bilben bagegen die polnischen und fatholischen Bewohner noch immer im Gangen und befondere auf

bem flachen Bande bie Dehrzahl. - In ber Stadt Bofen, mo, als in einer Teftung erften Ranges und dem Site der Brovincial=Behörden, bas Militar und die Beamten die hauptrolle spielen, find fie es nur mehr in der Rlaffe der Dienstboten und der Bettler. Denn rechnet man die in Posen, wie in Galizien so gablreichen, fich unter einander fast durchweg der beutschen Sprache bedienenden Juben zu ben Deutschen, zu welchen fie fich auch in der Politik halten, so waren schon 1846 in der Haupt= ftadt 24.000 Deutsche, 18.000 Polen. Nach den Glau= bens = Bekenntniffen maren 1864 unter 53.000 Gin= wohnern (einschließlich 7000 Mann Militar) nur 26,000 Ratholifen, bagegen 15.000 Protestanten und 12.000 Juden. Bon der maffenhaften Ginwanderung deutscher lutherischer Sandwerker schon in den ersten Jahren der preußischen Berrichaft diene Folgendes zum Beweis. 1794, alfo im Sahre nach der Besitzergreifung, gablte die Stadt Bofen 1133 Protestanten, beren Zahl fich ohne das Militär in drei Jahren mehr als verdoppelte (1797 = 2634 Protestanten). 1846 maren in berfelben Stadt von 1191 Grundftüden 783 im Werthe von 6,934.000 Thalern in deutschen und judi= fchen, und nur 408 im Werthe von blog 1,685.000 Thalern in polnischen Sänden, die letteren also sowohl auf Menge, als auch ganz besonders auf Werth der Realitäten ungemein im Nachtheil. Doch wird man das begreiflich finden, wenn man einerseits die Trägheit und den angebornen forglosen Leichtfinn des Bolen und die Berichmendungssucht seines hohen Adels, andererseits die unermüdete Betriebfamteit des beutiden Ginmanderers und ben Schachergeift des Juden ermägt. 1846 maren in der Stadt Pofen 1050 Bürger, 720 beutsche und judische, und nur 330 polnische. Bon erfteren maren 315, ober fast die

Sälfte, von letteren nur 115, oder verschwindend über 1/2, vermöge ihrer Steuerleiftung gu Stadtverord= neten (Gemeinde = Bertretern) mahlbar. 3m Bangen mur= ben damals bort 76 Gewerbe betrieben, barunter 32 von Polen gar nicht. Bon 2133 Sandwerkern waren 1442 deutscher, 691 oder weniger als 1/3 polnischer Bunge. Selbst der Grofgrundbesitz geht immer mehr in deutsche Bande über. Die theilmeife fehr begüterten Rlöfter murben 1833 von der preußischen Regierung fammtlich aufgehoben, mit ihnen die firchlichen Mittel= und Lichtpuntte für die oft unter überwiegend protestantischer Bevölkerung zerftreut lebenden Katholiken der Umgebung. — Große Berren und Damen protestantischer Confeffion, wie der mit einer preußischen Pringeffin vermählte Erbpring von Naffan = Dranien, feit 1815 Rönig Wilhelm I. der Riederlande, die Pringeffin Johanna von Biron-Curland, vermählte Bergogin von Acerenga in Reapel, die aus Reuen= burg in ber Schweiz nach Preußen gezogenen reformirten Grafen Pourtales fauften fich in Pofen an und brachten Wirthichafts=Beamte, Befolge und Dienerschaft ihres Religions = Bekenntniffes mit. Erfterer legte gleich Anfangs in feinem drei Meilen von Pofen entfernten Städtchen Stenfchemo eine Colonie von 200 gleich ihm reformirten Raffau-Dillenburgern an. Go fanten die Ratholiken in Pofen auf 62.3 Procent ber Bevölkerung.

3. Rußland's Entnationalifirung Polens; beffen lette Hoffnung und die Voraussetungen und Modalitäten seiner Wiederherstellung.

"Nur keine Träumereien, ihr Herren; was mein Bater gethan hat, war wohlgethan!" rief der jetzige Kaiser Ales gander II. von Rußland der polnischen Deputation bei seiner Krönung in Moskau (7. September 1856) zu und zerstörte so die Hoffnungen derselben, daß nicht bloß

ben eigentlichen Rindern bes ruffifchen Reiches, fondern auch ihnen, beffen feit einem Biertel = Sahrhundert hart= aedrückten Stiefkindern, mit der Thronbesteigung Meranber's II. eine milbere Sonne aufgegangen fei. Es mar bief jedoch in der That nur hinfichtlich bes Bauernftandes ber Kall, dem die ruffifche Regierung ebenso wie die öfterreichische 1846 nach ber Befiegung bes Aufftandes von 1863 ihr besonderes Augenmerk zuwandte, um ihn ben nationalen Aaitationen ber adeligen Barteiführer zu entziehen. Die eigent= liche Leibeigenschaft war zwar ich on 1809 unter bem Bergogthume Warfchau, welches, felbft eine Schöpfung Napoleon's I., durch Unnahme feines Gefetbuches, des "Code Napoleon", die Ungleichheit der burgerlichen Rechte abschraffte, aufgehoben worden. Aber die binglichen Laften, die auf dem bäuerlichen Befite ruhten, murben erft im Mara 1864 durch ein faiferlicheruffifches Gefet (Utas) befeitigt. Auch jene Servituten, Auflagen und Monopole, welche noch auf den 450 fleineren Städten bes eigentlichen Bolen's lafteten, wurden durch Utas vom 11. November 1866 aufgehoben, und zwar verzichtete ber Staat zur Bewinnung auch bes Bürgerftandes auf feine Rechte unentgeldlich, ficherte aber ben Brivat = Eigenthümern Entichäbigung gu. Bom Grundfate geleitet, daß die beftgenährten Schafe auch die meifte Bolle liefern, fuchte die ruffifche Regierung burch ihr Schutzollinftem auch die früher fehr geringe polnische Induftrie ju heben; von einer Achtung der Menfchen- und Burgerrechte ift aber bei ihr auch nicht im Entfernteften die Rede.

Die vollste Ungunst der Moskowiter empfanden diesenigen Rlassen, welche, einst begünstigt, ja herrschend, um Geltung und Einfluß, Hab und Gut gekommen waren. Es sind dieß die katholische Geistlichkeit und der Adel. Beide sind der Rern, die eigentliche Seele der polnischen Nation, ihre bewegende Kraft. Denn der Mittelstand besteht aus deutschen Einwanderern und den so zahle

reichen Juden; der Bauernstand steht noch auf einer sehr niedrigen Bildungsstufe. Bon den Leiden des Alerus vielleicht später einmal, nun vom Abel!

Der Abel mar gur Zeit der Unabhängigkeit der vierzehnte Theil der Bevölkerung. Man schätzte ihn auf 600.000 Röpfe, jest im eigentlichen Polen nur auf 77.300. Wie in Ungarn, fo ift auch in Bolen der Abel auch in weitausgedehnten Landstrichen noch national, wo die Masse der Bevolkerung anberen Bolfestämmen angehört. Go ift in Beftrugland (ben 1772-95 ruffifch gewordenen Theilen Altpolens) nur der Abel polnisch. Aber obaleich der Rleinadel, die Salach cicen, meiftens arm und in allen Spharen, bis gum Rnechte herab, zu hunderten beim hohen Abel bedienftet, und die Obnobmorgen (ober abeligen Freibauern) unter ben ihnen von 1863-68 auferlegten fünf außerorbentlichen Contributionen fehr gufammengefchmolgen, und ber grund= befitende Grofabel, der Brotherr der Salachcicen, von feinen Bütern vertrieben ift, fo leben doch in Weft= rugland unter 9,020.000 Menschen noch immer 970.000 Polen zerftreut. Das michtigfte Mittel zur Entnationalifirung des polnischen Abels in jenem Lande ift außer der mit aller Gewalt angeftrebten Ausbreitung bes griechischen Schisma's, das feine Anhänger icon in der nächsten Generation zu Bollblutruffen ummandelt, und der jener fördernden Magregel, daß alle Rinder gemifchter Chen ber Staatsfirche angehoren, die gefetliche Bestimmung, daß ber erbliche Abel mit allen feinen Borrechten in ber fünften Generation verloren geht, menn er durch vier Generationen nicht durch den Dienft= abel aufgefrischt wird. Da nun sich keine Familie diesem Schicffale ausseten will, fo tritt bort fast jeder Abelige, wenn auch nur für gang furze Zeit und in völlig untergeordneter Stellung, in den Civil- oder Militar-Staatsdienft. Diefer ift aber in Rufland die hohe Schule für die Ruffificirung und Schismatifirung, wie er es in Breugen von 1815-40 für die Brotestantisirung mar. Daber fann für die Wiederauferstehung Bolen's nur das me ftliche, erft 1795 ruffifch gewordene Lithauen, oder die Gouvernements Romno. Wilna und Grobno in Betracht fommen (2200 Quadratmeilen mit nur 2,850.000 Ginwohnern; beinabe so groß ale das 1815 ruffisch gewordene eigentliche Ronigreich Bolen, aber mit nur etwas über ber Salfte pon deffen Bevölferung). Die übrigen, icon 1772 und 93 erworbenen Theile von Weftrufland (5580 Quadratmeilen, wie Großbritannien und Irland ohne Rebeninseln, mit 6,170.000 Menichen, wie Irland und die britischen Rebeninseln zusammen) muffen leider aufgegeben merden. Denn nur dort ift die Bepolferung - Lithauer und polnische Ebelleute noch überwiegend fatholisch. Sier aber ift die den eigentlichen Mostowitern (Grofruffen) nabe vermandte meiß = und flein = ruffifche Bevolkerung, die im fpateren Mittelalter, als Großrußland feit 1226 ber Mongolen= berricaft anbeimfiel, unter lithauische und polnische Botmäßig= feit tam und vom fünfzehnten bis fiebenzehnten Jahrhunderte mit unfäglicher Muhe für die Bereinigung mit ber römischen Rirche gewonnen murde, für diefelbe feit 1839 wieder verloren. Oftgalizien bagegen, mo auch nur ber Abel, die nicht= beutsche driftliche Stadtbevölkerung und die Umgebung von Lemberg, zusammen 400.000 Seelen, polnisch find, wird bem zur Wiederauferstehung von Gott hoffentlich bestimmten Bolenreiche unverloren fein, fo lange feine 2,282.000 Ruthenen ber Union mit Rom treu bleiben.

Polen's Wiedergeburt kann weder durch eigene Kraft seiner Söhne, noch durch die Hilse der weit entlegenen West-mächte — England's und Frankreich's, — welche nur auf dem Seewege möglich wäre, noch auch durch jene der tiefgesunkenen Türkei, die 1773 vergebens gegen das vom 13. Jänner d. J. datirte Manisest der drei Theilungsmächte protestirte, sondern nur durch Oesterreich's thätigste Mitwirkung ermöglicht werden.

Daß Bolen von fich aus ben es erdrückenden ruffifchen Rolog jest um fo meniger losmerben fann, als biefer durch bie Gifenbahnen feinen größten Feind — bie Entfernungen — immer mehr überwindet, ift flar. Der Selbenmuth aller, auch ber unter öfterreichifder und preußischer Berricaft lebenden achten Polen und der katholischen Lithauer ift nur der einer Sandvoll Menfchen gegen einen großen Saufen. Denn da auf die Ruthenen Oftgaligiens im Rampfe mit ihren ruffifchen Stammes= und ehemaligen Glaubensbrübern nicht zu rechnen mare, fo bliebe in demfelben, weil auch die lutherifchen Mafuren Oft= preugen's und die feit dem vierzehnten Sahrhundert ftark zuerft czechifirten, bann germanifirten, fogenannten "Waffer= polaten" Defterr. und Preufifch-Schlefien's abzuziehen tämen, nur eine Boltstraft von 10,620.000 Seelen (wie die des eigentlichen Ungarns) gegen eine national = ruffifche 53,470.000 (wie die von Nord= und Gud = Deutschland [mit Lichtenftein], ber Schweig, Belgien, Danemart, Schweden und Norwegen zusammen).

Desterreich konnte, so lange es Ungarn gewaltsam niedershielt, für dessen Nachbarn und ehemaligen Reichsgenossen (im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert) Polen im Krimkriege von 1854—55 nicht das Schwert ziehen, ohne eine Rücks

wirfung auf jenes befürchten zu muffen.

Jetzt aber könnte ein beim Wiederentbrennen der orienstalischen Frage siegreich gegen Rußland im Bunde mit den Westmächten und der Türkei geführter Krieg Polen entweder als drittes, Deutsch-Oesterreich und Ungarn ebenbürtiges Glied der habsburgischen Monarchie einfügen oder unter einem österzeichischen Erzherzog als eigenes Reich wiederherstellen.

das vert Bedon der leigereich nirge erwachten, elcheffen an

## Titeratur.

Metaphysik. Ein Leitfaben für acabemische Borlesungen, sowie zum Selbstunterrichte. Von Dr. Georg Hagemann, Docent ber Philosophie an der Academie zu Münster. Münster. Abolph Russell's Verlag. 1869. Preis 15 Sgr.

Philosophische Werke, welche auf dem fruchtbringenden Boden der göttlichen Offenbarungslehre fußen, haben wir jederzeit mit Freuden begrüßt; hat es doch nach den auf diesem Gebiete des Wissens gemachten Erfahrungen leider den Ansichein, als ob dem unermüdlichen Streben der menschlichen Bernunft nur dann die Siegespalme dargeboten werden könnte, wenn sich der denkende Geist des Geschöpfes mit den kundzemachten Gesetzen des Schöpfers in Widerspruch gesetzt hat.

Die göttliche Offenbarungslehre wird aber von der kathoslischen Kirche allein für alle Zeiten bewahrt, und von ihr allen Menschen unfehlbar und unverstümmelt zugemittelt; mithin kann auch die Philosophie, die Wissenschaft des Wissens, will sie nicht bloß Schöpferin und Trägerin müßiger Gedanken, eitler Einbildungen, sondern Erkenntniß des wahrhaft Wirkslichen sein, nur auf dem Boden der katholischen Kirche erwachsen, gedeihen und bestehen.

"Nur Derjenige kann und wird das Wesen alles Seiensben erkennen, oder alle Wirklichkeit in ihrem wahren Grunde schauen, der mit der Kirche wissend und lebend erstens Gott an sich, zweitens ben göttlichen Weltplan und drittens die fortwährende Verwirklichung dieses Weltplanes erkennt und versteht." (Kirchenlex. von Wetzer und Welte. 8. B. S. 424.)

Der obbenannte "Leitfaden für academische Vorlesungen, sowie zum Selbstunterrichte" trägt nun das Merkmal, daß er auf dem Boden der katholischen Kirche erwachsen, gleichsam an seiner Stirne, indem die Theologie als ein Regulativ für die metaphhsischen Resultate erklärt und bemerkt wird: "Wo

diese Resultate aber mit geoffenbarten Wahrheiten unvereinbar sind, da muß die gläubige Vernunft sie als falsch verwersen und die betreffenden metaphhsischen Untersuchungen von Neuem anstellen."

Von welchem Menschengeiste wird man nun sagen dürfen, er stelle metaphysische Untersuchungen an? Von Demjenigen, lautet die Antwort, welcher sich speciell mit dem übersinnlichen Wesen, Grund und Ziel der erscheinenden Dinge befaßt; denn die Metaphysik hat das Uebersinnliche zu ihrem Gegenstande und ist der Worterklärung nach die Wissenschaft von Demsjenigen, was hinter und über den sinnfälligen Erscheinungen liegt, der Sacherklärung nach aber die Wissenschaft vom Seienden als solchem. (S. 2.)

Wenn also Plato die Philosophie überhaupt als eine επιστήμη τοῦ ὄντος definirt, so will Hagemann diese Erstlärung in einem ausgezeichneten Sinne auf die Grundlage und den Mittelpunkt aller übrigen philosophischen Disciplinen, auf die Metaphhsik, angewendet wissen, weil ja ihre Aufgabe sich dahin bestimmen läßt, "daß sie das Seiende nach seinem Wesen, Grund und Ziele zu erforschen habe."

Dieser ihrer Aufgabe entlediget sich die Metaphysik, insfoserne wir keine unmittelbare Erkenntniß Gottes, des absoluten Seins, haben, sondern von den sinnfälligen Dingen zur Erstenntniß Gottes aufsteigen mussen, — durch Anwendung ber "analytisch-synthetischen Methode". (S. 4.)

Diese Art und Weise, das metaphysische Materiale, ausgehend von der empirischen Wirklichkeit, zu verarbeiten, rechtfertigt die Eintheilung des wissenschaftlichen Stoffes in die
"allgemeine Metaphysike Principien) und in die
physische Kategorien, metaphysische Principien) und in die
"specielle Metaphysike Principien) und in die
"specielle Metaphysike Eintweisen und in die
allgemeine Untersuchungen über die empirische Birklichkeit,
rationelle Anthropologie], transcendente Weltbetrachtung oder
natürliche Theologie [Dasein Gottes, Wesen und Eigenschaften

Gottes, Berhältniß ber Welt überhaupt und des Menschen insbesondere zu Gott]).

Bevor nun der Verfasser des angezeigten Leitsadens ans Werk geht und das metaphysische Materiale gemäß der vorsbemerkten Eintheilung verarbeitet, liefert er uns von S. 6—10 einen äußerst interessanten und instructiven Ueberblick "zur Geschichte der Metaphysik", aus welchem uns hinlängliche Bürgschaft wird, daß Hagemann auf dem wissenschaftlichen Gebiete, dessen Pflege er sich zur Aufgabe gemacht hat, innige und vollsendete Vertrautheit besitze.

Es würde sicherlich zu weit führen, in die Auseinanderssetzungen, wie selbe in den beiden Theilen des Leitsadens niedersgelegt sind, tieser einzugehen; nur wollen wir an dieser Stelle bemerken, daß wir in der "allgemeinen Metaphhsik", wo sich der Leser nur mit größter Anstrengung durch einen Wald von Begriffen hindurcharbeiten muß, recht oft an Canus Ausspruch erinnert wurden: "Accedit, quod perspicuitas non solet esse conjuncta brevitati; obscuri namque siunt, qui breves esse laborant" — eine Wahrnehmung, welche uns Hagemann's sonst so vortresslichen Leitsaden "zum Selbstunterrichte" weniger geeignet erscheinen läßt.

Dieser besonders im ersten Theile des Buches fühlbare Mangel an Klarheit und Deutlichkeit wird in einem nicht geringen Maße von einer Darstellung gefördert, auf welche sich beinahe die Worte jenes Herrn Professors anwenden ließen, der seine philosophischen Vorlesungen mit den Worten ein-leitete: "Der echte Philosoph, meine Herren, bedient sich meist einer Sprache, die nur den aus dem Borne der Weisheit schöpfenden Geistern verständlich ist."

Dagegen sind die Erörterungen über "specielle Metasphysit" von Seite 44—162 mit einem Auswande gediegenen Wissens und einer Berücksichtigung und Würdigung selbst der neuesten Principien auf metaphysischem Gebiete dargelegt, daß ein Jeder, welcher das Wesen und den Grund aller Ers

scheinungen zu erforschen bestrebt ist, gewiß mit größtem Interesse und möglichster Befriedigung den Faden des Buches verfolgen wird.

Bitter = Leiden = Büchlein ober Betrachtungen eines Priesters des Orbens unserer lieben Frau über das bittere Leiden des Erlösers, in neuerer Sprache bearbeitet und mit vielen Gebeten zum leidenden Heilande bereichert durch einen Priester der Erzdiöcese Köln. Köln 1870. Druck und Verlag der Rommerskirchen'ichen Buchhandslung (J. Mellinghaus). fl. 8. S. 268. Preis 12 Sgr.

Bon der Fugmaschung beim letten Abendmahle an bis jum Begräbniß Chrifti merden bem Lefer in nicht meniger als dreißig Gefprächen jene emig benkmurdigen Momente vorgeführt. an benen ber Charfreitag und die vorausgegangene Leibens= nacht fo reich find. Da wird der Lefer angehalten gur Betrachtung über die Fugmafdung und über das lette Abend= mahl, ba betrachtet er auf bem Delberge bas Bebet Chrifti, deffen blutigen Schweiß, ben verrätherischen Ruß bes Judas und Chrifti Gefangennehmung. Weiters wird feine Aufmert= famteit hingelenkt auf den schmerzlichen Backenftreich im Saufe des Hohenpriefters Unnas, auf die Schmach und die Unbilden, die Chriftus im Baufe des Raiphas erlitten hat, auf die dreifache Berleugnung bes Betrus, auf die Bergweiflung des Berrathers Judas, auf die falichen Unklagen gegen Chriftus por Pilatus und Berodes und auf die Loslaffung des Barabbas. Sodann find die Beiflung Chrifti und beffen Rronung ber Gegenstand feines Nachbenkens, und nun fieht der Lefer Chriftus, wie er bem Bolfe vorgeftellt wird, wie er fein Rreug foleppt und gefreuzigt wird, und wie er feinen Beift aufgibt, nachdem noch früher die fieben Worte Chrifti am Rreuze ins Bedächtniß gerufen und mohl erwogen worden. Die letten fünf Betrachtungen endlich handeln: von den Urfachen bes Todes Chrifti am Rreuze, von der Eröffnung der heiligften Seite Chrifti, von ben allerheiligften fünf Bunden, von ber Abnahme Christi vom Kreuze und vom Begräbniß Christi. — Ueberall wird zuerst der zu betrachtende Gegenstand in sehr anschaulicher Weise dem geistigen Auge vorgeführt und werden alsdann daran eine Reihe von Erwägungen geknüpft, die sich durch Gedankenreichthum und tiese Herzinnigkeit auszeichnen. Dabei sinden viele Schriftstellen, Erzählungen und Vergleiche aus dem alten und neuen Testamente eine Anwendung, die sehr gelungen genannt werden kann und oft geradezu überzraschend ist, weshalb vorliegendes Betrachtungsbuch den Vorzug verdient vor vielen andern ähnlichen Inhaltes, und dassselbe auch von Seelsorgern in Vorträgen und Vetrachtungen vortheilhaft wird verwerthet werden können.

Dem Berausgeber gebührt bemnach ber vollfte Dank. ein fo ichatbares Büchlein, bas zuerft im Jahre 1711 in Bien gedruckt murde, der Bergeffenheit entzogen und burch Bearbeitung ber veralteten und an vielen Stellen faft gang unverftanblich gewordenen Sprache, wie er fich in der Borrede ausbrückt, recht vielen frommen Chriften juganglich gemacht ju haben. Wir munichen bemfelben allfeitig um fo mehr eine recht gunftige Aufnahme, als bas Leiben unferes Erlofers eine jener nie verfiegenden Quellen der Andacht und geiftlichen Labung für bas driftliche Bolt ift, aus welcher nie genug geschöpft und daher auch nie genug geboten werben fann, que mal in unserer so materiell gesinnten und so driftusseindlichen Beit. Auch machen basfelbe die vorausgeschickten Morgen .. Abend =, Deff=, Beicht = und Communion = Andachten, fowie mehrere, das Leiden Chrifti betreffenden Bebete, Tageszeiten und Litaneien für ben Bebrauch als Bebetbuch recht empfehlens= werth. - Die Ausstattung ift recht hubsch und ift auch ein iconer Titelfupferstich "Consummatum est" beigegeben.

Leonardi Lessii S. J. De summo bono et aeterna beatitudine hominis libri quatuor. Novam editionem curavit H. Hurter S. J. s. theologiae in C. R. Universitate Oenipontana professor p. o. Friburgi Brisgoviae. Sumtibus Herder. 1869. 8. Seiten 656. Preis 2 fl.

Ift auch vorliegendes Werk des berühmten Löwener Brofeffore ichon bald nach feinem Tobe (Leffins ftarb 1623) im Drucke ericbienen, fo ift basfelbe barum nicht weniger zeit= gemäß, und ber Berausgeber verdient allen Dant bafur, daß er eine neue Ausgabe veranftaltet hat, nachdem die alte bereits felten und meniger zugänglich geworden ift. Dber ift bei ber verkehrten, fo vorzugemeife materialiftischen Tendenz unferer Beit die Erwägung und Betrachtung des eigentlich mahren und höchften Butes nicht von gang befonderer Bichtigfeit, und tritt nicht namentlich in unfern Tagen, wo man nur zu fehr feine Bludfeligfeit in biefem Leben begrunden mill, an ben Seelforger und überhaupt an den driftlichen Brediger die Pflicht beran, ben Blid bes Menfchen wiederum recht eindringlich und nachhaltig hinzulenten nach der mahren Beimat, zu fchildern das erhabene Biel und die Bludfeligkeit, die ber Menfch in alle Emigfeit in der Anschauung Gottes genießen foll? Bahr= lich, murden die Menschen, und gmar Soch und Rieder, Reich und Arm, wieder recht lebhaft durchdrungen von den bießbezüglichen Bahrheiten des driftlichen Glaubens, bann murbe die immer mehr brobende fociale Frage fich von felbft lofen und auch ber Ariadnefaden murbe fich bald finden, ber ben rathlofen Staatsmännern aus bem politifchen Labyrinthe, in das fie fich verirrt, heraushälfe.

Wie sehr aber bes Lessius vier Bücher über das höchste Gut und die ewige Glückseligkeit des Wenschen in genannter Richtung wohlthätig zu wirken geeignet sind, das zeigt schon der reiche Inhalt, der da den Lesern geboten wird, und der sich in folgender Weise auf die einzelnen Bücher vertheilt:

Das erste Buch umfaßt die neun Rapitel: 1. Quid summi boni nomine designetur? 2. Omnes homines beatitudinem et summum suum bonum appetere. 3. Qua in re consistat hominis beatitudo, quodque sit summum ejus bonum, variae philosophorum sententiae. 4. Summum hominis bonum non consistere in voluptatibus corporis. 5. Summum hominis bonum non esse situm in honoribus. 6. Summum hominis bonum non esse situm in divitiis. 7. Summum hominis bonum non esse situm in functionibus virtutum moralium. 8. Summum hominis bonum non consistere in scientia et cognitione rerum creatarum sive corporalium sive spiritualium. 9. Utrum in hac vita beatitudo obtineri possit?

Das zweite Buch enthält nicht weniger als breiundzwanzig Cavitel, nämlich: 1. Summum hominis bonum in unione solius Dei constituendum, et qualis sit ista unio. 2. Utrum nostra beatitudo consistat in visione Dei increata, menti nostrae certo modo communicata et unita? 3. Utrum beatitudo nostra consistat in quodam illapsu divinae essentiae in essentiam animae? 4. Beatitudinem nostram sitam esse in clara visione Dei, 5. Non solam visionem ad rationem heatitudinis sufficere sed requiri etiam amorem et gaudium. 6. Quis horum actuum in beatitudine sit potior, visio an amor an gaudium? 7. Utrum visio Dei procedat a mente beati: an extrinsecus a Deo infundatur? 8. Utrum ad visionem Dei requiratur lumen gloriae et qua ratione? 9. Quaenam videantur a beatis in Deo vel cum Deo? 10. De modo quo ista a beatis videntur. 11. De amore beatorum, quid sit, quaenam ejus causae. 12. Quos effectus amor beatificus habeat. 13. Ad quae bona se amor beatorum extendit et quo ordine? 14. Utrum amor beatificus patriae sit ejus rationis ac speciei, cujus est amor Dei in via? 15. De gaudio beatorum, quid et quale sit et ad quae se extendat. 16. De beatorum spirituum pulchritudine. 17. Utrum beati delectentur et gaudeant immediate de ipso Deo an solum de ejus visione? 18. Utrum in beatis esse possit tristitia?
19. De aliis perfectionibus intellectus et voluntatis beatorum.
20. De dotibus animae beatae. 21. De aureolis beatorum.
22. Beatos nulla ratione posse aliquod peccatum committere:
et unde id proveniat. 23. Explicantur duae difficultates
circa potentiam peccandi in beatis.

Die neun Capitel des dritten Buches lauten: 1. Utrum animae sanctorum sint beatae ante communem corporum resurrectionem? 2. An corpore resumto animae clarius sint visurae Deum quam antea? 3. De dotibus corporis gloriosi, quae et quot sint? 4. De impassibilitate, qualis sit et in quo consistat? 5. De claritate corporis gloriosi: quid sit et quomodo illa corpora afficiat? 6. De agilitate corporis gloriosi: quid sit et quanta sit futura: deque potentia et robore beatorum. 7. In quo consistat subtilitas corporum beatorum? 8. De functionibus sensuum in beatis et de eorum oblectamentis. 9. Beatitudinem non posse amitti.

Das vierte Buch enblich umfaßt folgende Capitel: 1. De oratione et optimo orandi modo. 2. Qua ratione excitanda sit fides? 3. Quo modo excitanda spes remissionis peccatorum et salutis obtinendae? 4. Quo modo excitanda charitas in Deum? 5. Quo modo excitanda contritio de peccatis? 6. Quo modo excitandus humilitatis affectus? 7. Quo modo excitanda patientia? 8. Quo modo excitandum temperantiae studium? 9. Ad contemptum mundi. 10. Ut Deum semper habeamus praesentem. 11. Ad excitandum desiderium coelestis patriae.

Wie von selbst ersichtlich ift, so zeigt Lessius im ersten Buche, daß das höchste Gut des Menschen in keinem geschaffenen Dinge liege, sondern in Gott allein, dem unerschaffenen und unermeßlichen Gute, worauf er im zweiten Buche handelt von der wunderbaren Bereinigung des Geistes mit dem höchsten Gute, durch welche die Seele glückselig wird. Behandelt er sodann im dritten Buche die Glückseligkeit und Herrlichkeit

bes Leibes, d. i. jene Glückseligkeit und Herrlickeit, welche die Seele in ihrem Körper besitzen wird, so bespricht er zulett im vierten Buche die Mittel, durch welche am gewissesten die Glücksseligkeit erworben wird. Dabei führt derselbe seinen Gegenstand durchgehends gründlich und erschöpfend durch, und hält sich auch nach scholastischer Weise nicht immer an das rein Praktische, so offenbart er doch stets den tiesen Denker und bleibt serne von bloßen theologischen Spitzsindigkeiten. Auch strebt er nicht bloß die Belehrung des Verstandes an, sondern sucht auch das Herz des Lesers zu erwärmen, ein Umstand, der überhaupt die Schriften des Lessius so vortheilhaft auszeichnet. Der Herausgeber aber hat den Gebrauch nicht wenig dadurch erleichtert, daß er fortlausend von Absatz zu Absatz am Rande kurz den Inhalt anmerkt und auch ein genaues Realregister beigefügt hat.

Die Ausstattung ist schön und macht der Verlagshandlung alle Ehre, und ist auch der Preis nur ein mäßiger, weshalb diese neue Ausgabe des vortrefslichen Werkes eines der ausgezeichnetsten Theologen aus der Gesellschaft Jesu ohne Zweisel überall eine gute Aufnahme sinden wird.

Bibliothek der Kirchenväter. Auswahl der vorzüglichsten patriftischen Werke in deutscher Uebersetzung, herausgegeben unter der Oberleitung von Dr. Fr. X. Reithmayr. 2. Cyprian's ausgewählte Schriften. I. Preis jedes Bandes 4 Sgr. oder 14 fr. südd. Kempten. Kösel'sche Buchhandlung.

Die in dem gefälligen und handsamen Rlassikerformate im Verlage der Kösel'schen Buchhandlung erscheinende Bibliothek der Kirchenväter umfaßt an zweiter Stelle nach den Briefen des heiligen Märthrers Ignatius, die der erste Band gebracht hat 1), "ausgewählte Schriften des heiligen Chprian, Bischofs von Carthago und Märthrer." Und das mit vollem Rechte,

<sup>1)</sup> Bergl. Quartalfdrift, 22. Jahrgang, S. 339.

benn wie sehr treffend der Uebersetzer, Ulrich Uhl, in der vorausgeschickten kurzen Biographie Chprian's bemerkt, so "gewähren
die Schriften Chprians, die sich durch klare, blühende Sprache
auszeichnen und in welchen sich sein reicher, auf das Praktische
gerichtete Geist widerspiegelt, nicht bloß in homisetischer und
ascetischer Beziehung reiche Ausbeute, sondern sind auch für
die Dogmatik von großer Bedeutung, da sie ein treues Abbild
des kirchlichen Lebens und der kirchlichen Lehre jener Zeit
darbieten."

Der uns vorliegende erste Band von Chprian's ausgewählten Schriften, der zweite Band der "Bibliothek der Kirchenväter", enthält die vier Abhandlungen: "1. An Donatus, 2. Ueber den Stand der Jungfrauen, 3. Ueber die Einheit der katholischen Kirche, 4. Ueber die Gefallenen," und sollen noch weiter solgende sechs Abhandlungen solgen: "1. Ueber das Gebet des Herrn, 2. Ueber die Sterblichkeit, 3. An Dermetrian, 4. Ueber Wohlthun und Almosengeben, 5. Ueber das Gut der Geduld, 6. Ueber Eifersucht und Neid."

Feder Abhandlung schickt der gewandte Uebersetzer eine kleine Einleitung voraus, die den Leser über Zweck, Inhalt und Veranlassung der folgenden Schrift in passender Weise orientirt. Die Uebersetzung selbst zeichnet sich durch Klarheit und Flüssigkeit vortrefflich aus. Wir glauben den Wünschen unserer verehrten Leser am meisten zu entsprechen, wenn wir denselben hier ein paar Capitel vorführen, die uns namentlich für unsere Zeit von besonderem Interesse zu sein scheinen.

In seinem Schreiben an Donatus schilbert Chprian im 8. Capitel folgendermaßen die Schamlosigkeiten des Theaters: "Wende von da deine Blicke auf die nicht minder verderbliche Pest eines anderen Schauspiels; auch auf den Theatern wirst du erblicken, was dir sowohl Schmerz als Scham verursacht. Es heißt eine Tragödie, wenn Schandthaten der Borzeit in Versen erzählt werden. Der alte Gräuel von Batermord und Blutschande wird in wahrheitsgetreuer Darstellung wieder vor-

aeführt, bamit nicht im Laufe ber Zeiten aus bem Bebachtniffe schwinde, mas je einmal verbrochen worden ift. Jedes Alter mird burch bas Unhören erinnert, es fonne noch immer ge= ichehen, mas ichon einmal geschehen ift. Durch fein Alter ber Bergangenheit fterben die Berbrechen ab, nie mird der Frevel von ber Zeit bedeckt, nie wird bie Ruchlofigkeit in Bergeffenheit begraben. Bas icon aufgehört hat, eine Schandthat gu fein, wird zum Borbilde. Alsbann ergött es in ben mimifchen Spielen, der Schule jener Schandlichkeit, wieder zu erkennen, was babeim geschehen ift, ober zu hören, mas man bort thun fonnte. Man lernt ben Chebruch, indem man ihn fieht, und ba bas Bofe zu den Laftern, welche die Autorität ber Deffent= lichkeit für fich haben, reizt, fo fehrt eine Frauensperfon, die vielleicht noch teufch ins Schaufpiel gegangen mar, unteufch von bort gurud. Bie fehr werden fobann die Sitten beflecht, wie fehr die Schandthaten begunftigt, wie fehr die Lafter ge= nährt, wenn burch bie Beberben ber Shftrionen bie Ginbilbung verunreinigt wird, wenn man mit anfieht, wie gegen alles Recht und Wefet ber Natur die Breisgebung gur ungüchtigen Schändlichkeit dargeftellt wird? Da hören die Manner auf, Manner zu fein, alle Burde und Rraft bes Gefchlechtes wird durch die Schmach des entnervten Rörpers herabgewürdigt, und ber gewinnt dort den größten Beifall, welcher am meiften den Mann zum Beibe verkehrt hat. Das lob machft mit bem Grade des Berbrechens, und je fcandlicher fich Giner benimmt, für befto geschickter wird er gehalten. Man ichaut ihm, es ift entfetlich, fogar mit Bergnügen zu. Wozu tann ein folder nicht verleiten fonnen? Er reigt die Ginne, er ichmeichelt den Reigungen, er übermältigt bas beffere Befühl eines guten Bergens; auch fehlt es nicht an hohen Beispielen für bas ichmeichelnde Lafter, bamit burch fo verlockendes Unhören bas Berberben noch mehr an die Menfchen heranschleiche. Sie ftellen bie ichamlofe Benus, ben ehebrecherifden Mars bar, jenen ihren Jupiter, ber ebenfo an Lafterthaten als an Berricher=

macht der erste ist, wie er bei allen seinen Bligen für irdische Liebschaften entbrannt bald das weiße Gesieder eines Schwanes annimmt, bald in goldenem Regen herabströmt, bald des Dienstes der Bögel sich bedient, um zum Raube heranwachsender Knaben hervorzuschießen. Frage nun, ob da ein Zuschauer unsverdorben und züchtig bleiben kann. Man ahmt die Götter nach, die man verehrt; so werden für diese Elenden selbst die Verbrechen zu einer Sache der Religion."

Wer lieft nicht mit geheimem Schauer diese Schilderung der heidnischen Theater Buftände, wer wird aber dabei nicht unwillfürlich auch gemahnt an die Theater-Zustände unserer Zeit, die immer mehr das Gepräge des alten Heidenthumes annehmen zu wollen scheint?

Aus der Abhandlung Epprian's über den Stand der Jungfrauen sei hieher das 22. Capitel gesetzt, in dem fo icon die zeitlichen und emigen Bortheile ber Jungfräulichkeit dargelegt merden: "Bemahret, Jungfrauen," heißt es ba, "bemahret das, mas ihr zu fein angefangen habt. Bemahret, mas ihr fein werdet. Gin großer Lohn wartet auf euch, ein herrlicher Preis der Tugend, eine hohe Bergeltung der Reufcheit. Wollt ihr miffen, von welchen Uebeln die Enthaltsamfeit bewahrt und welche Bortheile fie mit fich bringt? "Ich will," fpricht Gott jum Beibe, "deine Betrübniffe und beine Seufzer vielmachen und in Traurigkeit wirft du beine Rinder gebaren, und beine Neigung wird mit deinem Manne sein und er wird über dich herrichen." Ihr feid von diesem Urtheilsspruche frei, ihr fürchtet nicht die Betrübniffe und die Seufzer der Beiber; ihr habt feine Angft in Betreff des Rindergebarens, und fein Mann ift euer Berr, fondern euer Berr und Saupt Chriftus ift euch gleichwie ein Gemahl und an Stelle desfelben; ihr habt Loos und Zustand gemeinsam. Dieß ift das Wort des herrn, ber ba fpricht: "Die Kinder diefer Welt zeugen und werden gezeugt. Diejenigen aber, welche jener Welt und der Auferftehung von ben Todten gewürdigt werden, heiraten nicht und halten

nicht Hochzeit, benn sie fangen auch nicht an zu sterben. Denn sie sind ben Engeln Gottes gleich, da sie Kinder der Aufserstehung sind." Was wir in Zukunft sein werden, habt ihr zu sein bereits angesangen. Ihr habt die Herrlichkeit der Aufserstehung schon in dieser Welt, ihr schreitet durch die Welt ohne die Bessedung der Welt. Wenn ihr keusch und jungsfräulich beharrt, seid ihr den Engeln Gottes gleich. Nur bleibe und dauere die Jungsräulichkeit rein und unverletzt, und wie sie muthvoll angesangen hat, so harre sie auch immersort aus und trachte nicht nach dem Schmucke von Halsbändern oder Kleidern, sondern nach dem eines untadelhaften Wandels. Gott und den Himmel soll sie im Auge behalten und die in die Höhe gerichteten Augen nicht zu der Begierlichkeit des Fleisches und der Welt herabsenden, nicht auf das Irdische herabrichten."

Endlich heben wir aus Chprian's Schrift "über die Ginbeit der tatholifden Rirde" noch bas 6. Capitel heraus, bas ben Sat behandelt: "Außer der Rirche fein Beil." "Die Braut Chrifti," fdreibt Chprian, "tann nicht zum Chebruche verleitet werben, fie ift unbeflect und züchtig. Gie fennt nur Gin Saus, fie bewahrt die Beiligkeit Gines Schlafgemaches mit teufcher Schamhaftigfeit. Sie erhalt uns für Gott, fie überweift die Rinder, welche fie geboren hat, dem himmelreiche. Wer immer fich von ber Kirche absondert und mit einer Chebrecherin verbindet, der trennt fich von den Berheißungen der Rirche; und ju den Belohnungen Chrifti wird nicht gelangen, wer die Rirche Chrifti verläßt. Er ift ein Fremder, ift ein Unheiliger, ift ein Feind. Gott tann nicht mehr gum Bater haben, wer die Rirche nicht zur Mutter hat. Wenn Giner fich retten tonnte, der außerhalb der Arche Roe's mar, fo findet auch Rettung, wer fich braugen außerhalb ber Rirche befindet. Der herr mahnt und fagt: "Wer nicht mit mir ift, ift wiber mich; und wer nicht mit mir fammelt, gerftreut." Ber ben Frieden und die Gintracht Chrifti ftort, lehnt fich wider Chriftus auf. Ber anderswo außerhalb ber Rirche fammelt, ber zerftreut

bie Kirche Christi. Der Herr spricht: "Ich und ber Bater sind Eins." Und wiederum steht es vom Bater und vom Sohne und vom heiligen Geiste geschrieben: "Und diese drei sind Eins." Und da glaubt Iemand, diese aus göttlicher Festigkeit kommende, mit himmlischen Geheimnissen zusammenhängende Einsheit könne in der Kirche zerrissen und durch die Zwietracht von einander abweichenden Gesinnungen getheilt werden? Wer diese Einsheit nicht sesthält, hält das Gesetz Gottes nicht sest, hält den Glauben an den Bater und den Sohn nicht sest, hält das Leben und Heil nicht fest."

## Kirchliche Zeitläufte.

I.

Es war das Jahr des Heiles 70, das 37. Jahr nach dem Tode des Welterlösers, wo dessen ernste Weissagung an Jerusalem, der Gottesmörderin, dis ins kleinste Detail ihre Ersüllung fand, wo nach langwieriger angestrengter Belagerung die siegreichen römischen Wassen in die eroberte Stadt eins drangen und Alles, den herrlichen Tempel selbst nicht ausgenommen, der Verwüstung weihten und dem Erdboden gleich machten. Damit war denn aber auch das Geschick Israels endgiltig ersüllt: der alttestamentlichen Ault, dessen Verechtigung schon mit dem neutestamentlichen Opfer auf Golgatha ein Ende gefunden, war nun auch thatsächlich eingestellt, ja geradezu unsmöglich gemacht, jede Schranke zwischen Judenchristen und Heidenchristen war nunmehr gefallen, in gleichem Eiser, in gleicher Liebe vereinigte von nun an beide die christliche Gesmeinde.

Und wiederum war es das Jahr des Heiles 800, an bessen Weihnachtsseste Papst Leo III. dem großen Karl, dem tapfern Frankenkönige, unter dem allgemeinen Zujauchzen der Römer die Kaiserkrone auf das Haupt drückte, wodurch die

Ibee des driftlichen Staates vollends besiegelt und auch äußerlich zur bestimmten Geltung, zur festen Gestaltung geführt wurde.

Als man aber das Jahr 1000 nach Christi Geburt schrieb, da durchdrang gar Viele der Gedanke an den nahen Untergang der Welt und trieb sie an zur frommen Pilgerfahrt nach Rom, der heiligen Stadt; und überhaupt bereitete man sich fast allgemein in echt christlicher Weise auf den vermeintlichen nahen Tod vor.

Diese Gebanken kamen uns unwillkürlich in den Sinn, als wir daran gingen, die ersten kirchlichen Zeitläufte im Jahre des Heiles 1870 zu schreiben. Zwar wollten wir Anfangs denselben alsbald wiederum die Thüre weisen und ihnen als einer einfachen müßigen Zahlen Sombination den verdienten Abschied geben; aber wie es schon zu gehen pflegt, dieselben ließen sich nicht so leichthin vertreiben, und so dachten wir denn mehr darüber nach, und se mehr wir nachdachten, desto weniger ungereimt erschien es uns, gerade mit diesen Gedanken die kirchlichen Zeitläufte des Jahres 1870 nach Christi Geburt zu eröffnen.

Dder sind nicht unsere gegenwärtigen Zeitverhältnisse in Wahrheit ganz geeignet, die Erinnerung an die genannten Jahre und an die hervorgehobenen Ereignisse, die sich in ihnen vollzogen, und an die Ideen, die sie durchdrungen haben, bei dem Kenner der Geschichte wachzurusen? Ja wersen wir einen wenn auch nur flüchtigen Blick auf unsere gegenwärtige Weltlage, so dünkt uns jetzt mehr als je das Haus Israel zu Ehren und Ansehen gekommen zu sein; mit seinem Gelde, mit seiner Presse scheint es geradezu die große Menge der Christen in sicherer Knechtschaft zu halten, und dabei blickt noch obendrein das Bestreben deutlich durch, daß die Schranken zwischen Iuden und Ehristen möglichst entsernt und beide in den modernen, staatlichen Gebilden nach Thunlichkeit verschmolzen würden. Sodann scheint dem heutigen großen Publikum nichts ferner

zu liegen, als der Gedanke an die Vergänglichkeit alles Irdissiden; ja so sehr geht alles Sinnen und Trachten auf das Zeitliche, so sehr haben bei gar Vielen die ernsten Wahrheiten des christlichen Glaubens ihre Kraft verloren, daß sie denselben nicht selten geradezu zu spotten sich erdreisten und vielsach gerade aus dem Grunde mit solcher Erbitterung den Kampf gegen Rom führen, weil sie dasselbe als die Hauptstütze dersselben wohl zu würdigen verstehen.

Und hält man heut zu Tage nicht vielfach ben chriftlichen Staat für einen principiell überwundenen Standpunkt, ist unsere Zeit nicht mit allen Kräften bemüht, das Princip des indifferenten oder confessionslosen Staates zu immer allgemeisnerer Geltung und Anerkennung zu bringen? Ja dem tiefer Blickenden wird es nicht entgehen, wie die vielen offenen und geheimen Feinde der päpstlichen Unfehlbarkeit eine Definition derselben zumeist aus dem Grunde nicht goutiren wollen, weil sie dadurch ihr Lieblingskind, den modernen confessionslosen Staat, mehr oder weniger gefährdet glauben.

So erscheint benn in der That zwischen bem Jahre 1870, bas wir begonnen haben, und ben Jahren 70, 800 und 1000, beren Summirung die gegenwärtige Jahreszahl gibt, eine innere Beziehung, allerdings junächst in entgegengesetter Richtung. Aber dürfen wir nicht noch weiter gehen? Werden wir Unrecht haben, wenn wir fagen, daß die allgemeine Berfahrenheit unferer gegenwärtigen focialen und politifchen Buftanbe eben mit einer berartigen Entwicklung und Gestaltung ber Dinge in Bufammenhang zu bringen, daß die Todeskrankheit unferes alters= schwachen Europa's insbesonders darin begründet fei, daß man ben oben hervorgehobenen Ideen der Jahre 70, 800 und 1000 n. Chr. in unseren Tagen keine Berechtigung mehr zu= erkennen will? Wahrlich, feitdem man die principielle Bedeutung bes Judenthums außer Ucht gelaffen, feitdem man aufgehört, die driftliche Idee auf alle Berhältniffe der Menfcheit zu be= ziehen, feitbem man die Welt nicht mehr im Beifte bes driftlichen Glaubens betrachten will, sind die Dinge so schlimm geworden, daß eine allgemein furchtbare Ratastrophe fast uns vermeidlich scheint; und wir meinen auch nicht zu irren, wenn wir der Ansicht sind: besagte Ideen, wie sie in den genannten Jahren besonders markirt erscheinen, müßten wieder zu Ehren und Ansehen kommen, sollte es anders besser werden, sollte anders eine radicale und dauernde Genesung von den gegenswärtigen Uebeln ersolgen können.

Dabei möchten mir natürlich nichts weniger als einer erneuerten Auflage ber alten Judenverfolgungen das Wort reden; auch find wir weit bavon, eine neue Theofratie aufgerichtet oder alle Magnahmen unbedingt reproducirt feben gu wollen, wie fie mitunter im Namen bes driftlichen Staates von weltlicher und wohl auch geiftlicher Seite in ben ver= aangenen Jahrhunderten getroffen worden find : ebenfo gedenten wir nicht die Welt und alles Irdifche in Acht und Bann gu erklären ober gar als Bufprediger ber Welt ihren nahen Untergang ankundigen zu wollen; aber nichtsbestoweniger möchten mir die großen und wichtigen Wahrheiten, wie fie die Jahre 70, 800 und 1000 nach Chriftus fo laut verfündet haben, im Jahre 1870 wieder allgemein in ihrer principiellen Bedeutung beachtet und gewürdigt feben, wobei allerdings auch nicht zu überfehen ift, daß man alebann auch, bei einer entsprechenden Beltendmachung diefer einzig mahren und emigen Grundfate. in weiser Bürdigung der Bergangenheit nach Möglichkeit alle jene Auswüchse und Abnormitaten vermeiden muffe, wie fie leber= eifer ober Unverftand im Laufe ber Zeit zu Tage gefördert haben.

In diesem Sinne ersehen wir also im Jahre 1870 insbesonders ein Jahr des Heiles und eben in diesem Sinne wird auch ohne Zweifel das gegenwärtig zu Rom tagende Concil mit seinen Canonen und Decreten die neue bessere Zeit einleiten, die, wir dürsen's von Gottes Barmherzigkeit wohl hoffen, über kurz oder lang ihren Ansang nehmen wird. Läßt sich dieß schon an und für sich von der Natur des Christenthumes und von der Stellung der Kirche zum Christenthume nicht anders erwarten, so geht dieß auch unzweideutig aus allem dem hervor, was bisher über die Thätigkeit des vaticanischen Conciles in die Deffentlichkeit gedrungen ist, und namentlich liegen den Canones, welche über die Kirche erlassen werden sollen, eben die besagten Ideen zu Grunde.

Um so mehr ist es aber auch zu bedauern, daß die vorgeblich von den Jesuiten angestrebte Definirung der päpstlichen Unsehlbarkeit selbst im katholischen Lager eine solche Bewegung hervorgerusen, zumal in Deutschland, wo unter dem Bortritte eines Döllinger nicht bloß Laien, sondern sogar Geistliche, ja gerade theologische Prosessoren öffentlich in der Presse Protest erheben zu müssen glaubten. Denn nicht bloß muß schon an sich ein solches Borgehen gegenüber einem allgemeinen Concile für ungeziemend erachtet werden, sondern man scheint da in der Hige des Eisers selbst zu Aeußerungen sich hinreißen zu lassen, die nicht mehr nur die Unsehlbarkeit des Papstes, sondern consequent weiter sogar die Unsehlbarkeit der Kirche übershaupt, ja geradezu die göttliche Natur des Primates in Frage zu stellen geeignet wären.

Sehr instructiv ist in dieser Beziehung eine Erklärung des Bischofes Ketteler von Mainz gegenüber dem Stiftsprobste Döllinger, der wir folgende Sätze entnehmen zu muffen glauben.

"Es hat," so schreibt Freiherr von Ketteler, "eine Zeit gegeben, wo ich ein dankbarer Schüler des Herrn Stiftsprobstes v. Döllinger war und ihn aufrichtig verehrte. Mehrere Jahre folgte in München ich allen seinen Vorlesungen. Damals war ich fast in allen großen Fragen der Kirchengeschichte mit ihm in Uebereinstimmung. Später im Jahre 1848 nahmen wir gemeinschaftlich als Abgeordnete an dem deutschen Parlamente in Frankfurt Antheil. Auch in dieser Zeit, wo alle großen Zeitfragen so vielsach besprochen wurden, glaube ich mit ihm über die Fragen des öffentlichen Lebens in Uebereinstimmung

geftanden ju haben. Leiber muß ich aber jett annehmen, daß amifchen den Unfichten des herrn Stiftsprobftes v. Döllinger und ben meinigen im "Wefen" ber Fragen, welche uns jest beschäftigen, ein tiefer Begenfat befteht. Berr Stiftsprobst v. Döllinger ift öffentlich als Gefinnungsgenoffe ber Berfaffer iener bekannten, unter bem Namen Janus erfchienenen Schmabbriefe gegen die Rirche bezeichnet worden, und er hat bisher fich noch nicht veranlagt gesehen, zu erklären, daß er als treuer Sohn der fatholifden Rirche die Gefinnung, welche der Janus eingegeben hat, nicht theilt. Der Janus ift aber nicht nur gegen die Unfehlbarkeit des Bapftes, fondern gegen den Brimat felbft gerichtet, gegen diefe große göttliche Inftitution in der Rirche, welcher wir in der Ginheit fo recht eigentlich den Sieg ber Rirche über alle Begner burch alle Jahrhunderte verdanken. Er ift zugleich ein Bewebe gabllofer Entstellungen ber Thatfachen ber Befchichte, bem vielleicht an innerer Unmahrhaftigfeit nur die Lettres provinciales von Bascal an die Seite geftellt werden konnen. Berr Stiftsprobft v. Dollinger hat aber nicht allein ben Zusammenhang mit ben Berfaffern bes Janus bisher noch nicht abgelehnt, fondern er ift auch bekanntlich ber anonyme Berfaffer ber Schrift "Ermägungen für bie Bifchofe bes Conciliums über die Frage ber papftlichen Unfehlbarteit," welche freilich ungleich mäßiger gehalten ift als ber Janus, aber mit dem Gedankengang bes Janus im Allgemeinen fo übereinftimmt, daß dadurch um fo mehr bie Bermuthung nahe gelegt ift, daß er ben Berfaffern des Janus nahe ftebe, jeden= falls ihre Richtung billige."

"Ganz an dieselbe Richtung beutet auch die jüngste Erstlärung des Herrn v. Döllinger (in der Allg. Zeitung vom 27. Jänner 1870) über die Bitte einer Anzahl von Bischösen, die Unsehlbarkeit des Papstes auszusprechen, unzweideutig hin, namentlich in seinem underechtigten Urtheile über das Concil von Florenz, welches allgemein als ein ökumenisches in der katholischen Kirche verehrt wird, und in dem ebenso underechs

tigten Urtheile, "baß die Unfehlbarkeit des Papftes, wenn dersielbe feierlich als Lehrer der gefammten Kirche über Glaubensswahrheiten Aussprüche thut, nicht erklärt werden könne; worüber doch wahrlich keinem einzelnen Katholiken die Entscheidung zusteht, sondern nur der allgemeinen Kirchenversammlung selbst, welche die Verheißung hat, daß der heilige Geist sie an Alles erinnern werde, was der Sohn Gottes gelehrt hat."

"Auch die Worte des Herrn v. Döllinger, worin er die mögliche Erklärung einer Lehre, welche seinen Ansichten widersspricht, "eine drohende Verdunklung oder Verunstaltung" der Lehre der Kirche nennt, sind von diesem Geiste erfüllt. An "drohende Verdunklungen oder Verunstaltungen der Lehre der Kirche" durch Aussprüche einer allgemeinen Kirchenversammlung kann Der nicht glauben, welcher die Ueberzeugung hat, daß der Geist der Wahrheit in übernatürlicher Weise dieser Versammslung beisteht. Der Herr Stiftsprohst kann allerdings, ehe diesser Ausspruch erfolgt, gegen eine Lehre, die noch nicht seste gestellt ist, seine Bedenken geltend machen; er hat aber als Katholik nicht das Recht, von drohender Verdunklung und Verzunstaltung der wahren Lehre durch die Aussprüche der allsgemeinen Kirchenversammlung zu reden."

"Es hat eine Zeit gegeben, wo viele begeisterte Jünglinge aus allen Gauen Deutschland's, welche sich auf den Priestersstand vorbereiteten, zu den Schülern Döllinger's gehörten, und welche jet im reiseren Alter die treuesten Söhne der Kirche sind und von den Feinden der Kirche als Jesuitenschüler bezeichnet werden. Jener Zeit verdankt es der Herr Stiftsprobst von Döllinger ohne Zweisel, daß auch jett noch Viele nur mit großem Widerstreben das Gesühl alter Pietät überwinden und sich von ihrem alten Lehrer lossagen. Heute dagegen nennen sich auch offene Apostaten, wie Pichler und Consorten, Schüler Döllinger's, und wersen ihrem alten Lehrer Inconsequenz vor, daß er nicht wagt, weiter zu gehen und mit der Unsehlbarkeit des Papstes auch die Unsehlbarkeit der Kirche über Bord zu

werfen. Woher mag das wohl kommen, daß Männer so versschiedener Richtung aus der Schule Döllinger's hervorgegangen sind? Der Grund ist offenbar. Die unselige Richtung, welche Herr Stiftsprobst v. Döllinger jetzt befolgt, ist nicht die Richstung jenes Mannes, auf den Hunderte von Schülern aus alter Zeit auch heute noch mit Dankbarkeit, aber auch mit tiesem Schmerze hinblicken."

Diese Worte des Mainzer Bischoses sind gewiß klar und bestimmt genug, um die rechte Orientirung zu geben, um zu zeigen, auf welche abschüssige Bahn die gegenwärtige Bewegung in Deutschland gerathen ist, die, wie nicht anders zu erwarten ist, ihre Kreise auch nach Frankreich und England ausgedehnt hat, wo dieselbe namentlich zur Hintanhaltung der Uebertritte der vielen katholisirenden englischen Geistlichen zur katholischen Kirche mit Ersolg ausgebeutet werden soll.

Bas wir aber dabei am meiften bedauern, das ift ber Umftand, daß diefe Bewegung gang ausgezeichnet in ben Rram all der vielen Namenstatholiten und der gablreichen Auchtatholiten paft, die benn auch biefelbe nach Rraften ausbeuten, um für den modernen Liberalismus Bropaganda ju machen. Sat fich ja hiedurch auch der öfterreichische Reichstanzler wieder einmal zu einem energischen Brotefte gegen ben Splabus in einer Note an den Grafen Trauttmannsdorf in Rom er= mannt, die fich fo murdig ber bekannten Depefche vom 2. Juli vorigen Jahres an die Seite ftellt, und durch bie Graf Beuft offenbar feinem frangofifchen Collegen Graf Daru ben Rang abgelaufen haben wird, da biefer mit ben furgen, aber bezeich= nenden Worten "Wir achten bie Freiheit ber Rirche" in der frangöfifchen Rammer feine Bemerkungen über bas Berhalten, welches Frankreich gegen das Concil und feine fünftigen Enticheidungen zu beobachten gedente, gefchloffen hat.

Auch in unserem Abgeordnetenhause hat die eingebildete Gefahr, die gegenwärtig der Kirche von keiner geringeren Seite als von ihrem höchsten Lehrtribunale, dem allgemeinen Concile

in Rom drohen foll, einem Dr. Rechbauer ben gewiß geiftreichen Schmerzensrnf ausgepreßt, mit dem er seinen Antrag
auf gänzliche Aushebung des Concordates begründete, und nach
welcher "in einer Zeit, wo man glaubte, von Rom aus die
Schraube ansesen zu können, um die Zeit in das Mittelalter
zurückzuschrauben, wo man den Gesetzen des Staates den Fehdehandschuh hinwirst, wo man geradezu mit der Revolution droht,
wenn der Staat seine Rechte geltend machen will, sei es nicht
bloß Recht, sondern auch Pflicht des Staates, das Verhältniß
der Kirche zum Staate zu regeln."

Run die Bater des Concils in Rom werden fich durch folche und verwandte Phrasen in ihrer erhabenen Aufgabe nicht irre machen laffen und fie werden mit derfelben opferwilligen Thätigfeit, mit der gleichen uneigennützigen Liebe wie bisher die großen und wichtigen Fragen nach allen Seiten in gerechte Bürdigung ziehen. Wird ja nach allem dem, mas man hort, von dem Concile bei allen Berathungen eine Grundlichkeit und eine Allseitigkeit aufgeboten, die schon an und für fich das aröfte Bertrauen in Anspruch zu nehmen geeignet ift, und die fehr vortheilhaft absticht gegenüber der haft, mit der in manchen Barlamenten felbst die wichtigften Fragen ihre Erledigung finden. Der heilige Beift aber, der auf einer allgemeinen Rirchenversammlung thätige höhere Factor, wird auch dem ersten vaticanischen Concile nicht fehlen, und er wird sicherlich dafür Gorge tragen, daß aus diefer ehrmurdigen öcumenischen Rirchenversammlung für die Rirche feine Befahr, fondern viel= mehr Segen und Beil erwachfe.

Liegt das im Wesen des Organismus der katholischen Kirche und haben eben in diesem Sinne insbesonders die Erzsbischöfe von München und Köln beruhigend und belehrend auf ihre Diöcesanen durch ihre jüngsten Erklärungen einzuwirken gesucht, so geziemt es jedem wahren und aufrichtigen Katholiken, jedwedes Mißtrauen bei Seite zu setzen und seinerseits durch eifriges Gebet die Bäter des Conciles in ihren angestrengten

Bemühungen zu unterstützen. Ja wie im Jahre 1000 n. Ehr. ob des erwarteten nahen Weltunterganges gar Viele durch ihren lebendigen Glauben zur Pilgerfahrt nach Rom sich ans getrieben fühlten, so lenkt auch gegenwärtig derselbe lebendige Glaube die Blicke aller treuen Katholiken nach Rom und auf das daselbst versammelte Concil, in welchem sie den einzigen wahren Rettungsanker in dem so furchtbar drohenden Weltsturme erblicken. Wie zeigt aber mit Ansang des Jahres des Heiles 1870 das katholische Barometer in Desterreich, oder besser gesagt, in der öfterreichslichsungarischen Monarchie?

Bon der Gefinnungstüchtigkeit der Majorität des cisleithanischen Abgeordnetenhauses in Ansehung der fatholischen Berhältniffe ift ohnehin die gange Welt bereits zur Benüge überzeugt, und hat in neuefter Zeit wiederum fo ein recht prächtiges Bröbchen davon Baron Tinti geliefert, indem er, der papftliche Rammerherr, unter dem Beifalle derfelben Majorität den confervativen Tirolern das Deutschthum aus feinem anderen Grunde absprach, als weil ihre Beimat Rom, ihr Baterland die Rirche, ihr Raifer der Papft fei. Aber auch im ungarischen Reichstage hat es in jungfter Zeit an antifirchlichen Stimmen nicht gefehlt, die fich von den cisleithanischen Collegen vermuthlich im Rampfe gegen die Rirche nicht ben Rang ablaufen laffen wollten. Go murbe in ber Berathung über das Budget des Cultus = Ministeriums die Ansicht aus= gesprochen, sobald die Trennung der fatholischen Rirche vom Staate auf der Tagesordnung ftehen merde, merde der Reichs= rath bezüglich ber Jefuiten. bann ber Rronungs = Ceremonien und auch ber pragmatischen Sanction specielle Befchluffe faffen muffen, und zwar bezüglich ber letteren deshalb, weil fie ben Rönig zur Aufrechthaltung der katholischen Religion als Staats religion verpflichte; und ein anderer Redner erklärte es für nothwendig, daß die ungarische Legislative ihr Votum über die firchliche Frage abgebe, weil hirnverbrannte Jesuiten felbft die Infallibität des Bapftes eben jett jum Dogma erheben

wollen; als Ratholik wisse er am besten, daß die Laien nur zahlreiche Sclaven der Hierarchie seien, und es erwarten die Katholiken sehnlichst die Erlösung von Seite des Reichstages; wenn Rom sich nicht zur Umkehr entschließe, wenn den Bersblendeten nicht die Augen aufgehen, müsse eine zweite Reformation die Folge sein; die sogenannten katholischen Kirchensgüter betrachtet Redner als Sigenthum des Staates.

Doch ungleich bedeutungsvoller als bergleichen Auslaffungen von beigblütigen cis = und transleithanischen Ab= geordneten find zur Beurtheilung ber Lage die officiellen Er= flärungen von Seite ber Minifter, wenn auch ihre Sprache in berlei belicaten Angelegenheiten zumeift fo allgemein und un= beftimmt lautet, daß man alles Mögliche fich babei benten tann. Ein Meifterwert in diefer Richtung find die Worte, mit welchen der neue Ministerprafident Dr. Safner das neugebildete Minifterium dem Abgeordnetenhause vorstellte. "Bas die religiösen Intereffen betrifft," fo tennzeichnete ber Berr von Safner die Stellung ber öfterreichifchen Regierung in ber allerneueften Mera, "fo fei, wenn man nicht thatfächliche Resultate abstreiten will, in ben letten zwei Jahren Wefentliches und Bieles geichehen. Gin principiell correctes (?) Berhaltniß zwifden Rirge und Staat fei hergeftellt. Die Regierung wird immer von bem Standpunkte ausgehen, daß fie verpflichtet ift, bie hohe Bedeutung der Religion zu erfennen, aber anderseits wird fie energisch die Freiheit des Gemiffens mahren, um fo energischer. wenn ihr Gefahr broht."

Etwas deutlicher drückte sich schon der neue Cultusminister Dr. v. Stremahr in einer der Sitzungen des confessionellen Ausschusses aus, wo derselbe als die Grundlage der Gesetzebung in confessionellen Angelegenheiten insbesonders bezeichenete die volle Glaubens- und Gewissensfreiheit, die Unabhängigsteit des Genusses bürgerlicher und politischer Rechte von dem Religions-Bekenntnisse, die Ausschließung jedes weltlichen Zwanzges zu kirchlichen Handlungen, das Recht jeder gesetzlich ans

8\*

erkannten Kirche ober Religions-Genossenschaft zur selbstständigen Ordnung und Verwaltung ihrer inneren Angelegenheiten, die staatliche Leitung und Oberaussicht rücksichtlich des gesammten Unterrichts- und Erziehungswesens, die selbstständige Gesetzgebung des Staates in Vetreff der Ehe u. s. f.; er sei, so erstlärte derselbe weiter, der Ansicht, daß das durch ein Religionsedict angestrebte Ziel nur auf dem bereits betretenen Wege der Special Sesetzgebung möglichst schnell und sicher zu erveichen sei, und er habe es sich zur Aufgabe gestellt, die dießsfalls noch bestehenden Lücken auf Grund eingehender Detailsstudien durch auszuarbeitende Specialgesetze auszufüllen."

In schönfter Sarmonie mit ben hier bargelegten Unschauungen ber cisleithanischen Regierung fteht die ungarische Regierung, wie hierüber ber von Baron Gotvos im Befter Abgeordnetenhaufe jungft eingebrachte Entwurf eines neuen ungarifden Religionsgefetes nicht ben geringften Zweifel mehr auffommen läßt. Die in demfelben ausgefprochenen Grundfate nämlich, welche burch bie Special-Gefetgebung burchgeführt werden follen, find eben diefelben, wie fie der bisherigen confeffionellen Gefetgebung ber neuen cisleithanischen Mera gu Grunde liegen, und wie fie Dr. v. Figuly in feinem Religions= edicte bis zur äußerften Confequeng gur Geltung gebracht miffen will: Allgemeine Religionsfreiheit und Gleichheit; oberfte Auf= ficht des Staates über alle Rirchen= und Religions = Benoffen= fcaften; die Ghe ein burgerlicher Bertrag, auf beffen Giltig= feit die Berichiedenheit des Bekenntniffes keinen Ginflug hat; Freiheit der Eltern, ihre Rinder in mas immer für einer Religion zu erziehen; Confessionslofigkeit der Communal-Friedhofe.

Da wäre denn also wiederum, und zwar wahrscheinlich in gerechter Würdigung des famosen österreichisch ungarischen Ausgleiches nunmehr auch jenseits der Lentha die confessionelle Resorm auch für die nächste Zukunft in den Vordergrund gestellt, und sollte insbesonders auf diesem Wege Heilung unserer sokranken Verhältnisse gesucht werden — mit welchem Ersolge, wird sich zeigen. —

### Miscellanea.

I. Kann der Pfarrer in Folge gerichtlicher Citation und bei Androhung der gesetlichen Folgen im Weigerungsfalle vor dem weltlichen Richter in einer Chescheidungsklage Zeugenschaft leisten?

Bei vorliegender Frage kömmt vor allem die dogmatische Seite in Betracht, da dieselbe mit dem bekannten Canon 12. der ss. 24. des Concils von Trient: "Si quis dixerit, causas matrimoniales non spectare ad judices ecclesiasticos, anathema sit" zusammenhängt. Demgemäß hat der Pfarrer vor Allem gegen die Competenz des weltlichen Gerichtes in den das Sheband selbst betreffenden Rechtssachen ausdrücklich Berswahrung einzulegen und dieselbe zu Protokoll zu dictiren, wodurch er bestimmt und entschieden seiner Glaubensselleberzeugung in der betreffenden Sache Ausdruck verleiht, und a priori sich dagegen verwahrt, daß die folgenden Akte nicht etwa als eine Berleugnung dieses seines Glaubens aufgesaßt werden.

Sind nun diese Akte von der Art, daß sie nicht schon an und für sich naturnothwendig eine Anerkennung der Competenz des weltlichen Gerichtes in causis matrimonialibus involviren, so schließt die vorausgegangene Protestation eine solche Auslegung aus, und sind diese Akte als auf die anderen möglichen Richtungen bezogen zu betrachten. Der Umstand aber, ob derartige solgende Akte schon an und für sich naturnothwendig eine Anerkennung des weltlichen Gerichtes in causis matrimonialibus involviren oder nicht, wird in fraglicher Sache nach solgenden zwei Gesichtspunkten zu beurtheilen sein, nämlich: 1. Betressen die vom weltlichen Richter gestellten Fragen rein äußere objective Thatsachen, welche an und für sich von dem Richter zu sehr verschiedenen Zwecken benützt werden könnten (z. B. Haben Sie gesehen, daß X. die D. geschlagen hat? Ik Z. oder D. die Veranlassung zu dem häuslichen Uns

frieden?) oder laffen diefelben ichon an und für fich teine anbere Beziehung zu, als eben auf das Urtheil, das vom welt= lichen Richter in der das Cheband betreffenden Rechtsfache (wie in fraglicher Sache die Chefcheidung) gefällt werden foll (3. B. Salten Gie es für beffer, bag die beiden Cheleute ge= trennt leben? Sind Sie der Meinung, daß bei Fortfetung der Lebensgemeinschaft das Leben der X. bedroht fei?). Und 2. Wird die Frage an den Pfarrer einfach als Staatsbürger gestellt, refp. bezieht fich die gestellte Frage auf Dinge, die ebenso gut jeder Andere bezeugen konnte, wenn er zufällig in die gleiche Lage wie ber Pfarrer gekommen mare (3. B. der Pfarrer mare zufällig bei einem Spaziergange Zeuge eines Auftrittes gemefen); oder aber es wird die Frage an den Pfarrer als Pfarrer geftellt, refp. handelt es fich um Dinge, um die er nur in Folge seiner pfarrämtlichen Thätigkeit Renntniß haben tann (3. B. Sat die Frau nie über ihren Mann Rlage geführt? Saben Sie den Mann über ein unlauteres Berhältniß zu Rede geftellt?).

Befteht in beider Hinsicht die erste Alternative, so kann in der Bezeugung von solchen äußeren objectiven Thatsachen keine thatsächliche Aushebung der früher ausdrücklich gemachten Berwahrung liegen, sondern es ist, wie gesagt, durch diese eine derartige Deutung geradezu ausgeschlossen.

Anders jedoch wird es sein, wenn die andere Alternative, und zwar sowohl in der einen als in der andern Hinsicht einstritt. Kann nämlich die gestellte Frage schon an und für sich einzig nur auf das Urtheil, das vom weltlichen Richter in der das Eheband betreffenden Rechtssache, resp. auf den Zweck der Ehescheidung bezogen werden, so wäre die Beantwortung einer solchen Frage ein factischer Widerruf der früheren Verwahrung, und demnach eine factische Verleugnung des Glaubens.

Uebrigens betreffen berartige Fragen geradezu ein subjectives Urtheil über die fragliche Angelegenheit, und erscheinen sie somit schon an und für fich gegenüber einem Zeugen ganz und gar nicht geeignet, so baß ihnen schon aus diesem Grunde leicht ausgewichen werden kann.

Und könnte der Pfarrer von den gefragten Dingen nur in Folge seiner pfarrämtlichen Thätigkeit Kenntniß haben, so hätten dieselben schon eine bestimmte qualiscierte Beziehung, und es erschiene der Pfarrer als ein Glied im gerichtlichen Organismus bei Durchführung des Sheprocesses, weshalb ein Eingehen auf eine solche Zumuthung nicht minder factisch die frühere Verwahrung ausheben und eine factische Verleugnung des Glaubens in sich schließen würde.

Aus der bisherigen Deduction ergibt sich demnach, daß von dogmatischer Seite nichts im Wege stehe, daß der Pfarrer als Staatsbürger vor dem weltlichen Richter in einer Ehesscheidungsklage, jedoch unter Berwahrung, rein äußere und objective Thatsachen der Wahrheit gemäß bezeuge. Hieran ändert auch nichts die verlangte Beeidigung der gemachten oder zu machenden Aussage, da diese nichts anderes sagen will, als daß man die Aussage nach seinem besten Wissen und Gewissen gemacht habe oder machen wolle, und ist die Aussage selbst erlaubt, so ist auch die eidliche Bekräftigung derselben erlaubt; d. h. liegt in der Aussage selbst keine factische Berleugnung des Glaubens, so liegt sie auch nicht in der eidlichen Bekräftigung derselben: jusjurandum sequitur naturam actus.

Doch fassen wir die vorliegende Frage auch vom moralischen Standpunkte ins Auge. In dieser Beziehung geht denn unser vorliegende Fall auf die Frage hinauß: Ist es ex gravi causa erlaubt, eine an sich gute oder indisserente Handlung zu sehen, obwohl man gewiß voraussieht, daß ein Anderer oder Andere dieselbe zu einem schlechten Zwecke mißbrauchen werden? Und es gehört somit hieher das von den Moralisten ausgestellte Princip: "Cooperatio materialis licita est dummodo actio sit per se bona, vel saltem indisserens et quando ad est justa causa et proportionata ad gravitatem peccati alterius et ad proximitatem concursus qui praestatur ad peccati executionem. (cf. Gury tract. de virt. punct. II. de coop. n. 236 edit. II. pag. 68.)

Es unterliegt bemnach vom moralischen Standpunkte aus keinem Zweifel, daß ein Pfarrer in unserem Falle vom dog-matischen Standpunkte zulässige Aussagen, wie oben angegeben, machen und dieselben auch eiblich bekräftigen könne, und dieß um so mehr, je größer der Schade ist, der für ihn aus der Unterlassung der verlangten Aussagen erwachsen würde.

Bulett feien noch folgende Bemerkungen beigegeben :

- 1. Eine Verpflichtung, die erlaubten Fragen des Richters in unserem Falle zu beantworten, besteht nicht, da der Richter nicht competent ist und der Pfarrer ihn auch nicht für competent ansehen kann. Dieß gänzliche Schweigen hätte somit den Charakter des bonum melius gegenüber dem einsachen bonum, insoferne man lieber eigenen sehr großen Schaden trägt, als auch nur materiell zur Sünde Anderer mitwirken wollte, und als ein derartiges Verhalten zur Schärfung des katholischen Bewußtseins beitragen kann.
- 2. Handelt es sich um einen Laien und nicht um einen Pfarrer oder überhaupt Geistlichen, so wird hier eine ignorantia juris vel facti denselben wohl in den meisten Fällen von einer Glaubens-Verleugnung entschuldigen, wenn er seiner Aussage keinen Protest vorausschickt oder sich diese auch auf eigentliche Ehesachen bezieht.
- 3. Es erscheint nicht räthlich, Laien außer im Falle einer speciellen Anfrage hierüber entsprechend aufzuklären.
- 4. Die vorliegende Frage fällt nach ihrer moralischen Seite ganz mit der Frage über die Zuläfsigkeit der passiven Assistenz zusammen; jedoch fällt hier die dogmatische Seite weg, da sie in keinem Zusammenhange steht mit einem dogmatischen Canon, weshalb auch kein Protest vorauszuschicken ist. Ob ihrer rechtlichen Seite dagegen ist dazu eine besondere Dispens von Seite der competenten Autorität, resp. des Papstes nothwendig.

II. Welches Borgeben ift bei Chen banrischer Unterthanen in Folge der modificirten Chegesetzgebung einzuhalten?

Durch das bahrische Gesetz vom 16. April 1868 über Heimat und Berehelichung, welches mit dem 1. September 1868 in Wirksamkeit getreten ist, ist das frühere unbeschränkte Recht der Gemeinden über Ehebewilligungen wesentlich geändert und durch §. 36 auf bestimmte Fälle begrenzt. Ein bahrischer Untersthan, der sich in Desterreich verehelichen will, ist anzuweisen, daß er sein Borhaben bei seiner Heimatsgemeinde anmelde, welche nach lotägigem öffentlichen Anschlage ihm ein Eertissicat ausstellt, daß ein Einspruch gegen seine Berehelichung nicht erhoben werde; auf dieses Eertisicat hin erhält er von seiner politischen Behörde, d. i. vom königlichen Bezirksamte, das Berehelichung sicht ung sicht aus giltig ungesehen würde.

Ift die Braut eine Desterreicherin, so wird auch der Nachweis gefordert, ob und wie viel Kinder sie etwa habe; es werden aber durch ihre Heirat nur jene Kinder in den bayrischen Gemeindeverband aufgenommen, zu denen sich der Bräutigam als Bater bekennt. Daher sollte nach dem Gesetze der Reciprocität auch von einer bahrischen Braut ein gleicher Nachweis über etwaige Kinder gefordert werden, und bezüglich jener, deren Bater der österreichische Bräutigam nicht ist, ein Zeugniß der Heimatsgemeinde, daß ihnen ihr Heimatsrecht gesichert bleibe.

Wenn die Brautleute über sechs Wochen von ihrer Heismatspfarre weg sind, wird eine Verkündanzeige dahin nicht gesordert, so auch keine Anzeige über die vollzogene Trauung; nur wo es sich um Legitimation von Kindern handelt, wäre eine solche zu erstatten, da auch bahrische Pfarrämter eine solche Anzeige an öfterreichische machen.

Bohnt ein Brauttheil in Bahern und bedarf Difpens, so hat das betreffende bayrifche Pfarramt diese beim bischöflichen

Ordinariate (von einer Civilbehörde ift in Bahern eine Dispens vom Aufgebote nicht nothwendig) nachzusuchen, welche, es mag von einem oder von allen dreien Aufgeboten dispensirt werden, immer mit der Bedingniß ertheilt wird, daß die Brautleute vor der Trauung das juramentum libertatis ablegen."

Vorstehende Beantwortung der gestellten Frage ist das Resultat einer über besagten Gegenstand in einer Pastoral= Conferenz gepflogenen Besprechung.

III. Sanctissimi Domini Nostri PII divina Providentia PAPAE IX. Constitutio qua ecclesiasticae censurae latae sententiae limitantur.

## Pius Episcopus

Servus servorum Dei ad perpetuam rei memoriam.

Apostolicae Sedis moderationi convenit, quae salubriter veterum canonum auctoritate constituta sunt, sic retinere, ut, si temporum rerumque mutatio quidpiam esse temperandum prudenti dispensatione suadeat, Eadem Apostolica Sedes congruum supremae suae potestatis remedium ac providentiam impendat. Quamobrem cum animo Nostro iampridem revolveremus, ecclesiasticas censuras, quae per modum latae sententiae, ipsoque facto incurrendae ad incolumitatem ac disciplinam ipsius Ecclesiae tutandam, effrenemque improborum licentiam coërcendam et emendandam sancte per singulas aetates indictae ac promulgatae sunt, magnum ad numerum sensim excrevisse; quasdam etiam, temporibus moribusque mutatis, a fine atque causis, ob quas impositae fuerant, vel a pristina utilitate, atque opportunitate excidisse; eamque ob rem non infrequentes oriri sive in iis, quibus animarum cura commissa est, sive in ipsis fidelibus dubietates, anxietates, angoresque conscientiae; Nos eiusmodi incommodis occurrere volentes, plenam earumdem recensionem fieri, Nobisque proponi iussimus, ut diligenti adhibita consideratione, statueremus, quasnam ex illis servare ac retinere oporteret, quas vero moderari, aut abrogare congrueret. Ea igitur recensione peracta, ac Venerabilibus Fratribus Nostris S. R. E. Cardinalibus in negotiis

Fidei Generalibus Inquisitoribus per universam Christianam Rempublicam deputatis in consilium adscitis, reque diu ac mature perpensa, motu proprio, certa scientia, matura deliberatione Nostra, deque Apostolicae Nostrae potestatis plenitudine, hac perpetuo valitura Constitutione decernimus, ut ex quibuscumque censuris sive excommunicationis, sive suspensionis, sive interdicti, quae per modum latae sententiae, ipsoque facto incurrendae hactenus impositae sunt, nonnisi illae, quas in hac ipsa Constitutione inserimus, eoque modo, quo inserimus, robur exinde habeant; simul declarantes, easdem non modo ex veterum canonum auctoritate, quatenus cum hac Nostra Constitutione conveniunt, verum etiam ex hac ipsa Constitutione Nostra, non secus ac si primum editae ab ea fuerint, vim suam prorsus accipere debere.

# Excommunicationes latae sententiae speciali modo Romano Pontifici reservatae.

Itaque excommunicationi latae sententiae speciali modo Romano Pontifici reservatae subiacere declaramus:

1.

Omnes a christiana fide apostatas, et omnes ac singulos haereticos, quocumque nomine censeantur, et cuiuscumque sectae existant, eisque credentes, eorumque receptores, fautores, ac generaliter quoslibet illorum defensores.

2.

Omnes et singulos scienter legentes sine auctoritate Sedis Apostolicae libros eorumdem apostatarum et haereticorum haeresim propugnantes, nec non libros cuiusvis auctoris per Apostolicas litteras nominatim prohibitos, eosdemque libros retinentes, imprimentes et quomodolibet defendentes.

3.

Schismaticos et eos qui a Romani Pontificis pro tempore existentis obedientia pertinaciter se subtrahunt, vel recedunt.

4.

Omnes et singulos, cuiuscumque status, gradus seu conditionis fuerint ab ordinationibus seu mandatis Romanorum Pontificum pro tempore existentium ad universale futurum Concilium appellantes, nec non eos, quorum auxilio, consilio vel favore appellatum fuerit.

5.

Omnes interficientes, mutilantes, percutientes, capientes, carcerantes, detinentes, vel hostiliter insequentes S. R. E. Cardinales, Patriarchas, Archiepiscopos, Episcopos, Sedisque Apostolicae Legatos, vel Nuncios, aut eos a suis Dioecesibus, Territoriis, Terris, seu Dominiis ejicientes, nec non ea mandantes, vel rata habentes, seu praestantes in eis auxilium, consilium vel favorem.

6.

Impedientes directe vel indirecte exercitium iurisdictionis ecclesiasticae sive interni sive externi fori, et ad hoc recurrentes ad forum saeculare eiusque mandata procurantes, edentes, aut auxilium, consilium vel favorem praestantes.

7.

Cogentes sive directe, sive indirecte iudices laicos ad trahendum ad suum tribunal personas ecclesiasticas praeter canonicas dispositiones: item edentes leges vel decreta contra libertatem aut iura Ecclesiae.

8.

Recurrentes ad laicam potestatem ad impediendas litteras vel acta quaelibet a Sede Apostolica, vel ab eiusdem Legatis aut Delegatis quibuscumque profecta eorumque promulgationem vel executionem directe vel indirecte prohibentes, aut eorum causa sive ipsas partes, sive alios laedentes, vel perterrefacientes.

9.

Omnes falsarios litterarum Apostolicarum, etiam in forma Brevis ac supplicationum gratiam vel iustitiam concernentium, per Romanum Pontificem, vel S. E. R. Vice-Cancellarios seu Gerentes vices eorum aut de mandato Eiusdem Romani Pontificis signatarum: nec non falso publicantes Litteras Apostolicas, etiam in forma Brevis, et etiam falso signantes supplicationes Vice-Cancellarii aut Gerentis vices praedictorum.

10.

Absolventes complicem in peccato turpi etiam in mortis articulo, si alius Sacerdos licet non adprobatus ad confessiones, sine gravi aliqua exoritura infamia et scandalo, possit excipere morientis confessionem.

#### 11.

Usurpantes aut sequestrantes iurisdictionem, bona, reditus, ad personas ecclesiasticas ratione suarum Ecclesiarum aut beneficiorum pertinentes.

#### 12.

Invadentes, destruentes, detinentes per se vel per alios Civitates, Terras, loca aut iura ad Ecclesiam Romanam pertinentia; vel usurpantes, perturbantes, retinentes supremam iurisdictionem in eis; nec non ad singula praedicta

auxilium, consilium, favorem praebentes.

A quibus omnibus excommunicationibus huc usque recensitis absolutionem Romano Pontifici pro tempore speciali modo reservatam esse et reservari; et pro ea generalem concessionem absolvendi a casibus et censuris, sive excommunicationibus Romano Pontifici reservatis nullo pacto sufficere declaramus, revocatis insuper earumdem respectu quibuscumque indultis concessis sub quavis forma et quibusvis personis etiam Regularibus cuiuscumque Ordinis, Congregationis, Societatis et Instituti, etiam speciali mentione dignis et in quavis dignitate constitutis. Absolvere autem praesumentes sine debita facultate, etiam quovis praetextu, excommunicationis vinculo Romano Pontifici reservatae innodatos se sciant, dummodo non agatur de mortis articulo, in quo tamen firma sit quoad absolutos obligatio standi mandatis Ecclesiae, si convaluerint.

## Excommunicationes latae sententiae Romano Pontifici reservatae.

Excommunicationi latae sententiae Romano Pontifici reservatae subiacere declaramus:

1.

Docentes vel defendentes sive publice, sive privatim propositiones ab Apostolica Sede damnatas sub excommunicationis poena latae sententiae; item docentes vel defendentes tanquam licitam praxim inquirendi a poenitente nomen complicis prouti damnata est a Benedicto XIV. in Const. Suprema 7. Julii 1745. Ubi primum 2. Junii 1746. Ad eradicandum 28. Septembris 1746.

2.

Violentas manus, suadente diabolo, iniicientes in Clericos, vel utriusque sexus Monachos, exceptis quoad reser-

vationem casibus et personis, de quibus iure vel privilegio permittitur, ut Episcopus aut alius absolvat.

3.

Duellum perpetrantes, aut simpliciter ad illud provocantes, vel ipsum acceptantes, et quoslibet complices, vel qualemcumque operam aut favorem praebentes, nec non de industria spectantes, illudque permittentes, vel quantum in illis est, non prohibentes, cuiuscumque dignitatis sint, etiam regalis vel imperialis.

4.

Nomen dantes sectae Massonicae, aut Carbonariae, aut aliis eiusdem generis sectis quae contra Ecclesiam vel legitimas potestates seu palam, seu clandestine machinantur, nec non iisdem sectis favorem qualemcumque praestantes; earumve occultos coriphaeos ac duces non denunciantes, donec non denunciaverint.

5.

Immunitatem asyli ecclesiastici violare iubentes, aut ausu temerario violantes.

6.

Violantes clausuram Monialium, cuiuscumque generis aut conditionis, sexus vel aetatis fuerint, in earum monasteria absque legitima licentia ingrediendo; pariterque eos introducentes vel admittentes, itemque Moniales ab illa exeuntes extra casus ac formam a S. Pio V. in Constit. *Decori* praescriptam.

7.

Mulieres violantes Regularium virorum clausuram, et Superiores aliosve eas admittentes.

8.

Reos simoniae realis in beneficiis quibuscumque, eorumque complices.

9.

Reos simoniae confidentialis in beneficiis quibuslibet, cuiuscumque sint dignitatis.

10.

Reos simoniae realis ob ingressum in Religionem.

11.

Omnes qui quaestum facientes ex indulgentiis aliisque gratiis spiritualibus excommunicationis censura plectuntur Constitutione S. Pii V. *Quam plenum* 2. Januarii 1554.

#### 12.

Colligentes eleemosynas maioris pretii pro missis, et ex iis lucrum captantes, faciendo eas celebrari in locis ubi Missarum stipendia minoris pretii esse solent.

#### 13.

Omnes qui excommunicatione mulctantur in Constitutionibus S. Pii V. Admonet nos quarto Kalendas Aprilis 1567, Innocenti IX. Quae ab hac Sede pridie nonas Novembris 1591, Clementis VIII. Ad Romani Pontificis curam 26. Junii 1592, et Alexandri VII. Inter ceteras nono Kalendas Novembris 1660, alienationem et infeudationem Civitatum et Locorum S. R. E. respicientibus.

#### 14.

Religiosos praesumentes clericis aut laicis extra casum necessitatis Sacramentum extremae unctionis aut Eucharistiae per viaticum ministrare absque Parochi licentia.

#### 15.

Extrahentes absque legitima venia reliquias ex Sacris Coemeteriis sive Catacumbis Urbis Romae eiusque territorii, eisque auxilium vel favorem praebentes.

#### 16.

Communicantes cum excommunicato nominatim a Papa in crimine criminoso, ei scilicet impendendo auxilium vel favorem.

#### 17.

Clericos scienter et sponte communicantes in divinis cum personis a Romano Pontifice nominatim excommunicatis et ipsos in officiis recipientes.

## Excommunicationes latae Sententiae Episcopis sive Ordinariis reservatae.

Excommunicationi latae sententiae Episcopis sive Ordinariis reservatae subiacere declaramus:

#### 1.

Clericos in Sacris constitutos vel Regulares aut Moniales post votum solemne castitatis matrimonium contrahere praesumentes; nec non omnes cum aliqua ex praedictis personis matrimonium contrahere praesumentes.

2.

Procurantes abortum, effectu sequuto.

3.

Litteris apostolicis falsis scienter utentes, vel crimini ea in re cooperantes.

#### Excommunicationes latae sententiae nemini reservatae.

Excommunicationi latae sententiae nemini reservatae subiacere declaramus:

1.

Mandantes seu cogentes tradi Ecclesiasticae sepulturae haereticos notorios aut nominatim excommunicatos vel interdictos.

2.

Laedentes aut perterrefacientes Inquisitores, denuntiantes, testes, aliosve ministros S. Officii; eiusve Sacri Tribunalis scripturas diripientes, aut comburentes; vel praedictis quibuslibet auxilium, consilium, favorem praestantes.

Alienantes et recipere praesumentes bona ecclesiastica absque Beneplacito Apostolico, ad formam Extravagantis

Ambitiosae De Reb. Ecc. non alienandis.

4.

Negligentes sive culpabiliter omittentes denunciare infra mensem Confessarios sive Sacerdotes a quibus sollicitati fuerint ad turpia in quibuslibet casibus expressis a Praedecess. Nostris Gregorio XV. Constit. *Universi* 20. Augusti 1622, et Benedicto XIV. Constit. *Sacramentum poenitentiae* 1. Junii 1741.

Praeter hos hactenus recensitos, eos quoque quos Sacrosanctum Concilium Tridentinum, sive reservata Summo Pontifici aut Ordinariis absolutione, sive absque ulla reservatione excommunicavit, Nos pariter ita excommunicatos esse declaramus; excepta anathematis poena in Decreto Sess. IV. De editione et usu Sacrorum Librorum constituta, cui illos tantum subiacere volumus, qui libros de rebus Sacris tractantes sine Ordinarii approbatione imprimunt, aut imprimi faciunt.

### Suspensiones latae Sententiae Summo Pontifici reservatae.

1.

Suspensionem ipso facto incurrunt a suorum Beneficiorum perceptione ad beneplacitum S. Sedis Capitula et

Conventus Ecclesiarum et Monasteriorum aliique omnes, qui ad illarum seu illorum regimen et administrationem recipiunt Episcopos aliosve Praelatos de praedictis Ecclesiis seu Monasteriis apud eamdem S. Sedem quovis modo provisos, antequam ipsi exhibuerint Litteras apostolicas de sua promotione.

2.

Suspensionem per triennium a collatione Ordinum ipso iure incurrunt aliquem Ordinantes absque titulo beneficii, vel patrimonii cum pacto ut ordinatus non petat ab ipsis alimenta.

Interdicta latae se. Contine reserve

Suspensionem per annum ab ordinum administratione ipso iure incurrunt Ordinantes alienum subditum etiam sub praetextu beneficii statim conferendi, aut iam collati, sed minime sufficientis, absque eius Episcopi litteris dimissorialibus, vel etiam subditum proprium qui alibi tanto tempore moratus sit, ut canonicum impedimentum contrahere ibi potuerit, absque Ordinarii eius loci litteris testimonialibus.

4.

Suspensionem per annum a collatione ordinum ipso iure incurrit, qui excepto casu legitimi privilegii, ordinem Sacrum contulerit absque titulo beneficii vel patrimonii clerico in aliqua Congregatione viventi, in qua solemnis professio non emittitur, vel etiam religioso nondum professo.

5.

Suspensionem perpetuam ab exercitio ordinum ipso iure incurrunt Religiosi eiecti, extra Religionem degentes.

6.

Suspensionem ab Ordine suscepto ipso iure incurrunt, qui eumdem ordinem recipere praesumpserunt ab excommunicato vel suspenso vel interdicto nominatim denunciatis, aut ab haeretico vel schismatico notorio: eum vero qui bona fide a quopiam eorum est ordinatus, exercitium non habere ordinis sic suscepti, donec dispensetur, declaramus.

7.

Clerici saeculares exteri ultra quatuor menses in Urbe commorantes ordinati ab alio quam ab ipso suo Ordinario absque licentia Card. Urbis Vicarii, vel absque praevio examine coram eodem peracto, vel etiam a proprio Ordinario posteaquam in praedicto examine reiecti fuerint; nec non clerici pertinentes ad aliquem e sex Episcopatibus suburbicariis, si ordinentur extra suam dioecesim, dimissorialibus sui Ordinarii ad alium directis quam ad Card. Urbis Vicarium; vel non praemissis ante Ordinem Sacrum suscipiendum exercitiis spiritualibus per decem dies in domo urbana Sacerdotum a Missione nuncupatorum, suspensionem ab ordinibus sic susceptis ad beneplacitum S. Sedis ipso iure incurrunt: Episcopi vero ordinantes ab usu Pontificalium per annum.

### Interdicta latae sententiae reservata.

1.

Interdictum Romano Pontifici speciali modo reservatum ipso iure incurrunt Universitates, Collegia et Capitula, quocumque nomine nuucupentur, ab ordinationibus seu mandatis eiusdem Romani Pontificis pro tempore existentis ad universale futurum Concilium appellantia.

2.

Scienter celebrantes vel celebrari facientes divina in locis ab Ordinario, vel delegato Iudice, vel a iure interdictis, aut nominatim excommunicatos ad divina officia, seu ecclesiastica sacramenta, vel ecclesiasticam sepulturam admittentes, interdictum ab ingressu Ecclesiae ipso iure incurrunt, donec ad arbitrium eius cuius sententiam contempserunt, competenter satisfecerint.

Denique quoscumque alios Sacrosanctum Concilium Tridentinum suspensos aut interdictos ipso iure esse decrevit, Nos pari modo suspensioni vel interdicto eosdem ob-

noxios esse volumus et declaramus.

Quae vero censurae sive excommunicationis, sive suspensionis, sive interdicti Nostris aut Praedecessorum Nostrorum Constitutionibus, aut sacris canonibus praeter eas, quas recensuimus, latae sunt, atque hactenus in suo vigore perstiterunt sive pro R. Pontificis electione, sive pro interno regimine quorumcumque Ordinum et Institutorum Regularium, nec non quorumcumque Collegiorum, Congregationum, coetuum locorumque piorum cuiuscumque nominis aut generis sint, eas omnes firmas esse, et in suo robore permanere volumus et declaramus.

Ceterum decernimus, in novis quibuscumque concessionibus ac privilegiis, quae ab Apostolica Sede concedi

cuivis contigerit, nullo modo ac ratione intelligi unquam debere, aut posse comprehendi facultatem absolvendi a casibus, et censuris quibuslibet Romano Pontifici reservatis, nisi de iis formalis, explicita, ac individua mentio facta fuerit: quae vero privilegia aut facultates, sive a Praedecessoribus Nostris, sive etiam a Nobis cuilibet Coetui, Ordini, Congregationi, Societati, et Instituto, etiam regulari cuiusvis speciei, etsi titulo peculiari praedito, atque etiam speciali mentione digno a quovis unquam tempore huc usque concessae fuerint, ea omnia, easque omnes Nostra hac Constitutione revocatas, suppressas, et abolitas esse volumus, prout reapse revocamus, supprimimus, et abolemus, minime refragantibus aut obstantibus privilegiis quibuscumque, etiam specialibus, comprehensis, vel non in corpore iuris, aut Apostolicis Constitutionibus, et quavis confirmatione Apostolica, vel immemorabili etiam consuetudine, aut alia quacumque firmitate roboratis quibuslibet etiam formis ac tenoribus, et cum quibusvis derogatoriis, aliisque efficacioribus et insolitis clausulis, quibus omnibus, quatenus opus sit derogare intendimus et derogamus.

Firmam tamen esse volumus absolvendi facultatem a Tridentina Synodo Episcopis concessam Sess. XXIV. cap. VI. de reform. in quibuscumque censuris Apostolicae Sedi hac Notra Constitutione reservatis, iis tantum exceptis, quas Eidem Apostolicae Sedi speciali modo reser-

vatas declaravimus.

Decernentes has Litteras, atque omnia et singula, quae in eis constituta ac decreta sunt, omnesque et singulas, quae in eisdem factae sunt ex anterioribus Constitutionibus Praedecessorum nostrorum, atque etiam Nostris, aut ex aliis sacris Canonibus quibuscumque etiam Conciliorum Generalium, et ipsius Tridentini mutationes, derogationes ratas et firmas, ac respective rata atque firma esse et fore, suosque plenarios et integros effectus obtinere; sicque et non aliter in praemissis per quoscumque Iudices Ordinarios, et Delegatos, etiam Causarum Palatii Apostolici Auditores, ac S. R. E. Cardinales, etiam de Latere Legatos, ac Apostolicae Sedis Nuntios, ac quosvis alios quacumque prae-eminentia, ac potestate fungentes, et functuros, sublata eis, et eorum cuilibet quavis aliter iudicandi et interpretandi facultate, et auctoritate, iudicari, ac definiri debere; et irritum atque inane esse ac fore quidquid super his a quoquam quavis auctoritate, etiam praetextu cuiuslibet privilegii, aut consuetudinis inductae vel inducendae, quam

abusum esse declaramus, scienter vel ignoranter contigerit attentari.

Non obstantibus praemissis, aliisque quibuslibet ordinationibus, constitutionibus, privilegiis, etiam speciali et individua mentione dignis, nec non consuetudinibus quibusvis, etiam immemorabilibus, ceterisque contrariis quibus-

cumque.

Nulli ergo omnino hominum liceat hanc paginam Nostrae Constitutionis, Ordinationis, limitationis, suppressionis, derogationis, voluntatis infringere, vel ei ausu temerario contraire. Si quis autem hoc attentare praesumpserit, indignationem Omnipotentis Dei et Beatorum Petri et Pauli Apostolorum eius, se noverit incursurum.

Datum Romae apud S. Petrum anno incarnationis Dominicae Millesimo Octingentesimo Sexagesimo Nono, Quarto

Idus octobris Pontificatus notri anno vigesimo quarto.

Marius Card. Mattei
Pro-Datarius.

N. Card. Paracciani Clarelli.

Loco † Plumbi.

Visa de Curia Dominicus Bruti, I. Cugnoni.

NB. Bemerkungen zu vorstehender apostolischer Constitution werden wir im nächften hefte bringen.

## Die Denkschrift des Erzbischöflichen Capitels-Vicariats von Freiburg,

den Gesegentwurf über die Rechtsverhältniffe und die Berwaltung der Stiftungen betreffend.1)

Seit die neue Mera in Defterreich ihren Ginzug gehalten, hat die liberale Staatsweisheit mit besonderer Borliebe fich auf die confessionelle Reform geworfen. Schon das Staats= grundgefet vom 21. December 1867 hat in diefer Beziehung die allgemeinen Umriffe der ju ichaffenden neuen Geftaltungen gegeben, und insbefonders haben die fogenannten confessionellen Gesetze vom 25. Mai 1868 diese confessionelle Reform in Neu-Defterreich in entschiedenen und beftimmten Fluß gebracht. Seitdem aber hat fich in einer Reihe von weiteren Befeten und Ausführungs = Berordnungen die angebahnte Bewegung fortgefett und noch immer ift nicht abzusehen, mann biefelbe ihr Ende finden, wo die immer weiter brandenden Wogen fich brechen werden. Dabei ift noch das Schönfte und Intereffantefte, daß der neuäraische Großstaat Defterreich mit fast ängstlicher Sorgfalt den fleinen Mufterftaat Baden zu copiren bemüht ift; benn fo gu fagen Schritt für Schritt treten die öfterreichifden Politifer in die Fufftapfen der großen badifchen Weltverbefferer, die confessionellen Experimente, mit denen der moderne Fortschritt bas fleine Baden ju beglücken bemuft ift, werden als-

<sup>1)</sup> Freiburg im Breisgau. Berber'iche Berlagshandlung 1869.

bald auch für das große Desterreich zu verwerthen gesucht: fo ist es der Fall in der Ehefrage, nicht anders verhält sich die Sache in der Schuls und anderen Fragen.

Unter solchen Verhältnissen scheint es denn durchaus ansgezeigt zu sein, die gegenwärtigen confessionellen Vorgänge im Großherzogthume Baden mit ausmerksamem Auge zu versolgen, und es bedarf wohl keiner weiteren Rechtsertigung, wenn wir unseren Lesern das neueste Attentat des badischen Nechts=(?) staates auf die katholische Kirche vorführen und ihnen zu diessem Ende auszüglich die ausgezeichnete Denkschrift mittheilen, welche das erzbischössliche Capitels Bicariat von Freiburg in Betreff des Gesegentwurses über die Rechtsverhältnisse und die Verwaltung der Stiftungen erlassen hat. Dürste ja auch bei uns dieselbe Frage bald praktisch werden (theilweise ist sies ohnehin schon geworden), und da das Gebahren des modernen Liberalismus wesentlich überall dasselbe ist, so dürste diesselbe für uns nicht bloß historischen, sondern auch praktischen Werth haben.

Besagte Denkschrift zerfällt in 11 Paragraphe, und zwar beschäftigen sich nach einem einleitenden Paragraphe die §§. 2, 3 und 4 mit dem Gesetzentwurse vom 7. October 1869 über die Rechtsverhältnisse und die Berwaltung der Stiftungen im Allgemeinen, während die §§. 5—10 die einzelnen Bestimmungen desselben in Betracht ziehen, und im §. 11 die durch die vorausgegangene Darlegung motivirte Schlußerklärung abgegeben wird.

Die Einleitung im §. 1 gibt zunächst eine kurze Darlegung des Standes der Dinge, wie solcher in der betreffenden Angelegenheit zur Zeit der Einbringung des genannten Gesetzentwurses obwaltete. Wir entnehmen derselben, wie in der Proclamation Sr. königlichen Hoheit des Großherzogs vom 7. April 1860 seierlich zugesichert war, "daß der Grundsatz der Selbstständigkeit der katholischen Kirche in Ordnung ihrer Angelegenheiten zur vollen Geltung gebracht werde. Ein Gesetz werde der Rechtsstellung der Kirche eine sichere Grundlage verbürgen. Der Grundsatz der möglichst freien Entwicklung solle auch auf anderen Gebieten des Staatslebens fruchtbar werden."

Diefer feierlichen Zuficherung follte nun im Befete vom 9. October 1860 Rechnung getragen fein, durch welches Gefet die von der großh. badifchen Regierung am 28. Juni 1859 über die Berhältniffe der Kirche zur Staatsgewalt abgeschlossene Vereinbarung von dieser aufgehoben murde, und in welchem, sowie in den weiteren Anordnungen der Inhalt jener Uebereinkunft feinen berechtigten Ausbruck finden follte. Da aber ber §. 10 besfelben Gefetes beftimmte, das Bermögen, welches den firchlichen Bedürfniffen . . . gewidmet fei, werbe unbeschadet anderer Anordnungen durch die Stifter unter gemeinfamer Leitung der Rirche und des Staates verwaltet, fo legte eine Erzbischöfliche Denkschrift vom 2. Juli 1860 hiegegen Bermahrung ein und erflärte, mit dem Entfallen der Convention von 1859 hören auch die in derfelben der Staatsgewalt gemachten Concessionen auf, und die Rirche fei deshalb berechtigt, bas Rirchenvermögen frei zu verwalten. Erft am 25. October, refp. 2. November 1861 fam eine Bereinbarung zu Stande, in welcher die Mitaufficht ber Staatsgewalt, die nach ben Motiven zu §. 10 des Gefetes vom 9. October 1860 darüber zu machen habe, daß das Stiftungs-Bermögen in feinem Beftande erhalten und fein Ertrag der Widmung gemäß verwendet werde, und anderseits das Recht der Kirchengewalt auf die Rechtsvertretung, Berwaltung und Berwendung des Rirchenvermögens anerkannt und geregelt murde, und hat bie Rirchenbehörde bis nun die Bestimmungen diefer Bereinbarung in lonaler Beife vollzogen, obgleich die in eben berfelben von der großh. Staatsregierung gemachten Zuficherungen bezüglich ber firchlichen Mitaufficht über bas fatholische, fogenannte weltliche Stiftungsvermögen (Schul- und Bohlthätigkeits-Bermögen) nicht erfüllt murden. 10\*

Die Denkschrift des erzbischöflichen Capitels = Bicariats geht nunmehr zu bem Gefetentwurfe über die Rechtsverhaltniffe und die Bermaltung der Stiftungen über, welchen die großh. Regierung burch höchste Entschließung vom 7. October der zweiten Rammer am 12. October vorgelegt hat, und erflärt, daß demfelben drei faliche Principien gu Grunde liegen, namlich: 1. Der Staat, d. h. die Staatsgewalt, fei der Inhaber des Rechtes, und deshalb berechtigt, nach feinem Belieben die firchliche Rechtssphäre abzugrenzen. 2. Die Kirche habe fein Brivatrecht an ben firchlichen Stiftungen, "welche in Niemandes Eigenthum stehen." Die physischen Personen, welche diese Stiftungen repräsentiren, b. h. die Rirchengewalt, übe nicht ihre eigenen, fondern die ihr fremden Rechte ber Stiftung aus; diefe unterstehen deshalb der Aufsicht, refp. Leitung des Staates. 3. Die fogenannten weltlichen, confessionellen, d. h. die Schulund Bohlthätigfeits = Stiftungen, feien nicht Eigenthum ber betreffenden Religions = Gefellschaft, und unterftehen als nicht confessionelle resp. nichtfirchliche Fonds lediglich der Disposition der Staatsregierung.

Den Erweis der Falschheit dieser drei Principien bringen nun die drei solgenden Paragraphe, und zwar setzt der §. 2 das Verhältniß des Staates zum Rechte überhaupt und zur Kirche insbesonders auseinander. Als der wesentliche Zweck des Staates wird der Rechtsschutz bezeichnet und darans gesfolgert, daß der Staat die Mittel für den Rechtsschutz, also auch die Gesetze nicht weiter ausdehnen dürse, als der Zweck, der Schutz des Rechtes, es erfordere. Demgemäß erscheint die gesetzgebende Gewalt des Staates beschränkt durch den Staatszweck, durch die Natur der RechtszVerhältnisse, durch Staatszwerträge, durch die Verpslichtungen gegen bestimmte Personen und Corporationen und durch wohlerwordene Rechte. Damit erscheint denn aber auch schon principiell die Stellung des Staates zur Kirche gekennzeichnet, die kraft göttlichen und menschlichen Rechtes ein von der Staatsgewalt unabhängiges,

in allen kirchlichen Berhältniffen felbftftändiges Gemeinwefen ift.

Diefe Selbstständigkeit ber Rirche auf bem gefammten religiösen Gebiete zur Bermirklichung ihres 3mectes, alfo ihre Freiheit in Dogma, Cultus, Berfassung, Disciplin, Beranbildung und Bestellung ihrer Diener und Eigenthum bes zu ihren Zwecken gewidmeten Bermögens, wird nun bes Naheren aus der Natur der Sache, sowie auch aus dem positiven Rechte nachgewiesen, und in letterer Sinficht namentlich hervorgehoben, wie die badische Staatsgewalt die noch im Reichsbeputations= Sauptichluffe von 1803 anerkannte Verpflichtung übernommen habe, ohne Buftimmung ber Rirche feine Menderung an ben Rechten und der Verfassung derfelben vorzunehmen. Auch ift dieselbe ein Correlat der in der badifchen Berfassung §. 18 und 20 garantirten Bemiffensfreiheit, und überdieß nicht bloß in S. 1 und 7 bes Gefetzes vom 9. October 1860, fondern auch vom heutigen Staatsrechte anerkannt, indem fie ja die nothwendige Confequenz der von der badifchen Staatsgewalt ausdrücklich ausgesprochenen und bereits mehrfach prattifch ge= handhabten Trennung bes Staates von ber Rirche ift. Denn aus diefer Trennung, aus der Befeitigung der früher beftanbenen Berpflichtungen bes Staates gegenüber ber Rirche folgt, daß auch die correspondirenden Rechte desselben entfallen, daß bie Rirche auf ihrem gangen Lebensgebiete vom Staate frei fein muß. -

Der §. 3 entwickelt bas "Privatrecht ber Kirche als Corporation". Der Kirche kommen als Corporation alle Bestugnisse einer juristischen Person zu, und zwar ist nach ber Versassung der Kirche, die eine universitas ordinata darstellt, der Repräsentant derselben und also des Kirchenvermögens in der Diöcese der Bischof. Da aber alle kirchlichen Stiftungen den Einen, den kirchlichen Zweck haben, und das Rechtssubject einer juristischen Person eben ihr Zweck ist, so gehören sie alle der Kirche, oder sie sind kirchliche Rechtssubjecte, deren

Repräsentant in der Diöcese der Bischof kraft seines Amtes ist, welcher denn auch seit den ersten christlichen Zeiten die vermögensrechtlichen Besugnisse der Kirche in gleicher Weise wie ein physisches Rechtssubject über sein Bermögen ausgeübt hat. Diese Auffassungsweise wird sodann noch näher aus dem römischen Rechte, aus dem in Deutschland recipirten Kirchenzrechte, sowie speciell aus der badischen Gesetzgebung begründet, und demnach als Schluß abgeleitet, daß schon nach der früheren badischen Gesetzgebung und neuerdings durch die §§. 1 und 7 des Gesetzes vom 9. October 1860, sowie in Folge der Berzeinbarung zwischen der Staatszund Kirchengewalt von 1861 der Kirche wie jeder Corporation das aus dem Eigenthume, also Privatrecht, sließende Recht der Leitung, Rechtsvertretung, Verwaltung und Berwendung des Kirchenvermögens, der Staatszgewalt aber nur eine Mitaussicht über dasselbe zustehe.

"Da also," so schließt dieser wichtige Paragraph der Denkschrift, "das Kirchenvermögen Privatgut wie jedes Bersmögen juristischer Personen ist, die Kirche eine vom Staate selbstständige Corporation mit eigenem, nicht staatlichem Zweck ist, solglich einen eigenen vermögensrechtlichen Willen und eine selbstständige Repräsentation hat, steht der Staatsgewalt keinerlei Eigenthumsrecht am Kirchenvermögen zu. Es ist solgslich unrichtig, daß das Kirchenvermögen in Niemandes Eigensthum stehe, oder worauf es hier ankommt, daß es nicht von der Kirchengewalt kraft ihres Amtes repräsentirt werde."

"Weil also der Kirchenbehörde die Leitung, resp. Reprässentation des Kirchenvermögens zukommt, weil zwei Rechtsssubjecte dasselbe Recht nicht zugleich besitzen können, ist die Staatsgewalt und die staatliche Gesetzgebung nicht berechtigt, über die Leitung, rechtliche Vertretung, Verwaltung und Verswendung des Kirchenvermögens zu verfügen."

"Die aus dem allgemeinen Aufsichtsrechte des Staates fließenden Rechte über das Privateigenthum dürfen sich nicht weiter als der Zweck des Staates erstrecken; in keinem Falle berechtigen fie zu einem Eingriffe der Staatsgewalt in die aus dem Eigenthume fließenden Rechte der Kirche. Dieses Aufsichtsrecht ift überhaupt negativer Natur, an die Schranke des bestehenden Rechtes gebunden und geht nur dahin, die Rechte
des Staates und Oritter gegen unbefugte Eingriffe der Kirche
zu schützen und zu entfernen, was dem berührten Zweck des
Staates hinderlich ift."

"Die Kirche barf als Corporation in keinem Falle anders, beziehungsweise schlimmer als die übrigen Corporationen beshandelt, sie und ihr Vermögen darf nicht unter ein Ausnahmssgese, nicht unter die Leitung der Staatsgewalt gestellt, nicht als Staatsvermögen behandelt werden."

3m S. 4 werden die "Schul= und Wohlthätigkeits= Stiftungen" besprochen und wird fehr gründlich nachgewiesen, wie das Bermögen derfelben, sowie überhaupt ber frommen Stiftungen feinem Urfprunge, feinem Zwecke und bem positiven Rechte gemäß zu bem Bermögen der Rirche gehöre, die traft göttlicher Anordnung ben 3med habe, die Menfcheit zu beiligen, die Jugend zu erziehen, die Armen und Rothleidenden zu unterftüten. Indem alfo durch befagten Gefetentwurf vom 7. October 1869 die in Rede ftehenden Stiftungen nicht bloß bem Eigenthume und ber baraus abfliegenden Leitung und Bermaltung der Rirche und der Ratholiken, fondern jeder Aufficht und jeder Mitmirfung berfelben durchaus entzogen, indem fie ihres confessionellen Charafters entkleidet werden, indem an die Stelle der Rirchengewalt die Staatsgewalt und an die Stelle der katholischen Behörden in der Regel politische, nicht confessionelle Bemeindebehörden gesetzt werden: fo widerspricht berfelbe burch diefe Zueignung firchlicher, fatholifcher Stiftungen an die Staatsgewalt dem Wefen des Rechtsschutstaates, den Grundfaten des Eigenthumes, den berührten völkerrechtlichen Berträgen (Weftphälischer Friede, Reichs = Deputations = Saupt = fclug) und felbft der badifchen Berfaffung.

Insbesonders wird die fittlich-geiftliche Natur der Armenpflege auseinandergefett und daraus das Berhältniß der Rirche zu berfelben abgeleitet, ber benn auch die ihr zur Erfüllung ihrer Miffion übergebenen Stiftungen nicht meggenommen merben burfen. "Die Wegnahme ber fatholifchen Wohlthätigkeits-Stiftungen," heißt es am Schlusse, "ift beshalb auch ein focialer Fehler, ein Unrecht gegen die Armen, weil die Rirche durch Entziehung diefer Mittel gehindert wird, ihnen zu helfen. Sie ift ein Unrecht gegen die Stifter, weil es ihnen verboten wird, ber Rirche Wohlthätigkeits-Stiftungen zu machen. Sie ift ein Unrecht gegen die Ratholifen, welchen die Berwaltung und Bermendung diefer katholischen Stiftungen entzogen wird und ein Danaer = Befchent an die politischen Gemeinden, welchen diefe Fonds, aber auch die ganze Armenlaft übertragen wird. Es verfteht fich von felbst und ift durch die Erfahrung beftätigt, daß meift aus religiöfen Grunden beziehungsmeife ber Rirche, nicht aber bem Staate Stiftungen gemacht werden. Wenn ber Wille bes Stifters überdieß fo wenig heilig gehalten wird, wie foldes in §. 3. 7 ff. bes Besetentwurfes geschieht, fo läft fich unschwer vorausfagen, daß unter ber Berrichaft eines folden Befetes für mohlthätige Zwecke nur felten etwas geftiftet werben mirb."

Mit dem §. 5 beginnt die Denkschrift die einzelnen Bestimmungen des Gesetzentwurses zu beleuchten und bringt zuerst die Erwerbsähigkeit der Kirche zur Sprache. "Der §. 1 des Gesetzentwurses," heißt es da unter Anderm im §. 5, "ignorirt nicht bloß die im berührten Gesetze von 1860 garantirte Selbstsständigkeit der Kirche als Corporation, sondern verschärft die staatliche Bevormundung der Rechtssubjekte, indem zu allen Schenkungen und letztwilligen Verfügungen auch an schon bestehende Stiftungen oder juristische Personen die Staatssgenehmigung als zu deren privatrechtlicher Wirksamkeit ersorderslich erklärt wird." — "Im Widerspruch," heißt es weiter, "mit allen anerkannten Rechtssätzen, dem positiven Rechte und der

Berfassung der Kirche erklärt der §. 2, 41 des Gesetzentwurses die Stiftungen als von der Kirche unabhängige, selbstständige juristische Personen. Er isolirt die Stiftungen, erklärt sie als von der Kirche getrennte Rechtssubjecte. Er entzieht dieser aber dadurch ihre versassungsmäßigen Organe, ohne welche sie rechtlich nicht handeln, d. h. existiren können, und stellt sie unter die Dispositionen des Staates."

Dieser ganz irrthümlichen Auffassungsweise gegenüber wird denn hervorgehoben, wie das bestehende Recht geradezu auf den Kopf gestellt würde, wenn, wie es der Gesegentwurf will, der Kirchengewalt bezüglich der katholischen Confession das öffentlich rechtliche, überdieß durch die staatliche "Obersaufsicht und Leitung des Kirchenvermögens" illusorisch gemachte Aufsichtsrecht, der Staatsgewalt aber das privatrechtliche, aus dem Eigenthumsrecht absließende Repräsentations, respective Administrationsrecht des Kirchenvermögens zuerkannt würde.

§. 6 ber Dentschrift verwahrt fich gegen die Bestimmung des S. 3 des Gesetzentwurfes, wo der Rirche refp. den firch= lichen Fonds das in ihrem Zwecke liegende, mohl erworbene Recht abgesprochen wird, Stiftungen, welche der Rirche ober einem bestehenden firchlichen Rechtssubjecte zur Armen = Unter= ftütung, Rranten - Berpflegung ober zu Unterrichtszwecken (mit Ausnahme der gefetlich zuläffigen firchlichen Bildungsanftalten) geschenkt oder gemacht murden, zu behalten oder (§. 5) zu empfangen. Es würden demnach nach der Faffung biefes Baragraphes zahlreiche Institute und Fonds, welche ber Kirche mit ber Auflage für die ermähnten Zwecke, 3. B. für den Unterhalt der im Lande recipirten barmherzigen Schweftern, bereits zugewendet find, und die meiften theologischen Stipendien= Stiftungen ber Rirche entzogen werden. Auch follten nach Absat 4 besselben Paragraphes nur biejenigen Stiftungen, welche vor Verfündigung des Gefetes burch Vereinbarung der zuständigen staatlichen und firchlichen Auffichtsbehörden als Rirche anerkannt ober burch rechtsfräftig gewordene richterliche

Entscheibungen als solche erklärt worden sind, ohne Rücksicht auf ihren Zweck als kirchliche Stiftungen behandelt werden. Hiemit wird aber nicht bloß den Grundsätzen von der nicht rückwirkenden Kraft der Gesetze, sondern dem bekannten Grundsatze des Procestrechtes über die Wirkungen der Litispendenz, resp. der gerichtlichen Ladung widersprochen, nach welchem die streitenden Theile das Recht haben, daß ihre Streitsache nach dem zur Zeit der Streiteinlassung geltenden Rechte beurtheilt und daß sie von dem Gerichte beendigt werde, von welchem sie anhängig ist. —

§. 7 der Denkschrift beleuchtet weiter die in den §§. 4-7 des Gesegentwurfes enthaltenen Eingriffe in den Willen des Stifters, fo namentlich, daß derfelbe das Rechtssubject, melchem feine Stiftung zu übergeben, und die Bertretung, Berwaltung und Berwendung derfelben nicht nach feinem freien Willen bestimmen dürfte, alfo feine Stiftungen zu Schul- und Wohlthätigkeitszwecken, nicht der Rirche zuwenden oder ber firchlichen Verwaltung unterftellen könnte. Ueberhaupt feten die im §. 5-7 enthaltenen Beftimmungen den Willen der Staats= gewalt an die Stelle des berechtigten Willens des Eigenthumers ober Schenkgebers und behandeln das Bermögen der phyfifchen beziehungsweise juriftischen Bersonen als Staatsvermögen. Die Migachtung des Eigenthumes, welche in diefen Beftimmungen liegt, geht fogar fo weit, daß bem Schenkgeber ober feinen Rechtsnachfolgern das Recht entzogen, wenigstens nicht gewahrt wird, feine Schenkung megen Nichterfüllung des Bedungenen zu widerrufen. -

Im §. 8 erhebt sodann die Denkschrift Protest gegen die die Existenz der Stiftungen bedrohenden Bestimmungen der §§. 8 und 9 des Gesetzentwurses. Es sollen nämlich gemäß §. 8 die Vermögens «Erträgnisse einer Stiftung, welche nach allseitiger Erfüllung der Stiftungszwecke erübrigen, zu nicht stiftungszemäßen Zwecken nur mit Zustimmung der Staatsregierung verwendet werden; also die Staatsregierung, welche

die firchlichen Stiftungen rechtlich nicht reprafentirt, follte einfeitig und unbeschränkt bestimmen, ob die Stiftungszwecke erfüllt, ob und zu welchem Zwecke die Revenuen-leberschüffe zu vermenden feien. Und wenn der §. 9 des Befetentwurfes der ausschließlichen Entscheidung ber Staatsgewalt unterftellt, ob die Erfüllung der Zwecke einer Stiftung ober beren Erifteng vom Standpunfte des Staatswohles zuläffig fei, fowie zu welden öffentlichen Zwecken bas Bermögen einer folden gang ober theilweise aufgehobenen Stiftung gang ober theilweise zu verwenden fei; wenn die Staatsgewalt auf die Ratur ber Stiftung, beziehungsweise auf den "urfprünglichen Willen bes Stifters" nur thunliche Rudficht zu nehmen hat; wenn fie bei ihren Berfügungen über bas firchliche Stiftungevermögen nur eine "Bernehmung ber Rirchenbehörde," alfo teine Buftimmung derselben eintreten zu laffen hat: fo ift es bei der allgemeinen Fassung dieses Paragraphes in ihre Disposition geftellt, jede firchliche Stiftung aufzuheben ober folche zu nicht firchlichen, nicht ftiftungegemäßen Zwecken zu verwenden. Auch murbe ja felbst für den Fall, wo nach dem Ausspruche der Buftanbigen Autorität eine Stiftung "thatfachlich ober rechtlich unmöglich" geworden mare, ihr Bermögen feineswege als bonum vacans dem Fiscus als freies Eigenthum zufallen. Denn mag man die einzelne Stiftung ober die Rirche als Rechtssubject des Bermögens derselben betrachten; soviel ift jedenfalls gemiß, daß, weil eine firchliche Stiftung einen firch= lichen Zweck, und nur durch die Berbindung mit der Rirche ihre Existenz hat, daher ihr firchlicher Zwed auch burch beren Aufhebung nicht alterirt wird. Wenn also ber locale Zweck einer Stiftung nicht mehr erfüllt werden fann, fo hort fie als Rechtssubject nicht auf, weil fie ihrem firchlichen Zwecke nicht entzogen werden barf, fondern ihrer firchlichen Bestimmung erhalten werden muß. -

3m §. 9 kommt der Rechtsschutz der Stiftungen zur Sprache, beziehungsweise der Ausnahmszustand, der durch den

Befetentwurf geschaffen werden follte, mahricheinlich aus dem Grunde, weil in jungfter Zeit die Regierung eine Reihe von Proceffen gegen bie Rirche auf bem ordentlichen Rechtswege verloren hat. "Co ift alfo," fo bezeichnet diefer Baragraph am Schluffe die neu zu ichaffende Sachlage, "ber Rirche, ben firchlichen und confessionellen Stiftungen bas Eigenthum, die Rechtsvertretung, der Rechtsschutz der burgerlichen Berichte und bes mehrfachen Inftanzenzuges, beshalb auch die verfaffungs= mäßige Rechtsgleichheit entzogen, das fatholische Bermögen ift ber Berfügung ber großherzogl. Berwaltungsbehörden anheim= geftellt. Sogar die Unrufung "ber gerichtlichen Entscheidung" des Administrativ-Gerichtes ift fehr beschränkt, wenn nicht für die Rirche illuforisch gemacht; benn wenn eine Stiftung durch ben Bermaltungs-Gerichtshof auch als firchliche erklärt worden ift, fo fteht ja boch ber Regierung bie endgiltige, ausschließliche Entscheidung über beren Exiftenz, Bermaltung und Berwendung zu." -

3m S. 10 führt uns die Denkschrift die Rechtsverhältniffe vor, die nach modernem badifchen Staatsrechte hinfichtlich ber fogenannten weltlichen Stiftung obwalten follten. Da behanbelt ber §. 11 ff. bes Gefetentwurfes im grellen Widerfpruche zu den noch überall in Deutschland anerkannten Rechtsgrund= faten die katholischen Schul= und Wohlthätigkeits = Stiftungen nicht mehr als confessionelles, fondern als Staatsvermögen, und es follten bemnach die örtlichen weltlichen Stiftungen "in Folge eines staatlichen Auftrages und unter der leitenden Aufficht der zuständigen Staatsbehörde" von den politischen, nicht confessionellen Gemeindebehörden, die "Diftricts= und Landes= ftiftungen" von Staatsbehörden verwaltet und verwendet werden. Und wird auch bem Stifter oder ben Confessions-Angehörigen (an die Stelle der berechtigten fatholifchen Religionsgefellschaft werden überhaupt bloge "Genugberechtigte" gefett) in fehr be= ichrankter Beife geftattet, die Ginfetung eines befonderen confeffionellen Stiftungsrathes zu verlangen, fo fteht boch ber

Staats Derwaltungsbehörde wie die gesammte Repräsentation des Stiftungs Dermögens, so auch die Entscheidung darüber zu, ob die Boraussetzungen zur Bestellung eines besonderen Stiftungsrathes vorhanden sind, ob dieser also überhaupt zuslässig ist. Auch sollte ein solcher besonderer Stiftungsrath nicht aus den von den Katholiken im Anschlusse an ihre kirchliche Autorität frei gewählten, sondern aus den von der politischen, confessionslosen Gemeindebehörde bestellten Mitgliedern bestehen; derselbe würde nicht von dem Ortsgeistlichen präsidirt, der vielmehr hievon ganz ausgeschlossen ist, sondern es führt der Bürgermeister oder sein Stellvertreter, einerlei, ob dieser katholisch oder protestantisch ist, den Borsitz; dieser Stiftungsrath ist also keine katholische Behörde.

Ferner sollten nach §. 27 des Geseigentwurses die Streitigkeiten über den Besitz, die Berwaltung der consessionellen Stiftungen, sowie über das Genußrecht, also die Berwendung derselben einsach der Cognition der Staats=Berwaltungs- oder der Berwaltungsbehörde unterstehen und sollte auch die betreffende Consession den Nachweis einer consessionellen Beschränkung des Genußrechtes zu liefern haben, da doch nach dem bestehenden Rechte der Besitzstand über die consessionelle Eigenschaft einer Stiftung entscheidet.

Weiters verfügt der §. 33 des Gesetzentwurses, daß die Verwaltungsräthe der schon bestehenden consessionellen Districtsund Landesstiftungen ohne jede Mitwirkung der Kirche, resp.
der Katholiken von der Staatsgewalt bestellt werden, welche
lediglich "im Namen und Auftrage des Staates die Berwaltungsführung zu besorgen haben," — es wird also da das
bestehende Rechtsverhältniß geradezu umgekehrt. Sodann wollen
die §§. 35 ff. die Stifter von Familienstipendien und Aussteuerstiftungen zwingen, die Berwaltung ihrer Stiftungen nur
den von diesem Gesetzentwurse bezeichneten Rechtssubjecten, den
Mitgliedern ihrer Familien, oder Staats= beziehungsweise
Gemeindebehörde zu übertragen; und es sollte der Stifter die

Verleihung der Stipendien nur alsdann der Kirchenbehörde überstragen können, wenn folche ausschließlich nur für Studierende der Theologie gewidmet sind.

Enblich beftimmt §. 39 des Gefetzentwurfes, daß über die Einweisung in die Berwaltung und das Berleihungsrecht lediglich die staatliche Berwaltungs Behörde, und über die Streitigkeiten wegen stiftungsgemäßer Berechtigung zur Aussübung dieser Functionen, beziehungsweise Genußberechtigung der Berwaltungs-Gerichtshof zu entscheiden habe.

Hat nun bisher die Denkschrift den fraglichen Gesesentwurf sowohl im Allgemeinen als im Besonderen einer gründslichen Würdigung unterzogen, so bringt sie im §. 11 die Schlußerklärung, in der sie das Ganze zusammenfaßt und gegen die beabsichtigten Rechtsverletzungen energischen Protest einlegt. Wir können nicht umhin, diesen Paragraph ganz wörtlich hieher zu setzen, da er sich nicht weniger durch die Gediegenheit seines Inhaltes, wie durch seine echt bischösliche Sprache ausszeichnet.

"Wir glauben," so beginnt besagte Schlußerklärung, "durch Obiges nachgewiesen zu haben, daß der vorliegende Gesetzentwurf unnöthig und nur geeignet ist, die bestehenden Verträge, den allgemeinen Frieden, die Freiheit, das Necht und die Versassung zu verletzen."

"Nachdem durch Fürstenwort die Beseitigung der staatlichen Bevormundung über die Kirche, die Selbsisständigkeit auf
allen Lebensgebieten verheißen ward, sprach ein Mitglied der
großherzogl. Regierung bei dem Zustandekommen des Gesetzes
vom 9. October 1860 aus: Was einmal abgegrenzt sei, könne
fernerhin nicht weiter beschränkt werden. Auf diese so seiches
lichen Zusicherungen, auf diese den Grundprincipien des Rechtsstaates entsließende Anerkennung der Kirche als selbsiständiges
Rechtssubject bauten wir, als wir die Vereinbarung von 1861
über die Pfründebesetzung und die Rechtsverhältnisse des katholischen Vermögens eingingen."

"Durch das ebenerwähnte llebereinkommen sind die Rechte des Staates und der Kirche resp. der Katholiken bezüglich der Leitung, Berwaltung und Verwendung der Stiftungen absgegrenzt. Die Grenzen sind nicht mehr ungewiß; der Grenzestreit ist rechtskräftig entschieden. Deshalb und weil solches durch einen zweiseitigen Vertrag geschehen ist, erscheint jede weitere, insbesondere einseitige Verrückung der rechtlich bestehenden Grenzen durch den einen Contrahenten als rechtlich unzulässig."

"Der vorliegende Gesetzentwurf verletzt diese anerkannten Rechtsgrundsätze, die berührten fürstlichen Berheißungen, die Bestimmungen des Gesetzes vom 9. October und die erwähnte Bereinbarung. Weil dadurch die seit einem Decennium besstritten gewesenen Rechte zwischen der Staatss und Kirchensgewalt zur beiderseits anerkannten Zusriedenheit geregelt wurde, ist er unnütz. Er wäre auch dann unnütz, wenn man den Kirchengemeinden, beziehungsweise Stiftungss Commissionen, erweiterte Besugnisse einräumen wollte, weil das eine innere kirchliche Angelegenheit ist. Im Gesetzentwurse ist übrigens davon nicht die Rede. Wir sind einer Verminderung der Centralisation auch in dieser Frage nicht abgeneigt."

"Die berührte Bereinbarung ist es, welche den allseitig ersehnten, für das Wohl der Gesellschaft so sehr erforderlichen Frieden zwischen der Staats und Kirchengewalt herstellte. Wenn dieser auch seit 1864 durch die seitdem eingeführten Schulgesetze auf Einem Gebiete gestört wurde, so boten uns doch die in den deskallsigen Verhandlungen von der Regierung ausgesprochenen Zusicherungen die begründete Hoffnung, daß durch die Realisirung der 1860 proclamirten Grundsätze auch der Schulconslift beseitigt werde. Seit 1866 sind jene Unserkenntnisse und diese Principien von der großherz. Regierung verlassen und es ist dadurch nicht bloß der Schulconslict heraufsbeschwern worden, sondern auch der Streit über die Pfründesbesetzung und das katholische Vermögen. Dieser Streit kann

beseitigt und der Friede allseitig hergestellt werden, wenn die großherzogl. Regierung die Bereinbarung von 1861 in allen Theilen vollzieht."

"Der confessionelle Friede kann nur durch Beachtung des Grundsases erhalten werden, den schon der westphälische Friede sanctionirt hat, daß die Staatsgewalt jede Confession in ihrem Rechte beläßt und solches gleichmäßig schütt. Die rechtswidrige im Gesegentwurse statuirte Ausbedung der confessionellen Eigenschaft der sogenannten weltlichen Fonds, die confessionslose Berwaltung und Berwendung derselben öffnet eine weite Pforte zu confessionellen Streitigkeiten und Kränkungen. Die Regierungsmotive berusen sich mit Unrecht auf das Beispiel Belgiens, eines Landes, dessen Staatsbürger saft durchwegs Katholiken sind. Ueberdieß sind die kirchlichen Stiftungen in Belgien der kirchlichen Leitung nicht entzogen, und die sogenannte weltliche wurde es erst seit der Zeit, während welcher die antichristliche, herrschende Partei das Land in die größten inneren Zerwürsnisse gestürzt hat."

"Der Gesetzentwurf verletzt die Freiheit, indem er an die Stelle der verheißenen Selbstständigkeit auf allen Lebenssgebieten den unbeschränkten Ministerial Absolutismus setzt. Er verletzt die Freiheit der Person und des Eigenthumes, insdem er die Verfügungen der Staatsbürger über ihr Vermögen, den Bollzug des stifterischen Willens unter das Belieben der Staats Derwaltungsbehörde stellt und dieser die Entscheidung über die Existenz, die Verwaltung und Verwendung der Stifstungen überträgt."

"Er verletzt die Vereinsfreiheit, indem er die Staatsregierung zum Eingriffe in die inneren Vereins-Angelegenheiten
der Confessionen, z. B. zur Entscheidung der Frage ermächtigt,
welche Bedürfnisse die Kirche habe, ob sie auch Armenzwecke
verfolgen dürfe, wer das Rechtssubject einer kirchlichen Stiftung, wer deren Repräsentant ist."

"Der Gefegentwurf geht von bem Standpunkte ber Staatsomnipoteng über Religion und Rirche, von dem Grundfate des "cujus regio, illius religio" aus. Diefes antiquirte Staatsfirchenthum wiberfpricht aber ber garantirten Freiheit ber Rirche und ber Bemiffensfreiheit. Nachdem bie Rirche von jedem Ginfluffe auf ftaatliche und burgerliche Berhaltniffe ausgeschloffen und es Jedem ohne politische oder burger= liche Nachtheile vom Staat geftattet ift, feine religiofe Ueberzeugung für fich oder im Unschluffe an die Rirche zu bethätigen, hat ber Cafareopapismus, jede ftaatliche Einmifchung in die confessionellen Berhältniffe feinen Ginn und teine Berechtigung mehr. Die Reftauration des Staats-Absolutismus in sacris über confessionelle Berhaltniffe ift nach dem heutigen beutschen Staatsrechte meder zu Bunften einer driftlichen Confession, noch im Interesse einer nichtdriftlichen Secte guläffig."

"Der Befegentwurf verlett die Gemiffensfreiheit, die freie Religionsubung, weil er die Mitglieder einer Confession vom Anschlusse an die Rirche trennt, mit der und durch welche fie ihre Bestimmung erfüllen konnen, und weil er fie und die confessionellen Fonds ichuplos ber Staatsgewalt preisgibt. Er verlett die freie Religionsubung, indem er der Rirche die gur Ausübung ihrer Miffion beftimmten Mittel, refp. beren ftiftungsgemäße Berwaltung und Berwendung entzieht, und ber Befellschaft die Silfe der Rirche verfperrt. Go lange die Rirchengewalt von ber Mitaufsicht über die Erziehung und Bildung und über die confessionellen Stiftungen ausgeschlossen ift; fo lange diefe ber Confession entzogen werden, tann von einer Freiheit der Religionsubung nicht die Rede fein. Der Befetentwurf verlett die Bemiffensfreiheit, indem die Ratholiten badurch verleitet oder gezwungen werden, zu dem Zuftande= tommen oder zum Bollzuge eines Befetes mitzuwirten, obgleich bas Befet ihrer Rirche eine folche Sandlung als ein fcmeres, mit Cenfuren bedrohtes Rirchenvergeben erklart."

"Der Gesetzentwurf verstößt gegen die constitutionellen Grundsätze, indem er dem Ministerium eine unbegrenzte Geswalt überträgt, rechtswidrig über die Existenz, Berwaltung und Berwendung von Bereinss und Privatvermögen zu verfügen und an die Stelle des Rechtes und unabhängigen Gerichtes das ministerielle Belieben und die Ministerialjustiz zu setzen."

"Wir wollen die formellen Gebrechen des Gesetzentwurfes, bessen oft nicht präcise Fassung, sowie die Reihe innerer Widersprüche desselben hier nicht wiederholt hervorheben."

"Der Gesetzentwurf verstößt überhaupt gegen allgemein anerkannte Rechtsgrundsätze. Wir dürfen nur an die vom bestehenden Rechte und der Inrisprudenz anerkannten, im Gesetzentwurfe verletzen Grundsätze von den Grenzen der Staatssgewalt und der Staatsgesetze, von der Unverletzbarkeit der wohlerwordenen Privatrechte, der Natur und Repräsentation der juristischen Personen, deren Sigenthum an den confessionellen Stiftungen und der nicht rückwirkenden Kraft der Gesetze erzinnern."

"Der Gehorsam und die Erfüllung der Pflichten gegen die Autorität beruht hauptsächlich auf dem Schutze der Freiheit und des Rechtes, welchen die Autorität gewährt. Sie und die von ihr ausgehenden Gesetze dürfen deshalb zu nichts verspflichten, was pflichtwidrig oder rechtswidrig ist."

"Der Gesetzentwurf verletzt aber das wohlerworbene Privatrecht der Kirche, der katholischen Confession auf den Besitz, die Vertretung, die Verwaltung und Verwendung der Stiftungen überhaupt und auf die confessionelle Natur der Schuls und WohlthätigkeitssStiftungen insbesondere. Er versletzt die Rechte der Stifter und stellt sie, die bestehenden und zukünstigen Stiftungen unter ein Ausnahmsgesetz und Aussnahmsgericht. Er verletzt die das Recht der Kirche und der Katholiken garantirenden Verträge, nicht bloß die, auf welchen (3. B. S. 5 Reichsbeputationss Dauptschluß, Art. VIII. des Preßb. Friedens) die rechtliche Existenz des Großherzogthumes

beruht, sondern alle zwischen Staat und Kirche abgeschlossenen Berträge. Er verletzt die §§. 7 und 13 der Verfassung, insdem er für das Vermögen der Kirche resp. der Stiftungen Ausnahms-Bestimmungen und Ausnahmsbehörden statuirt, den §. 14 derselben, weil er die Erkenntnisse über civilrechtliche Streitigkeiten den unabhängigen bürgerlichen Gerichten entzieht. Er verletzt endlich die §§. 15, 16, 18 und 20 der Versassung, weil er der Staatsregierung die potentielle und perpetuirliche Consiscation der zu consessionellen Zwecken bestimmten Stiffungen einräumt; die Privat-Rechtssähigkeit, den Rechts- und Besitzstand der Katholiken und der Kirche ausseht."

"Würden die gesetzgeberischen Factoren ein solches Geset, welches gegen die innerste Natur der Gesetze der Staatssverwaltung die Macht verleiht, das bestehende Recht zu beugen, annehmen, so könnte dadurch das Recht selbst nicht alterirt werden. Die hier in Rede stehenden wohlerwordenen Rechte der Kirche können ohne ihre Mitwirkung ihr rechtlich nicht entzogen werden. Die unabhängigen Gerichte werden im einzelnen Falle zu entschen haben, ob ein rechtss und versassungswidriges Gesetz oder ob die Vorschrift des positiven Rechtes und des höheren Gesetzes anwendbar sei. Sie werden entscheiden, ob sie wie bisher die vom großherzogl. Ministerium gekränkten Privatrechte der Kirche und Stiftungen schützen."

"Wenn der Gesetzentwurf zum Gesetze erhoben, dadurch also alle Bereinbarungen zwischen Staat und Kirche Seitens der Staatsgewalt aufgehoben werden, so sind auch wir an die hierin der letzteren gegenüber übernommenen Berbindlichkeiten nicht mehr gebunden. Deshalb, und weil die Staatsgewalt sich von der Kirche getrennt hat, reclamiren wir die volle Freiheit der Kirche, alle ihre Angelegenheiten selbstständig zu leiten und zu verwalten."

"Wir wahren dadurch öffentlich und feierlich die durch einen vielhundertjährigen Besitztand und das berührte positive

Recht garantirte volle Freiheit der Kirche und der Ratholiken — ihre confessionellen Cults, Schuls und Wohlthätigkeits-Stiftungen wie jedes Privatvermögen frei zu besitzen, rechtlich zu vertreten, zu verwalten und zu verwenden. Rein Gesetz und kein Act der Staatsgewalt kann diesen Rechtsstand der Kirche alteriren, und wir werden alle daraus hervorgehenden Rechte der Kirche resp. der katholischen Religionsgesellschaft trotz eines momentan entgegenstehenden Gesetzes auf jedem uns zustehenden Rechtsswege über kurz oder lang vindiciren. So lange in Deutschland noch Sinn sür Recht, Ehre, Freiheit und Sitte herrscht, kann das durch die seierlichsten Verträge garantirte, durch alle Stürme der Zeit ausrecht erhaltene Recht der Stiftungen nicht beseitigt werden."

"Indem wir das Anerbieten wiederholen, im Wege der Vereinbarung mit der großherz. Regierung die Rechtsverhältnisse und Verwaltung der Stiftungen, soweit ersorderlich, zu regeln, protestiren wir gegen den Gesetzentwurf resp. gegen die Rechtssgiltigkeit eines Gesetzes, welches die materielle Existenz der Kirche von dem Willen der Staatsregierung abhängig macht und sie noch weiter als geschehen vom öffentlichen und socialen Leben ausschließt."

"Wir protestiren vor der katholischen Welt und dem Lande gegen ein solch exorbitantes Gesetz im Namen der Bersassung, des Rechtes und der Freiheit Aller. Auf unserer Seite stehen deshalb Alle, welche noch ein Verständniß für die vorsliegenden Rechtsverhältnisse haben. Die hervorragendsten deutschen Juristen haben, wie aus dem Gutachten derselben und obigen Citaten zu ersehen, das Recht der Katholiken als wohlbegründet erklärt. Wenn der Staatsverwaltung eine solche Omnipotenz, ein so discretionäres Eingreisen in die heiligsten und ältesten Rechte eingeräumt wird, welche Freiheit wird noch unantastbar, welches Recht vor der Gewalt sicher sein? Wohin wird dieses Beispiel, wohin wird die durch ein solches Gesetz herbeigeführte Rechtsunsicherheit führen?"

"Wir protestiren gegen diesen Gesetzentwurf im Namen der Mission der Kirche, der Katholiken, der Armen und Nothsleidenden, deren Rechte und Interessen der Gesetzentwurf so schwer bedroht. Wir erfüllen nur unsere Pflicht, wenn wir dem katholischen Volke die Stiftungen erhalten, die es Jahrshunderte hindurch für seine geistigen und leiblichen Bedürsnisse bewahrt hat. Zu Gott hoffen wir, daß der Geist der Gesrechtigkeit und des Friedens die gesetzgeberischen Factoren leite, und so entweder ein Gesetz oder eine Vereinbarung zu Stande komme, durch welche das Recht geachtet und der Conslict zwischen Stadt und Kirche endlich beseitigt wird."

"In allen Fällen," mit diesen herrlichen Worten endet die Schlußerklärung, "kann das Unrecht nie zum Rechte wersben, und wir vertrauen dem göttlichen Stifter der Kirche, daß er dem Rechte zum Siege verhelfen wird."

So die vom 4. November v. 3. datirte und vom Erzbisthums-Verweser und Bischof von Leuca i. P. Lothar Kübel unterzeichnete Denkschrift des erzbischöflichen Capitels-Vicariats von Freiburg, den Gesetzentwurf über die Rechtsverhältnisse und die Verwaltung der Stiftungen betreffend. Wir glauben uns jeder weiteren Bemerkung enthalten zu müssen, und empsehlen dieselbe Angesichts der sich überall gleichbleibenden Bestrebungen des modernen Liberalismus insbesonders dem Klerus zur forgfältigen Würdigung und Beachtung.

Sp.

## Die erste Pastoral-Conferenz des Inhres 1869.

Das Diöcesanblatt vom 20. April v. J. bezeichnete als Thema für die erste Pastoral = Conferenz des Jahres 1869 "das katholische Berfassungsleben des Bolkes". "Desterreich hat, so heißt es daselbst S. 57, seit Ansang des gegenwärtigen Jahrzehntes eine Verfassung. Man hört aber oft die nur zu gegründete Klage, daß das katholische Bolt in vielen Ländern Desterreichs noch ein katholisches Berfassungsleben nicht kenne, jedenfalls nicht übe, und daß hieraus große Nachtheile für die Kirche entstehen. Es frägt sich daher:

1. Worin besteht das katholische Berfassungsleben des Bolkes? 2. Ist es wichtig, daß sich ein solches entwickle? 3. Was hat der Alerus zu diesem Ende zu thun? 4. Anwendung der Antwort, die auf diese Fragen gegeben wird, auf die dermal verhandelte Schulfrage."

Hat hiemit unser hochwürdigste Oberhirt den Gegenstand genau bezeichnet und bestimmt abgegrenzt, so haben denselben die neunundzwanzig Pastoral Conferenzen, welche in der Zeit vom 23. Juni dis 28. October v. 3. verliesen, mit großer Aufmerksamkeit versolgt und nach allen seinen Seiten einer gerechten Bürdigung unterzogen; nebst mehreren, die gepflogenen Verhandlungen aussährlich enthaltenden Protokollen verbreiten sich über denselben nicht weniger als vierzig Conferenz-Arbeiten, von denen einige von sehr großem Umsange sind und sich sehr eingehend mit den gestellten Fragen beschäftigen.

Wir werden nun im Folgenden den Versuch machen, aus den einzelnen Elaboraten die den Conferenzfragen im Ganzen gewordene Beantwortung zusammenzustellen, wobei wir aber bei der Schwierigkeit des Unternehmens schon von vorneherein die betreffenden Verfasser um Entschuldigung bitten müssen, wenn uns hie und da irgend ein Punkt entgehen sollte.

## 1. Worin besteht das katholische Verfassungsleben des Volkes?

"Wird die Frage gestellt: "Worin besteht das katholische Verfassungsleben des Bolkes?" — beginnt ein Elaborat die Beantwortung des Conferenzthema's, so beruht meines Dafürshaltens das eigentlich Entscheidende der Frage auf den beiden näheren Bestimmungen: "katholisch" und "des Bolkes". Doch

wird die Antwort wie von selbst sich ergeben, ist einmal Sinn und Bedeutung des Grundbegriffes: "Berfassung" ins Klare gebracht. Laßt uns demnach vorerst entwickeln und fixiren, was wir unter dem Worte "Verfassung" verstehen."

"Berfaffung, Constitution, ift die übliche Bezeichnung für jene Art von Regierungsform, wo der Wille des Monarchen durch den Willen des Bolfes beschränkt ift. Monarch und Bolf find die beiden Factoren, welchen es gufteht, Befete gu geben und die Verwaltung des Staates zu regeln. Es geht dabei, wie nicht anders möglich, ftets hinaus auf einen Compromiß. Die Durchführung ber auf diese Beise zu Stande gebrachten Gefete obliegt der Regierung, die in einem conftitutionellen Staatsmefen ebenfo unter dem Bolte, wie unter dem Staats= oberhaupte fteht. Wo also bas Berfaffungsleben herrscht, bort fteht der Nationalwille, welcher fich durch den Mund gewählter Bertreter des Bolles fundgibt, gleichberechtigt neben dem Billen des Monarchen. Roch mehr! die Erfahrung belehrt uns, daß dort, wo wirklich verfassungsmäßig regiert wird, der National= wille ben Endausschlag gibt, daß die Bolksstimmung schließlich immer zur Anerkennung und gum Siege gelangt. Sat bie Regierung Grund anzunehmen, daß die gemählten Bolts-Repräsentanten nicht im Sinne ihrer Committenten, der Bahler, fprechen und wirken, fo tann fie biefe Corporation auflofen und Reuwahlen anordnen. Wenn aber jum zweiten und britten Male Gleichgefinnte ober bie nämlichen Elemente aus ben Wahlen hervorgeben, dann find nur mehr zwei Dinge benkbar: Die Regierung muß fich fügen und ber Bolfsstimmung accomodiren — oder das Verfaffungsleben ift zu Ende! In praxi kann man daher das Berfaffungsleben als das Uebergewicht ber öffentlichen Meinung befiniren, und Berfaffung mare bemnach diejenige Regierungsform, wobei die Unfichten ber Mehrheit, b. i. eben bie öffentliche Meinung, den Ton angeben."

"Bon einem Verfaffungsleben in biefem modernen Sinne aufgefaßt, bemerkt nun unfer Berfaffer, kann bei den inneren Ungelegenheiten ber tatholifden Rirche nicht bie Rebe fein. Die Berfaffung ber tatholifden Rirde ift in ihren Sauptzügen icon von ihrem göttlichen Stifter vorgezeichnet, ift alfo etwas Bofitives, das feiner willfürlichen Menderung unterliegt. Gine monarchisch = ariftotratische wird die firchliche Berfaffung gerne genannt. Der Papft und die Bifchofe gehen, wenn auch ge= wählt, nicht aus ber Wahl ber Mehrheit, nicht aus Bolksmahlen hervor. Papft und Bifchofe aber find es, welche bas Imperium der tatholischen Rirche ausmachen, sowie fie auch bie Träger bes unfehlbaren Lehramtes find. Freilich ift diefe Form der katholischen Rirchenverfaffung mitunter arg befehdet und angefeindet worden. Neuerdings mehren fich in Nah und Ferne die Angriffe auf dieses Regierungesuftem der tatholischen Rirche. Befonders ift das Laienelement befliffen, feine Macht zu er= weitern und ein Recht um das andere in der firchlichen Berwaltung zu erringen, worauf wohl die Beftrebungen des ungarifden "Ratholiken = Congreffes" abzielen. Daß Mufter = Baben fich auch dabei den Bortritt nicht ftreitig machen läßt, find wir ichon gewohnt, und wenn es andere fame, murbe es uns Bunder nehmen. Sehen mir aber ben Beftrebungen biefer Reformsuchtigen auf den Grund, fo tommt oft und leichtlich ein verdächtiger Bocksfuß zum Vorschein. Den Resolutionen ber Reformler fieht man's meiftens ichon an der Augenfeite an, daß fie auf den von der Rirche verponten Freimaurer, Dogmen fußen. Go ichreiben fogenannte Ratholiten in Bforgheim der tatholischen Rirche vor: "Achtung anderer Religions= Benoffenschaften." Wir miffen endlich, mas bamit gefagt fein will. Gin Chrift, der dem Muhamedanismus als foldem Achtung zollt, ber muß ihn mit Brrthum nicht ibentisch halten. Bas tann einen folden Menfchen hindern, überzutreten zu einer Religionsgemeinde, der er Achtung entgegenbringt? -Berfammlungen, wo folche Beschlüffe zu Tage gefördert werden, denen fehlt die Renntniß in Fundamental-Lehren der fatholischen Rirche ober der gute Wille, ber tatholifche Ginn."

"Wer alfo," hiemit wird von unferem Autor aus ben entwickelten Begriffen die fragliche Definition zusammengeftellt, "von einem "tatholifden Berfaffungsleben bes Boltes" ober anders geftellt, von einem Berfaffungsleben des fatholifchen Bolles fpricht, der tann babei nur die ftaatliche Regierungs= form, die Berfaffung des Staates im Auge haben. - Diefe Regierungsform, die Berfassung ober Constitution nar' & Zoxyv genannt, ift in benjenigen Staaten, welche fich mit Borliebe die civilifirten nennen, die gewöhnliche geworden. Auch Deu-Defterreich, bas zweigetheilte, hat feine Berfaffung. Bas heißt alfo zu fagen: Defterreich wird verfaffungemäßig regiert? -Durch ben Willen des Monarchen in Uebereinstimmung mit dem Willen des Bolfes! lautet die Antwort. Bas heißt es au fagen: in Defterreich herrscht katholisches Berfaffungeleben? Bas anders als fo viel: die beiden gefetgebenden Factoren, Monarch und Bolf, bringen in ihrer politischen Thätigkeit tatholifche Lehre und Sitte gur Beltung."

Somit wäre eine klare Begriffsbestimmung vom "katholischen Verfassungsleben des Bolkes" gewonnen; doch hören wir, wie dasselbe in den Conferenz-Arbeiten noch näher auseinander gesetzt wird.

"Die Frage, worin das katholische Verfassungsleben des Volkes bestehe, so nimmt ein Elaborat die Behandlung des fraglichen Gegenstandes in Angriff, beantwortet sich von selbst, wenn man über den Begriff des katholischen Lebens mit sich ins Reine gekommen ist. Es ist aber dieses die äußerliche Manisestation der innerlichen Ueberzeugung von der Wahrheit und zum Heile unumgänglichen Nothwendigkeit der göttlichen Offenbarungen, wie sie in der lehrenden Kirche hinterlegt und in ihrer Wirksamkeit durch den heiligen Geist dies an das Ende der Welt als göttliche, somit unwandelbare Heilsanstalt ershalten und fortgepslanzt werden."

"Diese Ueberzeugung ist bas lette Princip und Agens für jeden Menschen, welcher sich thatsächlich als katholischer Chrift betragen will, und regelt von den Gedanken und Ges
fühlen angefangen seine Worte und seine Handlungen. — Je nach
den verschiedenen Lebensstellungen und Verhältnissen wird die Redes und Handlungsweise des einzelnen Individuums, aber
auch der Familie, der Gemeinde, des Bolkes eine gar vers
schiedene sein, aber die suprema lex, das Motiv und das
Beharrlichkeit Verleihende in der menschlichen Lebensthätigkeit
nach außen wie nach innen ist und bleibt sich stets gleich: Die
Ehrsurcht vor und die Liebe zu den göttlichen Offenbarungen."

"Die Verfassung nun, oder die Art und Weise, nach welcher das Zusammenleben vieler Individuen, die zu einem äußerlichen Ganzen in einem Reiche verbunden sind, gesetzlich geregelt und geordnet werden soll, ist als Concretum eine durch gesetzliches Uebereinkommen festgestellte Norm, welche der Lebensthätigkeit der Reichsangehörigen nach dieser Richtung eine bestimmte Denks und Handlungsweise zur Pflicht macht."

"Wie sich aber Alles in der Welt auf einen letten Grund oder auf ein Princip zurücksühren läßt und dorthin zurücksgeleitet werden muß, soll überhaupt das Leben ein vernünftiges, consequentes menschenwürdiges sein, so muß auch der Begriff "Verfassung" principiell aufgefaßt werden."

"Jeder Mensch, welcher an eine höhere Weltordnung glaubt, er braucht dießbehufs nicht einmal Katholik zu sein, muß glauben, daß der Schöpfer, welcher unsere Erde mit vernunftbegabten Wesen bevölkert hat, denselben nicht nur einen den Principien der Bernunst entsprechenden letzten Zweck geseben, sondern auch in ihrem Zusammenleben und in der gegensseitigen Abhängigkeit von einander sie mit den Mitteln aussesstatet habe, diesen letzten Zweck nicht nur ein jedes für sich erreichen zu können, sondern zu dessen Erreichung sich einander hilfreiche Hand zu bieten."

"Die gesammte Menschheit im Großen und Ganzen, und um so viel mehr einzelne Bölker stehen untereinander in einer durch Gott selbst geschaffenen, also unlösbaren Verbindung. Es muß fomit ein gegenseitiges Dulden, Helfen, Unterreden, Opferbringen, Gehorchen geben, und zwar nicht nach den je-weiligen und zufälligen Umftänden oder persönlichem Belieben, sondern der göttlichen Weltordnung entsprechend, nach bestimmten Gesetzen, welche auf ihren letzten Grund zurückgeführt unwandel-bar sein mussen, wie dieß Gott selbst ift."

"Die Geschichte ber Menscheit, wie dieselbe in den Schriften des alten Bundes hinterlegt und für uns Gegenstand des Glaubens ist, liefert uns die unzweiselhaften Belege dafür, auf welche Art und Beise Gott in seiner liebevollen Weisheit das Band der Zusammengehörigkeit sest und gegenseitig verpssichtend knüpsen wollte. Gott, welcher dem freien Willen des Menschen seine volle Thatkraft läßt, selbst dann, wenn er seine gütigen göttlichen Absichten zu durchfreuzen wagt, gestattet dem Menschen auch, im gesellschaftlichen Leben selbstthätig ansordnend einzuwirken. Zeuge dessen die Geschichte des israelitischen Volkes und der mannigsaltigen Wandlungen, welche die Art und Weise der Regelung seines staatlichen Zusammenlebens durchmachte, woraus jedoch durchaus nicht folgt, daß eben diese Wandlungen dem Willen Gottes entsprechend gewesen seien."

"Eines aber steht fest, daß Gottes Plan, das menschliche Geschlecht als ein sich Ihm ebenbürtiges sich zuzuführen, uns verrückbar besteht, und daß Gott unter allen Verhältnissen dem Menschen seinen Beistand und seine Hilfe leiht, um eben auch unter dem Drucke der widerwärtigsten Umstände in seinem Dienste auszuharren und einstens zu ihm gelangen zu können."

"Diese Berhältnisse des völkerrechtlichen Zusammenlebens sind eben die Berfassung. Ob nun eine jede Art der Bersassung dem göttlichen Plane entsprechend sei, dieß darzustellen ift nicht Aufgabe unserer heutigen Besprechung. Gewiß ift, daß Gott Diejenigen, welche ihm die Shre geben wollen, unter der patriarchalischen, sowie der theokratischen, unter der königlichen wie unter der richterlichen Regierung, ja daß er sie

selbst unter ben Qualen ber bespotischen Gefangenschaft ihrem letten Endziele zuführte."

"Gott hat, wie gefagt, den Menfchen, entsprechend feinen weisen und gnädigen Rathichluffen, eine bestimmte, nach feinem heiligen Willen geregelte Art und Beife bes Bufammenlebens gegeben, und bas ift bie Berfassung in ihrer principiellen Bedeutung. Er hat es eben aber in die Macht des Menschen gelegt, in diefer von ihm geregelten Berfaffung gu leben ober nach des Menschen Willen die Verfaffung zu andern und diefe Menderung fich gefallen zu laffen. Unter allen Umftanden oder Berfaffungs-Modificationen jedoch will es Gott, daß der Mensch ihm die Ehre gebe, feinen Willen respectire und nach Rräften beitrage, daß ber Wille Gottes ober bas Befet Gottes auch von Andern respectirt, mit einem Worte, daß Gott als dem Berrn der Welt unter allen Berhältniffen die Ehre gegeben werbe. Die Art und Beife aber, wie dieß zu geschehen habe, hat Gott in feinen Offenbarungen und Beilsanftalten uns bekannt gegeben, welche er bis an das Ende der Welt in feiner Rirche hinterlegt hat."

"Dieses das katholische Verfassungsleben in seiner principiellen Bedeutung, also die gesellschaftliche, durch entsprechende Gesetze zu regelnde Thätigkeit zusammengehöriger Völker, daß durch allgemeine Ehrfurcht und liebenden Gehorsam gegen Gott das zeitliche und ewige Wohl der Einzelnen wie der Gesammtheit ermöglicht und bewerkstelligt werde."

Hören wir nun weiter die Merkmale, wie sie in einer andern Arbeit aus der alttestamentlichen Versassung, aus der Versassung der katholischen Kirche, aus den alten katholischen Versassungen Belgiens, der Schweiz und Tirols für das "kathosliche Versassungsleben" abgeleitet werden.

"Da der Mensch, so heißt es da, dieses edle Geschöpf nicht für diese Spanne Zeit, nicht für die arme Erdscholle, sondern für eine Ewigkeit bestimmt ist, wo seine Sehnsucht nach Glückseigkeit vollkommen befriedigt wird, so meine ich,

daß auch eine jede Berfaffung fo eingerichtet fein foll, daß fie nicht einzig und allein nur feine zeitlichen und irbifchen Intereffen befördern, fondern ihm auch für die Forderung ber geiftigen und ewigen behilflich fei; und fo meine ich bemnach, jede Berfaffung, damit fie gedeihen tonne, muffe eine driftliche fein, gebaut auf den Brund, der da ift Jefus Chriftus. (1. Cor. 3, 11. Fundamentum enim aliudect.) Jede Berfaffung, welche außerhalb diefes Bodens fteht, trägt in fich ben Reim des Zerfalles. Nichts hat Beftand und Dauer, mas feinen Grund nicht in Gott hat. Die ba bauen ohne Gott, beren Bau zerfällt — früher oder später (Ps. 126, 1. Nisi Dominus aedificaverit domum, in vanum laboraverunt, qui aedificant eam. Luc. 14, 30. Quia hic homo coepit aedificare et non potuit consumare). So muß also das katholische Berfassungs= leben zuerft und zuvörderft fich offenbaren durch mahre und innige Gottesfurcht (Eccl. 1, 16. Initium sapientiae timor Domini. Prov. 14, 26, 27. In timore Domini fiducia fortitudinis, et filiis ejus erit spes; — Timor Domini fons vitae, ut declinent a ruina mortis)." —

"Liebe und Ehrsucht gegen die katholische Kirche muß das Volk beseelen; treue Anhänglichkeit an den apostolischen Stuhl, zürtliche Pietät gegen die Bischöse als seine Oberhirten, gegen die Priester als seine geistlichen Väter und Wohlthäter sein Herz durchdringen (Eccl. 7, 31. In tota anima tua time Dominum et sacerdotes illius sanctissa); es vergesse nie der drohenden Worte des Herrn Luc. 10, 16.: Qui vos audit, me audit, et qui vos spernit, me spernit; qui autem me spernit, spernit eum qui misit me. Gehorsam gegen die Kirche muß ihm das Erste und Vornehmste sein. (Matth. 18, 17. Si ecclesiam non audierit, sit tidi sicut ethnicus et publicanus.)"

"Und was ist es doch Schönes, Erhabenes und Herrliches um den alten ehrwürdigen Bau der katholischen Kirche, wie in ihr Alles so geordnet und in einandergefügt ist, daß sie das hohe Ziel erreiche, wie so geistwoll der heilige Apostel schreibt: Eph. 2, 19—22: Ergo non estis . . . sed estis cives sanctorum et domestici Dei, superaedificati super fundamentum apostolorum et prophetarum, ipso summo angulari lapide Christo Jesu, in quo omnis aedificatio constructa crescit in templum sanctum in Domino, in quo et vos coaedificamini in habitaculum Dei in spiritu."

"Und diefe Rirche hat Jefus Chriftus felbft grunden wollen nicht als so ein unsichtbares, unbestimmtes und verichwommenes Ding, fondern als eine außere, fichtbare, welche alle Grengen ber Erbe umfdliegen follte, als eine Rirche, die unabhängig von einer falten omnipotenten Staatsgewalt, nach eigenen Gesetzen fich bewegen follte; zu diesem 3mede hatte er über fie ein Lehramt gefett, die Hierarchie, die in ichon ge= gliederter Ordnung, an der Spite in feiner apostolischen Succeffion bas Episcopat, die Rirche leiten und regieren follte, und barüber ale höchftes Dberhaupt den Statthalter Chrifti, den römischen Papft, der als Leuchte himmlischer Wahrheit, als forgfamer Bachter bes göttlichen Wortes mit göttlicher Machtvollkommenheit ausgerüftet (Matth. 16, 18, 19. Tu es Petrus ...) ben gefammten geiftigen Körper ber Rirche mit bem Bande ber Einheit und Liebe umschlingt. Das ift die tatholische Rirche! und an diefe Rirche foll das tatholische Bolt fich halten mit ganger Seele wie an einen Unter, der bas Schiff fefthält im ficheren und fougenden Bort; um diefes toftbare Rleinod gu bewahren und zu beschützen, zaudere es nicht. But und Blut ein-Bufegen; um diefe herrliche Berle fich ju taufen, gleiche es, wie ber Berr im Gleichniffe fagt (Matth. 13, 46) dem Raufmanne, ber hingeht und Alles verkauft, was er hat, um fie zu befiten." -

"Tiefinniges Rechtsgefühl muß die Herzen des Bolkes durchströmen, das rege Streben es begeistern, die göttlichen und menschlichen Rechte zu ehren und zu schätzen, wie so wahr Prov. 14, 34. Justitia elevat gentem, miseros autem facit populos peccatum."

"Auch die Baterlandsliebe, der Batriotismus foll bas Bolf begeiftern; ich meine aber da jene Baterlandsliebe, die durch den Beift des Chriftenthumes erleuchtet und geadelt ift, jene Baterlandeliebe, die, wie fo fcon ber fromme und ge= lehrte Stapf fchreibt, nichts andere ift als die Liebe Gottes, von dem heiligen Beifte in unfere Bergen ausgegoffen und in uns wirksam jum Beften unseres Baterlandes; jene driftliche Baterlandsliebe, die aus bem Glauben entsprießt, der uns ba lehrt. Bott will, daß wir zwar alle Menschen lieben, jedoch vorzüglich jene, die uns naber fteben, unfere Mitburger; und diese echte Baterlandsliebe, die foll eben einen der hervor= ftechendften Büge im fatholifchen Berfaffungeleben bilben und fich baran offenbaren, bag bas Band ber Gintracht bie Bergen Aller umschlinge, daß fern vom ichlechten Egoismus und niedrigen Privatvortheilen jeder Ginzelne leifte, mas zur Erreichung bes gemeinsamen 3medes ersprieglich ift, daß Reinem ein Opfer zu schwer und felbst das Leben nicht zu theuer sei, wenn beffen Darbringung zur Erhaltung des Bangen nothwendig ift (1. Joan. 3, 16. In hoc cognovimus charitatem Dei, quoniam ille animam suam pro nobis posuit, et nos debemus pro fratribus animas ponere); daß Jeder in seinem Rreise forg= fältig und redlich bemüht fei, dahin zu wirken, daß Alles hintan= gehalten merbe, wodurch bas Unfehen des Staatsoberhauptes, der feftgeftellten Befete geschwächt, das gegenseitige Bertrauen und das organische Zusammenwirken Aller aufgehoben, die öffentliche Ruhe und Sicherheit gefährdet und der Nationals Wohlftand untergraben ober boch in seiner Fortentwicklung gehemmt wird; daß Alle fammt und fonders wie eine eherne Mauer den bofen Beftrebungen Derjenigen fich entgegenftellen, die da fuchen die Sitten zu verderben, ben Blauben zu untergraben, die Diener der Rirche zu verhöhnen und zu mighandeln, fclechte Grundfage auszuftreuen, Glaubensfpaltung, Schamlofigfeit und fittliche Ungebundenheit ins Land gu bringen; daß fie einmuthigen Bergens und Sinnes zusammenwirken, um

gläubige, wohlwollende, verftändige und ehrenhafte Bertreter aus ihrer Mitte in die Landes = und Reichstage zu fenden, welche ben Glauben nie aus den Augen laffend bemüht find. bie mahren Intereffen bes Baterlandes gu forbern, entschieden und fraftvoll mider Jene fich zu erheben, die die Spaltung ins Bolt bringen möchten, wie gegen alle die Schwindler und Bühler, die, Sabsucht und Reid im Bergen tragend, fein Eigenthum, fein Besitthum achten, in ihrem Sochmuthe und in ihrer Berrichsucht feine Unterwürfigkeit, feinen Behorfam tennen und jede Obrigkeit, weil über ihnen ftehend, anfeinden, - argliftige und boswillige Leute, benen die Lehre, daß die obrigfeit= liche Bewalt von Gott angeordnet fei, zum Anftofe ift, die bafür fafeln und ichwäten von fogenannten Menichenrechten, von erlogener Bolksfouveranitat, von Freiheit und Gleichheit, b. i. von Zertretung jeglicher gefetlicher Ordnung und ichrantenlofer Zügellofigkeit, - Leute, welche bas Bolk irre leiten, falfche Dinge ihm vorfpiegeln, fein zeitliches und emiges Wohl in Befahr bringen; daß Jeder vom Bergen bereit fei, wenn bas Baterland in Befahr ift, But und Blut für basfelbe einaufeten, die ihn gesetlich treffenden Laften redlich und gemiffenhaft zu tragen, mitzuhelfen zur Forderung mahrer Beiftesbildung und vor Allem befliffen fei, ben driftlichen Charatter der Schule zu mahren, die fo wesentlichen Ginfluß ausübt auf ben Beift und die Richtung der fünftigen Beneration."

"Das katholische Verfassungsleben schließt endlich in sich, daß jeder Staatsbürger es als seine heiligste Pflicht ansehe, dem Landesfürsten, der das ist durch Gottes und nicht des Bolkes Gnade, die gebührende Ehrfurcht und schuldige Treue zu bewahren; ihm und den verfassungsmäßig bestellten Beshörden strengen Gehorsam zu leisten, und zwar in Allem, was recht und billig ist, und nicht gegen die ewigen und unwandelsbaren Gesets Gottes und seiner heiligen Kirche verstößt."

Wie von felbst ersichtlich ist, so bewegt sich der Verfasser der zuletzt vorgeführten Auseinandersetzung mehr auf idealem

Boden, er hat eine katholische Berfassung im Auge, b. i. wie ein anderer Berfaffer einer Conferengarbeit fagt, "eine Berfassung, welche die tatholische Wahrheit zur Grundlage hat und das fatholifche Leben in alleweg darnach frei geftalten läßt, eine Berfaffung alfo, welche den Menfchen in feinem Berhältniffe zu Gott und den Menfchen für feine zeitliche Existenz als Blied ber staatlichen Gesellschaft im Lichte ber durch die Rirche vermittelten Offenbarung auffaßt, welche die Sate ber Offenbarung fich auch in der Auffassung der obrig= feitlichen und namentlich der höchften, der fouveranen Bewalt gegenwärtig halt, und feine Beftimmung trifft, welche biefen Grundfägen entgegen mare; die im Begentheile das burgerliche Leben bes Einzelnen, der Familie, der Gemeinde und ber Gefammtheit fo frei herzuftellen fucht, daß fich das driftliche Leben um fo leichter und reicher entfalten tonne, ober um mit ben Worten der Kirche zu reden, daß die Bürger fo durch bas Beitliche hindurchgeben, daß fie dabei die emigen Büter nicht perlieren."

"Doch die modernen Verfassungen, bemerkt der letzteitirte Autor weiter, ruhen nicht auf diesem Grunde, sie sehen vielsmehr mehr oder weniger von dem ewigen Gesetze des Guten und Rechten, theilweise wenigstens, ab, sie nehmen selbst grundsfätlich von der Religion Umgang oder machen doch keinen Unterschied zwischen wahrer und falscher Religion, und trennen sohin den Staat von Religion und Kirche."

"Wenn nun aber, so präcifirt eben derselbe seine Ansschauungsweise bezüglich der modernen Versassungen, das Irrethümliche zu verurtheilen ist, im Principe und in seinen Conssequenzen, so ist anderes, was an diesem Irrthume weder in der Burzel noch in der Entwicklung theilnimmt, obwohl es in diesem Gesetze vorkömmt, noch nicht verurtheilt, und es können jene Bestimmungen der Versassung und der ihr nachsolgenden Gesetze, insoweit sie also mit dem göttlichen und kirchlichen Gesetze nicht im Widerspruche stehen, vor dem öffentlichen Forum

wie por jenem bes Bemiffens in voller Beltung fein; und ber katholische Unterthan kann nicht bloß, sondern er muß auch zu Beiten jenen Bebrauch von ber ihm eingeräumten Freiheit machen, welchen bas mahre Wohl ber Rirche nicht bloß, fondern auch des Staates erheischt, damit er durch Unterlaffung nicht felbft Miturfache ber Schädigung an ben religiöfen Intereffen werbe. - Insoweit also wird auch bei dem Umftande, daß eine Berfaffung und verfaffungemäßige Befetgebung ben tatho= lifchen Principien nicht entspricht oder benfelben in manchen Bunkten widerspricht, doch in Beziehung der übrigen Dormirungen eine driftlich beftimmungegemäße Bewegung und Bethätigung ber Burger jum Nuten bes Staates und ber Rirche Raum gewinnen, oder mit andern Worten, ein fatholifches Verfassungsleben des Volkes stattfinden können. Diefes besteht alfo barin, daß alle zuständigen Freiheiten und Befugniffe von Seite ber Berechtigten benütt werben, damit eben die religiöfen und firchlichen Intereffen ausgiebig vertreten, vor Schädigung gewahrt, bereits zugefügte Schaben befeitigt und erfett, und bagegen die nöthigen Garantien für die Bukunft gewonnen werben. Der Spielraum hiefur ift einestheils auf bem Boden ber fogenannten Grundrechte. Die Baragraphe 11—18 (des Staatsgrundgesetzes vom 21. December 1867) enthalten folche Berechtigungen für die öfterr. Staatsbürger: bas Petitionsrecht, Berfammlungs- und Bereinsrecht, bie Rebeund Breffreiheit, Glaubens- und Gemiffensfreiheit, Unterrichtsfreiheit. Ein anderer höchft bedeutfamer, ja zunächft wirkfamer Weg zur Bertretung ber religiöfen Intereffen ift die Ausübung des Wahlrechtes in den Landtag und Reicherath nach dem Grundgefete für die Reichsvertretung und gemäß ber Landes-Wahlordnung, fowie die Wahl für die Gemeinde-Bertretungen. Die Anwendung diefer Befugniffe und Freiheiten von Seite ber fatholifden Staatsbürger gur Bertheibigung ober Wiebergewinnung der religiöfen oder firchlichen Rechte im ordnungegemäßen Wege wird bas katholische Verfassungsleben bes Volkes bilben."

In gleichem Sinne lautet furz und bündig das Ergebniß einer Conferenzberathung: "Das Verfaffungsleben unseres Volkes ist das Hineinleben desselben in die neue noch ungewohnte und großentheils auch unbekannte Ordnung des Verfassungsstaates, also die Kenntniß, Ausübung und der Gebrauch der Rechte und Pflichten, welche die Verfassung des Staates dem Volke gewährt und auslegt, und wenn es als katholisches Verfassungsleben bestimmt werden soll, so ist damit ausgedrückt die Richtung auf die katholische Religion, also der Zweck der Wahrung und freien Uebung der Rechte der katholischen Kirche und ihrer Glieder."

Es muß also, wie ein Conferenzredner sehr trefflich bemerkt, das katholische Verfassungsleben als solches sich charakteristren durch "die Katholicität der durchgehenden Sittigung des gesammten constitutionellen Apparates durch den katholischen Glauben;" und mit Recht verlangt sodann derselbe noch "die Katholicität des Umfanges, insoferne die Wohlthaten einer constitutionellen Verfassung nicht bloß einer dominiren wollenden Partei, sondern der Gesammtheit der Bevölkerung ohne Unterschied der Meinungsschattirungen zu gleich frei besrechtigtem Genusse zugänglich gemacht werden."

## 2. Ift es wichtig, daß fich ein katholisches Berfassungsleben entwickle?

"Nach unserer Definition über das Versassungsleben, schreibt der Versasser des oben zuerst eitirten Elaborates, muß in Oesterzeich entweder ein katholisches Versassungsleben herrschen oder keines! — Alles, was das Versassungsleben zu Tage fördert, ist ein Product zweier Factoren: des Regenten und des Volkes. Katholisch ist Oesterreichs Regent, katholisch die überwiegende Wehrzahl unseres Volkes. Was also auf dem Wege der öffentzlichen Legislative in Oesterreich zu Stande käme gegen unsere katholischen Lehren und Ueberzeugungen, das entspricht nicht den Ansichten des Wonarchen, der katholisch ist, das widers

spricht der Mehrzahl des Bolkes, welches katholisch glaubt und benft und lebt; das ware also nicht constitutionell zu nennen. Ber also für das Berfaffungsleben einsteht, der fann nur munichen und erwarten, daß in Defterreich ein tatholifches Berfassungsleben zur Geltung tomme. Aut - aut; - entweder — katholisch — oder — keines; ein drittes gibt es nicht. — Es find darum bloge Beuchler, die da fagen, daß fie Liebe zum Berfaffungsleben im Bergen tragen und dabei erwarten und barauf hinarbeiten, daß in einem Staate mit fatholifcher Bevölferung, mit einem fatholischen Monarchen an der Spige, Statuten und Befete ausgehegt werden, welche gegen fatholifche Satungen verftogen. Partei-Thrannen find es, welche für eine Minorität die Rechte der Alleinherrschaft verlangen. Gine mahre Abnormität in einem constitutionellen Staate! In einem Staate, wo die confessionellen Berhältnisse fich verhalten wie in Defter= reich, gibt es entweder ein tatholisches Berfassungsleben oder feines, b. h. Schein-Conftitutionalismus. Berfaffungeleben in Defterreich ift gleichbedeutend mit fatholischem Berfaffungsleben. In einem Staate mit einem fatholischen Regenten, mit tatholifcher Bevölferung ift ein unfatholifches Berfaffungoleben eine Abnormität, ja noch mehr: ein Widerspruch, eine Unmöglichkeit; der Berfuch, ein untatholifches Regierungesinftem auf conftitutionellem Bege durchzuführen, ift eine Unklugheit, ein vermeffenes Unterfangen. Raifer Conftantin der Große, meinte einft die "Neue fr. Preffe", hatte die driftliche Religion gur Religion des Staates erhoben aus Politif. Die Mehrzahl feiner Unterthanen hatte fich bereits dem driftlichen Bekennt= niffe angeschloffen. Diefer Thatfache trug ber Raifer Rechnung, und das mar pure Rlugheit. Go ungefähr die "R. fr. Preffe" in einem Feuilleton vor gut drei Jahren. Ziehen wir daraus eine Folgerung. Ift es nicht eine politische Unklugheit ju nennen, das fatholifche Defterreich unfatholifch regieren ju wollen? Und noch dazu unter constitutionellen Formen? Bon civil politischem Standpunkte aus empfiehlt sich für Defterreich

eine katholische Staatsregierung; der wahre Verfassungsfreund kann sich's schon gar nicht anders benken, als daß in einem constitutionellen Desterreich ein katholisches Verfassungsleben sich entwickle." —

"Es ift aber überhaupt, so lautet die Anschauung einer Conferenz, eine Verfassung, d. i. nach dem gewöhnlichen Bezgriffe, solche Staatseinrichtungen, nach welchen dem Bolke ein Einfluß auf die Gesetzgebung und Regierung des Staates gezsetzlich gesichert ist, eine Wohlthat, und eine sogenannte absolute Herrschaft ist in dieser Welt der Selbstsucht und ParteizInteressen kein Ideal. Die Geistlichkeit soll daher nicht abwehrend gegen eine Verfassung sich verhalten, sondern eine freundliche Stellung dazu nehmen. Eine ganz andere Frage ist, welche Verfassung? ob die des liberalen atomistischen Gleichheitsbreies, ein unzorganischer Zustand der Gesellschaft oder ein organisch gegliezderter, aus Ständen und Gesellschaften niederer und höherer Art ausgebauter Staat."

"Da in einem Verfassungsstaate, sagt im selben Sinne ein Conferenzredner, das Volk sich selbst regieren soll, so tritt da, da nach dem Worte des Herrn (Luc. 16, 8) das Volk sich in zwei Parteien, "Linder des Lichtes und Kinder der Welt", theilt, der Partei= und Principienkamps ein. Dieses mit einer Constitution nothwendig verbundenen Principienkampses wegen wollen wohl manche der Stagnation des absolutistischen Bureau-kratismus den Vorzug vor einem wenn auch kämpsevollen Versassungsleben. Diese aber bitte ich zu bedenken, daß, wenn auch der Absolutismus unter einem gutgesinnten Regenten sehr viel Gutes stiften kann, er unter einem bösen Herrscher desto mehr Unheil anrichtet, ohne daß eine Abhilse dagegen ohne Sturz des Thrones oder ohne Wunder möglich. Beispiel ist Russischen. Eine Verfassung aber trägt das Heilmittel in sich selbst, da geschieht dem Volke nichts, was es nicht selbst will."

"Sollten fogar, fagt ebenso ein anderer Conferenzredner, mit dem Grafen Montalembert, alle Staatsmänner und Bölker

fich miteinander bagu verftehen, die reprafentative Regierung von fich zu ftogen, die Ratholiken mußten anfteben, ein Gleiches gu thun. Gie ift es, die die Feffeln der Rirche in Frankreich, in England und Belgien gesprengt hat. Und überall ander= marts hat fie ben Ratholiken die Mittel verschafft, wenn fie diefelben haben gerne brauchen wollen, fich zu beklagen, gu fordern und ihrer fünftigen Emancipation vorzuarbeiten. Unter ber Parlaments-Regierung herricht die Rirche nicht im politischen Fache und ich dente, daß biefe Berrichaft weder in ihren Bunichen noch in ihrem Intereffe gelegen ift, aber fie hat, mas taufendmal mehr werth ift, als die Macht, fie hat Rechte. Unter der abfoluten Bewalt hat fie nichts, außer mas ihr von ber Bunft des Augenblides bewilligt wird. Sie hat zur Stute nur den weltlichen Urm, welcher am öfteften fich jur Beit jurudzieht, wo fie am meiften auf ihn rechnet, oder fich nur erhebt, um fie ju fchlagen. Es ift mahr, die Ratholifen find unter der Parlaments-Regierung nicht die Herren; fie find genöthigt, mit vielen Leuten abzurechnen, aber man macht bagegen auch ihnen die Rechnung; und mas viel werth ift, fie lernen ein wenig, auf fich felbft zu rechnen. Mit ber Zeit bekommen fie bas, was zu forbern zugleich rechtmäßig und vernünftig ift, und zulett bie Oberhand. Aber man muß unterfuchen, mit Gründen und Beweifen auftreten, guzuwarten, gu fampfen, gugleich Muth und Geduld haben, und furchtbaren Begnern bie Spite zu bieten miffen." -

"Sowie nun alles auf der Welt, so hebt weiter eine Conferenzarbeit die Wichtigkeit der Entwicklung eines katholischen Verfassungslebens hervor, soll es überhaupt lebenskräftig sein, sich nachgerade erst entwickeln und in stets fortschreitender Weise durchbilden muß, und sowie man zu keiner Zeit sagen kann, nun ist der Gipfel der Vollkommenheit erklommen, das Ideal erreicht; ebenso muß für das Streben nach Vervollkommnung des dem Willen Gottes entsprechenden Zusammenlebens der Völker zuerst der freie Wille gewonnen werden, d. h. es muß

in den Menschen der Bunsch, das Bedürsniß geweckt werden, nach dieser Richtung hin thätig zu sein, und die Vernunft darf sich der Erkenntniß des göttlichen Billens nicht verschließen. Auf dieser Basis, beleuchtet durch das in stets gleicher Helle strahlende Licht der göttlichen Offenbarungen, muß nun die Gesellschaft fortarbeiten. Das einmal in Thätigkeit gesette Rechtsbewußtsein wird sich allmälig fortentwickeln, und so wird von Generation zu Generation eine mit der geistigen Bildung gleichen Schritt haltende, von Stufe zu Stufe sich vervollstommnende Norm des Zusammenlebens herauswachsen, welche die Grundbedingung irdischen Bohlbefindens und Zusriedensheit, aber auch einen Eckstein für den Bau des ewigen Glückes abgeben muß. Dieses, das im eminenten Sinne katholische Versassungsleben muß sich also immer mehr entwickeln, ein Stillstand wäre dem Tode desselben gleich."

"Die öfterreichische Berfassung ift aber, so beantwortet ferners ein Confereng Bertrag unfere Frage, den concreten praftischen Standpunkt einnehmend, feine tatholische, fie ift eine confessionslofe. In den Grundgesetzen derfelben find nicht die Principien der fatholischen Rirche, fondern die Principien jener modernen Staatsibee zur Geltung gefommen, welche ben Staat außerhalb jeder positiven Religion stellt, dem Staate die ein= zige höchste Legislative vindicirt, neben derfelben feine andere, etwa auf eine positive Religion bafirte Autorität anerkennt, dieser höchsten legislativen Autorität Alles unterzieht, was fie als Staatszwed ansieht, ohne Rudficht auf bestehende firchliche Dogmen ober Satzungen, welche die verschiedenen Religions= Benoffenichaften als ben Staatsgesetzen unterftebend, biefelben aber untereinander als gleichberechtigt betrachtet. — Bon einem Staate mit folder Berfaffung tann nicht erwartet werben, bag er den Inftitutionen der fatholischen Rirche besondere Rechnung trage, fie in ihren hergebrachten Rechten fcute ober fie in ihrer inneren Lebensentfaltung fördere; es muß fich daher im tatholischen Bolke felbst ein tatholisches Berfassungsleben entwickeln, das katholische Bolk selbst muß auf verfassungsmäßigem Wege Gesetze anstreben, welche mit dem Geiste seiner Kirche im Ginklange stehen."

"Und ein Berfaffungsleben, entwickelt benfelben Bedanten ein anderer Confereng-Bortrag, wird fo wie fo entftehen, aber tein katholisches. Die antikatholische liberale Partei macht be= reits die größten Unftrengungen, um bas Bolf zu verlocken und zu umgarnen. Bu diefem Zwecke wird bas bisherige Thun und Treiben unferer Abgeordneten den Leuten in den brillanteften Farben gefchilbert, allenthalben entfteben liberale Cirtel und Lefevereine, oder es werden aus ben ichon bestehenden und bisher vom Merus gepflegten Bereinen die verhaften Schwarzen hinausgedrängt; die liberalen Beitungen werden angepriefen, fubventionirt, bertheilt, colportirt (felbft in Bahnwaggons), und was die Sauptfache ift, gefauft; ja der reifende Beschäfts= jude vergift nicht am Abende im Gafthaufe, nachdem er feine liberalen Phrafen zum Staunen ber Landbevölkerung, die felten bergleichen gehört hat, losgelaffen und bie neue Mera gepriefen, nach feinem Leibjournal, "ber Morgenpoft" ober "bem Freimuthigen", zu fragen. — Laffen Gie bieg noch einige Jahre fo fortgeben, ohne entgegen zu mirten, bann mird bie meitere Frage: Was hat der Alerus zu biefem Ende zu thun? gang überflüffig fein, benn wir haben bann überhaupt gar nichts mehr zu thun. Das Bolf wird ben Liberalen bis bahin gang in die Sande gerathen fein und uns, einige alte Beiblein ausgenommen, nicht mehr hören und hören wollen. Wenn wir dem tatholischen Bolfe nicht an die Sand geben, es nicht an uns heranziehen, in ihm nicht ein echtes tatholisches Berfaffungs= leben weden, fo daß es fich mit allen gefetlichen Mitteln fcirmen tann, fo verliert dasfelbe noch alle feine Rechte, und wenn es fich nicht darum wehrt, fo nehmen ihm die Freimaurer auch noch feine Religion. Darum: aide - toi et ciel t'aidera."

"Es gibt ba freilich, wird in eben biefem Sinne in einer andern Conferenzrede bemerkt, Leute, die ba fagen: "Wir haben

bie Verfassung nicht herbeigewünscht, wir lassen sie sein, was sie ist, wir wollen uns um sie nicht viel kümmern. Nachdem einmal die Verfassung da ist, so müssen wir uns um sie kümmern, wir mögen sie gewünscht haben oder nicht. Benützen wir sie nicht im Interesse des Staates und der Kirche, so sind Andere da, welche sie benützen, und diese benützen sie in ihrem Sinne, nämlich zur Erreichung ihrer Parteizwecke und zum Schaden des Staates und der Kirche, wie uns die jetzige Erschrung zum bitteren Leidwessen belehrt."

"Andere, fährt derfelbe Conferengredner fort, fagen: Wir vertrauen auf den Raifer, und meinen, wir können es getroft ihm überlaffen, daß er feine firchenfeindlichen Befete annehmen und beftätigen werde. Doch wir muffen auch bedenken, daß er conftitutioneller Raifer ift, und somit mit dem besten Willen das nicht mehr kann, mas er einst konnte. . . . "Ich werde die Rechte der Rirche zu schützen miffen; aber man muß nicht ver= geffen, daß ich conftitutioneller Raifer bin." Bas bedeuten diefe Worte, welche Ge. Majeftat ber Raifer in einem Sandschreiben do. 15. October 1867 an ben Cardinal Raufcher rücksichtlich ber emig benkmurdigen Abreffe ber fünfundzwanzig Bifchofe Cisleithaniens vom 28. September 1867 gerichtet hat? Sie bedeuten, fagt unfer hochwürdigfter Bifchof, nichts anderes als: Ihr Ratholiken meines Reiches, die ihr Intereffe habt an dem Gebeihen euerer Rirche, ihr mußt nicht vergeffen, mich zu unter= ftüten, ihr mußt forgen, daß ich, der ich die Macht und ben Willen habe, die Rirche ju fchüten, diefen Schut auch ausführen fann; ihr mußt forgen, daß mahrhaft fatholische Männer in die Landtage, katholische Manner in den Reicherath kommen; fonft kann ich nicht ichuten, weil ich constitutioneller Raifer bin, fonft tann ich nichts beschließen, als was die Landtage, mas der Reichstag beschließen."

"Es gibt Biele, macht endlich bezüglich desselben Fragepunktes eine weitere Conferenzrede geltend, welche gar nicht begreifen wollen, was denn die Interessen des Staates mit benen der Rirche zu schaffen haben; nach ihrer Unficht mare es am beften, wenn Staat und Rirche fich vollftändig von einander lossagten. Auch diese haben teine Idee von der Wichtigkeit des fatholischen Berfaffungslebens. Bang anders denkt der wahre vernünftige Ratholik; er ift überzeugt, daß gerade das Losfturmen der liberalen Bartei auf die Rirche die ftarkften Pfeiler des Staates untergrabt und die mahren Bolksintereffen ichabigt. Alle Segnungen, welche eine gute Berfaffung fpenden tann, haben ihre Quelle im Bunde des Staates mit ber Rirche. Dan ift heut zu Tage für große Ideen begeiftert. Freiheit, Bleichheit, Bruderlichkeit, Fortschritt, Wiffenschaft, Aufklarung, Selbstverwaltung find Schlagwörter, mit benen man die Menfchen für die modernen Einrichtungen zu gewinnen sucht. Und in der That! in allen diesen Ideen liegt eine liebenswürdige Zauberkraft. Aber wohlgemerkt, unfere angeblichen Bolksbeglücker haben alle diese Ideen nicht erfunden, fondern bem Beifte des Chriftenthumes, der Rirche entlehnt. Für alle diefe menschenfreundlichen Ideen hat die Rirche immer gefämpft und tämpft auch in ber Gegenwart bafür. Die Rirche tampft für den Fortschritt des Wahren und Guten; fie fampft für den Fortschritt in der Wiffenschaft, so lange fie der Wahrheit dient; fie begrüßt jeden mahren Fortschritt in der Wiffenschaft, auf bem Boden ber Naturfunde mit der aufrichtigften Freude; die Rirche fampft für den politischen Fortschritt auf dem Boden der mahren Freiheit. Wenn die driftlichen Bolker etwas von mahrer politischer Freiheit errungen haben, so verdanken fie es bem driftlichen Beifte, beffen Trager die Rirche ift. Und wenn zeitweilig in driftlichen Ländern die politische Unfreiheit beftanden hat, fo mar diefer knechtische Zustand vorhanden nicht durch die Rirche, fondern trot der Rirche. Die Rirche fampft für den socialen und materiellen Fortschritt; die Rirche hat immer ein Berg für die bedrängte Menschheit; fie freut fich immer, wenn es gelingt, durch materiellen Fortschritt und durch beffere sociale Institutionen den Druck der Armuth auf Erden

zu milbern; die Kirche kämpft für die Autonomie des Volkes und für wahre Aufklärung; die Kirche kämpft für wahre Brüder-lichkeit; denn sie lehrt ja, daß alle Menschen Kinder Gottes sind, daß alle für ein ewiges Besitzen und Schauen der Wahrsheit geschaffen sind, und deswegen betrachtet sie alle Menschen ohne Unterschied der Bildung, des Reichthumes und des Standes als Brüder. Die Kirche kämpft mit einem Worte für die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden. Wo man der Kirche keine hemmenden Fesseln anlegt, da kann sie alle diese herrlichen Ibeen zum Segen der Menschheit realissieren."

"Die Politik wird zwar, fo fagt das Gleiche ein Anderer in seinem fehr popularen Bortrage, gewöhnlich als jene Runft angefehen, einen Andern hinter's Licht zu führen, die Unerfahrenheit und Leichtgläubigkeit eines Undern zum eigenen Bortheile auszubeuten, über fein vorgeftecttes Ziel den Schleier ju ziehen, um bavon nur fo viel und in jener Beftalt nach feinem Belieben gur Sintergehung feines Mitmenfchen feben gu laffen, als ihm nothwendig ober nütlich erscheint, überhaupt als jene fich zu verstellen und falfch zu fein zum Schaden bes Nächsten, aber zum eigenen Bortheile. Ja freilich, wenn nur hierin die Politit befteben murde, bann mare fie fur einen Ratholiten unausführbar, somit mare ein firchlich gefinnter Mann zu einem Abgeordneten untauglich; aber man follte auch glauben, daß nicht das durch langen Diffbrauch entftandene Zerrbild als wirkliches Urbild hinftellen follte. Wenn aber, wie ich unlängft in einem Blatte gelefen habe, nach dem Musfpruche eines mahrhaft großen Mannes der Jettzeit das Be= heimniß ber Politik die Berfohnung und Bereinigung ber Freiheit mit der Autorität ift, fo ift gewiß der firchliche Ginn nicht bloß fein Sinderniß zu einem tüchtigen Politifer, barum auch zu einem Abgeordneten, fondern vielmehr ein Zeichen, wo nicht gar Beweis ber größten Tüchtigkeit. Bo ift die größte Autorität, im Staate ober in der Rirche? Statthalter Jefu Chrifti gu fein in feinem Simmelreiche auf Erden von einem

Ende ber Belt bis jum andern ift boch gewiß eine ungleich größere Autorität als die eines Raifers ober Ronigs, ber die Menfchen, die innerhalb gemiffer Grengen wohnen, mit Scepter und Schwert regiert, mahrend anderseits bas evangelische Wort bes Friedens und der Liebe freudigen Widerhall in aller Gläubigen Bergen auf ber gangen Welt zum willigen Behorfam bis zur gänglichen Selbsthingabe findet. Bon biefer Autorität erbrudt, beugte ein fchismatifcher, ftolger, fich übermächtig buntender Raifer, der felbft ein arger Feind und Berfolger der tatholifden Rirde mar, nämlich Nicolaus von Rufland, ehr= furchtevoll fein Saupt zum demüthigen Sandfuß, und felbft protestantische Gelehrte und Professoren, welche fich bem romi= ichen Ceremoniel bes Fußtuffes fügen zu fonnen vermeinten, fielen beim Unblide ber höchften Autorität auf Erben freiwillig auf ihre Rnice und fußten ben bargereichten Guß bes beiligen Baters ohne alles Commando, fondern nur von der Bucht diefer Autorität überwunden. Solche Thatfachen find ichlagende Beweise von ber höchften Autorität des Statthalters Jefu Chrifti. Wo herricht größere Freiheit, in der fatholifden Rirge ober im Staate? Bahrend die Rirche jedem einzelnen Menfchen die Berufsmahl freiftellt, nur dazu ermahnt und verpflichtet, fich genau felbft zu erforschen, zu welchem Stande man von Gott berufen ift, weil man gerade in diefem glücklich fein und feine emige Beftimmung erreichen fann, zwingt ber Staat Menfchen zu einem Stande, zu dem fie von Ratur aus nicht blog teinen Beruf, fondern den größten Abicheu und Schreden dagegen haben, 3. B. ein Hafenfuß foll Solbat werden. Sowie die Rirche die Freiheit des Ginzelnen achtet, ehrt und schätt, ja aber nie angreift und verlett, fo ehrt, achtet und fchutt fie die Freiheit der Familie, Gemeinden und Bolfer, und weiß bie Autorität mit der Freiheit zu vereinen und zu verföhnen auf die liebevollfte Beife, und fomit beweift die Rirche, daß fie bas rechte Beug hat zu einer gefunden, guten, heilbringenden Politik."

"Der berühmte Flier, bemerkt ein Dritter über benfelben Begenftand in feiner Conferengrede, fchreibt in einem feiner Briefe aus Rom (31. Jänner 1856): "Das Leben fordert Resignation, und wer hiezu nicht die Rraft hat, wird das Opfer der Erlebniffe." Es mare Thorheit, diefen Sat zu beftreiten angefichts des Ernftes der Zeit, angefichts des maglofen Glendes, angefichts ber ichreckenerregenden Bahl Brrfinniger und Selbit= mörder, welche der Mangel an Refignation alltäglich hervorbringt. Aber mahr ift es, daß keine Religion fo viel Refignation gibt als die katholische, und wo in einem Bergen die katholischen Grundfätze in ihrem ganzen Umfange und in ihrer ganzen Barme zur Geltung gelangt find, bort wird fich auch bes Lebens größte Refignation zeigen. Reine Religion ift fo feft gebaut wie diefe, feine fo unwandelbar wie fie, feine predigt die Lehre des Rreuzes ihr gleich, keine ift für alle Rlaffen und Stände ber Bevölkerung ein fo fester und dauerhafter Rückhalt als fie. Das gefteht fogar ein Boltaire zu, wenn er fchreibt: "Der Stoicismus hat nur Ginen Epictet hervorgebracht, die driftliche Religion aber bilbet beren zu Taufenden; die Größe diefer driftlichen Seelen ift um fo ausgezeichneter, da fie felbft auf ihre Handlungen nicht fo ftolg find und den Werth berfelben felbst nicht schätzen. (Correspond. generale T. 3.) Werft mir alfo biefe Saule um und ihr habt das ganze Bludsgebaude der Bolfer umgestoßen. Wenn das fatholifche Element nicht mehr die Welt aufrecht erhält, fo wird ihr kein anderes Glaubens= inftem helfen, benn diefen Stutpunkt, welchen die katholische Unschauung der Bolfer gibt, wird ihnen feine andere geben. Boren Sie, hochwürdige Berfammlung, mas der Atheift Beine vom Atheismus fpricht, und das hat mehr oder minder Bezug auf alles andere, was nicht fo positiv ift als der Ratholicismus: "Als ich fah, daß das gewöhnliche Bolk fich daran machte, die= felben Sate bei ichmelgerischen Belagen zu biscutiren, mo bas Talglicht und Dellämpchen die Wachslichter und Armleuchter vertrat, als der Atheismus anfing, nach Unichlitt, Schnaps und

Tabak zu schmecken, da gingen mir die Augen auf; ich begriff burch unwiderstehlichen Ekel, was ich durch die Vernunft nicht eingesehen hatte und sagte dem Atheismus Lebewohl (die Geständnisse eines Dichters 1854)." Die Folge von schwankenden Religionsideen wird immer Freigeisterei sein und ihre Früchte schildert Brunner ganz schön, wenn er sagt: "Sie werden euch mit Feuer und mit Flammen — das allgemeine Priesterthum erklären — ihr wollt ihnen 's Himmelreich verwehren — sie brechen euer Erdenreich zusammen." (Deutscher Hind.)

"Und wie heißt denn, fo fahrt derfelbe Redner fort, jener Friedensengel, welcher die Menfchen aller Länder und Sprachen unter feine Fahne vereinigt? Boren Sie: er heißt die katholische Religion, jene Religion, welche nicht für eine einzige Nationalität gegeben ift, fondern für alle Nationalitäten, er heißt jener Glaube, welcher bem Ungar nicht mehr Freiheiten einräumt wie bem Deutschen, und ben Glaven nicht mehr bevorzugt wie ben Italiener. Alle Runftgiegereien ber Belt laffe ich arbeiten, um eine natürliche Gloce zu verfertigen, welche geeignet ift, die Bolfer Defterreichs zur Gintracht gu verfammeln. Früher oder fpater, wenn die Gemitter heran= braufen, wird ein Blitftrahl biefe Glode gertrummern. Ueber jedem Gemitter muß die Glode hangen, welche gur Gintracht ruft; ber Thurm, von wo aus fie fpricht, muß in ben himmel hineinreichen; und diefen Thurm finde ich nirgends als bei jener Rirche, welche Chriftus gegründet hat auf dem Felfen Betri, und die Friedensglode, welche fein Blit erreicht, ift bas emige Bort Gottes, bas Evangelium bes fatholifden (Blaubens."

"Darum haben denn auch die Bischöfe, so begründet noch des Weiteren ein Vierter die Wichtigkeit des katholischen Versfassungslebens, oft genug zu einem solchen aufgemuntert. Das Bemühen unseres Bischofes in dieser Hinsicht ist hinlänglich bekannt. Der berühmte Bischof Freiherr von Ketteler hielt zum 25jährigen Bischofs Subiläum des greisen Erzbischofes

hermann am 25. Marg 1868 im Münfter gu Freiburg eine Rede über Stellung und Pflicht ber Ratholiten im Rampfe ber Begenwart, mo einleuchtend bargeftellt wird, wie febr tatholifches Berfaffungsleben Pflicht eines jeden Ratholiten fei. Der Erzbifchof von Minchen-Freifing erließ in feinem Baftoralblatte ein eigenes Hirtenschreiben, mo basselbe als Gemiffenspflicht den Gläubigen zu predigen ermahnt wird. Wie der Sauerteig nach ber evangelischen Parabel bas gange Mehl durchdringt, fo foll auch bas gange Leben des Menfchen vom Sauerteige ber fatholifden Lehre burchbrungen fein, nicht bloß fein Privat=, fondern auch fein öffentliches Leben. Der mahre Chrift, fagte Bifchof Retteler in feiner Rebe, ift überall und in jeder Lebensftellung querft und vor allem Chrift. Der erfte Eid, ben ber Menfch geschworen, ift das Belöbnig bei der Taufe; fein späterer Gib fann und barf biefem entgegenfteben. Der erfte Dienft, ben ber Menfch angetreten, ift ber Dienft Chrifti; fein anderer Dienft, fein Fürftendienft oder Staats= bienft tann und darf diefen Dienft beeinträchtigen." -

"Rurglich ging ich, diefe Worte Montalembert's, die diefer vor 23 Jahren in der Pairskammer fprach, citirt endlich noch ein Redner zur Charafterifirung der fatholischen Bewegung. bem Fluffe entlang, welcher Savonen von der Dauphine icheidet. Un einem Buntte bes Weges treten auf beiben Ufern bie Felfen näher heran, immer näher, bis fie fich berühren und den Strom überwölben. Eingeengt zwifchen coloffalen Wänden brangt ber Fluß fich zusammen und endlich verschwindet er bem Blicke, faum hört man aus ber Tiefe noch fein bumpfes Bemurmel: ja einen Augenblick ift felbst dieses dem Ohre nicht mehr erreichbar, man glaubt ben Strom in die Eingeweide der Erde zurückgekehrt. Aber gerade ba ift feine Bewalt am unwider= ftehlichften, feine Arbeit am munderbarften, gerade bann boblt er den Felfen aus, durchschneidet den Granit und bricht triumphirend jeden Widerstand. Bald tritt er wieder hervor, breitet fich aus und malgt feine flaren befeuchtenden Fluthen zwifchen

niederen Ufern in die Ferne. — Das ift ein Bilb der katho= lischen Bewegung."

## 3. Was hat der Rlerus zu diefem Ende zu thun?

"Unter allen Standesflaffen in Defterreich, beginnt eine Conferenzarbeit die Beantwortung diefer Frage, ift das größte Selbftftändigkeitsgefühl dem Rlerus geblieben; es liegt bieg in ber ihm durch das heilige Umt gegebenen Stellung. Und die Richtung feiner Strebungen im burgerlichen Leben mird fo zu fagen vom Saufe aus eine hiftorifch-confervative fein und dahin zielen, das geschichtliche Recht entgegenkommend und zweckdienlich nach Berschiedenheit mahren Zeitbedürfniffes mit dem Naturrechte auszugleichen. Die übrigen Standesklaffen find entweder desorganifirt oder nur von den Gindrücken des Augenblides beherricht. Go haben bisher vorherrichend nur gemiffe städtische Elemente (Bourgois) als Feinde der Religion und der Rirche die dargebotenen Freiheiten ausgebeutet und zwar geradezu gegen die Rirche und feten wir noch hingu, geradezu gegen die ganze hiftorifche Stellung und providentielle Aufgabe Defterreichs. Soll diefen Rlaffen die Ausbeutung der burger= lichen Freiheit nicht als Monopol bleiben, fo muß eine Gegenwirkung durch das tatholifche Bolf oder die tatholifchen Bölfer Defterreich's eintreten."

"Leider steht aber, so klagt ein anderer Conferenzredner, der politische Einfluß des Klerus auf das Bolk im Augenblicke nahe auf Rull. . . . Religiösität ist wohl da, fährt derselbe fort, seine Klage näher begründend, — Beweis dessen, daß wir Gottlob einen großen religiösen Einfluß haben — in anderen Fragen aber haben wir das Bolk noch lange nicht hinter uns. . . . Woher mag das so gekommen sein? — Der Hauptsache nach wohl allerdings von der herrschenden irreligiösen Zeitzichtung, die mit allen Hebeln der Lüge und Persidie den Klerus beim Volke aus den Angeln zu heben sucht. Anderseits gibt es aber auch andere Ursachen, die mächtig dazu beigetragen

haben, und burften die nachfolgend bezeichneten der Beobachtung nicht ganz unwürdig fein. Das conftitutionelle Wefen, insbesonders insoweit es eine öffentliche Controle über die Be= barung des Staates ift, ift gleich vom Anbeginn in das Leben und in die Sympathie des Bolfes tiefer eingebrungen, als man gemeiniglich glauben wollte. Das Bolf erhoffte (ob mit Recht oder Unrecht, fei hier unerörtert) durch die Berfaffung, insbesonders durch die ihr ermöglichte Controle der Staatswirthschaft eine Befferung feiner empfindlichften Schmerzen, und diese waren und find die sich immer vermehrenden Steuer= zahlungen, in deren Unhäufung das absolute Regiment in den Fünfziger Jahren bereits eine mahre Birtuofität entwickelt hatte; das absolute Regiment wurde dadurch gang unpopulär, weil man von ihm eine Abhilfe nicht mehr erwartete. Man fette die Hoffnung der Silfe auf die Berfaffung, die in der That die Elemente in fich hatte, die, in rechtem Beifte geleitet, Erleichterung hatten bringen konnen. Wer fich baher gegen die Berfassung nur irgendwie sträubte, gerieth fogleich ins Digtrauen. Es ift nun aber eine unleugbare Thatsache, daß es auf flerifaler Seite . . . an fehr vielen Borfällen nicht gefehlt hat, woraus man auf eine tiefe Mifftimmung gegen die Berfaffung mit Grund ichliegen zu konnen vermeinte; und biefes wurde fodann von den Journalen über Bebühr ausgebeutet, den Klerus als verfaffungsfeindlich zu verschreien und fo dem Volke in politicis verdächtig zu machen. — Eine andere Urfache, warum das Volk in politicis gegen den Klerus ein Mißtrauen gefaßt hat, dürfte auch darin liegen: Als der conftitutionelle Apparat im Landtage und Reichsrathe endlich in Thätigkeit gesetzt worden, wurden, wie es das Bolk ersehnt hatte, die Steuern noch immer nicht weniger. Das Bolf fing an, fich getäuscht zu fühlen. Und in diefen Land = und Reichstagen, von benen feine Steuernachläffe famen, gingen, fo lange unter den erften constitutionellen Ministern inter sacerdotium et imperium noch der Friede, insbesonders bezüglich des Concordates, bestand, die wenigen klerikalen Abgeordneten fast in den meisten Fragen mit der Regierung. Ist es zu verwundern, daß man bald ansing, einen Theil der Schuld an der Nichtsberücksichtigung seiner dringendsten Wünsche auch auf die klerikale Partei zu werfen?" . . .

"Saben wir demnach, fo führt unfer Conferengredner nunmehr aus, den in unferen beftehenden Berhältniffen unent= behrlichen Ginfluß verloren ober beffer überhaupt nie viel ge= habt, fo muffen wir Alles baran feten, une benfelben wieder zu erringen." Als dazu paffendes Mittel empfiehlt er aber vor Allem die Pflege des noch immer in Bluthe stehenden religiöfen Ginfluffes. "Un erfter Stelle, fagt er, muffen wir immer Seelforger, an zweiter Politifer fein; bag wir aber beides feien, ift eine ausgesprochene Rothwendigkeit in unferer Beit. Es lebt in Aller Erfahrung, mas ein Seelforger, ber tadellos als ein würdiger Bater, erprobter Freund, als kluger Rathgeber an ber Spige feiner Gemeinde fteht, Bunderbares auszurichten im Stande ift. - Das lebelfte und Nachtheiligfte in diefer Beziehung ift (verzeihen Gie mir, hochw. Berren, ein freies Bort) jedwede Disharmonie zwischen Seelforger und Bemeinde, insbefonders wenn folche über Temporalien herbei= geführt worden ift. In folden Fallen ift von politischem Ginfluß und Bertrauen geminnen feine Rede mehr, es geht barüber häufig der religiofe in Brüche. Soll uns nun unfere Stellung, wie fie es in erfter Linie tann, in unferem Streben nach politischem Ginfluß und Geltung von Ruten sein, fo muß jede folche ängstlich vermieden werden, und wo fie manchmal unvermeiblich eintreten follte, felbst mit momentanen Opfern aus= geglichen und nichts fo fehr vermieden werden, als Alles, was auch nur im Entfernteften einen Schein des Eigennutes auf uns werfen fonnte." -

"Rechnen wir fürderhin, wird weiter als zweites Mittel empfohlen, nicht mehr mit imaginären Größen, sondern mit der Birklichkeit. Stellen wir uns entschieden auf den Boden des Berfaffungslebens, und trennen wir uns von den Reminiscengen an die fogenannte alte gute Beit. Wir konnen das um fo leichter, als wenig Grund wir haben, über den Berluft berfelben uns allzusehr zu grämen. Wenn das Wort bes herrn: "Ex fructibus cognoscetis eos" auch hier Anwendung hat, fo ift jene Zeit nun allerdinge eine "alte", aber fie mar nichts weniger als eine gute; benn bas heutige irreligiofe Be= schlecht ift nicht über Racht aus bem Boden gemachfen; es ftammt felbes, wenigstens ftammen feine Führer burchgehends aus ihr, ber guten alten Zeit. Und eine Zeit, die folchen Samen ausgefäet hat, tann ich feine gute nennen. Da halte ich einen frifchen luftigen Rampf zum Bedeihen ber guten Sache für hundertmal ersprießlicher als einen folden dumpfen, faulen. lähmenden, ftagnirenden Frieden, wie ihn une die vergangenen Sahrzehnte unferes Sahrhunderts gebracht haben. Richt gurud, fondern in die Begenwart und Bufunft lagt une fcauen, und barin unferen allfeitigen Ginfluß ficherzuftellen fuchen, um mit bem uns anvertrauten Beifte des Chriftenthumes unfer Berfaffungsleben zu durchdringen. . . Die gar fo ftricte Absonderung zwischen Rlerus und Laien durfte aber zu diesem Behufe, natürlich immer innerhalb gewiffer Grenzen, eine Modification erfahren; wir muffen mehr unter die Laien treten, um fie an une heranzuziehen und heranzubilden."

"Bor Allem muß jedoch, meint ein Anderer in seinem Conferenz-Bortrage, der Klerus, will er beim Bolke reussiren, sein Benehmen dem Beamtenthume gegenüber ändern. Es kann einmal nicht geleugnet werden, daß ein gewisser Zug des Miß-trauens von Seite des Bolkes gegenüber dem Klerus, ins-besondere den Pfarrern, bestehe. Und diese Schen vor Zutrauen hat zu einem guten Theile darin seinen Grund, daß das Bolk den Geistlichen zu sehr mit den Beamten (die es seinen Glausben nicht achten und öffentlich demselben z. B. durch Ueberstretung des Fastengebotes Hohn sprechen sieht) im Verkehr und Umgang findet; es gereicht ihm der freundliche Verkehr des

Briefters mit den Beamten zum Anftoge, und es wird durch die schriftlichen Auskunfte, welche der Pfarrer oft über Pfarr= finder der weltlichen Behörde zu ertheilen hat, demfelben abgeneigt, indem es in ihm nicht mehr ben Seelforger fieht, fondern einen vom Staate bezahlten und für den Staat mirfenden Polizeibeamten wittert. Es hat lange gebraucht, bis diefer Bug des Migtrauens dem Bolfe eingeimpft murde: lange sträubte es sich bagegen. Allein endlich mußte es sich doch demfelben ergeben, als es fah, daß nicht bloß die welt= liche Bewalt ihm feine Religionsübungen (Ballfahrten, Bruder= schaften 2c.) verfürzen wollte, fondern daß diefe hierin am meiften vom Rlerus felbst, der in Auftlärung machte und den Volksglauben bespöttelte, unterftüt murde, und daß es oft ber Pfarrer allein mar, welcher feiner Gemeinde oder einzelnen Mitgliedern derfelben durch feine Berichte das Gericht auf ben Hals warf. Das foll nun anders werden."

Auf die Frage nun, wie dieß geschehen sollte, verweist derselbe Conferenzredner zuerst auf D'Connel und seine Thätigsteit in Irland. "Als das Jahr 1843 andrach, heißt es da, begrüßte es D'Connel als das Repealjahr, für welches er den Widerruf der von Pitt im Jahre 1801 bewirkten Union des irischen mit dem englischen Parlamente im Boraus verkündigte. Und nun um diesen Zweck zu erreichen, was that D'Connel? Er reist in Irland herum und hält zündende Reden; es wursden allenthalben Meetings veranstaltet; weil nichts ohne Geld geht, sorgte man für eine wohlbestellte Bereinskasse! Dieß Alles brauchen auch wir, wenn wir reussieren wollen."

Meint Redner demnach hiemit im Allgemeinen die Art und Weise bezeichnet zu haben, wie eine fest geschlossene, gut organisirte, katholische Partei zu Stande kommt, so schildert er im Folgenden die dießbezügliche Thätigkeit des einzelnen Seelsorgers: "Zuerst sucht er sich die Zuneigung der Leute dadurch zu gewinnen, daß er Theilnahme zeigt an den Leiden und Freuden der Familie, durch Krankenbesuch, Freude zur

Schule, Liebe zu ben Rindern 2c. Er geht gerne in ihre Befellschaft und bald heißt es: Sochwürden, mas gibte Neues? Nun werden den Leuten die Neuigkeiten in gut angebrachten Bemerkungen zurecht gelegt; Biele ftimmen gleich bei, die Begner aber werden bald nach Widerlegung ihrer Bedenken gewonnen (benn einem Bauer thut es fehr mohl, feine Meinung auch gegenüber bem Beiftlichen fagen zu dürfen) ober verftummen, wenn fie fich in ber Minorität wiffen. Wiffenschaft und Achtung verschaffen ja dem Priefter leicht das Uebergewicht. Daneben ift er beftrebt, burch Ausleihen guter Bucher und Brofcuren, die ihm jährlich ein bedeutendes Geld foften, öffentliche Meinung zu machen. Für die gute Zeitung gewinnt er die Leute burch heimatliche Correspondenzen, die dann in der gangen Pfarre von Sand zu Sand geben. Mit dem Wirthe ftellt er fich auf auten Tuß; benn ein antiklerikaler und firchenfeindlicher Wirth fann in einer Pfarre unberechenbar viel Bofes ftiften; was Pfarrer und Caplan mit vieler Muhe bauen, reift ein folder gemeiniglich wieder nieder. Sat er ihn endlich gewonnen, fo bringt er durch vieles Zureden, dem die endliche Drohung "er werbe bas haus nicht mehr befuchen" zur befferen Staffage bient, die schlechten Zeitungen weg und an ihre Stelle eine gute. Um befondere die einflugreicheren Manner für eine gute Politik zu gewinnen, fie aufzuklären, an fich zu ketten zc., wird ber Seelforger alfo bann und mann jene Orte besuchen muffen, wo fich die Männer versammeln und über öffentliche Angelegenbeiten fich besprechen: benn in den Pfarrhof tommen fie ihm nicht: Männervereine find an vielen Orten auch nicht, und wo fie find, fehlen gerade die einflugreichen Manner, in Predigten fann der Priefter auch nicht ex offo Politik treiben — es bleibt also nichts übrig, als daß der Seelforger die Leute auffucht, wo er fie findet, d. h. in ihren öffentlichen Bersammlungen. Siebei aber mird er hauptfächlich zwei Zwecke ins Auge faffen: 1. Die ichlechten Zeitungen, die auf bem Lande regelmäßig im Wirthshause ihren Sit aufgeschlagen haben, wegzubringen und

diefelben durch gute zu erfeten. Unter gehn Wirthen werden wenigstens acht lieber die Zeitung wechseln, als burch fie ben geliebten Beren Pfarrer oder geiftlichen Beren vertreiben. 2. Soll er dadurch, daß er fich ju ben Sausbefigern, die foldes fich zur großen Ehre anrechnen, hinfett, diefe an fich zu giehen und fie zu einer Partei zu einen fuchen, die ihn nie im Stiche läßt. Wir haben bann auf bem Lande fatholifche Cafinos, wenn gleich nicht bem Namen, fo boch ber Birflichkeit nach. Solche ehrenfeste, glaubenstreue Manner, Die in ber Gemeinde geachtet find und das Wort zu führen haben, bilben bann die Cadres für fpater abzuhaltende Meetings, Bolfsversammlungen, Abreffen, Brotefte, Bahlen zc. Sie find ber Anfang, ber Stod, um welchen fich mit der Zeit eine fatholische Bartei fryftallifiren wird. Und vergeffen Gie nicht, meine Berren, Abel und Beiftlichteit find Ziffern, die um fo mehr gelten, je mehr fie Rullen (Bauern) in ihrem Gefolge haben."

Doch genug von diesen mehr allgemeinen und darum auch loser zusammenhängenden Auseinandersetzungen unseres fraglichen Gegenstandes, da wir ohnehin schon zu lange zu werden fürchten. Wir wollen nun das Ergebniß einer Conserenz hören, womit dieselbe im geordneten Zusammenhange die Frage "Was hat der Alerus zu diesem Ende zu thun?" beantwortet, und wollen sodann noch zur Ergänzung und näheren Beleuchtung einzelne entsprechende Auszüge aus verschiedenen Conferenzvorträgen anreihen.

"Das ist die große Frage, so äußert sich besagte Conferenz, ob der Klerus in das politische Getriebe der Interessen und Leidenschaften herabsteigen soll. Der Geistliche steht in zweisacher Eigenschaft unter dem Bolke, als Gesandter und Diener Christi und als Staatsbürger gleich den Uebrigen.

a) Als Diener Chrifti, der gesagt: regnum meum non est de hoc mundo, ist er gewiß nicht berusen, in der politischen Arena zu kämpsen. Aber die Religion, welche die Fundamente aller, auch der irdischen Gesellschaften, der Familien, der Stände und des Staates, und die Grundlagen aller Gerechtigkeit, der Sitten und des Nechtes in sich trägt, gerade die Neligion entsicheidet über die tiefsten politischen und Nechtsfragen und ist hoch und höchst politisch ohne es ex professo sein zu wollen. Der Priester also, indem er Religion lehrt, muß die christlichen Principien der Gerechtigkeit und Wahrheit auf die irdischen Berhältnisse der Individuen und menschlichen Gesellschaften anwenden und die Folgerungen ziehen und Pflichten und Nechte erklären, gutheißen und verwersen, pslanzen und ausreißen ohne Rücksicht, ob es einen Bettler oder Bürger oder Mandarin, ob es einen König oder eine Kammer angeht; hierin jedoch kämpst er noch nicht auf der politischen Arena.

b) Als Staatsbürger hat der Geiftliche gleiche Rechte mit den andern. Soll er sie selbst gebrauchen und üben? und soll er überdieß außer seinem geistlichen Amte auch auf andere einzuwirken sich bemühen, um Berfassungsleben in Andere zu bringen?

Das politische Treiben hat feine großen Befahren und wird allgemein und ohne Befchränkungen den Beiftlichen nie empfohlen werden fonnen, weil die Religion nicht als Mittel zu politischen Zwecken migbraucht und nicht zur Parteisache gemacht werden barf, und weil der Priefter feinem Berufe entfremdet murbe und feine politifchen Begner auch Begner in feinem firchlichen Umte murben, und er fein Umt bes Friedens und der Berföhnung faum erfüllen konnte. Aber wenn je, fo muß es jest bem Beiftlichen erlaubt und geboten fein, feine ftaatsbürgerlichen Rechte auszuüben, weil der Rampf unmittel= bar und zu allermeift bie allerwichtigften Intereffen der Reli= gion betrifft, und er also nicht für politische, sondern für reli= giofe Intereffen eintritt, mas gang feines Umtes ift; weil bas Bolf, welches allein die Sache der Religion gesetzlich vertreten fann, ohne Führer, ohne Erfahrung, ohne Renntniß der Tragweite ber neuen Ordnung ift und ju ben verderblichften Zweden verführt und migbraucht wird, wenn es der Rlerus nicht führt;

und weil unter folden Berhältniffen bie Rechte ber Berfaffung zur Pflicht werden; er muß wie Paulus nicht blog im Tempel und in Häufern, sondern auch im Areopag predigen und fampfen. — Der Beiftliche foll baber feine verfaffungemäßigen Rechte üben: 1. Das Wahlrecht, mahlen und fich mahlen laffen; gute Bahlen fördern, fchlechte hindern; um das Bolf für die Bertheibigung der religiöfen und fittlichen Zwecke gu gewinnen, auch die Sand bieten, um die materiellen Intereffen gu heben und das Bertrauen zu gewinnen. 2. Die Freiheit der Preffe und des Wortes. Die ungeheuere Wichtigkeit der Preffe leuchtet immer mehr ein; ohne Mithilfe ber Preffe laft fich fast fein Recht mehr vertheibigen und die Breffe macht die öffentliche Meinung. Die gute Preffe ift mit Aufwand aller Rrafte gu unterftüten, zu verbreiten und der schlechten entgegenzumirken. Unterftüten fann man durch Abnahme, Empfehlung, durch Mit= theilungen, Inferate, Annoncen. 3. Das Petitionsrecht, Abreffen und Petitionen pro et contra, Bertrauens= und Migtrauens= vota. 4. Das Bereinsrecht. Gin reges Berfaffungsleben ift ohne Bereine faum möglich, nicht zu weden und nicht zu erhalten. In Bereinen fann man belehren, aufflären, über religiöfe und politifche Fragen verhandeln, über Befete und Berordnungen Meinungen austaufden, Rede und Gegenrede und Grunde durchführen, die Wirkungen und Berhaltniffe im Detail besprechen, Artitel aus Zeitungen und Brofcuren vorlefen und fich belehren, mas ber Briefter in feinen ämtlichen Unreden nicht thun tann. In Bereinen ift es auch am meiften möglich, die voran genannten Mittel und Rechte der Berfaffung in Bewegung zu feten, daß das Wahlrecht, die Freiheit der Breffe und bas Betitionsrecht mit Erfolg und planmäßig be: nütt und verwerthet merden."

So die Conferenzantwort auf unsere Frage, und nun in der Beantwortung dieser Frage noch Folgendes:

1. "Die Kirche ist doch, so vertheidigt ein Elaborat das Politisiren (aber cum grano salis) auf der Kanzel, der Ort,

um den fatholifden Chriften zu Gemuthe zu führen, daß fie ihren Glauben im Leben burch die That, alfo auch durch die Bahlen bezeugen. Das heißt boch nicht Politif treiben, wenn ber Seelforger das driftliche Bolt aufmuntert und fagt: "Erfüllet euere Staatsbürgerpflichten, lagt aber babei nicht bie Bebote Gottes, die Borfchriften der Rirche ju Saufe!" Und ift das Politif, gut, es fei, bann hat Chriftus auch politifirt. Warum durften vorher die Regierunge Berordnungen von der Rangel verlefen werden? Warum barf im Repräfentantenhause die heilige Schrift citirt werden? 3ch habe in der Ginleitung eines homiletischen Werkes gelefen : Den firchlichen Bortragen, ben Predigten foll man immer die Zeitverhaltniffe und ben Buftand ber Gefellichaft, für die fie berechnet find, herablefen fonnen. Burbe Chriftus, ber gottliche Sohn, leben in unferen Tagen, er würde gewiß gang anders auftreten, eine gang andere Sprache führen, als er vor achtzehnhundert Jahren gethan. Dag man den Menschensohn wegen seiner politischen Saltung gerichtlich beanständet schon in den Tagen des Raifers Tiberius ift eine bekannte, mitunter gar tröftliche Sache. Und ift auch unfer Wirken nichts weniger als verurtheilt, wenn man uns nachweift, daß wir eine Sprache führen, welche auf die Begen= wart anspielt. So benten die meiften Bischöfe und lehrer der tatholischen Rirche. "Die frangösischen Bischöfe," steht in der M. A. 3tg. zu lefen, "traten auch in den Wahlkampf ein. Die flerifalen Blätter veröffentlichten täglich neue Birtenbriefe ober Inftructionen für die Beiftlichkeit in Binficht auf den bevorftehenden Bahlaft. Natürlich wird in biefen Schriftftuden bas Intereffe ber katholifden Rirche ftets an die Spite geftellt. . . . Welches Recht hat man auch, fährt der Berichterstatter fort, ben Ginflug bes Briefters auf die Bevolterung gu beftreiten, wenn man felbft darum bettelt, fobald man glaubt, daß derfelbe ben eigenen Intereffen forberlich fein konnte? Ihr preift ben Landpfarrer, menn fein übrigens fehr berechtigtes Lob Euerem Intereffe bient. So macht benn ums himmelswillen

tein altes Safrifteimöbel aus ihnen, wenn ihr fürchtet, baß fein Ginfluß gemiffen Combinationen ichaben fonnte." - Bas in diefer Beziehung von Frankreich gefagt ift, bas muß auch andersmo gelten: ber Seelforger ift fein Safrifteimobel, feine leere Rirchentrommel, er ift nicht bloß ba, um bas heilige Evangelium abzulesen, sondern es auch auszulegen und für die Zeitverhaltniffe anzuwenden. Siebei ift freilich Rlugheit. Beschicklichkeit, Rlarheit und praktischer Sausverstand in erfter Linie von Nöthen. Jede Derbheit, jede Uebertreibung, jede gar zu burchfichtige Anspielung auf Berfonlichfeiten, jede Be= meinheit und Trivialität muß im Borhinein ichon ausgeschloffen werden. - Die Mr. 17 des "Münchener Baftoralblattes" bringt einen kleinen Auffat, in welchem folgende zwei Gate gur Durchführung auf der Rangel empfohlen werden: "1. Du haft die Bemiffenspflicht, von deinem Bahlrechte Gebrauch zu machen. 2. Du haft die Bewiffenspflicht, beine Stimme nur folden Männern zu geben, von benen du die leberzeugung haben tannft, daß fie hinreichende Renntniffe, Charafterfeftigfeit und driftliche Gefinnung haben." Bewiß ein paffendes Thema, wenn es in paffender Form abgehandelt wird. - "Ich erkläre mich, fo fchreibt ein Anderer in feinem Elaborate, für Befprechung gemiffer Zeitfragen auf der Rangel, aber felbstverftandlich nur von folden, die fich die Mühe nicht haben verdrießen laffen. die Zeitfragen gründlich zu studiren, die die Babe haben. fich über felbe allgemein verftändlich zu äußern, die ferner die gehörige Ruhe befigen, um fich nicht durch augenblickliche Erregtheit verleiten zu laffen, von dem Wortlaute des forgfältigft abgefaßten, beftens memorirten Conceptes abichmeifend zu extemporiren."

2. Da unter den gegenwärtigen Verhältnissen das Lehramt des Seelsorgers insbesonders in Anspruch genommen wird, so muß derselbe sich auch einer besonderen Bildung besleißen, wovon auch oft überhaupt mehr oder weniger sein sonstiger Einfluß abhängt. "Es ist nöthig, heißt es in dieser Hinsicht

in einem Confereng = Bortrage, bag ber Seelforger nicht blog über firchliche Dinge und Borfalle zu reben weiß, fondern auch über die schwebenden Zeitfragen socialer, politischer, finanzieller, ökonomifcher Natur Befdeid ertheilen konne. Darum tritt an bas Priefterthum mehr als je bie Forberung heran gum Lefen, jum Lernen, jum Studiren, um fich grundliches Wiffen angueignen, um über die fcmebenden Zeitfragen ein mohlbegrundetes Urtheil abgeben zu können. Das Urtheil muß richtig und ficher und wohl überdacht fein. Lieber boch eingefteben, bas weiß ich nicht, ale vorlaut dareinreben und fich babei in die Befahr begeben, von dem nächst beften Simplicius als ichaler Schmätzer überführt und miderlegt zu werden. Der Beiftliche foll fich nicht blog durch Frommigfeit und Reinheit der Sitten den Ruf eines matellofen priefterlichen Wandels erwerben, fondern auch durch feine Renntniffe imponiren, durch feine Klugheit Bertrauen einflößen. Die Pfarrholden follen die Ueberzeugung gewinnen, daß bei ihrem Seelforger boch fo viel Be= scheidtheit zu finden fei, wie bei einem ichmutigen Winkelabvofaten. "Pietas ad omnia utilis est" sed ad omnia non sufficit. Die Furcht des Beren ift ber Anfang ber Beisheit, aber noch nicht das Ende. Der fromme Ginn follte allen un= feren Sandlungen zur Grundlage bienen, aber beshalb wollen wir die Wiffenschaft nicht geringer anschlagen, als derjenige, der da geschrieben: "Sapientia in medio populi sui honorabitur." . . . Bas Bunder, wenn die Leute den Seelforger in politischen Dingen nur dann mit ihrem Bertrauen auszeichnen, wenn fie an ihm nicht blog einen herzensfrommen, fondern auch einen geiftesgebildeten Mann tennen gelernt haben. "Labia sacerdotis custodiant sapientiam."

3. Im Interesse der guten Presse plaidiren viele Consferenzredner für die Gründung eines Pressondes und eines Presvereines. "Es müssen, so lautet ein Conferenz = Vortrag, auf das Leben des Bolkes basirende und für das Volk berechtete, b. h. populäre Broschüren geschrieben und zu äußerst

billigen Preisen oder unentgelblich unter das Bolk vertheilt werden. Dazu braucht man nun einen Presverein, der die Broschüren 2c. besorgt, und einen Pressond, der sie bezahlt." Damit siele denn auch sachlich ganz zusammen der Antrag einer Conferenz auf Gründung von "Büchervereinen nach Art des Münster Borromäus-Bereines, wo gute katholische Bücher der versichiedensten Art gegen Preisermäßigung an die Mitglieder oder Theilnehmer des Bereines ausgegeben werden." Ganz umsonst, meint diese Conferenz, sollen Bücher überhaupt nicht hintansgegeben werden, denn "was nichts kostet, wird nicht viel werth sein."

- 4. In Bezug auf die Betheiligung an den Wahlen sei noch Folgendes einer Conferenzarbeit entnommen: "Man hat, so wills mir bedünken, gar zu viel Bescheidenheit, gar zu wenig Selbstvertrauen, gar zu viel Schen vor der Deffentlichkeit. Ja Mancher besorgte sogar, es möchte übel vermerkt werden, wenn ein Geistlicher als Wahlcandidat mit einem Wahlprogramme auftreten würde. Wer aber den Zweck erreichen will, der muß auch die Mittel wollen. Gewisse vorbereitende Schritte gehören zur Sache. Wer gewählt werden will, muß die Ausmerksamkeit der Wähler auf sich ziehen, und die hiezu üblichen und erforderlichen Hilfsmittel gebrauchen. Er muß als Parteimann, natürlich als katholischer Parteimann, aufstreten und sich öffentlich zeigen und sich hören lassen, vielleicht etwas Schriftliches der Deffentlichkeit übergeben. Schreiben ist überhaupt die beste Vorschule für das parlamentarische Leben."
- 5. Ein Conferenzredner macht aufmerksam auf die Wahl bes Gemeindeschreibers. "Ein Gemeindeschreiber auf dem Lande, sagt er, an dessen Seite oftmals ein Bürgermeister sich befindet, der nur mit genauer Noth seinen Namen schreiben kann, und welchem der Gemeindeschreiber die verschiedenen Zusschriften und Erlässe erst erklären muß, ist und bleibt, so lange die Gemeinden sich selbstskändig verwalten, eine auf das öffentsliche Leben sehr einflußreiche Persönlichkeit. Wie viel hängt

also bavon ab, ob derselbe von einem kirchlichen Geiste beseelt ist oder einen kirchenseindlichen zur Schau trägt. Wie viel Verdruß und Unannehmlichkeit kann ein Individuum letzterer Art als Gemeindeschreiber vor Allen den Seelsorgern machen. Wie sehr kann ein solcher die öffentliche Meinung einer katholischen Pfarrgemeinde irre leiten und verderben! Deshalb, katholisches Volk, wähle für deine Gemeinde einen ruhigen, unbescholtenen, gut katholischen Mann zum Gemeindeschreiber, so verlangt es deine Ehre, dein guter Ruf, so verlangt es das katholische Verfassungsleben."

6. Rücksichtlich der Bereinsthätigkeit bemerkt ein Redner, "man folle die Bereine lebensträftig werden laffen; man ftelle fie nicht auf die reine Regation, jene Regation nämlich, die den gangen neuen Zeitgeift verdammt, die felbft berechtigten Forderungen des modernen Staatslebens verneinend gegenübertritt, und laffe Muderthum und Zelotismus nicht in ihnen auftommen : fo viele Bereine fterben dahin, weil tein freies, frisches Wort in benfelben gesprochen werden darf, weil fo viel Begeifterung anfangs für den Bereinszweck vorhanden gemefen, die im Bereine herrschende Pedanterie die Theilnahme allmälig verleiden." Ein anderer Conferengredner empfiehlt ben Beift= lichen auch die Betheiligung an den Bereinen für die Erfor= ichung des Landes nach feiner Ratur und Beschichte, den Landes= mufeen, ben Bereinen für Landwirthichaft, Runft, Bewerbe, an ben Sparkaffen u. f. w. "leberhaupt foll der Rlerus, fagt Letterer, auch indirect für das fatholifche Berfaffungsleben wirken, nämlich durch alles das, mas das natürliche Intereffe des Bolfes fur die eigene Gemeinde, das eigene Land und ben Gefammtstaat forbert, burch all bas, mas feine innige Untheil= nahme an diefen Intereffen von Gemeinde, Land und Reich beurfundet. Sieher zähle ich namentlich die Betheiligung an den focialen Fragen der Gegenwart, infoweit es fich handelt, diefe in driftlichem Beifte gu lofen. Die lebung ber drift= lichen Charitas muß bei vielen den Mauerbrecher und Borarbeiter für das priefterliche Wirken und für den Ginfluß des Seelforgers auch in weltlichen Dingen bei feiner Gemeinde fein."

7. Endlich feien noch einem Claborate einige Borfichts: Magregeln entnommen, welche nach Bifchof Retteler in den Rämpfen bes öffentlichen lebens zu beachten find. "Wir muffen, wird da gefagt, uns erftens unter allen diefen Rampfen im öffentlichen Leben fo viel wie möglich hüten vor aller inneren Erbitterung. Das ift freilich ichwer, ba ber Begenftand biefer Rampfe, die Religion felbft, uns das Wichtigfte ift, und alle unfere beften und berechtigtften Befühle aufgeregt merben. -Bir muffen ferners auch unferen Gegnern driftliches Wohlwollen bewahren. Auch das ift fcmer, oft recht fcmer, und bennoch eine große Pflicht, eine mahre Chriftenpflicht, die mit bem gangen Befen bes Chriftenthumes auf's Innigfte verbunden ift ... Der Chrift, der von der Grundlehre des Chriften= thumes tief überzeugt ift, daß alles übernatürlich Gute an ihm nur von der Gnade herkommt, und der diefe Ueberzeugung durch die tägliche innere Erfahrung feines Lebens befeftigt hat, wird auch beim größten Widerfpruche demuthig bleiben und feinen Begnern Bohlwollen fchenken. — Wir muffen brittens muthig und entichloffen fampfen für unfere Ueberzeugung überall und in allen Berhältniffen. . . . Jeder Indifferentismus ift in diefem Rampfe ichon feiger Berrath an Chriftus und feiner Sache. - Wir muffen viertens als Chriften unfere Pflicht in diefer Zeit des Rampfes noch treuer und beffer erfüllen, als ju jeber andern Zeit. Je erbitterter die Schlacht ift, befto wichtiger ift es, bag jeder einzelne Solbat tapfer und muthig sei; je ftarter ber Sturm tobt, besto mehr tommt es auf die Tüchtigkeit jedes einzelnen Matrofen an. Go ift es auch mit ben Rampfen und Sturmen, welche bie Rirche Chrifti gu beftehen hat. - "Diefe Worte, fo folieft biefer Abfat befagten Elaborates, trägt ber berühmte bischöfliche Ranzelredner ben Laien vor. Für die Briefter find fie mahrhaft goldene Worte in diefer Zeit des Ringens."

4. Anwendung ber Antwort, die auf diese Fragen gegeben murde, auf die dermal verhandelte Schulsfrage.

"Hinsichtlich ber Schulfrage, sagt ein Conferenzredner, besteht das katholische Versassungsleben des Volkes darin, daß von demselben die Bestimmungen der Versassung benützt werden, um der Familie das Recht auf die Erziehung der Kinder zu wahren, dieses Necht ihr durch den Staat und sein Unterrichts= und Erziehungs= Wonopol nicht verkümmern zu lassen; der katholischen Pfarrgemeinde den um den Pflichten und Lasten willen ihr gebührenden Einfluß auf ihre Schule zu sichern und ihr besonderes Eigenthumsrecht hierin sestzuhalten; der Kirche ihre Lehren und Erziehungsanstalten, wie überhaupt die volle Freiheit des Unterrichtes und der Erziehung, welche ihr in Kraft göttlicher Mission innewohnt, zu erhalten oder zu erzingen und auch für die Zukunft zu verbürgen."

Bas nun die Mittel betrifft, welche zu einer berartigen Löfung der Schulfrage insbefonders von dem Rlerus anguwenden feien, fo verweift berfelbe Redner auf einen proteftan= tifchen Convent bes Neutraer Comitates in Ungarn, ber jungft zur Behandlung der Schulfrage einberufen und wo dann der Befoluß gefaßt murbe: "Die confessionslofe Elementarfcule fo= wohl als auch Gymnafialichule ift in einem driftlichen Staate unberechtigt, und fie führt dort, wo fie existirt, jum Ruine des Staates und ber Rirche; daher fonne das evangelifche Seniorat folche weder moralisch noch materiell unterftüten; weil aber ein derartiges Gefet befteht, fo wolle man im ge= fetlichen Wege ber Betitionen bahin mirten, daß biefes Befet abgeändert werde." Alsdann macht derfelbe auf die protestan= tifchen Gemeinden in Oberöfterreich aufmertfam, die auf's festeste geeint und entichloffen feien, ihre Schulen einzig nur als confessionelle auch in Zukunft fest in der hand zu halten trot der auch in diefem Lager auftauchenden Belüfte eines und des andern protestantischen Lehrers nach Rang und Stellung

eines Staats-Schulmeifters, welche Entschiedenheit bisher bin= reichend gemefen, um den proteftantischen Gemeinden ihre Schulen als protestantische zu bewahren. "Sollte wohl, fo fährt unfer Redner fort, in Defterreich für die Ratholiken allein diefes Befet wirkfam fein und bleiben, durch welches die Pfarriculen als folche ihre Existenzmittel verlieren, die fatholifchen Gemeinden verhalten merden, die neuen confeffions= lofen Schulen mit allem Nöthigen auszuftatten, und wenn diefe Gemeinden fatholifche Schulen wollten, folche nur auf neuer= liche eigene Roften neben den Staatsschulen etwa als Privatschulen errichten und erhalten fonnten? In der That, gegen diefes freiheitswidrige und dem Naturrechte ichon wider= sprechende confessionslose Staatsmonopol im Unterrichte und in der Erziehung muffen alle gefetlichen Mittel von Seite des Rlerus und des Bolfes aufgesucht und angewendet merden, um, wie die Freiheit felbft, fo auch Religion und Gefittung in der Familie und im öffentlichen Leben für unfer Baterland au retten."

Eingehendere Erörterung geeigneter Borfehrung überlaffend (Comité, befonders für Schulangelegenheiten) befchränkt fich endlich Redner auf die Aufzählung folgender Bunkte: "1. In negativer Beziehung mare von geiftlicher Seite bei Ginführung und Durchführung biefes Befetes in feiner Weise fich zu betheiligen. In positiver Sinsicht follten. 2. dem katholischen Bolke alle Digverhältniffe und Mifftande des neuen Schulgefeges in geiftiger und materieller Beziehung flar gemacht werden auf mündlichem und fchriftlichem Wege (3. B. grundfätliche Confessionslosigkeit der Schule §§. 2, 32, 48; Trennung des Unterrichtes, der Braparanden-Unftalt und der Lehrer von firchlicher Ginflußnahme, Aufficht und Leitung, S. 4 und obige; Mediatifirung ber firchlichen Aufficht und felbstftändigen Leitung fogar beim Religionsunterrichte, §. 5; Ausschließung aller firchlichen Schulen von der Deffentlichkeit, §. 2, und nur bedingtes Deffentlichkeitsrecht, S. 69; gangliche Bevormundung der Privatanftalten,

§§. 68-75; lange Dauer ber Schulpflichtigkeit, §. 21; finanzielle Belaftung ber Gemeinde und bes Landes, §. 55-58 u. f. w.) 3. Es muß das Eigenthumsrecht auf das Schulgebäude, Megnerhaus, die Organiften= und Chorfanger= Bohnung, die Grundftude (Sammlungen), die etwa mit diefen verbunden find, die etwaigen Schulftiftungen und Fonde er= forfcht werden und das beurkundete Recht felbft mit eventuellen gerichtlichen Gigenthumsklagen für ben firchlichen Gigenthumer ficher geftellt merden. 4. Sollten ber Chor= und Definerdienft für die Rirche frei verfügbar erhalten bleiben. 5. Wären felbit wiederholte Betitionen der Gemeinden an die Landtage und den Reichsrath anzuregen. 6. Dürfte gerade bie Schulfrage für das katholische Bolk bei den Bahlen das geeignete Mittel fein, in dem großen Conflicte die rechte Stellung gu finden; daher bei den Bahlen diegbezügliche Interpellationen an die Wahlcandidaten angezeigt fein durften. 7. Rönnte bie und ba auch bei ben betreffenden Bahlforpern die Bezeugung des Migtrauens und Miffallens gegen die antifirchlich ftimmenden Abgeordneten in Anregung gebracht werben."

Einer anderen Conferenzrebe, die gleichfalls die Ansicht vertritt, der Klerus sollte bei Aussührung der antisirchlichen Schulgesetze nicht mitwirken, seien noch folgende Sätze entnommen: "Benn der Klerus was beitragen kann, so wäre es, daß gutgesinnte katholische Männer in die Schul-Bertretungen gewählt werden, die von rechten Grundsätzen beseelt viele üble Dinge ferne halten und der Religion und dem gemeinen Besten viel nützen können." "Bie vortheilhaft überhaupt und für jeden einzelnen Seelsorger, um einen sesten Standpunkt gegen weltzliche Ansorderungen und Uebergriffe inne zu haben, wäre es, wenn die Bischöse des Reiches geeinigt die Schulfrage behanzbeln, die Rechte der Kirche auf die Schule gegen das weltliche Regime insgesammt vertheidigen und für die Seelsorger leitende Normen erlassen würden. Dadurch würde der herrschenden Verzwirrung in dieser Frage, den Verlegenheiten einzelner Seels

forger und den noch bevorstehenden Reibereien am besten besgegnet werden." "Was der Seelforger thun kann in dieser Sache, ist, daß er um so größeren Fleiß auf Ertheilung des Religionsunterrichtes verwende, je mehr Schwierigkeit ihm besreitet werden, sich als guter Hirt für diesen so wichtigen Theil seiner anvertrauten Heerde, die Kinder, beweise, was um so nothwendiger werden kann, wenn die Lehrer, dem Zeitgeiste folgend, ihm in der sittlich religiösen Erziehung der Kleinen nimmer fördernd, eher schädigend zur Seite ständen." "Sein Berhalten gegen die Lehrer sei freundlich und wohlwollend; er imponire ihnen durch seine unerschütterliche Gelassenheit, Charaktersestigkeit, durch seine überwiegenden Kenntnisse und Wissenschaft, durch einen exemplarisch reinen Wandel. Dieß müßte ihm auch die Uchtung sonst übelgesinnter Lehrer sichern."

Bulett fei noch ein längerer Abschnitt einem Glaborate entnommen, das die Schulfrage mohl principiell in gleichem Sinne auffaßt, jedoch praktifch in etwas anderer Beife gelöft wiffen will. Nachdem nämlich im Allgemeinen bie Meinung ausgesprochen worden, man folle die Rraft nicht verbrauchen in offenbar unfruchtbarer hoffnungelofer Opposition gegen eine Zeitrichtung als folche, und fich begnügen, vor ber Sand wenigstens, mit Unschädlichmachung ber die Principien betaillirenden Beftimmungen, wird folgendermaßen fortgefahren: "Ich muniche alfo, daß deshalb, weil das Concordat wohl (durch die neueste Schulgesetgebung) badurch verlett, ein beklagens= werthes Princip in der Erklärung der Confessionslofigkeit der Schule in ber Befetgebung adoptirt worden ift, doch nicht übersehen werde auch das Bute, das fich im Gefetze findet, und daß nicht unterlaffen werde, mit Milde und Rlugheit dem Bolke feine auf Gewohnheit und materieller Befinnung beruhenden Borurtheile gegen die langer dauernde Schulbefuchs= Berpflichtung, vielleicht auch Mehrung ber Gegenftanbe gu nehmen. Bu viel lernt fein Menich, wenn er recht gelehrt wird; nichts Erlerntes, wenn es nicht gegen die Glaubenslehre

und die Sittengesete verftögt, ift dem Menschen ichablich, ja auch nur gang unnüt. Hochwichtig ift übrigens die Pflege des Bewußtseins der Eltern, daß jede Schule nur fie unter= ftüten in der zunächst ihnen obliegenden heiligen Pflicht der Rindererziehung, die ihnen nie völlig abgenommen werden fann. Darum follen fie fennen die Lehr= und Lefebucher ihrer Rinder; follen fich Wiffenschaft verschaffen von dem, mas fie in der Schule von den Lehrern hören. Wichtig ift auch die Zusammensetzung der Ortsschulaufsicht; darum ift heilige Pflicht des Klerus ent= fprechende Belehrung ber Wähler über Tragweite der Erfüllung diefer Pflicht. Auch zur Unnahme eines Plates in der Ortsichulaufficht find wohl brave Gemeindeglieder zu ermuntern durch Wort und Beispiel. Ja auch durch Beispiel; ich bin entschieden für Eintritt des Rlerus in den Ortsichulrath u. f. w. Warum? Weil ich davon Ruten hoffe für die gute Sache, aber keinen Schaben in irgend einer Weife fürchte. Es mare boch traurig, wenn man fo allgemein auch in Landgemeinden fürchten mußte, fo zu fagen sustematische Opposition gegen den Pfarrer. Nein, bas kann ich nicht glauben, daß wir Seelforger fo haltlos da= fteben unter ber Männerwelt, wenn wir uns im Uebrigen be= mühen, nach beften Rräften das zu fein, mas wir fein follen, geistliche Bäter der Pfarrkinder. . . . Und dann schauen wir nach Frankreich; fitt ba nicht neben dem Maire und in größeren Orten neben zwei andern Gemeindegliedern der Pfarrer im Ortsschulrathe? Dagegen hat fich meines Wiffens nie eine Stimme, ein Bedenken erhoben; nur wegen der Stellung der Bifchofe, beren vier von ihren Amtsbrüdern mahlbar im zeitweise ein= zuberufenden Theile des oberften Unterrichtsrathes neben zwölf anderen Mitgliedern, und deren je 1 mit 1 von ihm zu beftimmenden Beiftlichen seiner Diocese nebst gar verschiedenen Collegen in den der Anzahl der Departements entsprechenden Academierathen fungiren follten, waren Bedenken entstanden zur Zeit der Berathung des Unterrichtsgesetzes im Jahre 1850; doch Rom ertheilte die Ermächtigung zur Theilnahme an ben

durch das Gefetz aufgestellten Unterrichtsbehörden. Db der Pfarrer das Prafidium erhalt oder auch nur erhalten fann im Ortsichulrathe, ift nach meiner Meinung gang unbedeutend im Bergleiche zu der Wichtigkeit der Frage, ift hoffnung, daß fein Eintritt in benfelben der guten Sache Dienste leifte, die ich bejahen zu follen meine, befonders auch deshalb, weil ich bann nur oder eher erwarte Theilnahme, thätige Theilnahme ent= schiedener, aber vielleicht weniger muthiger Ratholiken, die gar leicht auch fich ferne halten, wenn der Pfarrer mit foldem Beifpiele vorangeht. Meines Erachtens ift unfere Aufgabe, fo viel wie möglich zu wirken für das Beil der Seelen, deren Sorge wir übernehmen von der Stunde der Geburt des Rindes bis zu jenem ernften Augenblicke, wo wir fie übergeben dem dreieinigen Gotte, fie empfehlend feinem barmbergigen Berichte. Die, in welcher Stellung, mit wem, unter ober ober wem fich uns eine derartige Birtfamkeit eröffnet, das follte uns nach meiner Meinung hubsch gleich fein; gut, wenn uns nur Jemand hilft, oder auch wenn wir Jemandem helfen dürfen; non veni ministrari sed ministrare, und der heilige Gregor der Große hat sich den Titel gemählt: Servus servorum Dei. Deo servire regnare est, und sei es auch in früher nicht gekannter Unterordnung."

Somit hätten wir aus den einzelnen Conferenzarbeiten die Beantwortung zusammengestellt, wie sie die der ersten Pastoral-Conferenz des Jahres 1869 vorgelegenen Fragen auf derselben im Ganzen gefunden haben. Es versteht sich wohl von selbst, daß wir uns dabei einsach referirend verhielten, da uns kein autoritatives Urtheil zusteht und wir keineswegs etwa nur nach unserem subjectiven Geschmacke die Auswahl vornehmen wollten. Unser Bestreben war vielmehr nur dahin gerichtet, möglichst getreu das objective Resultat zu gewinnen und unseren Lesern vorzulegen. Ob uns letzteres vollständig gelungen, müssen wir freilich dahin gestellt sein lassen, da bei der Masse des Materials sich leicht irgend ein Punkt der Bes

achtung entzieht. Aber so viel ist jedenfalls gewiß, daß Dasjenige, was wir vorgeführt haben und wobei wir eher zu lang
als zu kurz geworden zu sein fürchten, dem oberösterreichischen Klerus alle Shre macht, indem er mit seltener Gründlichkeit und mit tüchtiger Sachkenntniß die brennenden Zeitfragen zu behandeln versteht. Wit Freude haben wir uns daher auch dieser Mühe unterzogen und wir zweiseln keinen Augenblick, daß die weiteren Pastoral-Conferenzen zu keinem ungünstigeren Urtheile werden berechtigen können.

## Die Religions-Uebungen in der neuäraischen Schule.

"Freiheit und Fortschritt:" diese Parole hat die durch den deutschen Liberalismus inaugurirte neue Aera Defterreichs auf ihre Fahne geschrieben, und wenn irgendwo, fo follte namentlich und insbefonders in der neuaraifden Schulreform biefe Parole zur entsprechenden Geltung gelangen. Frei follte bie Schule werden von bem flerifalen Joche, unter welchem fie bisher gefeufzt hat, und eben durch die Befeitigung des von der Rirche ihr angelegten hemmschuhes follte der Schule die Bahn des Fortschrittes frei gemacht werden. Run ift es aber männiglich bekannt und bedarf es feines eigenen Beweises, daß der moderne Fortschritt auf jedwede positive Religion eben nicht am beften zu fprechen ift. Saben ja boch allenthalben die Fortschrittsfreunde gegen dieselbe Stellung nehmen zu muffen geglaubt, und zwar reichten ihre biegbezug= lichen Bergensmuniche eben um fo weiter, je hochgrabiger ihre Begeisterung für ben modernen Fortschritt ift: ba will ber Eine bie Religion überhaupt von Seite der Schule gang inbifferent behandelt miffen; dort mochte ein Underer die Schule nur bei einer allgemeinen, fogenannten philosophischen Religion mitwirken feben, mahrend ein Dritter erft in dem ganglichen Hinauswersen der Religion aus der Schule das rechte Mittel sindet, durch welches Desterreich wiederum recht bald das Berstäumte nachzuholen und fortan an der Spitze der civilisirten Staaten zu marschiren vermöge. Und da bekanntlich das Urtheil des Berstandes nichts so sehr beeinflußt als das geheime Wünsschen des Herzens, so wird auch die bisherige neuäraische Schulsgestzgebung von den verschiedenen Fortschrittsfreunden sehr versichieden aufgesaßt und ausgelegt, und in gar mannigfaltiger Weise möchte man dieselbe praktisch durchgeführt haben.

Gilt das Gesagte ganz allgemein, so tritt diese merkswürdige Erscheinung insbesonders rücksichtlich der Religionssübungen zu Tage, und dieß ganz natürlich, da ja eben in densselben der allgemeine Begriff "Religion" seine nähere Bestimsmung findet, und da weiter gerade die Frage über die Bestimmung und Handhabung der Religionssledungen in der Praxis zuerst auftauchen mußte. Wir wollen daher im Folzgenden darzulegen versuchen, in welchem principiellen Berhältnisse nach der bisherigen neuäraischen Gesetzgebung die Religionssledungen zur Schule stehen, wobei wir uns der möglichsten Kürze zu besleißen trachten werden.

Das Gesetz, das wir hier zuerst in Betracht zu ziehen haben, ist das Staatsgrundgesetz vom 21. December 1867; auf diesem will sich ja die neue Aera Desterreichs aufsbauen und alle späteren Gesetze, also auch die die Schule bestreffenden Gesetze, sollen nur die Aussührungen desselben sein. Besagtes Gesetz über die allgemeinen Rechte der Staatsbürger aber macht in seinem Artikel 17, der die allgemeinen grundsätlichen Bestimmungen über die Schule enthält, von Religionselebungen gar keine Erwähnung; dagegen ist für unseren fragslichen Gegenstand ohne Zweisel die Alinea 3 des Artikels 14 vom Belange, die da lautet: "Niemand kann zu einer kirchlichen Handlung oder zur Theilnahme an einer kirchlichen Fandlung oder zur Theilnahme an einer kirchlichen Feierlichkeit gezwungen werden, insoferne er nicht der nach dem Gesetze hiezu

berechtigten Gewalt eines Andern untersteht;" benn die Religions-Uebungen betreffen eben ganz vorzugsweise firchliche Handlungen und kirchliche Feierlichkeiten.

Ift alfo hiemit bem öfterreichischen Staatsbürger gegenüber den Religions-Uebungen die individuelle Freiheit gewahrt, fo wird boch biefes anderseits überhaupt nur von jenem Staats= bürger zu gelten haben, der bereits das 14. Lebensiahr gurudgelegt hat, ba nach ber Bestimmung bes interconfessionellen Gefetes vom 25. Mai 1868 erft mit bem gurudgelegten 14. Lebensjahre die Freiheit des Religionsmechfels eintritt und bemnach gefetlich die religiofe Reife nicht früher supponirt wird, welche religiöse Reife doch ficherlich die mit der oben citirten Alinea des Artikels 14 dem öfterreichischen Staats= burger zugesprochene Freiheit zur Boraussetzung hat. Sodann wird es bezüglich der Religions-lebungen in der neugraischen Schule insbesonders barauf ankommen, ob nach ber neugraischen Schulgesetzgebung bei ben die Schule Befuchenden eben jene Einschränfung Plat greift, welche ber genannten Ulinea an= gehängt ift, und wornach eine Ausnahme für den Fall gegeben erscheint, daß Jemand ber nach dem Gesetze hiezu berechtigten Gewalt eines Andern unterftande. Unfere Aufgabe wird alfo nunmehr fein, unter den neuen Schulgefeten, die eben nichts anderes als die Ausführung des Staatsgrundgesetes vom 21. December 1867 fein follen, genaue Umschau zu halten und zu untersuchen, welche Stellung benn diefe zu ben Religions-Uebungen genommen haben.

Es gehört aber hieher vor Allem und in erster Linie das Schulgesetz vom 25. Mai 1868, jenes Gesetz, durch welches grundsätliche Bestimmungen über das Berhältniß der Schule zur Kirche erlassen werden. Nach demselben bleibt nun die Besorgung, Leitung und uns mittelbare Beaufsichtigung des Religions unterrichtes für die verschiedenen Glaubensgenossen in den Volks und Mittelsschulen der betreffenden Kirche oder Religions Sesellschaft

überlassen, und schon hiedurch wird klar ausgesprochen, daß das Gesetz keinen andern, als nur einen confessionellen Religions-Unterricht intendire. Ueberdieß bestimmt §. 6 ausdrücklich, daß als Religionslehrer nur Diejenigen angestellt werden dürsen, welche die betreffende confessionelle Oberbehörde als hiezu befähigt erklärt hat, und müssen nach §. 7 ebenso die Religionslehrbücher von den bezüglichen confessionellen Oberbehörden für zulässig erklärt worden sein, bevor sie die Genehmigung der gesetzlich zur Leitung und Beaussichtigung des Unterrichtswesens berufenen Organe erhalten können. Auch ist ja ein confessionsloser Religions-Unterricht schon an und für sich ein Unding, und könnte jedensalls ein katholischer Priester nie und nimmermehr einen solchen ertheilen.

Ift aber der Religions = Unterricht ein confessioneller, fo tann er nicht getrennt fein von den Religions= Uebungen der betreffenden Confession. Ueber= haupt verhalten fich Religions = Unterricht und Religions= Uebungen zu einander wie Theorie und Pragis; und foll ber Religions = Unterricht überhaupt ein mahrhaft belebender, ein fruchtbarer fein, fo barf er nicht rein abstract fein, er muß vielmehr auch in entsprechenden Religions = llebungen feinen prattifchen Ausbruck, feine Bethätigung finden: um fo meniger darf also der confessionelle Religions=Unterricht ein rein abstracter fein, fondern es muß namentlich bei einem folden durch bie Religions-Uebungen die betreffende Confession gum bestimmten Ausbrude gelangen, und es ift endlich jedenfalls nach der Lehre der katholischen Rirche der katholische Religions= Unterricht von den Religions-lebungen unzertrennlich. Würde bemnach im Schulgesetze vom 25. Mai 1868 felbst von ben Religions-lebungen gar feine Ermähnung gemacht werden, fo mußten diefelben nach dem Befagten als im Religions = Unter= richte enthalten und mit diefem wefentlich verbunden, fomit als felbstverftändlich und eben darum nicht eigens hervor= gehoben betrachtet merben.

Doch der §. 2 desselben Gesetzes spricht auch aus brücklich von den Religions « Uebungen und er klärt ebenso wie die Besorgung, Leitung und unmittelbare Aufsicht des Religions « Unterrichtes, so auch die Besorgung, Leitung und unmittelbare Beaufsichtigung der Religions » Uebungen für die verschiedenen Glaubensgenossen in den Bolks « und Mittelsschulen als der betreffenden Kirche oder Religions » Gesellschaft überlassen.

Wohl ift uns in Erinnerung, daß der vom Abgeordneten= hause angenommene Gesetzentwurf den Ausdruck "Religions= llebungen" nicht enthielt, ebensowenig, wie im Artitel 17 des Staatsgrundgesetzes vom 21. December 1867 berfelbe zu finden ift, mas wir oben bereits hervorgehoben haben. Auch haben wir es nicht vergeffen, daß die Majorität des confessionellen Ausschuffes des herrenhauses nebst dem Religions = Unterrichte auch die religiofe Erziehung ber Schuljugend ber betreffenden Rirche ober Religions = Gefellichaft zugesprochen miffen wollte, was jedoch vom Saufe felbst abgelehnt murde, mogegen ber Bermittlungs-Untrag bes nun bereits verftorbenen Baron Soch Unnahme fand, nach welchem nämlich nach dem "Religions-Unterrichte" die "Religions = Uebungen" eingeschaltet wurden. Ift nun auch diefe Urt der Genefis allerdings nicht fehr vertrauenerweckend; ja scheint uns felbft heute noch der Bedanke, ber uns ichon damals sich aufdrängte, vollkommen gerecht= fertigt, die Confequeng fprache mehr für die gangliche Weglaffung diefes Bortes, und eben hier murden fich bei ber Unflarheit und Unbeftimmtheit der Sache in der Pragis am eheften Schwierigkeiten herausftellen: fo fteht denn nun doch einmal der betreffende Ausbruck in dem Schulgefete vom 25. Mai 1868, und zwar in Folge der demfelben von Seite der damaligen Regierung zu Theil gewordenen Protection und die objective Betrachtung des Gefetes muß demfelben denn auch eine entsprechende Bedeutung zuerkennen und in der Praxis

die gebührende Geltung verschafft wissen wollen; offenbar war ja auch der Unterrichtsminister Dr. Stremahr eben von dieser Anschauungsweise getragen, wenn er seiner Zeit im Abgeordneten= hause die Versicherung abgab, "die Regierung sinde in dem Schutze der wahren Interessen der Religion ihren Beruf."

Nach unserer bisherigen Ausführung fteht es also jedenfalls feft, daß die Religions = lebungen nicht minder wie der Religions = Unterricht in den Organismus der neuaraischen Schule genommen find, daß ebenfo jene wie biefe ein Mittel fein follen, wodurch der Zweck der Schule zu realifiren ift, und daß daher auch hier die Schule als bei einer Schul-Ungelegenheit ihrerfeits entsprechend mitzuwirken habe; b. h. fomie die Rirche refp. Religions-Gefellichaft zunächft die Religions-llebungen zu beforgen, zu leiten und unmittelbar zu beauffichtigen hat, fo hat andererseits die Schule durch ihre disciplinaren Mittel, durch die Mithilfe des Lehrpersonals bei ber Inspektion u. dgl. ihre gebührende Mitwirkung zu leiften. In diefem Sinne lautet benn auch eine Erklärung bes Unterrichts= minifters Dr. Stremahr: "Wo ein Schulgottesbienft ordnungsgemäß eingeführt fei, unterliege es burchaus teinem Zweifel, bag die lehrer ver= pflichtet feien, die Schuljugend dabei zu übermachen. Selbstverständlich können jedoch zu diefer Uebermachung nur Lehrer, welche der gleichen Confession angehören, gehalten sein, sowie es vollkommen genüge, wenn die Lehrer diefen Theil der disciplinaren Aufgabe der Schule abwechfelnd beforgen."

Gine andere Frage drängt sich nun aber auf, in welscher Weise und in welchem Umfange die Relisgions-Uebungen zum Ausdrucke und zur Geltung gelangen sollten, eine Frage, die uns um so praktischer erscheint, wenn wir an die bekannte Scheu so mancher Bers

ehrer der modernen Schule vor gewissen Religions = Uebungen, wie insbesonders vor öffentlichen Processionen, denken, oder wenn wir uns erinnern, wie in Folge bürgermeisterlichen Befehles bei der vorjährigen Frohnleichnams = Procession die städtischen Waisenknaben ihre Kappen nicht abnehmen durften.

Obwohl nun ber §. 2 des Schulgesetes vom 25. Mai 1868 junächft nur von ber Beforgung, Leitung und unmittel= baren Beauffichtigung ber Religions-lebungen fpricht, fo halten wir es doch für felbftverftändlich, daß das maggebenbe Urtheil in der fraglichen Beziehung zunächft ber confessionellen Behörde guftebe; benn die Religions: Uebungen gehören boch ohne Zweifel zu ben inneren Ungelegen= heiten der Rirche, hinfichtlich welcher der Art. 15 des Staats= grundgesetzes vom 21. December 1867 jeder gesetzlich an= erkannten Rirche und Religions = Befellschaft die felbftftändige Ordnung und Berwaltung zuspricht; sodann stehen ja, wie oben hervorgehoben murde, die Religions-lebungen im mefentlichen Zusammenhange mit dem Religions-Unterrichte, der felbft vom Gefete, wie gleichfalls gezeigt murde, als confessioneller intendirt wird und demnach auch nur im Zusammenhange und nach dem Urtheile der confessionellen Behörde ertheilt merden fann; und überhaupt icheint nach dem Schulgefete vom 25. Mai 1868 die Stellung der Rirche gegenüber den Religions = Uebungen feine andere zu fein, als wie dem Religions= Unterrichte gegenüber. Wer alfo im §. 2 desfelben Befetes ber confessionellen Behörde mit ber Beforgung, Leitung und unmittelbaren Beauffichtigung des Religions = Unterrichtes auch ein competentes Urtheil über ben Inhalt und die Urt und Beise desselben mird zuerkannt sehen - und dieg mird um fo mehr ber Fall fein muffen, als die §§. 6 und 7 für die Religionslehrer und die Religions-Lehrbücher das Befähigungsrefp. Zuläffigkeite - Erkenntnig von Seite der confessionellen Oberbehörde verlangen - ber wird ben gleichen Ginn auch

mit der "Beforgung, Leitung und unmittelbaren Beaufsichtigung der Religions-llebungen" verbinden muffen.

Diefer unferer Auffaffungsmeife fann nicht abträglich fein, daß &. 1 desfelben Befetes beftimmt, die oberfte Leitung und Aufficht über das gefammte Unterrichts= und Erziehungswesen stehe bem Staate ju und werde durch die hiezu gesetlich berufenen Organe ausgeübt;" und daß es im §. 2 ausdrücklich heißt: "Unbeschadet dieses Auffichtsrechtes bleibt die Beforgung, Leitung und unmittelbare Beaufsichtigung des Religions = Unterrichtes und der Religions = Uebungen für die verschiedenen Glaubensgenoffen in den Bolks = und Mittel= fculen der betreffenden Rirche oder Religions= Befellschaft überlaffen." Denn murde hiedurch bas Sachliche des Religions-Unterrichtes und der Religions-lebungen ber Entscheidung des Staates untergestellt, fo mare bamit nicht nur die der Rirche verfassungsmäßig garantirte Lehrfreiheit verlett, sondern es liege darin geradezu eine Bergewaltigung ber der Rirche nach göttlichem Rechte zufommenden Lehr= autorität. Es fann fich alfo felbftverftändlich die oberfte Leitung und Aufficht des Staates über den Religions-Unterricht und die Religions = Uebung nur auf die entsprechende Wahrung jener Zwede erftreden, welche fonft von der Schule angu= ftreben find und beren Realifirung naturgemäß zunächst bem Staate zufommt; und eben nur in diesem Sinne wird wohl auch die Erklärung verftanden fein wollen, welche der Berr Unterrichtsminister Dr. Stremagr auf eine aus Borarlberg eingelangte Anfrage abgegeben hat, und die folgender Magen lautet:

"Das dem Staate zustehende Aufsichtsrecht über die Ertheilung des Religions=Unterrichtes kann sich bezüglich der allgemeinen Bolks= schulen, wo dieser Unterricht durch die Seel= forge = Geiftlichteit ertheilt mird, meder auf die regelmäßige Erfüllung diefer Obliegenheiten, noch auf die Befähigung und Methode der Lehrer erstrecken, sondern es hat sich ledig= lich auf die Ueberwachung zu beschränken, daß bei diefem Unterrichte teine Berletung der fittlichen und staatlichen Ordnung vorkomme. Wo, wie bei Lehrer = Bildungsanstalten, be= fondere Ratecheten bestellt find, haben fie felbstverständlich gleich jedem anderen Mitgliebe bes Lehrkörpers ber Schulordnung fich zu fügen und nach dem eingeführten Lehrplane vorzugehen, mas zunächft der Director zu übermachen hat, dem fie als Lehrer unterfteben. Das staatliche Auffichtsrecht über den gefamm= ten Religions = Unterricht an den Bolksichulen in dem bezeichneten Sinne zu üben, fommt bem faiferlichen königlichen Landesschulrathe melder bei mahrgenommenen ober ihm zur Renntniß gebrachten Ungehörigkeiten die Berstellung der Ordnung im Benehmen mit ben firchlichen Oberbehörden zu bemirten und nach Erforderniß felbst die Ingerenz oder die Ent= icheibung des Unterrichtsminifters in Anfpruch zu nehmen haben wird."

Ift auch in besagter Erklärung des Unterrichts-Ministeriums nur von dem Religions-Unterrichte die Rede, so wird doch nach dem oben Gesagten das Gleiche auch von den Religions-Uebungen zu halten sein; auch da kann nach unserer Ansicht die oberste Leitung und Aufsicht des Staates sich nur darauf beziehen, daß durch die von den kirchlichen Beshörden angeordneten Religions-Uebungen nicht etwa die vom Staate in der Schule zu wahrenden Zwecke, wie z. B. die Gesundheit der Schule

jugend, ber Schulunterricht, mehr oder meniger in Frage gestellt merben, nicht aber daß schon a priori bem Staate die Beftimmung des Umfanges und die Art und Beife der Religions = Uebungen gufame; und eben biefer Auf= fassung scheint denn auch die Beftimmung bes §. 5 des Bolfsich ulgesetes vom 14. Mai 1869 zu entsprechen, wornach die Berfügungen der Rirchenbehörden über die religiöfen Uebungen dem Leiter der Shule durch die Bezirks = Schulaufficht zu ver= fünden find, und nach welcher Berfügungen, welche mit der allgemeinen Schulordnung unvereinbar find, die Berkundigung verfagt mird. Bei ben Mittelfculen burfte nach S. 31 bes Landesgefetes für Dberöfterreich, die Schulauffict betreffend, rudfichtlich ber Religions = lebungen ber Landesschulrath bie Leitung und Aufficht des Staates ausüben und wird mohl bie Landes = Schulaufficht in der gleichen Beife vorzugehen haben, wie es das Bolksichulgefet der Bezirks-Schulaufficht vorschreibt.

Dabei ift es freilich fehr zu bedauern, baß bie gefet= lichen Bestimmungen nicht klarer und bestimmter lauten; denn es durfte fehr in Frage geftellt fein, ob die confeffionelle Behörde in jedem Falle ihr Urtheil über das Sachliche ber Religions-lebungen auch zur entsprechenden Beltung werde bringen tonnen, ja es läßt fich nicht verfennen, daß unter Umftanden das ihr nach §. 2 des Schulgefetzes vom 25. Mai 1868 über die Religions = Uebungen in den Bolks= und Mittelschulen eingeräumte Recht nabe auf Rull reducirt oder doch illusorisch gemacht werden konnte. Weiß man ja doch, welche Unficht nicht felten felbst fatholische Laien über die Bedeutung des täglichen Gottesdienftes, der Proceffionen, des Schulgebetes u. f. w. haben; wie follten nun die firch= lichen Bertreter im Landes- und Bezirks-Schulrathe mit ihrer Anschauungsweise zu reuffiren viele Aussicht haben, und bieß um fo mehr, da auch Bertreter anderer Confessionen Sit und

Stimme haben, und aufgeklärte Gemeinberäthe und fortschritts=
freundliche Lehrer wohl selten die Partei der kirchlichen Ber=
treter ergreisen dürsten! Man wird uns daher kaum Unrecht
zu geben vermögen, wenn wir die Besorgniß aussprechen, daß
die Ansführungs=Gesetze des Schulgesetzes vom
25. Mai 1868 die von diesem der Kirche gegen=
über den Religions=Uebungen eingeräumten
Rechte, wenn sie auch im Allgemeinen demselben
gerecht werden wollen, doch ungemein schwer
zur entsprechenden praktischen Geltung gelangen
lassen.

Budem betrachten gar Biele icon gum Boraus unfere neuen Schulgesche nur mit den Brillen des modernen Liberalismus, der bekanntlich überhaupt fein Freund von äußeren Religions-llebungen ift und das religiofe Leben gang und gar auf den Raum innerhalb der vier Rirchenwände beschränft feben möchte; auch liegt es fo recht im Wefen diefes Ufter-Liberalismus, die freie Bewegung ber Kirche möglichst zu unter= binden, ihr ganges Walten und Wirken fo gang unter die ftaatliche Vormundschaft zu stellen — Zeuge beffen bas famofe Figuly'sche Religionsedift, in dem man mit Jug und Recht eine klare und offene Bekenntnißschrift des modernen Liberalis= mus unferer Tage feben fann und nach welchem die Rirche mit Allem, mas fie von ihrem göttlichen Stifter erhalten und womit fie ihrer erhabenen Miffion gemäß das Beil der Menfch= heit zu wirken hat, auf Gnade und Ungnade vollends der Despotie ber Staatsgemalt ausgeliefert murbe. Sollte es unter fo bewandten Umftanden Jemanden Bunder nehmen, wenn gemeiniglich die liberale Welt ichon überhaupt aus dem minderklaren und weniger bestimmten Wortlaute ber nenaraifden Schulgefete eben dasjenige herauslieft, mas fie liebt und an= ftrebt? Sollte da Jemand darüber in Stannen gerathen, wenn man liberalerseits die neuaraische Schule in Folge ber

neuen Schulgefete eben in bem Sinne für gefetlich confessions= los ansieht, daß fich die Schule als folche um eine bestimmte Confession und beren Behörden gar nicht zu fummern habe, daß fie fich bemgemäß für beftimmte Religions-lebungen, wie fie eben einer beftimmten Confession eigen find, gang und gar nicht intereffiren und mit ihren disciplinaren Mitteln gur ent= fprechenden Sandhabung berfelben durchaus nicht mitwirken burfe? Sollte da fich Jemand überrascht fühlen, wenn bie oder da im Ramen ber neuen Schulgesete bas Schulgebet ein= fach abgeschafft oder die Schulmeffe turzweg aufgehoben oder ben Schulfindern die Theilnahme an firchlichen Proceffionen gang einseitig ohne vorausgegangenes Ginvernehmen mit ben firchlichen Behörden verboten würde? Und wird es nicht eben nur von diesem Besichtspunkte aus begreiflich, daß der Berein "Mittelfcule" in Bien in einem Majoritäts = Butachten für gangliche Beseitigung des Religions = Unterrichtes und damit auch der Religions = lebungen aus der Mittelfcule oder doch wenigstens aus den oberen Rlaffen berfelben fich aussprach, mahrend ein Minoritäts-Gutachten aus blogen Opportunitäts= Gründen den Religions = Unterricht, und zwar einen philo= fophischen (!), beibehalten miffen mill?

Ja selbst in den liberalen Regierungskreisen scheint man sich über den gesetzlichen Standpunkt in unserer fraglichen Sache nicht recht klar zu sein. Allerdings erklärte nämlich seiner Zeit der liberale Unterrichtsminister Dr. Stremahr auf eine Anfrage hin, "die religiösen Uebungen der Schulzugend seien von den Kirchenbehörden zu verfügen, und durch die Bezirks = Schulaufsicht dem Leiter der Schule zu verstünden." Wenn derselbe aber weiter sagt, dieser ersteren stehe auch das Recht zu, jenen religiösen Uebungen der Schulzugend, welche von der bestandenen geistlichen Schulzugend, welche von der bestandenen geistlichen Schulaufsicht eingeführt wurden, die Verkündigung zu versagen; wenn er die vielseitig ausgesprochene Ansicht, daß die Jugend der Bolksschule zum Besuche

eines Gottesbienftes an Werktagen burch bie Schule nicht verpflichtet werden follte, im Allgemeinen als begründet anerkennt; wenn er das Schulgebet vor und nach ber Schulzeit für eine rein padagogifche Sache erflärt, die in ihrer Einrichtung füglich bem Tatte der Lehrer mit Berücksichtigung der Berhältniffe ber einzelnen Schulen zu überlaffen mare, und ber bie Shulgefete befonders dort, mo die Shule nur von Rindern Giner Confession besucht murben, burdaus nicht entgegenftanden: fo lagt fich biefe Sprache gang und gar fo an, ale ob die oberfte Leitung und Aufficht des Staates rudfichtlich ber religiöfen lebungen auch bas Sachliche beträfe; es hatte da allen Anschein, daß nach der neuen Schulgefets gebung den staatlichen Organen auch ein maggebendes Urtheil über ben Umfang und die Art und Beife ber religiojen Uebungen zuftehe (Dr. Stremahr icheint bei feiner Beurtheilung die Rirchengebote als Magftab angewendet zu haben, ber aber hier, mo es fich um die religiofe Bilbung ber Jugend handelt, offenbar zu furz ift), und daß demnach die Berfündigung ber Religions-lebungen feineswegs blog aus bem Grunde verfagt werben burfte, weil in einem gegebenen Falle bie von ben Rirchenbehörden verfügten Religions = lebungen ben Zweden, welche die ftaatlichen Organe in der Schule zu mahren gefetlich berufen find, mehr ober weniger entgegen maren.

Besagte Erklärung des vorigen Unterrichts = Ministers Dr. Stremahr will nun wohl keine endgiltige Entscheidung sein, und es sollen, wie wir hören, definitive Bestimmungen über diese und weitere Fragen erst durch die dermalen in der Berathung der Landes = Schulbehörde stehenden neuen Schuls ordnungen getroffen werden. Welchen Vorgang bei dieser Bezrathung die Landes = Schulbehörde innehält, wissen wir nicht; aber diese Ueberzeugung haben wir, und wir meinen dieselbe im Vorausgehenden hinreichend begründet zu haben: Soweit es bei Berathung der neuen Schulordnungen die relis

giofen Uebungen betrifft, und nur diefe haben mir in unferer Abhandlung etwas näher in Augenfchein nehmen wollen, fei der felbft von der neuen Schulgefetgebung vorgezeichnete Weg fein anderer, als eben ber, daß vor Allem und zuerft bas fachlich burchaus maggebende Urtheil über die an den Schulen in einer allgemeinen Schulordnung aufzunehmenden Religions = Uebungen von Seite der Rirchenbehörden eingeholt merbe und daß meitere biefelben nur dann und insoweit zurückgewiesen merben, menn und info= weit fie mit den fonftigen 3meden der Schule nicht vereinbar maren. Die auf diese Beise in die nenen Shulordnungen aufgenommenen allgemeinen Beftimmungen über die religiofen Uebungen der Schuljugend, fomie die in einzelnen Fällen auf demfelben Wege erfolgten besonderen Berfügungen maren es fodann, in Bezug auf welche die Schuljugend "ber nach dem Gefete hiezu berechtigten Bewalt eines Andern" unterftande, und mo fomit fich die gefetliche Beschränkung jener in unserer Frage liberaler= feite fo gerne citirten grundrechtlichen Beftimmung findet, nach welcher nämlich Niemand zu einer firch= lichen Sandlung oder zur Theilnahme an einer firch= lichen Feierlichkeit gezwungen werden konne. Diefe fo gefetmäßig zu Stande gekommenen Bestimmungen über die religiöfen lebungen der Schuljugend maren endlich Sache und Ungelegenheit ber Schule, und diefe hatte ihrerfeits mit ihren disciplinaren Mitteln, fowie nicht minder durch die gehörige Infpection von Seite des gesammten Lehrförpers dahin gu wirken, daß diefen gefetlichen Bestimmungen in entfprechender Beife von Seite ber Schuljugend nach= gefommen merde.

Wir machen zum Schluffe unferer Abhandlung noch bie Bemerfung, daß wir in berfelben nur unfere Privatanficht in der fraglichen Sache niedergelegt haben. Damit wollen wir aber burchaus nicht als Lobredner der neuaraifden Schule er= scheinen, ba wir zu fehr durchbrungen find von der Bichtigkeit ber religiofen Erziehung ber Schuljugend und von ber Be= deutung, die in diefer Sinficht gerade ben religiöfen Uebungen zukommt, ale daß wir une mit der unsicheren und unbestimmten Einflugnahme, die da der Rirche auf die religiöfen Uebungen eingeräumt ift, und die in der Praxis gar leicht gang und gar elubirt werden fonnte, gufrieden geben follten. Auch macht uns die neuaraifche Schulgefetgebung gar zu felten von den Relis gione - Uebungen Ermähnung, und find biefelben ohnehin nur fo ju fagen in Folge eines Compromiffes hineingekommen, fo daß fie nicht recht zu der Form paffen, aus der fonft die neuaraifche Schule herausgegoffen ift. Und dünkt uns diefelbe auch nicht in dem Sinne und in der Weife für confessionelos, als wie die Freunde bes modernen Fortschrittes die Sache an= schauen, so ift fie doch noch nicht viel zu confessionslos ober, wenn man lieber will, noch viel zu wenig confessionell, indem ber Rirche jeder berechtigte Ginfluß auf den Unterricht in den übrigen Lehrgegenständen, sowie auf die Auswahl der Lehr= bucher für diefe Lehrgegenftande grundfatlich entzogen ift, in= bem nicht nur die öffentlichen Schulen und Erziehungs-Anftalten allen Staatsbürgern ohne Unterschied des Glaubens, fondern auch die Lehrämter an benfelben für alle Staatsbürger, b. i. ohne Unterschied der Confession, principiell gleichmäßig jugang= lich find, wenn fie nur ihre fonftige Befähigung in gefetlicher Beife nachgewiesen haben; ebenfo fichert insbesonders das oberöfterreichische Schulauffichte-Befet in ben aufgeftellten, principiell confeffionslofen Schulbehörden der Rirche viel zu wenig die Wahrung ihrer Intereffen, als daß dasfelbe auf unferen Beifall rechnen könnte. Der Bedanke, ber und vielmehr bei Er= örterung ber "Religions-llebungen in ber neuaraifchen Schule" 15 \*

leitete, war der, in ganz objectiver Weise die Stellung zu kennzeichnen, welche die neuäraische Schulgesetzgebung, sowie dieselbe dermalen saktisch vorliegt, zu den Religions : Uebungen einzuehme, und zwar zu dem Ende, auf daß bestimmt ersichtlich werde, inwiesern und inwieweit die neuen Schulorgane bei ihrem Borgehen auf die neuen Schulgesetze sich zu beruchtigt seien. Man wird eben hieraus um so besser zu besurtheilen im Stande sein, inwieweit man dem katholischen Gewissen Rechnung tragen wolle, und es wird sich hiernach auch der Grad der Hoffnungen bemessen lassen, die man in dieser Hinsicht von der Zukunst hegen dürse; und eben darum möchten wir auch gerade hier den Ausgangspunkt für eine anzubahnende Verständigung mit der Kirche erblicken, deren Oringlichkeit und Nothwendigkeit seit den jüngsten politischen Ereignissen immer augenscheinlicher wird.

Was fodann das Recht der Eltern auf die religiöse Bildung ihrer Rinder mitteift der religiöfen Uebungen und das Diefibezügliche Recht der Schuljugend felbst betrifft; mas die Einflugnahme der religiöfen lebungen auf die Intereffen der Schule überhaupt und was den Gindruck anbelangt, den die Urt und Weife ber Sandhabung gerade biefes Begenftandes von Seite der Schule auf die große Menge des Bolkes zu machen geeignet ift; und mas endlich die Erhabenheit und Wichtigkeit ber einzelnen Uebungen der katholischen Religion angeht: fo liegt die nabere Auseinandersetzung aller diefer Befichtspunkte außer ben Grengen ber uns geftellten Frage, und wir fügen baher nur noch hinzu, daß in allen biefen Sinfichten es une im höchften Grabe munichenswerth und geboten bunft, daß der von uns oben principiell entwickelte Standpunkt von Seite ber ftaatlichen Organe auch nach Bebühr anerkannt und nach Möglichkeit in ber Praxis zur Geltung gebracht merbe.

## Titeratur.

Das Leiben unsers Herrn Jesu Christi nach ben vier heiligen Evangelien zusammengestellt von Karl Nippel, Weltpriester. Wien, 1869. fl. 8°. S. V. und 60. Selbstverlag des Verfassers und in Commission bei Mayer und Comp.

Der Verfasser spricht im Vorworte die gewiß dankens= werthe Absicht aus, sobald es die Umstände erlauben, eine voll= ständige und wohl begründete Zusammenstellung des ganzen Lebens Jesu nach den vier Evangelien als die Frucht jahre= langen Studiums der Oeffentlichkeit zu übergeben; vorläufig müsse er sich auf die Herausgabe nur eines Theiles seiner Arbeit, der Leidensgeschichte, beschränken.

Die Grenzen der Darftellung find gut gemählt von ber Berathung bes Synedriums gegen Jesus zwei Tage vor bem Bascha bis zur Berfiegelung und Bewachung bes Grabes, und innerhalb dieses Rahmens hat der Auctor in der That alle in ben Evangelien enthaltenen Momente ber Leibensgeschichte gu= fammengefaßt, fo bag gegen die Bollftanbigkeit wohl nichts einzuwenden ift; bagegen ift es nicht bloß überflüffig, fondern schadet auch ber Deutlichkeit, wenn offenbare Sach= und theil= weise auch Wortparallelen im Contexte fo oft wiederholt merben, als fie eben bei ben einzelnen Evangeliften vorkommen, jo 3. B. Abschnitt: 1, 5, 7 E. vergl. mit 22 E., 38 vergl. mit 40, 39 vergl. mit 17, 43 E., 49 A. und E., 52 vergl. mit 57, und gar auffallend 59 vergl. mit 62 und 65; ebenfo 75 E., 76 und noch mehrfach. — Db das Mahl und die Salbung Jefu zu Bethanien, Matth. 26, 6—13, und Marc. 14, 3-9, identisch sei mit Joh. 12, 1-8, und somit vor den Zeitpunkt falle, mit welchem unfere vorliegende Darftellung beginnt, ift zwar nicht ausgemacht, wird aber bermalen faft

allgemein mit hinreichenden Bründen bejaht, fo daß die gegentheilige Ansicht des Verfassers doch einige Begründung erfordert hatte. Der Mangel an Grundlichkeit macht fich übrigens auch sonst hie und da fühlbar, so z. B., um nur das Wich= tigfte zu berühren, hilft über die berühmte Streitfrage, ob Chriftus das lette Paschamahl am gefetlichen Tage gefeiert ober aber um einen Tag anticipirt habe, refp. wie fich die Differenz bezüglich des Monatstages der letten Paschafeier Jefu zwifchen den Synoptikern einerfeits und Johannes ander= feits ausgleichen laffe, keineswegs die Annahme hinmeg, mowros ftehe im Originaltexte für πρότερος und daher sei prima die azymorum = die azymis priore, benn ber Beifat: quando pascha immolabant (Marc. 14, 12) und noch mehr jener bei Luc. (22, 7): in qua necesse erat occidi pascha weiset immer wieder auf den 14. Mifan bin, an welchem doch ber Beiland nach allen Angaben bei Johannes und einigen felbst bei ben Spnoptifern bereits um die britte Nachmittagsftunde am Rreuze ftarb. — Ebenfo ungern vermißt man jegliche Begründung ber Unnahme, das erfte Berhör Jefu und die erfte Berleugnung Betri (3oh. 18, 13-22) hatten im Saufe des Unnas ftattgefunden entgegen ben ausdrücklichen Berichten ber Synoptifer und nicht undeutlichen Fingerzeigen felbst bei Johannes (18, 13 und 14 vergl. mit 11, 50 und mit 18, 15, 19, 22 befonders nach dem Originaltexte, ferners 18, 18 vergl. mit 18, 25); endlich ift Joh. 18, 24 in Anbetracht des Contextes und mit Rücksicht auf die Synoptiker offenbar nachträglich eingeschaltete Bemertung, in welchen Sentenzen bekanntlich der Mor. häufig im Sinne bes Blusquampft. fteht.

Einläßlicher sucht der Auctor seine Ansicht zu begründen, die Consecration des Weines sei bei der Einsetzung der heiligen Eucharistie nicht unmittelbar auf die Consecration des Brotes gefolgt, sondern zwischen beiden sei die specielle Ankündigung des Verrathes, die bestimmte Bezeichnung des Verräthers, die Entfernung des Judas, die Voraussagung der Verleugnung

Betri, die Rede Jesu (3oh. 14, 1-31), ja sogar die Aufforderung an die Apostel "surgite, eamus hinc" anzuseten. Allein diese Annahme leidet so fehr an innerer Unwahrscheinlichkeit, der Text aller vier biblifchen Berichte über die Ginfetung der heiligen Euchariftie (Matth. 26, 26-28; Marc. 14, 22-24; Luc. 22, 19 und 20; 1. Cor. 11, 23-25), ins= besondere die enge Berbindung, in welcher die beiden Confecrationen auch formell bargestellt erscheinen, spricht so offenbar und entschieden gegen diefelbe, die Zeugniffe endlich bes firchlichen Alterthumes, das hohe Alter des römischen Megcanons und die wiederholten ftrengen Rügen von Seite ber Rirche gegen die Unterbrechung der Confecration beider Geftalten burch andere Acte find fo fraftige Stuten für die gegentheilige Unficht, daß die Argumente des Verfaffers nicht dagegen aufzukommen vermögen. Ins Einzelne der Argumentation einzugeben, gestattet ber Raum nicht und ift um fo meniger nothwendig, da der Auctor bescheiden genug ift, zu erklären, er wolle seine Ansicht Niemandem aufdringen, und darum auch ber gegentheiligen Rechnung trägt burch ben S. 13 eingeklammerten Bufat über die Confecration des Weines.

Was die formelle Bearbeitung betrifft, so ist sehr anzuerkennen das durchgängige treue Festhalten am heil. Texte, wiewohl die Uebersetzung zuweilen allzu sclavisch am Worte hängen bleibt, z. B. S. 8 "Diese that, was sie hatte", S. 9 "Familienvater" (pater familias), S. 10 "Da das Abendmahl geworden war", S. 14 "du hast gesprochen" (tu dixisti), S. 34 "mit einer Leinwand auf dem bloßen Leibe", S. 38 "warsen die flache Hand in sein Gesicht" u. s. w. Ungenau ist die Uebersetzung "als die seine" (in sua) S. 53, unrichtig S. 56 das: "Sie werden sehen, wen sie durchstochen haben", ansechts bar die Deutung des Bersassers von parasceve überhaupt und von parasceve paschae insbesondere. — Ermüdend wirkt auf den Leser die ewige Wiederholung derselben Substantive ohne Wechsel mit den entsprechenden Fürwörtern, störend der oft

unnöthige, oft geradezu unpassende Gebrauch des "aber" und "also."

Der Gewinn aus dem besprochenen Büchlein für wissenschaftliche Bibelkunde dürfte zwar nicht groß sein, damit aber soll dessen Werth zur Erbauung der Gläubigen nicht geleugnet werden und kann dasselbe in dieser Hinsicht wegen der Ershabenheit des behandelten Gegenstandes und der durchaus biblischen Darstellung immerhin empsohlen werden.

J. Sch.

Das ökumenische Concil. Stimmen aus Maria : Laach. Reue Folge. Unter Benügung römischer Mittheilungen und der Arbeiten der Civiltà herausgegeben von Florian Rieß und Karl v. Weber, Priestern der Gesellschaft Jesu. Freiburg im Breisgau. Herder'sche Berlagshandlung, 1869. Preis pro Octav : Druckbogen 1 Sgr. — 5. Hest: Das Concil und der moderne Staat, S. 187. — 6. Hest: Das Vatikanum im Lichte des katholischen Glaubens, S. 219.

Unter ben vielen Publicationen über das gegenwärtige allgemeine Concil nehmen ohne Zweifel eine hervorragende Stelle die bei Herber in Freiburg erscheinenden Stimmen aus Maria Raach ein. Nicht nur, daß die Herausgeber berselben mit den römischen Kreisen in innigem Verkehre stehen, nicht bloß, daß uns da die Anschauungsweise der liberalerseits so sehr perhorrescirten sogenannten jesuitischen Richtung vorliegt: die Reichhaltigkeit des Stoffes, die Gründlichkeit der Behandslung, die Menge der Correspondenzen aus allen Theilen der katholischen Welt geben den Maria Raacher Stimmen über "das ökumenische Concil" eine erhöhte Bedeutung. Wir können daher auch nicht umhin, den beiden jüngst erschienenen Hesten wieder unsere Ausmerksamkeit in etwas zuzuwenden.

Das 5. Heft bringt als "Bischöfliche Actenstücke" den Hirtenbrief der in Fulda versammelten deutschen Bischöfe, den Hirtenbrief des Bischofes Leo Meurin, apostolischen Vicars

von Bombay in Oftindien, sowie Auszüge aus den Birten= briefen des Bifchofes von Bergamo und des Bifchofes von Bernambuco (in Brafilien). Ferner wird nach ber Civiltà eine Rundschau angestellt über bas Berhalten ber getrennten und ber unirten Chriften des Drientes jum Concil und unter ber Rubrit "Abmehr" erfahren "Die Circulardepefche des Fürften Sohenlohe, f. banerifchen Minifterpräfidenten," und "Dr. Schenkels Wormfer Erklärung auf die Ginladung des Papftes an die Broteftanten" eine eingehende icharfe Bürdigung. Die "Bücher», Brofduren= und Zeitungeschau" bespricht in mehr ober weniger ausführlicher Weife mehr als 30 das Concil betreffende Brofchuren oder Zeitungsartifel, mahrend in ber "Chronit" eine lange Reihe von Correspondenzen auferscheint aus Rom, Italien, der Schweiz, Deutschland, Bahreuth, vom Rheine, aus Bahern, Befgien, Frankreich, England, Conftantinopel, aus dem Driente, aus Amerika, Auftralien, Brafilien und Gubamerika. Den wichtigsten Theil dieses Heftes bildet aber ein Artikel "Bur Orientirung in der firchlich politischen Frage am Vorabende des allgemeinen Concils", der auf 40 Seiten an der Band ber bekannten Trier'ichen und Rölnischen "Laien-Adresse" den liberalen Ratholicismus, refp. beffen Sauptfat von der Berftellung einer felbstftändigen und harmonischen Bewegung der beiden Ordnungen, in denen nach Gottes Willen das Leben der Menfch= heit fich entfalten foll, des Näheren beleuchtet.

Es wird da vor Allem hervorgehoben, wie die Lösung der kirchlich politischen Frage, sowie sie von den liberalen Katholiken angeregt wird, nicht bloß eine Nothstands Theorie von rein praktischer Bedeutung zu sein beanspruche, wie sie nicht bloß vom Standpunkte der Nützlichkeit und Opportunität der Kirche unter Vorbehalt ihrer Rechtsansprüche einen geeigeneten Weg angeben wolle, auf dem sie mit dem modernen Staate, der diese Nechtsansprüche bestreitet, zu einem möglichst befriedigenden und dauerhaften modus vivendi gelangen mochte; es handelt sich vielmehr um eine durchaus principielle Frage,

um eine radicale Revision der kirchlichen Rechtsansprüche felbst und ihrer Principien. Demgemäß wird sodann gegenüber der negativen Forderung, ein für alle Mal mit den theokratischen (eigentl. christlichen) Staatsformen des Mittelalters gründlich zu brechen, auf das dogmatische Princip der christlichen Glaubenskatholicität berusen.

"Die Kirche trat, heißt es da, nicht mit dem Berufe in die Weltgeschichte, um das innere Heiligthum der Gewissen, das rein individuelle Denken und Handeln des Menschen zu berühren, sie trat in die Welt ein mit dem Berufe einer daß ganze menschheitliche Dasein umfassenden Culturmacht. Mit ihrer göttlichen Sendung nicht nur an alle Menschen aller Zeiten, sondern auch an alle Völker, ist ihr der Auftrag geworden, wie die ersteren, so auch die letzteren mit ihrem ganzen öffentlichen und gesammtpersönlichen Dasein in den christlichen Regenerationsprozeß hineinzuziehen und so das Menschengeschlecht in der Einheit und Katholicität des christlichen Gedankens nach innen und außen seiner idealen Volksommenheit möglichst nahe zu bringen."

Auf dieser dogmatischen Grundlage baut sich denn auch das Berhalten der Kirche auf gegenüber dem modernen Liberaslismus, der heutzutage den echten modernen Staat, den legitimen Sohn seines christlichen Baters gewaltsam chlorosormirt und mundtodt gemacht hat, um unterdessen im Namen seines Gestangenen das große Wort zu führen und seine reiche Erbschaft zu verprassen, der unter dem Titel "moderner Staat" oder "Culturstaat" als concrete Form des Freimaurerthums den berusenen Todtengräber der christlichen Cultur und der Kirche cum jure successionis abgeben will.

"Die Kirche hat, wird da gesagt, weder die Macht noch den Beruf, noch die Absicht, mit Gewalt und Zwang das moderne Staatsleben auf die normale Bahn des positiven Christenthums zurückzuführen; aber ebensowenig kann sie, ohne aufzuhören katholisch zu sein, ihre RechtsAusprücke auf die Realisirung dieser Idee grundsätzlich ausgeben, sie kann ohne Berrath an ihrem göttlichen Stifter und an der Menscheit keinem Bolke oder Staate einen formellen Freibrief ausstellen, mit der positiven Ermächtigung unbekümmert um das geossenbarte christliche Geset einsach seine eigenen Bege zu gehen. Das ist das unveräußerliche Bewußtsein, welches der katholischen Kirche innewohnt, und mit dem Bewußtsein ihrer selbst, ihres Ursprunges, ihrer göttlichen Sendung, ihres wesentlich ökumenischen Beruses ibentisch ist, und wovon ihre gauze Bergangenheit

Zeugniß gibt; es ist dasselbe Bewußtsein, welches in unseren Tagen ber Papst in Uebereinstimmung mit dem gesammten apostolischen Lehrkörper ber liberalen Welt ins Gedächtniß zurückzurusen für gut gefunden hat."

Besagt aber in positiver Weise das Programm der liberalen Ratholiken: die Sphäre des Staates musse innerhalb jener geistigen Erkenntnisse und sittlichen Gesetze beschlossen sein, welche durch die natürlichen Kräfte des Menschen ersaßt wers den, und es mussen demnach Kirche und Staat als die beiden von Gott gesetzten Ordnungen, nämlich die übernatürliche und natürliche, nicht nur nicht wissenschaftlich verwechselt werden, sondern sie seien auch als von einander unabhängig aufzusassen; so schlage in folgender Weise:

"Wie Gott, ber Urheber ber sittlichen Beltordnung, nur einer, wie die Menschheit, die Trägerin berfelben, nur eine ift, fo fann auch bie thatfächliche Gesammtordnung der Menschheit schließlich nur eine, ihre ibeale Richtung nur eine einbeitliche fein, mit einbeitlichem Abschluffe in einem Endziele. Diefes Endziel ift und burch ben Glauben verburgt, es ift ein wesentlich übernaturliches, welches weit die naturlichen Erfenntniffe und Fähigfeiten überragt, folglich ift auch die Beltordnung, welcher bie gesammte Menschheit von Gott thatsächlich unterftellt ift, eine wesentlich übernatürliche. Damit ift jedoch nicht gesagt, baß fie eine nach allen Beziehungen ausschließlich übernaturliche fei. Das naturliche Endziel bes Menichen ift durch bas übernaturliche nicht aufgehoben, es ift vielmehr in dem letteren, wie das Unvollfommene in dem Bollfommenen, in eminenter Beise enthalten. Chenjo ift die Ratur bes Menschen mit bem gangen Apparate ber naturlichen Kräfte und gabigfeiten von ber Gnadenordnung vorausgesett, aber fie ift thatsachlich mit ber letteren gu einer höhern Ginheit ungertrennlich verbunden. Weder die Gefchichte, noch die Theologie fennt irgend einen Zeitpunkt feit Erschaffung ber Menschheit, in bem die reine Menschennatur ohne jene bobere übernaturliche Bestimmung ein in fich abgeschloffenes und auf fich angewiesenes Dafein gehabt batte. Gefett aber, die naturliche Ordnung mare in diefem Sinne als eine felbitftandige zu irgend einer Zeit wirflich vorhanden gewesen, fo hatte fie bie Berechtigung biefer particulariftifchen Ab. geschloffenheit in bem Augenblicke verloren, als es Gott gefiel, Die naturliche Pflanzung burch Ginpfropfung eines übernatürlichen Lebens mit übernaturlichem Lebensziel und übernaturlichem Bachsthum zu verebeln und zu einer boberen Stufe bes Seins zu erheben. Es ift nur eine Folge biefer thatfächlichen gottlichen Anordnung, daß nach bem urfprunglichen Gunbenfalle ber naturliche Menfch, obwohl er baburch ber rein naturlichen Rrafte an fich betrachtet nicht verluftig ging, bennoch in ber

Birklichkeit ohne Beihilfe übernatürlicher Gnade nicht ausreichend im Stande wäre, auch nur das natürliche Sittengesetz genügend zu erkennen und in geziemender Beise zu befolgen. Das Natürliche im Menschen ist aber in der thatsächlichen providentiellen Ordnung ein für alle Mal und für immer an das Uebernatürliche angewiesen, gleichviel, ob es in der Einzelnpersönlichkeit oder in dem socialen Gesammtleben des Menschen in Betracht kommt."

"Unter ben religiösen und firchlichen Intereffen, fo faßt endlich unfer Artitel zum Schluffe bas Bange gufammen, gibt es folche, die sich der nothgedrungenen Transaction oder der von der Rüglichfeit gebotenen Accomodation ihrer Natur nach nicht entziehen; aber es gibt andere, die fich von feinem außeren Ginfluffe thatfachlicher Berhaltniffe beberrichen laffen und deshalb mit steifer Unbeugsamfeit in jede neue Beit binuber unverändert gerettet werden wollen. Dabin gehören alle jene unveräußerlichen Principien, auf benen das dogmatische Bewußtsein ber katholischen Kirche ruht, und welche eben jene unverrückbar sittlichreligiose Bafis bilden, auf welcher fie im facularen Rampfe gegen die Mächte der Luge die göttliche Verheißung des Sieges für fich hat. Auf diesem fichern Grunde wird die Kirche, vom Beifte Gottes erleuchtet und geleitet, beffen durfen wir wohl beruhigt fein, auch dem modernen Culturstaate gegenüber jene Stellung einzunehmen wiffen, die ihres erhabenen Berufes und ihrer göttlichen Sendung wurdig und zugleich für bas Seil und die Rettung ber Gesellschaft nach dem Grade ihrer gegenwartigen Empfänglichkeit ersprießlich sein wird. Aber an der zweitausend: jährigen Bafis des firchlichen Bewußtfeins wird fie nicht rütteln, fie wird im 19. Jahrhundert so gut wie im Mittelalter das Princip betonen, daß eine gedeihliche Organisation ber Gesellschaft auf Christus, das Alpha und Omega der Beltgeschichte, gebaut sein muß, im gläubigen Unschluffe an die übernatürliche Beilsordnung, welche die Kirche zu vermitteln die Macht und ben Auftrag hat."

Führt das fünfte Heft von diesem seinen vorzüglichsten Artikel mit Recht den Titel "Das Concil und der moderne Staat", so betitelt sich in eben dieser Hinsicht das sechste Heft: "Das Baticanum im Lichte des katholischen Glaubens."

Nachdem nämlich mehrere das Concil betreffende papstliche Allocutionen und Breven, sowie vier bischöfliche Aktenstücke (darunter das Schreiben des Erzbischofes von Mecheln an den Bischof von Orleans) vorausgeschickt worden, bespricht ein längerer Artikel die göttliche Autorität der Kirche, sowie dieselbe im Vaticanischen Concile dargestellt erscheint. In be-

geifterter lebendiger Sprache wird ber Nachweis geliefert, baß die vier Rennzeichen der mahren Rirche Chrifti, die Ginheit. Beiligkeit, Ratholicität und Apostolicität, in bem gegenwärtigen öfumenischen Concile fich wie in einem Brennpunkte concentriren und vor den Augen der gangen Belt die überirdifche Majeftat und göttliche Autorität der katholischen Rirche im hellften Licht= glanze barftellen. — Ein weiterer Artifel hat die vielfach aufgeworfene Frage zum Gegenstande, ob das Baticanum bas 19. oder das 20. ökumenische Concil fei. Der Berfaffer hebt mit Recht hervor, wie nach ber heutzutage gemeiniglich in ber Rirche und Wiffenschaft geltenden Anficht ber Streit fich nur auf das Conftanger Concil beziehe, das nämlich ein theils anerkanntes, theils nicht anerkanntes allgemeines Concil fei, und daher von der einen als allgemeines Concil aufgezählt, von der andern hinwiederum als nicht durchwegs öfumenisch in die Bahl diefer nicht einbezogen werde, fo daß also eigentlich bezüglich des Sachlichen gar keine Differenz bestehe. Nach Bürdigung ber von beiben Seiten geltend gemachten Brunde schließt fich ber Verfaffer (G. Schneemann) jenen Theologen an, welche unter die Bahl der öfumenischen Synoden die Conftanzer aufnahmen, womit bemnach die am 8. December v. 3. begonnene allgemeine Rirchenversammlung als die zwanzigfte erscheint. - Ein britter Artifel fennzeichnet die Stellung ber Drientalen, ber Briechen, Bulgaren, Jacobiten, Reftorianer und Sprier zum allgemeinen Concil. Nach ben ba aufericheinenden Berichten, die gang bas officielle Geprage an ihrer Stirne tragen, ift mohl in ber nachften Butunft in Bezug auf eine Bereinigung ber morgenländischen mit ber abend= ländischen Rirche nicht viel zu erwarten. — Es folgt nunmehr eine bie neuefte Concileliteratur betreffende Bucher-, Brofcurenund Zeitungeschau und fodann ein genaues Berzeichniß ber Carbinale, Patriarden, Primaten, Erzbifchofe, Bifchofe, Aebte, Rullius und Ordensgenerale, welche in Rom bei der Eröffnung bes vaticanischen Concils zugegen gewesen waren; die Gefammt=

zahl beträgt 760, die sich in folgender Weise vertheilt: Cardinäle 49, Patriarchen 10, Primaten 4, Erzbischöfe 128, Bischöfe 502, Aebte Nullius 6, infulirte Generaläbte 22, General Dere der regulirten Kleriker 8, solche der Mönchssorden 5 und der Bettelorden 16.

Die Chronik endlich, die nicht weniger als 65 Seiten umfaßt, enthält Correspondenzen aus Rom (ein ausführlicher Bericht über die Eröffnungen, die bisherigen feierlichen Sitzunsgen, die GeneralsCongregationen, den FremdensAndrang u. s. w.), aus Italien, der Schweiz, Deutschland, Bahern, Köln, Schlesien, Frankreich, England, New-York, Beirut und Sprien, und aus dem Orient.

Die philosophischen Untersuchungen der Platonischen Dialoge Sophistes und Parmenides. Im Auszuge dargestellt und mit Erklärungen begleitet von Karl Uphues. Münster. Adolf Russel's Berlag, 1869. 8. S. 68.

In den beiden vorliegenden Abhandlungen wollen die philosophischen Untersuchungen des Sophistes und Parmenides in erschöpfendem Auszuge bargeftellt und mit gang einfachen Erflärungen begleitet werden, und es follen ba nur die philofophischen Bedanken diefer Dialoge in allen ihren Entwicklungen bis ins Einzelne verfolgt und bas möglicher Weife für bie höhere Wiffenschaft Berwerthbare mit befonderer Ausführlichkeit erörtert merden. Dabei bleiben die geschichtlichen, sprachlichen und fünftlerischen Seiten berfelben unerortert und wird auch nicht der Inhalt der übrigen Dialoge zur Erklärung diefer gu Silfe genommen. — Der Berfaffer hat der Aufgabe, die er fich geftellt hat, in ausgezeichneter Beife genügt, und, mas insbefonbers hier hervorgehoben zu merben verdient, fo ift die Schreib= weise einfach und schlicht, und eben barum flar und beutlich. Man wird barum biefe Schrift um fo freudiger begrüßen muffen, als den Berfaffer echt firchlicher Sinn befeelt und berfelbe in der Borrede ausdrücklich erklärt, wie es nach der

Rirche oder ihrem Oberhaupte für ihn feine Autorität gebe, ber er größeres Ansehen beilegte und willigeres Behör liebe, ale der firchlichen icholaftischen Wiffenschaft. Wenn ber Berr Berfaffer es als feine Ueberzeugung ausspricht, daß das von diefem Erreichte bas Sochfte fei, was bis jest die menschliche Biffenschaft erreicht habe, und daß fie insbesonders vermöge des thatfächlich von ihr Erreichten einen Borrang vor der Platonischen Philosophie mit Recht in Anspruch nehme, fo find wir damit um fo mehr einverstanden, als ja zwifden ber Scholaftit und der platonischen Philosophie feineswegs ber Begenfat befteht, der von Bielen behauptet wird, wie bieß eben auch Uphues in "Elementen ber platonifchen Philosophie, auf Grund des platonifden Sophiftes und mit Ruckficht auf die Scholaftif entwickelt," febr trefflich gezeigt hat. Mogen die philosophischen Schriften unseres Berfaffers mächtig bagu beitragen, daß die Bedeutung der platonifchen Philosophie auch in unferen Tagen allenthalben wiederum fo gewürdigt werde, wie dieß in den erften driftlichen Jahrhunderten befanntlich der Fall gewesen ift. -l.

Handbuch der Paftoral. Von Dr. Andreas Gaßner, Sr. päpstlichen Heiligkeit Ehrenkämmerer, Capitular-Canonicus des Stiftes Mattsee, k. k. Pastoral-Prosessor an der theologischen Facultät zu Salzburg, Redacteur des Salzburger Kirchenblattes. Supplement Band. (Berichtigungen, Ergänzungen und alphabetisches General-Register.) Salzburg, 1870. Im Verlage der J. Oberer's sel. Witwe Buch-handlung. (J. Wappmannsperger.)

Mit dem so eben erschienenen Supplement Bande hat ein Werk seinen vollständigen Abschluß gefunden, welches unter den Pastoralwerken der Neuzeit stets einen ganz vorzüglichen Platz behaupten und dem hochwürdigen Klerus ausgezeichnete Dienste leisten wird. Nachdem nun eine große Anzahl hoche würdigster Ordinariate dieses Handbuch der Pastoral nicht bloß approbirt, sondern mit warmen Worten empsohlen hat, nach-

bem viele theologische Blätter dasselbe mit großem Lobe und allseitiger Anerkennung besprochen haben, so ist es wohl nicht nöthig, den hohen Werth und die großen Vorzüge dieses Pastoralwerkes noch besonders hervorzuheben oder dasselbe einer eingehenderen Besprechung hier zu unterziehen.

An Reichhaltigkeit des Stoffes, Correctheit der Grundsfätze, kirchlichem Sinn und praktischem Berständnisse wird es kaum von einem der größeren Pastoralwerke übertroffen, und viele Materien sind mit einer Aussührlichkeit und Gründlichkeit behandelt, die nichts zu wünschen übrig lassen. Man lese z. B., um nur Einiges anzudeuten, in der Liturgie Artikel III. und IV. über "Raum als Cultus Medium und Sachen als Bollzugs» Mittel der Liturgie oder die interessante und gründliche Besprechung der Manual-Stipendien und Stiftmessen" (Cap. XI. Art. II.) u. s. w. Daß die Ausspendung der heil. Sacramente eine erschöpfende Behandlung ersahren hat und der Seelsorger über die mannigsaltigsten und verwickeltsten Fälle und Fragen genügende und sichere Auskunft sindet, wird Jeder zugestehen, der sich die 13 Hefte des II. Bandes etwas angesehen hat.

Wer daher besonders aus dem hochm. Seelsorge = Alerus für die verschiedenen Functionen und Berufsarbeiten einen sichern Rathgeber wünscht, der schaffe sich dieses Werk an. Durch das beigegebene alphabetische General = Register ist auch für das schnelle Auffinden der Materien gesorgt.

Die Ausstattung des Werkes ist sehr gefällig und der Preis im Hinblick auf die Größe gewiß sehr billig. Der I. Band (1088 Seiten) kostet 4 fl. 30 kr. ö. W. oder 5 fl. 6 kr. südd. in Silber. Der II. Band (13 Lieferungen, 1694 Seiten) kostet 6 fl. 80 kr. oder 8 fl. 6 kr. südd. in Silber. Der Supplements band kostet 1 fl. 40 kr. oder 1 fl. 42 kr. südd. in Silber. Das ganze Werk kostet somit 12 fl. 50 kr. in Banknoten oder 14 fl. 54 kr. südd. in Silber.

"Die katholischen Kanzelredner Deutschlands seit den drei letzten Jahrhunderten. Als Beitrag zur Geschichte der katholischen Kanzel Beredsamkeit, sowie als Material zur praktischen Benützung für Prediger. Bon Johann Nep. Brischar, der Philosophie und Theologie Doctor. — Bierter Band. Die Kanzelredner aus dem Jesuitenorden III. — Schaffhausen. Hurterische Buchhandlung, 1870. XVI. und 988 S. Lexikon-Format. (groß 8.) Preis dieses vierten Bandes 6 fl. südd. Währ. — 5 fl. 15 fr. ö. W. Silber."

Indem wir uns die meritorische Besprechung der einzelnen Predigten dieses Bandes auf eine spätere specielle Beurtheilung vorbehalten, begnügen wir uns dießmal mit einer bloßen Anzeige. Das bewunderungswürdig rasch sortschreitende monumentale Sammelwerk — ein alterthümslicher Hungari — hat gegen den ersten Band diese Bersbesserung aufzuweisen, daß nunmehr in der Borrede die einzelnen Prediger nicht bloß in Bausch und Bogen, sondern individuell charakterisitt sind. Inwieserne diese Charakteristik eine zutreffende ist, darüber seiner Zeit in der speciellen Beurtheilung. Für heute nur die Namen der aus dem siebenzehnten in das achtzehnte Jahrhundert hineinreichenden Prediger dieses Bandes, wie aus dem Titel erhellt, sämmtlich Jesuiten:

1. Franz Höger, Prediger zu Landshut in Bahern 1716—20 (S. 1—170). Das Compliment, welches ihm Brischar wegen des (nach ihm) "oft sehr gut bezeichnenden" (jedenfalls sehr drastischen und daher originellen) Titels seiner Predigten macht, müssen wir dem Geschmacke der Leser anheimstellen. Phantasiereiche und humoristische Naturen, wie Reserent eine ist, werden sich daran recht ergößen, schlicht und tief religiös angelegte aber weniger. Wir geben nachstehende Titel: "Inadenreiche Geburt einer büßenden Seele — Zeitwage, nach ihrem Werth und Gebrauch recht eingehängt — Heiligsprechung des offenen Sünders (des Zöllners im Tempel) — Die neun undankbaren Aussätigen mit neun verschiedenen Farben absgebildet — Die fastenden Niniviten oder die Enthaltung von

der Sunde (Bufpredigt)." Die Durchführung ift den Titeln durchaus angepaßt, mit fehr vielen Saupt= und Unter-Abtheilungen, also eine regelrecht eingetheilte Brebigt, und daher weit leichter zu memoriren ober felbftftandig zu benüten, als die falbungsvollfte, aber weit ausgesponnene Paranese oder gar eine ideal schone, fthliftisch vollendete, aber rhetorisch formlose "höhere Somilie" des Fürsten der katholischen Ranzelredner Deutschland's, des genialen Beith. Für die Gegenwart empfiehlt fich als homiletisch brauchbar eine Jubiläums=, und da heuer der 5. Juni auf den Bfingftsonntag fällt, auch eine Bonifacius= Bredigt. Jene auf das West der heiligen Elisabeth ift wohl nur in Unreden an fatholische Frauenvereine ober für Festprediger bei den Elisabethinerinnen praktisch verwendbar, gehört auch durch die Anspielungen auf den Wiederhersteller der Rirche zu St. Elifabeth am Spital zu Gichftadt, Fürftbifchof Martin II., in die in diesem Bande stattlich vertretene Rategorie ber fogenannten "Bratl = Predigten". Wahre Prachtftucke diefer homiletischen Schmarogerpflanze find ferner:

- 2. "Die köftLiche PerLMVtter" (Chronoftichon = 1702), b. i. die heilige Hedwig, Herzogin von Schlesien, beim Schutzseste der schlesischen Nation in Wien von Karl Markshowitschutze der schlesischen Namaligen Noviciathause bei St. Anna dortselbst († 1717), an das Evangelium an den Festen heiliger Frauen anknüpsend.
- 3. Lobrede auf die heilige Therefia, sie als neustestamentliche Heldin und Mutter Debora als Tochter des alten und Mutter des erneuerten Karmel seiernd, von Andreas Pichler, 15. October 1708 zu Linz gehalten.
- 4. Lobrede auf den heil. Norbertus, zu Schlägl 1732 vom Linzer Jesuiten Wiglsperger gehalten.
- 5. Florianis Predigt, mit einem 1726 ergebenden Chronostichon schließend und in St. Florian vorgetragen vom noch durch zwölf andere Predigten vertretenen Weftphalen

Heinrich Rellerhaus, durch acht Jahre Hofprediger seiner norddeutschen Landsmännin, der frommen Witwe Raiser Joseph's I. († 1711) und Tochter des convertirten regierenden Herzogs Iohann Friedrich von Hannover († 1679), Kaiserin Wilhelmine Amalie († bei den von ihr 1717 gestifteten Salestianerinnen in Wien, 1742). Brischar rühmt ihm "höhern Schwung der Rede" nach.

- 6. Josephi= Predigt, mit specieller Bezugnahme auf das drohende und 1740 wirklich erfolgte Erlöschen des habsburgischen Mannsstammes, gehalten von Karl Pfeiffersberg († als 78jähriger Greis in der damaligen Ordens-Residenz Traunkirchen 1747). Brischar, der noch neun andere seiner Predigten hat, tadelt seine mystisch allegorische Schrifterklärung, rühmt aber sein inniges Gemüth.
- 7. Eine noch heutzutage brauchbare, sehr zweckmäßig an die gleichzeitig (31. Juli) einfallende Ernte anknüpfende Ignatius Predigt ("Arbeitsamer, aber reicher von Ignatius gesammelter Seelen und Tugendschnitt") ist mit noch neun andern Predigten von Pecher, einem Bahern, von "umfassender Gelehrsamkeit".
- 8. Partinger, lange Miffionar und Feldprediger in Siebenburgen, ift "lebendig und etwas derb". Desgleichen
- 9. Mändl, jedoch "reich an schönen Bilbern, Gleichniffen und Erzählungen" (zehn Predigten).
- 10. und 11. Benedien (Domprediger zu Köln) und Rafler (Domprediger zu Eichstädt und Conftanz) sind "einsfach, praktisch, gründlich."
  - 12. Rraus bagegen mehr "poetifch schilbernd."
- 13. Nonhardt "tritt als Prediger am erft 1697 katholisch gewordenen fächsischen Hofe mehr defensiv auf."
- 14. He hel, Prediger in Wien, hat eine an die schwäs bische Landesgenossenschaft daselbst gerichtete, sehr originelle Lobrede auf St. Ulrich "Das heilige Schwabenherz".

16\*

15. Brean's Lobs und Dankpredigt bei St. Stephan in Wien für die Einnahme von Belgrad (1717) athmet den glühendsten öfterreichischen Patriotismus.

K. B-n.

Döllinger's Stellung zur katholischen Kirche. Erwiderung auf die Schrift des Herrn Franziskaner-Lectors P. Petrus Höhl in München von Dr. Anton Westermayer, k. geistl. Rath und Stadtpfarrer bei St. Peter. Der Ertrag ist zum Besten des Vincentius-Vereines bei St. Peter gewidmet. 1870. Regensburg, Pustet. 8. S. 31.

Wer es mit der katholischen Kirche redlich und aufrichtig meint, der fann das gegenwärtige Auftreten des greifen Döllinger nur von ganzem Bergen bedauern. Bu diefen gehört auch ber als gewandter theologifcher Schriftfteller befannte Stadtpfarrer Dr. Beftermager, der gegenüber Döllinger's letter Erflarung in ber "Allgemeinen Zeitung" über die Natur des allgemeinen Concils bereits in Nr. 74 des "Baher. Courier" auseinander= fette, "v. Döllinger nehme da offen und unummunden feinen Standpunkt außerhalb der tatholifden Rirde, ohne daß er es indeß felbft zu merten icheine." Da aber gegenüber diefer Behauptung der Franziskaner-Lector P. Petrus Sötl in München in einer eigenen Brofchure "Ift Döllinger Baretifer" zu Bunften Diefes in die Schranken getreten ift, fo veröffentlichte Dr. Weftermager die uns vorliegende Erwiderung, in der er feine früher gemachte Behauptung aufrecht erhalt und rechtfertigt, und gugleich noch weitere Daten über die Döllinger'iche Theologie vorbringt, die deren Katholicität wohl mit Recht in Frage ftellen. "Möge ber hochwürdigfte Berr Stiftsprobst", mit diefen Worten fchließt die Ermiderung, und eben diefelben möchten wir aus tieffter Seele nachrufen, "am Abende feines Lebens die hoffnung aller feiner treuen Schuler erfüllen, den Feinden der Rirche aber endlich, endlich einmal ihre Freude verderben! Es liegt ja fonnenklar zu Tage, daß, was alle Gegner ber fatholischen Rirche, ja alle Freimaurer und Feinde des positiven

Christenthumes überhaupt für Wahn, Dummheit und ber katholischen Kirche schädlich erklären, wahr, weise und nüglich für
diese sein muß, und daß die frommen gläubigen Ratholiken,
wie ein v. Döllinger, Montalembert u. a., ohne es zu wollen,
lediglich die Zwecke der Feinde Christi und seiner Kirche gefördert haben, die freilich doch nicht ihre Ziele erreichen, sonbern wider Willen die Absichten Gottes erfüllen und die Ehre
und den Ruhm seiner Kirche fördern helsen müssen, denn die
Weisheit dieser Welt ist die Thorheit vor Gott, und Gott der
Herr hat noch immer die Weisheit der Weisen vermehrt und
die Klugheit der Klugen verworfen. (1. Cor. 19, 20.)"

-1.

Die allerseligste Jungfran Maria vor der Menschwerdung Christi: Fromme Lesungen für den Maimonat von M. de Segur. Autorisirte Uebersetzung. Mainz, Verlag von Franz Kirchheim, 1869. fl. 8. S. 312.

In 31 Capiteln werden dem Lefer die geheimnisvollen Vorbilder, sowie die Prophezeiungen vorgeführt, die fich auf Maria beziehen, vom Beginne ber Schöpfung an bis zur Beburt der allerseligsten Jungfrau Maria. Der Berfaffer bezeichnet feine Schrift als "fromme Lefungen" und icheint bamit felbst auf den Privatgebrauch hinzuweisen, durch den der einzelne fromme Gläubige bahin geführt werde, "die liebe, heilige Gottesmutter immer beffer zu erkennen, gartlicher zu lieben und durch Wort und That inniger zu verehren." Bu diesem Zwecke erscheint denn auch das vorliegende Büchlein vollkommen geeignet und versteht es der Verfasser recht mohl, in den Schriften der großen Berehrer Marien's, wie eines Ambrofius, Ephrem, Johannes Damascenus, Bernhard, Bonaventura u. f. w., eine schöne Blumenlese zu halten, sowie auch aus der Tiefe seines eigenen Gemuthes Bieles und Sinniges zu Tage zu fordern. Dagegen dürften die angestellten Betrachtungen zum öffentlichen Gebrauche, wie zur Grundlage bei Maiandachten, meniger ge= eignet sein, da sie ganz abstract gehalten sind und die Durchführung im Einzelnen oft gezwungen genannt werden muß.
Ueberschriften einzelner Capitel, wie: "Jesus Christus hat die
ganze Welt der allerseligsten Jungfrau geschenkt," — "Die
allerseligste Jungfrau ist von Anbeginn mit Christus die Ursache des Heiles der Engel und die Verwerfung der bösen
Geister," — "Die Schöpfung ist nach dem Sbenbilde der allerseligsten Jungfrau gemacht," — "Das Werk der drei ersten
Tage verkündigt die allerseligste Jungfrau" rechtsertigen unsere
Andeutung schon zu sehr, als daß wir noch im Einzelnen
Belege vorzubringen nöthig hätten. — r—

Ratholicismus, Protestantismus und Concil. Aufruf zur Wiedervereinigung der Protestanten mit der katholischen Kirche. Von Marie Petrus von Alcantern. Saarlouis, 1870. Verlag von M. Hausen. 8. S. 134.

Anknüpfend an die väterliche Einladung, welche Pius IX. unter dem 13. September 1868 an die Protestanten behuss ihrer Rücksehr zur wahren Kirche Christi gerichtet hat, sucht unser Berfasser auch sein Schärslein beizutragen, auf daß die so wünschenswerthe Wiedervereinigung der Protestanten mit der katholischen Kirche erzielt werde. Zu diesem Ende gibt er zuerst einen bündigen Abriß der vorzüglichsten Lehren und Grundsätze der katholischen Kirche; alsdann schildert er ziemlich eingehend das Austreten Luther's, den Verlauf seines Lebens und Wirkens, seiner Lehren und der durch ihn herbeigeführten Zustände, zählt die Hindernisse auf, welche der Wiedervereinigung der Protestanten mit der katholischen Kirche noch zur Zeit im Wege stehen und führt endlich das Wie auf, sowie die Mittel, Wege und Hofsnungen bezüglich dieser Wiedervereinigung.

Sehr trefflich ist, was der Berfasser da über die confessionslosen Schulen sagt, welche von Manchem als der beste Weg zur Vereinigung der Katholiken mit den Protestanten angesehen werden.

"Es fehlt nicht", fagt er, "an Leuten, die ba meinen, die Biebervereinigung ber getrennten Chriften mit der katholischen Kirche läßt fic burch die Ginführung confestionslofer Schulen nach und nach bewerfstelligen. Dadurch wurden, so meinen fie, bie Kinder ber verschiedenen Religionen und Confessionen von der Glaubenslehre nach und nach abgezogen und fich endlich im Indifferentismus, Materialismus ober in einem andern Ismus wiederfinden und fammeln. Diefe Leute täufden fich felbft, mahrend fie Undere nicht taufden fonnen. Die Confessions. loffgfeit ber Schule ift im letten Grunde nichts mehr und nichts weniger als ein versteckter Angriff auf die Rirche und beziehungsweise auf die übernatürliche Offenbarung Gottes. Die confessionslofe Schule foll ein Vorwert bes Rationalismus gegen ben geoffenbarten Glauben werben. Ungläubige kirchenfeindliche Lehrer, bie man noch zu erziehen ober abgurichten hofft, follen die Commandanten in diefen Blodbaufern bes Unglaubens und ber Religionslofigfeit werden. Das wird aber nicht gelingen; benn biefes Unternehmen muß feiner Ratur nach eine ftarte Reaction erweden. Es greift nämlich zu febr in bas Recht und bie Freiheit ber Eltern ein, als bag biefe nicht Alles aufbieten follten, um eine berartige Bergewaltigung zu bewältigen und abzuschütteln. Die Kinder geboren fa ben Eltern, und biefe haben das Recht und die Pflicht, diefelben nach ihrem Bohlgefallen in diefer oder jener Confession zu erziehen und erziehen zu laffen. Auch werben alle Religionen und Confessionen, welche noch ein Lebens. und Rechtsbewußtsein in fich haben, gerabe bei biesem Puntte nicht gleichailtig bleiben. Sie werben es nicht zugeben, daß man ihren Kindern die Grundfate der Gottlofigkeit beibringe ober fie in der Affentheorie, wornach die Menfchen von dem Affengeschlechte abstammen follen, unterrichte Dagegen wird fich auch ein Staat ftrauben, welchem noch ein boberes Biel vorschwebt. Er wird nicht bulben, baß man feine fittliche Grundlage unterwühle; benn er will eben ein Menschenstaat bleiben und fein Affenstaat werden. Der Staat wird fich baburch auch nicht fobern laffen, daß eine Partei ihm die Schule zu Rugen legen will, um die Rirche ausschließen zu konnen. Und follte ber Staat biefes giftige Geschenk annehmen, so werden die Rirche und die Kamilie nicht aufhören, zu protestiren, bis fie ihr Recht wieder erlangt baben. Es wird eine Zeit kommen, wo feine Macht ber Erbe ihnen biefes Recht wird vorenthalten fonnen."

Als die Hindernisse, die der Wiedervereinigung der Protestanten mit der katholischen Kirche zur Zeit noch im Wege stehen, werden solgende namhaft gemacht: 1. Der Unsglaube eines großen Theiles des protestantischen Volkes und selbst vieler Lehrer und Prediger; 2. der falsche Pietismus; 3. das gewöhnliche häusliche Leben vieler Protestanten und die

bamit verbundene Trägheit und Gleichgiltigkeit in Sachen bes Heiles; 4. die Schen vor der katholischen Kirche und die Borurtheile dagegen; 5. das schlechte Beispiel vieler einflußreicher
und tonangebenden Katholiken und endlich 6. die Politik. Hat
sich unser Bersasser im Borausgehenden als tüchtiger Dogmatiker und Kirchenhistoriker gezeigt, so bekundet sich hier nicht
weniger sein praktischer Sinn und seine Bertrautheit mit den
dermaligen protestantischen Zuständen. Es wird da ein wahrhaft trauriges Bild vor unseren Augen aufgerollt, das um so
wahrheitsgemäßer zu sein scheint, als es die persönliche Beodachtung des Bersassers zu seiner Grundlage hat und derselbe
seinen Blick keineswegs vor den anerkennenswerthen Bestrebungen der gläubigen Protestanten einerseits, sowie auch
anderseits vor den unter den Katholiken mehr oder weniger
herrschenden Wißständen verschließt.

Unter den Mitteln und Wegen, durch welche eine Wiedervereinigung ber driftlichen Confessionen anzubahnen mare, wird insbesonders hervorgehoben eine wechselfeitige liebevolle Behandlung, bas jetige allgemeine vaticanische Concil und eine ernfte aufrichtige Ermägung und Erörterung ber Sache, verbunden mit Bebet um Erleuchtung und Stärfung bes Willens. Bum Schluffe wird alsbann noch hingewiesen auf den Ernft unferer Zeit, sowie auf zwei unerquickliche Bersammlungen, nämlich das Freidenker-Concil zu Neapel und die jüngfte protestantische Synode der Rheinpfalz, wo die Aufnahme der Frage: "Was hältst bu von Chrifto?" mit der Antwort: "Ich glaube, daß Jesus Chriftus mahrhafter Gott und mahrhaftiger Mensch, mein Erlöser und Berr ift" in den Ratechismus mit 17 Stimmen abgelehnt murde, und richtet endlich ber Verfasser an alle gläubigen Protestanten die Ginladung, mit ihm bor feiner Berabschiedung im Geifte noch einen Bang nach Golgatha gu machen.

Wir wollen nur anführen, was derselbe in erster Hinsicht unter Anderm sagt: "Der Protestantismus ist nun, wie alle Irrlehren von Bebeutung, in seine letzte Phase getreten. Solche Irrlehren machen im ersten Jahrhunderte Fortschritt, im zweiten stehen sie still und im dritten verfallen sie ihrer Selbstauflösung. Ist der Protestantismus jetzt nicht in allen Ländern in seiner vollen Selbstauflösung begriffen? Gleicht er nicht einem Baume, der zwar äußerlich noch grünt, aber im Innern abgestorben ist? Er würde auch noch weiter in der Selbstauflösung fortgeschritten sein, wenn es ihm nicht gelungen wäre, sich wie eine Tapete an diese oder sene Wand irgend eines Staatsgebäudes anzusleben. Er fühlt das auch, und deshalb will er sich auch nicht wieder davon trennen lassen. Diese Berbindung kann sein endliches Geschick der Selbstauflösung an manchen Orten wohl verzögern, aber nicht abwenden."

Bei ber mehr popularen Schreibmeife, ber burchaus ruhigen Saltung und ber wohlthuenden Warme wird die vorliegende Schrift ficherlich auf alle gläubigen Protestanten, benen es in die Sande fommt, ihren Gindruck nicht verfehlen und murben wir in diefer Sinficht beren Lecture auch fo manchem ungläubigen ober lauen Ratholiken recht angelegentlich empfehlen. Db aber dieselbe eine Bereinigung ber Protestanten mit ber tatholischen Kirche werde anbahnen ober auch nur einzelne Uebertritte werde bewerkstelligen, ift eine andere Frage, gu beren Löfung gar verschiedene Factoren gufammenwirken muffen, und die auch unfer Berfaffer nicht verkennt. Uebrigens verdient feine redliche und eifrige Bemühung ohne Zweifel alle Unerkennung. Minder angesprochen hat uns nur die hie und da etwas zu fehr hervortretende preußische Befinnung besfelben, bie zu entschuldigen wir freilich allen Grund haben, wenn wir namentlich an unfere gegenwärtigen Zustande in Defterreich benfen.

## Kirchliche Jeitläufte.

II.

"Die Unterzeichneten, Bertreter verschiedener Nationen der civilifirten Welt, in Neapel versammelt, um an dem Concile Theil zu nehmen, stellen folgende Grundsätze auf: Sie proclamiren die freie Bernunft gegenüber der religiösen Autorität, die Unabhängigkeit des Menschen gegenüber dem Despotismus der Kirche und des Staates, die Solidarität der Bölker gegenüber den Allianz der Fürsten und Priester, die freie Schule gegenüber dem klerikalen Unterrichte, das Recht gegenüber dem Privilegium. Indem sie keine andere Grundlage anerkennen als die Wissenschaft, proclamiren sie den freien souveränen Menschen im freien Staate und die Nothwendigkeit, jede officielle Kirche abzusschaften. Das Weib muß von den Banden befreit werden, worin die Kirche und die Gesetzgebung es gefangen halten und welche seine völlige Entwicklung hindern. — Sie proclamiren ferner die Nothwendigkeit eines von jeder religiösen Einsmischung freien Jugend-Unterrichtes; denn die Moral muß von einer solchen Intervention vollkommen unabhängig sein":

"Die Freibenter von Paris anerkennen und proclamiren die Freiheit des Gemiffens, die Freiheit der Brufung und bie menfoliche Burbe. Gie betrachten die Wiffenschaft als bie einzige Grundlage jedes Glaubens und verwerfen fomit jedes. auf irgend eine Offenbarung fich gründenbe Dogma. Gie haben den Grundfat, daß bie fociale Gleich= heit und die Freiheit nur bann beftehen konnen, wenn bas Individuum gebildet ift. Sie beanspruchen somit einen allseitig toftenfreien, obligatorifden, ausschließlich laicalen und materialiftifchen Unterricht, und es ift Pflicht ber Gefellichaft, bas Individuum in Stand zu feten, feinen Rindern einen folden Unterricht zu ertheilen. — Was die philosophische und religiose Frage anbetrifft, fo nehmen die Freidenker von Paris in Ermägung, daß die Idee eines Gottes die Quelle und ber Stütpuntt eines jeden Defpotismus und jeglicher Bosheit ift, fomie, daß die fatholifte Religion die vollständigfte und furcht= barfte Berfonification diefer 3dee und der Gefammtinhalt ihrer Dogmen eine mahre Berleugnung der Gefellschaft ift, die Berpflichtung auf sich, für die rasche und gründliche Abschaffung des Katholicissmus thätig zu sein und dessen Bernichtung mit allen mit der Gerechtigkeit (!) verträglichen Mitteln anzustreben, selbst die revolutionäre Gewalt nicht ausgeschlossen, welche nichts anders ist, als das auf die Gesellschaft angewandte rechtmäßige Berstheibigungsrecht":

So lauteten die beiden Programme, womit das mit fo großem Bompe in Scene gefette und bald fo fläglich in Trummer gegangene Anticoncil der Freidenker in Neapel zu guter Lett feinem es befeelenden infernalischen Beifte Ausbruck verlieh, und womit dasfelbe mit diabolifdem Sochmuthe ber ge= fammten driftlichen Welt den Fehdehandschuh zum Rampfe auf Leben und Tod vor die Fuße marf. Und mahrhaftig, die Sprache ift deutlich genug, und ber Saß, ber fie bictirt hat, murzelt nur zu tief in der Bruft, als daß da nicht Jedermann auf's tieffte ergriffen, als daß felbft nicht alle Jene aus dem Schlafe aufgerüttelt werben follten, die in echt vertrauensfeliger Weise einfach dem lieben Gott die Sorge für die Bufunft überlaffen, mahrend fie felbst die Bande mußig in den Schoof legen und die Schlafmütze recht tief über die Ohren herabziehen. Wie follte aber der fo vereinten Macht des Un= glaubens auf eine andere Art wirkfamer entgegengearbeitet werden als eben nur wieder mit vereinten Rraften, und wie follte ba ein vernünftig Denkender nicht gerade in dem gegenwärtig zu Rom verfammelten allgemeinen Concile das mirtfamfte, ja bas einzige Mittel erbliden, burch welches ber brobende Sturm beschworen und eine troftvollere Butunft angebahnt zu werben vermag?

Ja das vaticanische Concil in Rom bei seinem reichen Capitale der natürlichen Mittel und noch mehr bei dem ihm nach Christi Verheißung gesicherten übernatürlichen Beistande des göttlichen Geistes wird der Menscheit die erwünschte Hilfe bringen, wird die Stützen des moralischen Weltbaues aufs

Neue feftigen und ftärken; und es hat hiemit bereits ben Ansfang gemacht, indem es nach langer und eingehender Berathung in seiner dritten seierlichen Sitzung am weißen Sonntage, dem 24. April d. J. mit Einstimmigkeit die so herrliche erste dogmatische Constitution erlassen hat.

Ober wird ba nicht mit aller Entschiedenheit die Exiftenz eines perfonlichen außerweltlichen Gottes, des Schöpfers und herrn alles Sichtbaren und Unfichtbaren gewahrt? Wird meiter nicht auf bas fräftigfte bie natürliche sowohl ale übernatur= liche Offenbarung und die göttliche Autorität der heiligen Schrift in Schutz genommen? Wird ferner nicht in ber flarften und beftimmteften Beife ber Charafter und bas Wefen bes übernatürlichen Glaubens gekennzeichnet? Findet fich fobann da nicht die fo wichtige Bestimmung des richtigen Berhältniffes zwischen Glauben und Bernunft? Und könnten endlich die Schlugworte ber Constitution entschiedener und zugleich väterlicher lauten : "Indem Wir bemnach der Pflicht Unferes oberften Sirtenamtes nachkommen, beschwören wir alle Chriftgläubigen, insbesonders aber Diejenigen, welche ein Borfteheramt ober ein Lehramt befleiden, bei der Liebe Jefu Chrifti und befehlen zugleich fraft ber Autorität desfelben Gottes und unferes Erlöfers, daß fie allen Gifer aufbieten und alle Muhe anmenden zur Fernhaltung und Ausrottung biefer Irrthumer aus der heiligen Rirche und zur Berbreitung bes reinften Blaubenslichtes. Da es aber nicht genug ift, die haretifche Schlechtigkeit zu vermeiben, wenn nicht biejenigen Irrthumer forgfältig gemieben werben, die mehr ober weniger berfelben nahe fommen, fo mahnen wir alle an die Pflicht, auch die Conftitutionen und Decrete zu beachten, durch welche folche schlechte Meinungen, die hier nicht ausdrücklich aufgezählt werden, von diefem beiligen Stuhle verurtheilt und verboten merden."

Wir zweifeln keinen Augenblick, nicht bloß alle aufrichtigen Katholiken werden diese genaue Kennzeichnung des Unglaubens, diese entschiedene Berurtheilung des Atheismus, Materialismus,

Pantheismus, des gröberen und feineren Rationalismus freudig begrüßen, sondern auch alle wohlmeinenden gläubigen Protestanten werden da nur ihrer eigenen innersten Ueberzeugung Ausdruck verliehen sehen, wie denn dieß auch bereits eine protestantische Stimme, wenn wir nicht irren, in der "Nordd. Allg. Zeitung" öffentlich ausgesprochen hat; ja selbst Jene, welche für Bischof Stroßmaher gegen die Bäter des Concils, die dessen mildere Anschauungsweise angeblich nicht recht hätten goutiren können, Partei genommen, werden wohl nunmehr, so sie es anders mit dem Christenthume ehrlich meinen, beruhigt sein und sich im Geheimen ihrer vorzeitigen Hitze schneils hingerissen Berunglimpfungen des vaticanischen Concils hingerissen hat.

Sollten aber alle Gutgesinnten hierin nicht auch eine weitere Bürgschaft sehen für die Entschiedenheit sowohl als für die weise Mäßigung, von der auch die weiteren Bestimmungen des Concils werden getragen sein, und die sicherlich nicht weniger in der Unsehlbarkeitsfrage zu Tage treten wird, die nun zunächst in Angriff genommen werden soll? Eine Anzahl von Bätern des Concils hat nämlich unter dem 23. April d. I. dem heiligen Bater ein Postulat übergeben, dem Folge gegeben wurde und das solgender Maßen lautet:

"Heiligster Bater! Da jeden Tag mit immer größerer Heftigkeit Schriften verbreitet werden, durch welche die kathoplische Tradition angegriffen, die Würde des Concils erschüttert, das Gemissen der Gläubigen verwirrt, die Spaltung der Bischöfe vermehrt und endlich der Friede und die Einheit der Kircheschwer verletzt wird; da anderseits die Zeit heranrückt, wo es vielleicht nöthig sein wird, die Bersammlungen des Concils zu vertagen und folglich die Gefahr droht, daß die Frage, welche die Gemüther bewegt, ungelöst bleibe, bitten und beschwören die unterzeichneten Väter, auf daß nicht länger die Seelen der Christen von jedem Winde der Lehre umhergetrieben werden, auf daß nicht das ökumenische Concil und die katholische Kirche

ben Vorwürsen der Reter und der Ungläubigen ausgesetzt wers den, und das Uebel, welches offenbar schon allzu schwer wird, nicht unheilbar werde, Euere Heiligkeit demüthigst und instänsigst, der heilige Vater möge nach dem Amte, welches ihm von Christus dem Herrn übertragen ist, die Lämmer und die Schafe zu weiden, und nach der Pflicht, welche ihm aufgetragen ist, seine Brüder zu stärken, das einzig wirksame Heilmittel gegen so große Uebel anwenden und besehlen, daß das Schema von der Unsehlbarkeit des Papstes ohne Verzug den Verathungen des Concils unterbreitet werde."

Bene Frage wird also gegenwärtig in Berhandlung ge= nommen, welche fo tief eingreift in den firchlichen Organismus, und beren grundfähliche und unbedingte Berneinung entweder den firchlichen Primat oder die Unfehlbarteit der Rirche über= haupt in Frage ftellt. Sind ja die Angriffe bes Janus und selbst eines Döllinger's im Grunde genommen nicht nur gegen die papstliche Unfehlbarkeit, fondern gegen ben papstlichen Brimat felber gerichtet, der ursprünglich nur die Natur eines Brafidiums gehabt haben und erft fpater in ben jetigen fogenannten Curialismus ober Papalismus ausgeartet haben foll; ja ein Münchener Professor, 3. Huber, hat sich denselben Gegenftand zum Bormurfe einer Reihe von Artifeln in ber "Augsb. Allg. Zeitung" unter bem Titel "Das Papftthum und der Staat" genommen, mas ihm merkwürdiger Beife von Seite des fdmarmerifden Konigs Ludwig II. von Bagern ein eigenes Belobungsichreiben eingetragen hat. Und ein Bichler und Frohichammer haben bereits wiederholt dem Döllinger fammt feinen Unhängern öffentlich Inconsequenz vorgeworfen, daß fie mit der Unfehlbarkeit des Papftes nicht auch die der Rirche im Allgemeinen befampften. Die Bifchofe aber, welche bisher fich gegen die Definirung ber papftlichen Unfehlbarkeit ausgesprochen haben, hatten nur die Opportunität berfelben im Auge ober es schwebte ihnen der Gedante vor, man intendire eine Unfehlbarkeit, welche dem Bapfte gutommen follte,

gang nur für fich und nicht wefentlich bedingt burch feine Stellung im firchlichen Organismus, nach welcher er ja nicht losgeriffen und auch nicht schlechthin unabhängig von bem göttlich gefetten Spiscopate aufgefagt werden barf; menigftens die dem Cardinal Rauscher zugeschriebene Abhandlung: "Observationes quaedam de infallibilitatis ecclesiae subjecto" läßt fo etwas vermuthen, ba beren Schlugworte lauten: "Sollte ausgesprochen werden, daß ber Bapft allein und ohne die Nachfolger der übrigen Apostel in Sachen des Glaubens und der Moral mit unfehlbarem Urtheile entscheide, fo wurden die allgemeinen Concile jener Autorität beraubt werden, wegen welcher ber heilige Gregorius ber Große fie gleich ben vier Evangelien zu verehren befannte; fie maren ja zu Entscheidungen in Glaubens- und Moralfachen überflüffig und es immer gemefen, felbft zu den Zeiten der nicanischen Bater. Mit Unnahme biefer Senteng murbe bem innerften Wefen ber alten Rirche ber Rrieg erklärt; außerbem aber würde die Rirche für alle tommende Zeit des Beiftandes beraubt, der ihr mahrend der größten Bedrangniß bas Concil von Trient, wie feststeht, gebracht hat, und dem heiligen Stuhle felbst murbe jene Stute entzogen, die er damale in den ver= fammelten Bischöfen gefunden hat."

Wir find der festen Ueberzeugung, in sachlicher Beziehung sind in der Unsehlbarkeits Frage alle Bischöse und mit densselben auch alle wahren und aufrichtigen Katholiken im Wesentslichen einer und derselben Ansicht; auch hat sicherlich der Bersfasser der jüngst bei Becke in Wien erschienenen österreichischen Staats und Streitschrift "Conciliarbriefe") so Unrecht nicht, wenn er schreibt:

<sup>1)</sup> Ihrer ganzen Haltung nach scheint diese Broschüre keinen eigentlich officiellen Sharakter zu haben. Können wir auch mit Allem im Einzelnen nicht einverstanden sein und mussen wir und insbesonders gegen die abstracte Staatsidee des Bersassers erklären, die seiner ganzen Abhandlung mehr oder weniger zu Grunde liegt, so anerkennen wir doch gerne dessen Mäßigung und die mitunter trefflichen und praktischen Ansichten, die er zur Geltung gebracht wissen will.

"Für den Theologen ift es, abgesehen von einigen historischen Daten, höchst gleichgiltig, ob die Unsehlbarkeit des Papstes ausgesprochen wird oder nicht; wird sie aber ausgesprochen, so wird die bezügliche Form so vielen Verklauselirungen unterliegen, daß die Dinge durchaus beim Alten bleiben. Man sehe die erste beste Dogmatik an, und man wird sinden, daß der römischen Traditions-Ausstage, die durch die bezügslichen Päpste vertreten ist, eine solche Beweiskrast beigelegt wird und wirklich innewohnt, daß dieselbe niemals noch mehr entscheidender kann gedacht werden. Ebenso sindet man, daß sich die Theologen für die Entsischiung von Glaubens- oder Glaubens-Wissenschafts- Streitigkeiten seit dem Concile von Trient inmer hauptsächlich auf die "vom apostolischen Stuble" censurirten Säze bezogen und mitunter heftig gestritten haben, welche Aussalung der bezüglichen "Breven" oder "Bullen" die richtige sei. — Es scheint mir daher sehr thöricht, wenn unverständige Zeitungssschreiber sich und ihr Lesepublikum über dies Frage so sehr erhigen."

Ueberdieß find wir auch der ficheren Meinung, daß in den nun ftattfindenden Discuffionen fich mancher bunkle Bunkt flaren, und daß da ohne Zweifel auch jenes Postulat nach Bebühr werde gewürdigt werden, welches von einer Angahl von Bifchofen aus Frankreich, Defterreich, Ungarn, Italien, England, Irland und Nordamerifa bem Borfitenden des Concils überreicht murbe, und deffen Wortlaut, den wir unferen Lefern nicht vorenthalten zu follen glauben, folgender ift: "Wir find weit entfernt von dem ungerechten Urtheile Bener, welche die Bapfte des Mittelalters, weil fie über Ronige und Reiche Recht fprachen, eines ungemeffenen Ehrgeizes und ber Störung der burgerlichen Ordnung anklagten, vielmehr find wir völlig überzeugt, daß diefelben rechtmäßig eine Gemalt ausübten, welche nach bem öffentlichen Rechte ber occidentalifden Bölker ihnen zukam und daß für das driftliche Bolk daraus große Wohlthaten fich ableiteten. Da aber eben jene Bapfte, wie es damals auch ber Belehrtefte that, nach dem Magftabe ihrer Zeit die Bergangenheit beurtheilten, auch burch faliche Nadrichten über Bapfte früherer Jahrhunderte, welche Raifer abgefett hatten, getäuscht murden, jo glaubten fie fest und fprachen es in Decreten und Rescripten aus, es fei ihnen von Gott das Recht verliehen, über alle weltlichen Ungelegenheiten

rudfichtlich ber Sunde zu gebieten und zu richten; benn Chriftus ber Berr habe dem heiligen Betrus zwei Schwerter übergeben: das eine das geiftliche, das fie felbft tragen, das andere das weltliche, das die Fürsten und Soldaten nach ihrer Beifung zu tragen hatten. Diefe Lehre von dem Berhaltniffe der papft= lichen Gewalt zur weltlichen hat Bonifag VIII. in ber Bulle: "Unam Sanctam" veröffentlicht und allen Gläubigen zur Unnahme vorgehalten. Es gibt Ginige, die gur Befeitigung ber Schwierigkeiten behaupten, Bonifag habe nichts befinirt als: alle Menfchen feien verpflichtet, den römischen Papft als das von Chrifto bestellte Saupt der Rirche anzuerkennen; wer aber bie Borgange zwischen Bonifag und Philipp bem Schonen fennt, bem fann die Meinung des Papftes, ber auf einer die Angelegenheiten Frankreich's behandelnden Synode die Bulle veröffentlichte, nicht in Zweifel fteben. Der Augenscheinlichkeit widerstreben läßt die Wahrheitsliebe nicht und ift auch der Rlugheit nicht angemeffen, denn wer fich folder Waffen bedient. bietet den Wegnern der Rirche den besten Bormand, fie gu verleumden und die ihr gunftigen Zeugniffe der Beschichte guructzuweisen. Uebrigens haben die Papfte bis zum fiebenzehnten Jahrhunderte öffentlich gelehrt, die Gewalt über das Weltliche fei ihnen von Gott übergeben worden und haben die entgegengefette Meinung verdammt."

"Eine andere Lehre über die Beziehung der geiftlichen Gewalt zur weltlichen legen wir und fast alle Bischöfe der katholischen Welt dem christlichen Volke vor. Wir lehren nämzlich: Ungleich sei allerdings die Würde beider Gewalten, denn wie der Himmel die Erde überragt, so sind die ewigen Güter, welche den Menschen mittelst der geistigen Gewalt zukommen, höher als die zeitlichen, zu deren Erhaltung oder Mehrung die bürgerliche Gewalt unmittelbar berufen ist; jede dieser Gewalten sei aber in dem ihr anvertrauten Gebiete nach Gott die höchste und in ihrem Walten der andern nicht unterworfen. Der weltliche Fürst als Glied der Kirche sei der firchlichen

Gewalt untergeben, der nach göttlicher Einrichtung das Recht verliehen ist, auch Raiser und Könige mit kirchlichen Strasen zu ahnden, nicht aber das Recht, sie abzusetzen und die Untersgebenen des Gehorsams zu entbinden. Die Gewalt, Könige und Kaiser zu richten, welche die Päpste des Mittelalters aussübten, sei ihnen durch eine besondere Gestaltung des öffentslichen Rechtes zugestanden worden; nach dem vollständigen Umsschwunge in den öffentlichen Institutionen und selbst in den Privat = Verhältnissen sei sie jedoch sammt dem Fundamente, auf dem sie ruhte, entschwunden."

"Was wir über bas Berhältniß ber firchlichen zur burger= lichen Gewalt lehren, ift nichts Neues, fondern fehr alt und durch die Uebereinstimmung der heiligen Bater und die Ausfpruche und das Beifpiel aller Bapfte bis auf Gregor VII. beftätigt; daher zweifeln wir nicht, daß dieß vollfommen mahr fei, denn Gott wolle verhüthen, daß wir megen der Bedürfniffe ber Zeiten ben richtigen Ginn des göttlichen Befetes fälfchen wollten! Es muffen jedoch die Befahren angezeigt merden, welche für die Rirche aus einem Decrete erwachfen murden, bas mit biefer unferer Lehre nicht übereinstimmen wurde; es ift Niemandem unbekannt, daß es unmöglich ift, die bürgerliche Gefellschaft nach der in der Bulle Unam Sanctam aufgeftellten Regel zu reformiren. Durch die Wechselfälle der menschlichen Meinungen und Ginrichtungen fann aber weder bas von Gott verliehene Recht, noch die demfelben entsprechende Berpflichtung hinmeggenommen werden. Wenn ber römische Papft in dem heiligen Betrus die durch die beiden Schwerter tropisch bezeich= nete Gewalt erhalten und, wie in der Bulle Cum ex Apostolatus officio behauptet wird, nach göttlichem Rechte bie Bollgewalt über die Bolfer und Reiche erlangen murbe, mare es der Kirche nicht erlaubt, den Gläubigen das zu verbergen; benn fie muß bei ber Unterweifung Derjenigen, welche fie gur Unterweifung bekommen hat, den Fußstapfen des heiligen Paulus folgen, welcher bezeugt: "Ich habe nicht unterlaffen, Guch alle

Rathschlüffe Gottes zu verfünden." Wenn aber die driftliche Unterweifung auf diefe Urt eingerichtet mare, murbe es ben Ratholiken wenig nüten, zu versichern, mas die Gewalt des heiligen Stuhles über das Zeitliche betreffe, beschränke fich auf die Grenzen der Theorie und habe jest fein Gewicht in Bezug auf die Birklichkeit und die Ereignisse; Bius IX. bente nicht entfernt daran, die Oberhäupter der weltlichen Befellichaften abzuseten. Denn die Begner wurden höhnisch antworten: Wir fürchten die papftlichen Urtheilssprüche nicht; aber nach vielen und mannigfaltigen Berheimlichungen ift es endlich offenbar geworden, daß jeder Ratholik, beffen Werke durch den Glauben geleitet werden, ein geborner Feind des Staates fei, ba er fich im Gemiffen verpflichtet fühlt, Alles, mas er fann, beizutragen, baß alle Staaten und Bölfer dem romischen Papite unterworfen werden. Es ift überfluffig, die vielfältigen Berleumdungen und Umtriebe auseinanderzuseten, welche von Seite der Feinde der Rirche daraus hervorgehen könnten."

"Da es fich fo verhält, fann es wenigftens für Den= jenigen, der diefe Schwierigkeiten aufmerksam ermägt, nicht zweifelhaft fein, daß diefelbe, ebe die Unfehlbarkeit des Papftes verhandelt wird, auf das genaueste zu discutiren sei. Die von uns bereits am 11. Marg geforderten Besprechungen fonnen gur Beleuchtung derfelben fehr viel beitragen, aber die Frage, ob Chriftus der Berr dem heiligen Betrus und feinen Rachfolgern eine Bewalt über die Ronige und Reiche übertragen hat, ift namentlich in unferer Zeit von fo großer Wichtigkeit. daß fie dem Concil direct vorgelegt und von demfelben nach allen Seiten erwogen und geprüft werden muß. Es mare nicht recht, die Bater zu verleiten, daß fie über einen Gegenftand, beffen Folgen fo offen baliegen und die Beziehungen der Rirche zur menschlichen Gesellschaft so mannigfaltig und so tief berühren, ohne genaue und volle Sachkenntnig beschließen. Es ift daher nothwendig, daß ihnen die vorerwähnte Frage zur Erwägung vorgelegt wird, ehe man an bas 11. Capitel bes

Schema de Ecclesia geht. Wenn es beliebt, möge fie separat vorsgelegt werden; da sie aber nicht ordentlich entschieden werden kann, ohne daß das Verhältniß der kirchlichen Gewalt zur weltlichen von allen Seiten geprüft wird, so scheint es sehr nüglich, daß die Capitel 13 und 14 vor dem 11. in Verhandlung gezogen werden."

So ber Wortlaut befagten Poftulates, das ficherlich jedem Unbefangenen jeden Zweifel zu benehmen geeignet ift, bag man auf dem vaticanischen Concile die Berhandlungen nicht mit der gehörigen Gründlichkeit und Allfeitigkeit führe; benn murbe auch auf die beantragte Bertagung der Unfehlbarkeitsfrage nicht eingegangen, so werden doch gewiß bei ber Discuffion berfelben die im Boftulate hervorgehobenen Momente gur forg= fältigen Auseinandersetzung tommen. Bem es daher überhaupt nur um die Wahrheit zu thun ift, und wem nicht etwa bloß aus biefen ober jenen Grunden die beftimmte Rennzeichnung berfelben migliebig ift, ber mag fich über die Butunft beruhigen, und von diefem Besichtspunkte aus wird die jüngst von ben Sofen in Paris, Wien, Berlin, London und Liffabon nach Rom gerichtete Collectiv = Borftellung dem ungetrübten Auge nicht nur als unstatthaft, was fie schon an und für sich ift, fondern auch als gang und gar überflüffig erscheinen. Und insbesonders hatte fich unfer, durch feine romischen Roten ohnehin ichon genug befannte Reichstangler Graf Beuft bie Muhe ersparen konnen, in einer Depefche an ben Grafen Trauttmannsdorff vom 10. April im Namen ber öfterreichischen Regierung feine Stimme zu erheben, "um die nahezu unvermeidlichen Folgen von Thaten zu fignalifiren, die als Attentat auf die beftehenden Befete angefehen werden mußten, um bie Curie aufmertfam zu machen auf die Gefahren einer Bahn, in welche mächtige Ginfluffe bas Concil brangen wollten."

Uebrigens sei hier eine andere Concils-Depesche desselben Grafen Beuft vom 10. Februar vorgeführt, sie wird Jedersmann über die gegenwärtige Stellung unserer Regierung zu Rom hinreichend zu instruiren vermögen.

"Meine Devesche vom 26. December v. J.", schreibt Graf Beuft, "bat Sie beauftragt, in ihrer Burudhaltung zu verharren und fortwährend ben Gang ber Berhandlungen aufmerkfam zu verfolgen. Die von einer imposanten Minorität im Schoofe des Concils angenommene haltung, einer aus Bralaten bestehenden Minoritat, die den aufgeklarteften und gualeich dem Ratholicismus ergebenften gandern angehören und unter welchen wir denn mit lebhafter Befriedigung die berühmtesten Ramen des öfterreichisch-ungarischen Episcopats erblicken — gestattet uns, an ein schließliches Refultat zu glauben, welches unferen Bunfchen mehr entsprechen wird, als die ersten Kundgebungen, die bis jett an uns gelangt find. Diese unsere Soffnung ift noch nicht gang zerftort und die neuesten Berichte G. Erc. fcilbern felbft, wie die Ibeen ber Mäßigung fdrittmeife an Boben gewinnen. Indeffen flogen und Symptome, beren Ernft wir nicht verfennen können, ernste Besoraniffe ein. Sie beweisen in der That unzweifelhaft, daß in den höchsten Kreisen der Kirche noch immer bas ausgesprochene Streben besteht, jene Freiheit, welche wir fur ben Staat in allen Gegenständen in Anspruch nehmen, die in das Bereich ber weltlichen Gefetgebung geboren, nicht bloß nicht anzunehmen, fondern nicht einmal zu bulben. Wir wiffen nicht, ob es biefem Streben gelingen wird, die Opposition zu überminden, die es in dem Schoose des Concils erwedt bat, aber feine Eriftenz, die Quelle, aus ber es fommt, die Belfer, Die es findet, und die Beharrlichkeit, die es entfaltet, konnen uns mit Recht beunruhigen. Die öffentliche Meinung gerath nicht ohne Grund in Aufregung über gewiffe Rundgebungen, welche, obwohl fie erft im Stande bes Entwurfes find, wenn sie verwirklicht wurden, eine unübersteigliche Aluft zwischen ben Gesetzen ber Kirche und benen, welche bie meiften mobernen Gesellschaften leiten, öffnen mußten. Die Annäherung biefer Gefahr, um eine tiefe Beunrubigung in die Geifter zu werfen, und f. und f. Regierung mußte ihre Pflicht verfäumen, wurde fie aus Achtung vor ber Freiheit Underer es nicht versuchen, ihre Stimme zu erheben, um bas Uebel anzuzeigen und den Kolgen besselben, so viel von ihr abhängt, Einhalt zu thun.

Unter den Symptomen und Kundgebungen, welche den eben bezeichneten Charafter darbieten, steht in erster Linie die Veröffentlichung der einundzwanzig, dem Concil zur Berathung vorgelegten Canones, welche in positiver Form die hauptsächlichsten Bestimmungen des unter dem Namen Syllabus bekannten Actenstückes enthalten.

Riemand würde es aufrichtiger als wir beflagen, wenn wir einen Conflict zwischen den beiden Gewalten entstehen sehen müßten, die so gut im Frieden nebeneinander leben fönnten; Riemand würde es lebhafter bedauern, die der Kirche seindlichen Leidenschaften wieder erwachen zu sehen, welche einem solchen Conflicte Verhältnisse von einem schrecklichen Ernste verleihen würde. Wir könnten immerhin nicht vor der Erssüllung einer gebieterischen Pflicht zurückschrecken, nämlich den Staats.

gesetzen die Achtung zu sichern, die ihnen jeder Bürger ohne irgend eine Ausnahme und unter allen Umständen schuldig ist. Die f. und f. Regierung muß sich also das Recht vorbehalten, die Bersöffentlichung jedes Actes, welcher die Majestät des Gesetzes verletzt, je nachdem der Tert ihr die Nothwendigkeit hiezu auferlegt, zu verdieten und Jedermann, der ein solches Berbot übertreten würde, wäre vor der Justiz des Landes für sein Benehmen verantwortlich."

Die Antwort, welche Cardinal Antonelli unter dem 20. April nach Wien gerichtet hat, wahrt mit Entschiedenheit das göttsliche Recht der Kirche, die richtigen Maxime und Principien, wie sie die Offenbarung aufstellt, der Welt klar und bestimmt kund zu geben, beruft sich aber anderseits auch auf die Gesschichte und die Vergangenheit, die in unzähligen Beispielen lehren, daß die Kirche immer die Unterwerfung unter die legistime Macht gelehrt und revolutionäre Doctrinen immer verworfen und verdammt habe, die die sicherste Garantie dafür darbieten, daß das öfumenische Concil nie Entschließungen in dem von der k. und k. Regierung gefürchteten Sinne fassen werde.

Wir glauben baber auch zum Schluffe auf nichts Anderes mehr hinweisen zu follen, als gerade auf die Worte, mit welchen der heilige Bater am Charfreitage eine an eine gahlreiche Menge gehaltene Unfprache gefchloffen hat: "Es fteht gefchrieben, daß Jesus Christus, ehe er starb, inclinato capite tradidit spiritum: er hat sein Haupt geneigt, ehe er seine göttliche Seele in die Bande feines Baters übergab; und wie in dem Leben des Gottesfohnes Alles uns ein Beifpiel ift und uns zur Nachahmung treibt, hat er uns gelehrt, daß man bas Saupt beugen muß, um unfere Seele vertrauungsvoller in die Sande des ewigen Baters zu übergeben. Ach, meine Rinder, man muß den Sochmuth, die Gitelfeit, den Stolz meiden, die Jungfrau fagt uns alle Tage in ihrem Lobgesange humiliavit superbos et exaltavit humiles, die Hoffartigen hat er ernie= briget und die Demuthigen erhöhet; ach der Sochmuth ift die Sünde des Jahrhunderts, Jeder will feinen Rath geben, aber

in feiner Beife; Jeder will fich in die Angelegenheiten ber Rirche mischen, und man will weder Gott, noch feiner Rirche, noch seinem Statthalter Behorsam zollen; bas ift der Sochmuth, die Gitelfeit, ber Stolz, und doch hat Gott gefagt: humilia respexit Deus, das Demüthige hat Gott angesehen. Man muß immer mit Gott fein in der Demuth, in der Befcheibenheit, um bas Beifpiel eines guten Familienvaters, einer guten Familienmutter zu geben, um feine Pflichten gegen die Familie und gegen die Befellichaft zu erfüllen. Go merben wir die Freunde Gottes fein, nämlich wie es nothwendig ift, durch die Demuth. Das ift ber Eindruck, den ich euch durch diefen Segen hinterlaffen will. Es fegne euch ber Bater, es fegne euch der Sohn, es fegne euch der heilige Beift, und diefer Segen fei euch ein Troft im Leben, eine Silfe in ber Stunde des Todes, ein Beiftand, der euch in den himmel fommen läßt." Sp.

#### Miscellanea.

I. Die in der 3. feierlichen Sitzung des vaticanischen Concils einstimmig angenommene dogmatische Constitution "de fide catholica":

#### Pius Episcopus Servus servorum Dei

sacro approbante Concilio ad perpetuam rei memoriam.

Dei Filius et generis humani Redemptor Dominus Noster Jesus Christus, ad Patrem coelestem rediturus, cum Ecclesia sua in terris militante, omnibus diebus usque ad consummationem saeculi futurum se esse promisit. Quare dilectae sponsae praesto esse, adsistere docenti, operanti benedicere, periclitanti opem ferre nullo unquam tempore destitit. Haec vero salutaris eius providentia, cum ex aliis beneficiis innumeris continenter apparuit, tum iis manifestissime comperta est fructibus, qui orbi christiano e Con-

ciliis oecumenicis ac nominatim e Tridentino, iniquis licet temporibus celebrato, amplissimi provenerunt. Hinc enim sanctissima religionis dogmata pressius definita uberiusque exposita, errores damnati atque cohibiti; hinc ecclesiastica disciplina restituta firmiusque sancita, promotum in Clero scientiae et pietatis studium, parata adolescentibus ad sacram militiam educandis collegia, christiani denique populi mores et accuratiore fidelium eruditione et frequentiore sacramentorum usu instaurati. Hinc praeterea arctior membrorum cum visibili Capite communio, universoque corpori Christi mystico additus vigor; hinc religiosae multiplicatae familiae, aliaque christianae pietatis instituta; hinc ille etiam assiduus et usque ad sanguinis effusionem constans ardor in Christi regno late per orbem propagando.

Verumtamen haec aliaque insignia emolumenta, quae per ultimam maxime oecumenicam Synodum divina clementia Ecclesiae largita est, dum grato, quo par est; animo recolimus; acerbum compescere haud possumus dolorem ob mala gravissima, inde potissimum orta, quod eiusdem sacrosanctae Synodi apud permultos vel auctoritas contempta,

vel sapientissima neglecta fuere decreta.

Nemo enim ignorat, haereses, quas Tridentini Patres proscripserunt, dum, reiecto divino Ecclesiae magisterio, res ad religionem spectantes privati cuiusvis iudicio permitterentur, in sectas paullatim dissolutas esse multiplices, quibus inter se dissentientibus et concertantibus, omnis tandem in Christum fides apud non paucos labefactata est. Itaque ipsa sacra Biblia, quae antea christianae doctrinae unicus fons et iudex asserebantur, iam non pro divinis haberi, imo mythicis commentis accenseri coeperunt.

Tum nata est et late nimis per orbem vagata illa rationalismi seu naturalismi doctrina, quae religioni christianae utpote supernaturali instituto per omnia adversans, summo studio molitur, ut Christo, qui solus Dominus et Salvator noster est, a mentibus humanis, a vita et moribus populorum excluso, merae quod vocant rationis vel naturae regnum stabiliatur. Relicta autem proiectaque christiana religione, negato vero Deo et Christo eius, prolapsa tandem est multorum mens in pantheismi, materialismi, atheismi baratrum, ut iam ipsam rationalem naturam, omnemque iusti rectique normam negantes, ima humanae societatis fundamenta diruere connitantur.

Hac porro impietate circumquaque grassante, infeliciter contigit, ut plures etiam e catholicae Ecclesiae filiis a via

verae pietatis aberrarent, in iisque, diminutis paullatim veritatibus, sensus catholicus attenuaretur. Variis enim ac peregrinis doctrinis abducti, naturam et gratiam, scientiam, humanam et fidem divinam perperam commiscentes, genuinum sensum dogmatum, quem tenet ac docet Sancta Mater Ecclesia, depravare, integritatemque et sinceritatem fidei in peri-

culum adducere comperiuntur.

Quibus omnibus perspectis, fieri qui potest, ut non commoveantur intima Ecclesiae viscera? Quemadmodum enim Deus vult omnes homines salvos fieri, et ad agnitionem veritatis venire; quemadmodum Christus venit, ut salvum faceret, quod perierat, et filios Dei, qui erant dispersi, congregaret in unum: ita Ecclesia, a Deo populorum mater et magistra constituta, omnibus debitricem se novit, ac lapsos erigere, labentes sustinere, revertentes amplecti, confirmare bonos et ad meliora provehere parata semper et intenta est. Quapropter nullo tempore a Dei veritate, quae sanat omnia, testanda et praedicanda quiescere potest, sibi dictum esse non ignorans: Spiritus meus, qui est in te, et verba mea, quae posui in ore tuo, non recedent de ore tuo amodo et usque in sempiternum. 1)

Nos itaque, inhaerentes Praedecessorum Nostrorum vestigiis, pro supremo Nostro Apostolico munere veritatem catholicam docere ac tueri, perversasque doctrinas reprobare nunquam intermisimus. Nunc autem sedentibus Nobiscum et iudicantibus universi orbis Episcopis, in hanc oecumenicam Synodum auctoritate Nostra in Spiritu Sancto congregatis, innixi Dei verbo scripto et tradito, prout ab Ecclesia catholica sancte custoditum et genuine expositum accepimus, ex hac Petri Cathedra in conspectu omnium salutarem Christi doctrinam profiteri et declarare constituimus, adversis erroribus potestate nobis a Deo tradita proscriptis

atque damnatis.

### Caput I.

#### De Deo rerum omnium Creatore.

Sancta Catholica Apostolica Romana Ecclesia credit et confitetur, unum esse Deum verum et vivum, Creatorem ac Dominum coeli et terrae, omnipotentem, aeternum, immensum, incomprehensibilem, intellectu ac voluntate omnique perfectione infinitum; qui cum sit una singularis, simplex omnino et incommutabilis substantia spiritualis, prae-

<sup>1)</sup> Is. LIX. 21.

dicandus est re et essentia a mundo distinctus, in se et ex se beatissimus, et super omnia, quae praeter ipsum sunt et

concipi possunt, ineffabiliter excelsus.

Hic solus verus Deus bonitate sua et omnipotenti virtute non ad augendam suam beatitudinem, nec ad acquirendam, sed ad manifestandam perfectionem suam per bona, quae creaturis impertitur, liberrimo consilio simul ab initio temporis utramque de nihilo condidit creaturam, spiritualem et corporalem, angelicam videlicet et mundanam, ac deinde humanam quasi communem ex spiritu et corpore constitutam. 1)

Universa vero, quae condidit, Deus providentia sua tuetur atque gubernat, attingens a fine usque ad finem fortiter, et disponens omnia suaviter.2) Omnia enim nuda et aperta sunt oculis eius,3) ea etiam, quae libera creaturarum

actione futura sunt.

#### Caput II.

#### De Revelatione.

Eadem Sancta Mater Ecclesia tenet et docet, Deum, rerum omnium principium et finem, naturali humanae rationis lumine e rebus creatis certo cognosci posse; invisibilia enim ipsius, a creatura mundi, per ea quae facta sunt, intellecta, conspiciuntur 4): attamen placuisse eius sapientiae et bonitati, alia, eaque supernaturali via se ipsum ac aeterna voluntatis suae decreta humano generi revelare, dicente Apostolo: Multifariam, multisque modis olim Deus loquens patribus in Prophetis: novissime, diebus istis locutus est nobis in Filio. 5)

Huic divinae revelationi tribuendum quidem est, ut ea, quae in rebus divinis humanae rationi per se impervia non sunt, in praesenti quoque generis humani conditione ab omnibus expedite, firma certitudine et nullo admixto errore cognosci possint. Non hac tamen de causa revelatio absolute necessaria dicenda est, sed quia Deus ex infinita bonitate sua ordinavit hominem ad finem supernaturalem, ad participanda scilicet bona divina, quae humanae mentis intelligentiam omnino superant; siquidem oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quae praeparavit Deus iis, qui diligunt illum.6)

Conc. Later. IV. c. 1. Firmiter.
 Sap. VIII. 1.
 Cf. Hebr. IV. 15.
 Rom. I. 20.
 Hebr. I. 1—2.
 1. Cor. II.
 2.

Haec porro supernaturalis revelatio, secundum universalis Ecclesiae fidem, a sancta Tridentina Synodo declaratam, continetur in libris scriptis et sine scripto traditionibus, quae ipsius Christi ore ab Apostolis acceptae, aut ab ipsis Apostolis Spiritu Sancto dictante quasi per manus traditae, ad nos usque pervenerunt.¹) Qui quidem veteris et novi Testamenti libri integri cum omnibus suis partibus, prout in eiusdem Concilii decreto recensentur, et in veteri vulgata latina editione habentur, pro sacris et canonicis suscipiendi sunt. Eos vero Ecclesia pro sacris et canonicis habet, non ideo quod sola humana industria concinnati, sua deinde auctoritate sint approbati; nec ideo dumtaxat, quod revelationem sine errore contineant; sed propterea quod Spiritu Sancto inspirante conscripti Deum habent auctorem, atque ut tales ipsi Ecclesiae traditi sunt.

Quoniam vero, quae sancta Tridentina Synodus de interpretatione divinae Scripturae ad coërcenda petulantia ingenia salubriter decrevit, a quibusdam hominibus prave exponuntur, Nos, idem decretum renovantes, hanc illius mentem esse declaramus, ut in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae Christianae pertinentium, is pro vero sensu sacrae Scripturae habendus sit, quem tenuit ac tenet Sancta Mater Ecclesia, cuius est iudicare de vero sensu et interpretatione Scripturarum sanctarum; atque ideo nemini licere contra hunc sensum, aut etiam contra unanimem consensum Patrum ipsam Scripturam sacram

interpretari.

### Caput III.

#### De Fide.

Quum homo a Deo tanquam Creatore et Domino suo totus dependeat, et ratio creata increatae Veritati penitus subiecta sit, plenum revelanti Deo intellectus et voluntatis obsequium fide praestare tenemur. Hanc vero fidem, quae humanae salutis initium est, Ecclesia catholica profitetur, virtutem esse supernaturalem, qua, Dei aspirante et adiuvante gratia, ab eo revelata vera esse credimus, non propter intrinsecam rerum veritatem naturali rationis lumine perspectam, sed propter auctoritatem ipsius Dei revelantis, qui nec falli nec fallere potest. Est enim fides, testante Apostolo, sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Conc. Trid. sess. IV. Decr. de Can. Script. 2) Hebr. XI. 1.

Ut nihilominus fidei nostrae obsequium rationi consentaneum esset, voluit Deus cum internis Spiritus Sancti auxiliis externa iungi revelationis suae argumenta, facta scilicet divina, atque imprimis miracula et prophetias, quae cum Dei omnipotentiam et infinitam scientiam luculenter commonstrent, divinae revelationis signa sunt certissima et omnium intelligentiae accommodata. Quare tum Moyses et Prophetae, tum ipse maxime Christus Dominus multa et manifestissima miracula et prophetias ediderunt; et de Apostolis legimus: Illi autem profecti praedicaverunt ubique, Domino cooperante, et sermonem confirmante, sequentibus signis.¹) Et rursum scriptum est: Habemus firmiorem propheticum sermonem, cui bene facitis attendentes quasi lucernae lucenti in caliginoso loco.²)

Licet autem fidei assensus nequaquam sit motus animi caecus: nemo tamen evangelicae praedicationi consentire potest, sicut oportet ad salutem consequendam, absque illuminatione et inspiratione Spiritus Sancti, qui dat omnibus suavitatem in consentiendo et credendo veritati.<sup>3</sup>) Quare fides ipsa in se, etiamsi per charitatem non operetur, donum Dei est, et actus eius est opus ad salutem pertinens, quo homo liberam praestat ipsi Deo obedientiam, gratiae eius,

cui resistere posset, consentiendo et cooperando.

Porro fide divina et catholica ea omnia credenda sunt, quae in verbo Dei scripto vel tradito continentur, et ab Ecclesia sive solemni iudicio sive ordinario et universali magisterio tamquam divinitus revelata credenda proponuntur.

Quoniam vero sine fide impossibile est placere Deo, et ad filiorum eius consortium pervenire; ideo nemini unquam sine illa contigit iustificatio, nec ullus, nisi in ea perseveraverit usque in finem, vitam aeternam assequetur. Ut autem officio veram fidem amplectendi, in eaque constanter perseverandi satisfacere possemus, Deus per Filium suum unigenitum Ecclesiam instituit, suaeque institutionis manifestis notis instruxit, ut ea tamquam custos et magistra verbi revelati ab omnibus posset agnosci. Ad solam enim catholicam Ecclesiam ea pertinent omnia, quae ad evidentem fidei christianae credibilitatem tam multa et tam mira divinitus sunt disposita. Quin etiam Ecclesia per se ipsam, ob suam nempe admirabilem propagationem, eximiam sanctitatem et inexhaustam in omnibus bonis foecunditatem, ob catholicam unitatem, invictamque stabilitatem, magnum

<sup>1)</sup> Marc. XVI. 20. 2) 2. Petr. I. 19. 3) Syn. Araus. II. can. 7.

quoddam et perpetuum est motivum credibilitatis et divinae

suae legationis testimonium irrefragabile.

Quo fit, ut ipsa veluti signum levatum in nationes, 1) et ad se invitet, qui nondum crediderunt, et filios suos certiores faciat, firmissimo niti fundamento fidem, quam profitentur. Cui quidem testimonio efficax subsidium accedit ex superna virtute. Etenim benignissimus Dominus et errantes gratia sua excitat atque adiuvat, ut ad agnitionem veritatis venire possint: et eos, quos de tenebris transtulit in admirabile lumen suum, in hoc eodem lumine ut perseverent, gratia sua confirmat, non deserens, nisi deseratur. Quocirca minime par est conditio eorum, qui per coeleste fidei donum catholicae veritati adhaeserunt, atque eorum, qui ducti opinionibus humanis, falsam religionem sectantur; illi enim, qui fidem sub Ecclesiae magisterio susceperunt, nullam unquam habere possunt iustam causam mutandi, aut in dubium fidem eamdem revocandi. Quae cum ita sint, gratias agentes Deo Patri, qui dignos nos fecit in partem sortis sanctorum in lumine, tantam ne negligamus salutem, sed aspicientes in auctorem fidei et consummatorem Jesum, teneamus spei nostrae confessionem indeclinabilem.

## Caput IV.

#### De Fide et Ratione.

Hoc quoque perpetuus Ecclesiae catholicae consensus tenuit et tenet, duplicem esse ordinem cognitionis, non solum principio, sed obiecto etiam distinctum: principio quidem, quia in altero naturali ratione, in altero fide divina cognoscimus; obiecto autem, quia praeter ea, ad quae naturalis ratio pertingere potest, credenda nobis proponuntur mysteria in Deo abscondita, quae, nisi revelata divinitus, innotescere non possunt. Quocirca Apostolus, qui a gentibus Deum per ea, quae facta sunt, cognitum esse testatur, disserens tamen de gratia et veritate, quae per Jesum Christum facta est,2) pronuntiat: Loquimur Dei sapientiam in mysterio, quae abscondita est, quam praedestinavit Deus ante saecula in gloriam nostram, quam nemo principum huius saeculi cognovit: — nobis autem revelavit Deus per Spiritum suum: Spiritus enim omnia scrutatur, etiam profunda Dei.3) Et ipse Unigenitus confitetur Patri, quia abscondit haec a sapientibus, et prudentibus, et revelavit ea parvulis. 4)

<sup>1)</sup> Is. XI. 12. 2) Joan. I. 17. 3) 1. Cor. II. 7-9. 4) Matth. XI. 25.

Ac ratio quidem, fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quaerit, aliquam, Deo dante, mysteriorum intelligentiam eamque fructuosissimam assequitur, tum ex eorum, quae naturaliter cognoscit, analogia, tum e mysteriorum ipsorum nexu inter se et cum fine hominis ultimo; nunquam tamen idonea redditur ad ea perspicienda instar veritatum, quae proprium ipsius obiectum constituunt. Divina enim mysteria suapte natura intellectum creatum sic excedunt, ut etiam revelatione tradita et fide suscepta, ipsius tamen fidei velamine contecta et quadam quasi caligine obvoluta maneant, quamdiu in hac mortali vita peregrinamur a Domino: per fidem enim ambulamus, et non per speciem. 1

Verum etsi fides sit supra rationem, nulla tamen unquam inter fidem et rationem vera dissensio esse potest: cum idem Deus, qui mysteria revelat et fidem infundit, animo humano rationis lumen indiderit; Deus autem negare seipsum non possit, nec verum vero unquam contradicere. Inanis autem huius contradictionis species inde potissimum oritur, quod vel fidei dogmata ad mentem Ecclesiae intellecta et exposita non fuerint, vel opinionum commenta pro rationis effatis habeantur. Omnem igitur assertionem veritati illuminatae fidei contrariam omnino falsam esse definimus.2) Porro Ecclesia, quae una cum apostolico munere docendi, mandatum accepit, fidei depositum custodiendi, ius etiam et officium divinitus habet falsi nominis scientiam proscribendi, ne quis decipiatur per philosophiam, et inanem fallaciam.3) Quapropter omnes christiani fideles huismodi opiniones, quae fidei doctrinae contrariae esse cognoscuntur, maxime si ab Ecclesia reprobatae fuerint, non solum prohibentur tanquam legitimas scientiae conclusiones defendere, sed pro erroribus potius, qui fallacem veritatis speciem prae se ferant, habere tenentur omnino.

Neque solum fides et ratio inter se dissidere nunquam possunt, sed opem quoque sibi mutuam ferunt, cum recta ratio fidei fundamenta demonstret, eiusque lumine illustrata rerum divinarum scientiam excolat; fides vero rationem ab erroribus liberet ac tueatur, eamque multiplici cognitione instruat. Quapropter tantum abest, ut Ecclesia humanarum artium et disciplinarum culturae obsistat, ut hanc multis modis iuvet atque promoveat. Non enim commoda ab iis ad hominum vitam dimanantia aut ignorat aut despicit;

3) Coloss. II. 8.

<sup>1) 2.</sup> Cor. V. 7. 2) Conc. Lat. V. Bulla Apostolici regiminis.

fatetur imo, eas, quemadmodum a Deo, scientiarum Domino, profectae sunt, ita si rite pertractentur, ad Deum, iuvante eius gratia, perducere. Nec sane ipsa vetat, ne huiusmodi disciplinae in suo quaeque ambitu propriis utantur principiis et propria methodo; sed iustam hanc libertatem agnoscens, id sedulo cavet, ne divinae doctrinae repugnando errores in se suscipiant, aut fines proprios trans-

gressae, ea, quae sunt fidei, occupent et perturbent.

Neque enim fidei doctrina, quam Deus revelavit, velut philosophicum inventum proposita est humanis ingeniis perficienda, sed tanquam divinum depositum Christi Sponsae tradita, fideliter custodienda et infallibiliter declaranda. Hinc sacrorum quoque dogmatum is sensus perpetuo est retinendus, quem semel declaravit Sancta Mater Ecclesia, nec unquam ab eo sensu, altioris intelligentiae specie et nomine, recedendum. Crescat igitur et multum vehementerque proficiat, tam singulorum, quam omnium, tam unius hominis, quam totius Ecclesiae, aetatum ac saeculorum gradibus, intelligentia, scientia, sapientia: sed in suo dumtaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eademque sententia.1)

#### CANONES.

#### De Deo rerum omnium Creatore.

1) Si quis unum verum Deum visibilium et invisibilium Creatorem et Dominum negaverit; anathema sit.

2) Si quis praeter materiam nihil esse affirmare non

erubuerit; anathema sit.

3) Si quis dixerit, unam eandemque esse Dei et rerum

omnium substantiam vel essentiam; anathema sit.

4) Si quis dixerit, res finitas, tum corporeas tum spirituales, aut saltem spirituales, e divina substantia ema-

aut divinam essentiam sui manifestatione vel evolu-

tione fieri omnia;

aut denique Deum esse ens universale seu indefinitum, quod sese determinando constituat rerum universitatem in genera, species et individua distinctam; anathema sit.

5) Si quis non confiteatur, mundum, resque omnes, quae in eo continentur, et spirituales et materiales, secundum totam suam substantiam a Deo ex nihilo esse productas:

<sup>1)</sup> Vinc. Lir. Common. n. 28,

aut Deum dixerit non voluntate ab omni necessitate libera, sed tam necessario creasse, quam necessario amat

aut mundum ad Dei gloriam conditum esse negaverit;

anathema sit.

#### 11. De Revelatione.

1) Si quis dixerit, Deum unum et verum, Creatorem et Dominum nostrum, per ea, quae facta sunt, naturali rationis humanae lumine certo cognosci non posse; anathema sit.

2) Si quis dixerit, fieri non posse, aut non expedire, ut per revelationem divinam homo de Deo, cultuque ei ex-

hibendo edoceatur; anathema sit.

3) Si quis dixerit, hominem ad cognitionem et perfectionem, quae naturalem superet, divinitus evehi non posse, sed ex seipso ad omnis tandem veri et boni possesionem iugi profectu pertingere posse et debere; anathema sit.

4) Si quis sacrae Scripturae libros integros cum omnibus suis partibus, prout illos sancta Tridentina Synodus recensuit, pro sacris et canonicis non susceperit, aut eos divinitus inspiratos esse negaverit; anathema sit.

#### III. De Fide.

1) Si quis dixerit, rationem humanam ita independentem esse, ut fides ei a Deo imperari non possit; anathema sit.

2) Si quis dixerit, fidem divinam a naturali de Deo et rebus moralibus, scientia non distingui, ac propterea ad fidem divinam non requiri, ut revelata veritas propter auctoritatem Dei revelantis credatur; anathema sit.

3) Si quis dixerit, revelationem divinam externis signis credibilem fieri non posse, ideoque sola interna cuiusque experientia aut inspiratione privata homines ad fidem mo-

veri debere; anathema sit.

4) Si quis dixerit, miracula nulla fieri posse, proindeque omnes de iis narrationes, etiam in sacra Scriptura contentas, inter fabulas vel mythos ablegandas esse; aut miracula certo cognosci nunquam posse, nec iis divinam religionis christianae originem rite probari; anathema sit.

5) Si quis dixerit, assensum fidei christianae non esse liberum, sed argumentis humanae rationis necessario produci; aut ad solam fidem vivam, quae per charitatem operatur, gratiam Dei necessariam esse; anathema sit.

6) Si quis dixerit, parem esse conditionem fidelium atque eorum, qui ad fidem unice veram nondum pervenerunt, ita ut catholici iustam causam habere possint, fidem, quam sub Ecclesiae magisterio iam susceperunt, assensu suspenso in dubium vocandi, donec demonstrationem scientificam credibilitatis et veritatis fidei suae absolverint; anathema sit.

#### IV.

#### De Fide et Ratione.

1) Si quis dixerit, in revelatione divina nulla vera et proprie dicta mysteria contineri, sed universa fidei dogmata posse per rationem rite exultam e naturalibus principiis intelligi et demonstrari; anathema sit.

2) Si quis dixerit, disciplinas humanas ea cum libertate tractandas esse, ut earum assertiones, etsi doctrinae revelatae adversentur, tanquam verae retineri, neque ab

Ecclesia proscribi possint; anathema sit.

3) Si quis dixerit, fieri posse, ut dogmatibus ab Ecclesia propositis, aliquando secundum progressum scientiae sensus tribuendus sit alius ab eo, quem intellexit et intel-

ligit Ecclesia; anathema sit.

Itaque supremi pastoralis Nostri officii debitum exequentes, omnes Christi fideles, maxime vero eos, qui praesunt vel docendi munere funguntur, per viscera Jesu Christi obtestamur, nec non eiusdem Dei et Salvatoris nostri auctoritate iubemus, ut ad hos errores a Sancta Ecclesia arcendos et eliminandos, atque purissimae fidei lucem pandendam studium et operam conferant.

Quoniam vero satis non est, haereticam pravitatem devitare, nisi ii quoque errores diligenter fugiantur, qui ad illam plus minusve accedunt; omnes officii monemus, servandi etiam Constitutiones et Decreta, quibus pravae eiusmodi opiniones, quae isthic diserte non enumerantur, ab

hac Sancta Sede proscriptae et prohibitae sunt.

II. Bemerkungen zur päpstlichen Constitution vom 12. October 1869, die Reduction der Censuren betreffend.

Wir haben bereits im vorigen hefte den Wortlaut besfagter Constitution im Original gebracht. hier follen unserem Bersprechen gemäß einige Bemerkungen dazu folgen, jedoch nur

insoweit, als sie uns zum besseren Verständnisse berselben speciell dienlich erscheinen, wobei wir uns insbesonders an die Pastoralblätter von Münster und Köln anschließen, und wobei natürlich etwaigen späteren authentischen Erklärungen in keiner Weise vorgegriffen sein will. Im Uebrigen müssen wir des Raumes wegen auf bewährte Moralisten, wie z. B. Gury, verweisen, wo die auf die Censuren bezüglichen Grundsätze in einem eigenen Traktate klar und bündig dargelegt werden.

1. In der päpstlichen Constitution vom 12. October 1869 handelt es sich nur um Censuren, weshalb in derselben die beiden Bergehen, deren Absolution sich die Päpste ohne gleichzeitige Berhängung einer Censur vorbehielten, nämlich die falsa accusatio de crimine sollicitationis contra sacerdotem und die acceptatio munerum notabilium a Religiosis gar nicht berührt werden; in Bezug auf diese sind also die bisher geltenden gesetlichen Bestimmungen als in ihrer alten Kraft sorts

bestehend anzusehen.

2. Die Reduction ist in der Weise geschehen, daß der heilige Vater sämmtliche Censuren latae sententiae, sowohl die reservirten als die nicht reservirten aufgehoben hat, mit Ausnahme der in jener Bulle speciell angeführten und der hinsichtlich der Papstwahl, sowie für die Aufrechthaltung der inneren Ordnung (pro interno regimine) einzelner Orden und Kloster-Genossenschaften u. s. w. erlassenen. Zugleich läßt der Papst die also speciell angeführten Eensuren nicht einsach desstehen, soweit sie irgendwo durch die frühere Gesetzgebung in Geltung waren, sondern erklärt ausdrücklich, daß diese Censuren so gelten sollten, als seien sie durch die gegenwärtige Constitution zuerst festgesetzt worden, woraus sich die wichtige praktische Folgerung ergibt, daß die so beibehaltenen Censuren selbst an densenigen Orten nunmehr Geltung haben, wo die früheren sie verhängenden Gesetze durch Gewohnheitsrecht ihre Verpslichtung verloren hatten.

3. Der bei den dem Papste reservirten Censuren gemachte Unterschied einer speciali modo dem Papste vorbehaltenen Reservation will nichts Anderes sagen, als daß Derjenige, welcher nur überhaupt und im Allgemeinen die Bollmacht ershielt, von den päpstlichen Censuren oder speciell von den Excommunicationen zu absolviren, damit noch nicht die Facultät besitzt, auch von den besonders vorbehaltenen Censuren absolviren zu können, sondern daß hiezu eine besondere, ausdrückstich auf die speciali modo reservirte Excommunication lautende Bevollmächtigung ersorderlich sein soll. So sind die Bischöse auf Grund des Tridentinums zur Absolution von den einsach

refervirten Excommunicationen, soweit sie einen geheimen Charafter enthalten, ermächtigt; zur Absolution von den speciali modo reservirten Excommunicationen hingegen bedürfen sie

einer befonderen Ermächtigung.

4. Ad A. (Excommunicationen, welche bem Bapfte auf besondere Beise reservirt find) I .: Apostat ift nicht nur Der= jenige, ber zum Judenthume, Beidenthume ober irgend einer Secte der Ungläubigen übertritt, fondern auch Derjenige, melcher nach feinem Abfalle vom Chriftenthume fich feiner Secte anfchließt, fondern als individueller Deift, Atheift oder Bantheift fortlebt. - Unter ben "credentes" find Jene gu ver= ftehen, welche die Brrthumer ber Baretifer oder Apoftaten für mahr halten, wenigstens im Allgemeinen, fo daß diefelben alfo selbst wirkliche Saretiker oder Apostaten find und nur größeren Rlarheit megen eigens ermähnt merben. Go gehört 3. B. auch zu diefer Rlaffe Derjenige, welcher keine einzelne Meinung des Jansenismus tennete, aber gleichwohl biefen wegen feiner Lehre priefe und in berfelben fterben zu wollen erflarte, obgleich er weiß, daß der Jansenismus von der Rirche als Barefie verdammt ift.

5. Ad A. II.: Rach der bisher geltenden Disciplin fand die Strafe ber ipso facto eintretenden und dem Papfte refervirten Ercommunication auf der Lefung, Aufbewahrung, dem Drucke und der Bertheidigung nicht bloß aller von Säretikern verfaßter und de religione handelnder oder Reterei enthaltender (Bulla Coenae), fondern auch aller per aliquod speciale S. Sedis Decretum post 5. Mart. 1664 editum sub poena excommunicationis Papae reservatae verbotener Bücher. Die neue Bulle approbirt diefe generellen Bestimmungen im Bangen. jedoch fo, daß es rudfichtlich der Bucher haretischer oder apostatischer Berfaffer nunmehr ale erforderlich erscheint, daß ein solches Buch die Reterei ernftlich vertheidige (haeresim propugnans, also nicht bloß nur obenhin auf eine offenbar grund= lose Beise die Reterei vertheidigend). Auch ift in unserer Bulle von nicht refervirten Excommunicationen wegen des Lefens und Befitens verbotener Bucher, welche fich namentlich auf die Regeln des Index librorum prohibitorum gründen, nirgendwo die Rede, woraus folgt, daß diefelben nunmehr als abgeschafft aufzufassen find. Ebenso find auch jene Werke, welche zwar durch papftliches Schreiben, aber gleichwohl nicht unter einer refervirten Cenfur, fondern nur unter ben Strafen des Inder (excommunicatio non reservata) verboten wurden. wie dieß 3. B. mit den Schriften von Bermes durch Breve Gregor's XVI. vom 26. Februar 1835 geschah, durch die neue

Bulle nunmehr keineswegs unter der reservirten Excommuniscation verboten, da ja diese keine neuen Censuren einführen, sondern nur festsetzen will, welche von den disherigen beisbehalten bleiben sollen; es fällt vielmehr jetzt die Censur ganzweg. Selbstverständlich wird aber durch die geschehene Besschränkung der Censuren das Verbot selbst, bestimmte Bücher zu lesen, nicht berührt, das in derselben Weise wie vor dem Erlassen unserer Constitution auch jetzt noch verpflichtet.

6. Ad A. VII.: Die dießbezüglichen Straf-Bestimmungen der Abendmahlsbulle haben hier eine wesentliche Modification enthalten, indem die Sensur nur gegen Diejenigen aufrecht erhalten ist, welche die weltlichen Richter zur Berletzung der Immunität der firchlichen Personen zwingen, den Richtern

felbst gegenüber aber aufgehoben ift.

7. Ad A. X.: Nach den Constitutionen Benedict XIV. Sacramentum Poenitentiae 1. Juni 1741 und Apostolici muneris 3. Februar 1745 konnte zwar ein Beichtvater den Complex in der Todesgefahr absolviren, wenn kein anderer Priester zu haben war, selbst wenn diese Unmöglichkeit durch seine Bosheit herbeigeführt wurde; allein in diesem letzteren Falle versiel der Beichtvater doch in die reservirte Excommunication. In der gegenwärtigen Constitution ist dieser Fall nicht ausdrücklich erwähnt. Bergl. übrigens Linzer Quartalschrift I. 1866. S. 482.

8. Ad A. XI.: Usurpantes und sequestrantes find folche, die Besit nehmen, als hätten sie ein Recht darauf, und als ob

diese Güter ihnen gehörten.

9. Ad B. (Excommunicationes latae sententiae Romano Pontifici reservatae) II .: Der Wortlaut der Bulle zeigt die Einschließung der cooperatores durchaus nicht an und es scheint bemnach von unferer Bulle jene Ausdehnung fallen gelaffen zu fein, welche ber Canon bes zweiten lateranenfischen Concils durch die fpatere Gefetgebung fand und wornach in die Excommunication auch alle Jene einbezogen waren, welche durch Auftrag, Rath, Anreizung, Buftimmung die Mitfculdigen einer folden Injurie merden, oder melde fie nicht hindern, wenn fie konnten, ober welche fie nach beren Bollziehung genehm halten. - Die Schlugbemerkung im Texte "exceptis .... absolvat" bezieht fich insbefonders auf die Fälle, in denen der Bischof absolviren fann, nämlich: 1. wenn die Cenfur durch eine relativ leichte Mighandlung incurrirt murbe; 2. auch wenn fie durch eine enorme oder mittlere veranlagt murbe, falls a) das Bergeben geheim oder b) von Frauen oder von Rindern vor den Jahren der Pubertät, oder c) von gemeinschaftlich lebenden Berfonen, wenn fie nur nicht enorm ift, begangen murbe.

10. Ad B. III.: Spricht ber Text im Allgemeinen von permittentes vel quantum in illis est, non prohibentes, so hat doch Clemens VIII. in seiner Constitution Illius vices (1. Sept. 1592) für diese die Eensur nur verhängt, salls sie obrigkeitliche Personen sind, und es sind, da die gegenwärtige Constitution eine Beschränkung, nicht eine Ausdehnung der früheren Gesetzebung ist, auch jene Worte im Sinne jener Constitution von Clemens VIII. zu verstehen. Die gleichfalls von Clemens VIII. für die Obrigkeit, welche das geschehene Duell ungestraft lassen, aufgestellte Excommunication, sowie das von demselben Papste sür die Localität, an welchem das Duell mit Erlaubniß der Obrigkeit stattsindet, ausgesprochene Interdict werden von Pius IX. in seiner gegenwärtigen Constitution nicht aufgesührt, sind also aufgehoben.

11. Ad B. IV.: Die Constitution bezeichnet die Mitsglieder mit dem Ausdrucke "Nomen dantes", so daß für jedes Mitglied eine bloß factische Zurückziehung von den Zusammenskünften und Bestrebungen des Bereines nicht als Ausweg be-

trachtet werden fann, um ber Cenfur gu entgeben.

12. Ad B. V.: Hat die Kirche im Concordate (Art. 15) ausdrücklich zugestanden, daß die kirchlichen Bestimmungen über das Ashlrecht den Ansprücken der öffentlichen Sicherheit und der Gerichte gegenüber unbeachtet bleiben könnte, so werden wir nicht irre gehen, wenn wir unter den ausu temerario violantes die Beamten, die einen Berbrecher in einer Kirche oder ihren Dependentien ergreisen, nicht verstanden meinen, ebensowenig wie die Richter, welche einen Vorsührungs-Beschl gegen einen in der kirchlichen Immunität besindlichen Ansgeklagten erlassen; sie geben zwar einen Vesehl, aber gehorchen ihrerseits hierin nur der Vorschrift des Gesetzes und sind also

vielmehr gehorchend als befehlend.

13. Ad B. VI.: Die citirte Conftitution Decori bestimmt, daß die Nonnen (in Frauenklöstern, welche die päpstliche Clausur haben, wozu ersordert wird, daß der betreffende Orden als solcher mit feierlichem Gelübde vom heil. Stuhle approbirt und daß das betreffende Aloster mit päpstlicher Genehmigung errichtet ist) nach ihrer Prosekleistung nur mehr aus einem ganz dringlichen Grunde, z. B. wegen ausbrechender Feuersbrunst, Pest, Aussatz, oder wegen des drohenden Einsturzes des Klosters das letztere verlassen und nur so lange außerhalb desselben weilen dürsen, als die Rücktehr moralisch unmöglich ist. In allen andern Fällen bedarf es für sie der Erlaubniß des Bischoses und bei exemten Alöstern auch des Ordensoberen.

14. Ad B. VII.: Das Berbot und die Strafe befteht

nicht für den Gintritt und die Ginführung von Raiferinnen. Röniginnen und beren Töchter, ba biefe auch nach bem Wortlaute ber früheren Befete nicht mit eingeschloffen maren.

15. Ad B. VIII., IX., X .: Rach der bisherigen Gefetgebung mar außer den hier angebenen Arten der Simonie auch diejenige, welche bei dem Empfange und der Ertheilung der Beihen begangen werden fonnte, mit der großen Excommunication belegt. Diefe ift gegenwärtig aufgehoben worden, wohl weil derlei Borkommen gar nicht mehr erwartet werden fann.

16. Ad B. XI.: Die citirte Bulle Bius V. bestimmt, daß nirgendwo ein Ablag oder eine fonftige geiftige Babe um des Bewinnes Willen oder zu deffen Erlangung irgend einer beftimmten Berfon ober einem Orte ein Almofen gegeben merben mußte, verfündigt merden follte; über die Zumiderhandelnden verhängt diefes Befet, menn fie Cardinale oder Bifchofe find, die Sufpenfion hinfichtlich des Gintrittes in die Rirche und hinfichtlich ihres Gintommens, für alle llebrigen aber die dem Papfte refervirte Excommunication.

17. Ad B. XII.: Die Bulle Benedict XIV. Quanta cura vom 30. Juni 1741 belegt für einen berartigen schändlichen Sandel den Rlerifer mit der refervirten Sufpenfion, den Laien mit der reservirten Excommunication. Die Bulle Bius IX. hebt nur mehr die lettere Cenfur hervor, ohne bezüglich der Rlerifer die bisherige Unterscheidung zu machen. Uebrigens bleibt zu beachten, daß zur Berbeiführung der Cenfur ein Un= sammeln der Stipendien (colligentes eleemosynas pro missis) in der bezeichneten Abficht gehört.

18. Ad B. XIV .: Den Ordensleuten fteht es nach wie vor de jure zu, die beilige Wegzehrung und heilige Delung ihren Ordensmitgliedern einschließlich der Movigen und der innerhalb des Bereiches (inter septa) ihrer Rlöfter wohnenden und in ihrem Dienfte, refp. unter ihrem Behorfam ftebenben Berfonen in ihren Rlöftern zu fpenden. Auch ift nach allgemeiner Observang unter bem Begriffe ber heiligen Wegzehrung die Kranken-Communion überhaupt mit einzuschließen.

19. Ad B. XVI. und XVII.: Rach gegenwärtiger Constitution zieht alfo die Betheiligung an den gleichen Berbrechen eines vom Bischofe namentlich Excommunicirten die Excommunication nicht mehr nach sich. — Die communicatio des Rlerifers muß eine fogenannte receptiva fein, wie wenn 3. B. ein Rleriter, welcher eine höhere Weihe empfangen hat, mit vom Papfte namentlich Ercommunicirten bas Brevier jufammenbetete.

20. Ad C. (Excommunicationen, welche ben Bischöfen refervirt find) I .: Es verichlägt da nichts, ob die Chefchliegung vor dem Pfarrer oder vor Zeugen stattsand oder nur durch den gegenseitigen Consens oder vor dem Civistands Beamten erfolgte. — Bezüglich der Ordensleute hatte bisher die Elementina (un. de Consanguin. et affin.) nur zur Bedingung gemacht, daß sie wahre Ordensleute (religiosi vel moniales) seien, und es wurden da ohne Zweifel auch Diejenigen getrossen, welche, wie die Scholastifter der Gesellschaft Jesu, durch ein besonderes Privilegium als solche zu betrachten sind, obsgleich sie nur die einsachen Gelübde abgelegt haben. Jest werden wenigstens im Allgemeinen nach dem klaren Wortlaute Diejenigen nicht getrossen, welche nur die einsachen Gelübde

abgelegt haben.

21. Ad C. II.: Obgleich der Text davon gar nicht spricht, daß der Fötus belebt sein müsse, so widerspräche es doch ganz der Absicht der vorliegenden Bulle, wenn man daraus eine Berschärfung der gegenwärtigen Disciplin herausbeuten und die von Gregor XIV. schon drei Jahre später gemilderte Constitution Sixtus V. Effraenatam wieder hergestellt glauben wollte. Es dürste demnach in dem vorliegenden Texte eine einsache Bestätigung der disherigen Strasbestimmung über diesses Berbrechen zu erblicken sein, wornach zum Incurriren der Censur der Fötus bereits belebt gewesen sein muß, was beim männlichen nach vierzig und beim weiblichen nach achtzig Tagen nach geschehener Conception in Gemäßheit der alten Praxis angenommen wird.

22. Ad D. (Excommunicationen, welche Niemandem refervirt find) I .: Die bisherige Besetgebung erscheint bier fehr gemildert, indem nunmehr die übrigen Mitschuldigen einer folden Berletung der firchlichen Borfdriften, nämlich die Begrabenden felbft, welche mit ihren Sanden das Grab bereiten und den Leichnam in die geweihte Erde legen, ferner die Rlerifer, welche etwa ben Leichenzug führen u. f. m., ber Ercommunication nicht mehr unterworfen find. - Wie es bisher der Fall war, so gilt es auch in Zukunft, daß eine felbst schulbbare Unkenntniß, sei es der Strafe, fei es der Qualität des Berftorbenen, mit Ausnahme der ignorantia affectata, die Cenfur nicht eintreten läßt; und ebenfo bleibt die bisher hinsichtlich der Häretiker bestandene Rlausel "propriae temeritatis audaciae" aufrecht, wornach Jene von der Cenfur frei find, welche bei jenem Zwang und Auftrag nicht aus freien Studen handeln, fondern burch Furcht vor großen Rachtheilen, burch die Befehle ihrer Obern u. f. w. gezwungen zu dem firchlichen Begräbnig eines Saretifers zwingen ober Auftrag geben. - Rann von diefer Cenfur als nicht refervirt jeder Beichtvater absolviren, so muß doch die gehörige Genugthuung geleistet werden und zwar muß, soweit es sich um das Besgräbniß eines Excommunicirten oder dem Interdicte Untersworfenen handelt, die Genugthuung nach dem Urtheile des Bischoses, dessen Censur verachtet wurde, genügend sein.

23. Die mit Schluß dieses Abschnittes ("Praeter hos—faciunt" S. 128 3. 12 v. u.) erneuerten Ercommunicationen des Concils von Trient sind verhängt über die, welche der Einstünfte der frommen und mildthätigen Institute unrechtmäßig sich bemächtigen (sess. XXII. cap. 11 de ref.), über die Raptores und ihre Mitschuldigen (sess. XXIV. cap. 6. de ref. Matr.), über die, welche einen Zwang zur Eingehung der Ehe aussüben (sess. XXIV. cap. 9. de refor. Matr.), über die Berletzer der Clausur in Frauenklöstern (sess. XXV. de Reg. cap. 5.), über die, welche eine Frauensperson zum Eintritte in das Kloster zwingen (sess. XXV. de Reg. cap. 18.), über die Territorialherren, welche einen Ort zum Zweisampse gewähren (sess. XXV. de Ref. cap. 19.), endlich die in dem Decrete der 4. Sitzung de editione et usu sacrorum librorum enthaltene Excommunication, welche die in dem Texte der gegenwärtigen

Constitution angegebene Milderung erfahren hat.

24. Die in dem Absate "Denique quoscumque alios Sacrosanctum Concilium Tridentinam ect. — declaramus" S. 130, 3. 16 v. u. erneuerten Suspenfionen resp. Interdicte betreffen folgende Fälle: 1. Die Unterlaffung der Unzeige des nicht refidirenden Bifchofes von Seiten des Metropoliten oder ältesten Suffragans unter ben Umftanden bes cap. I. de Ref. sess. VI. 2. Die Bornahme von Pontifical = Handlungen in einer fremden Diocefe ohne Erlaubnik des Ortsbifchofes und der Empfang der Weihen unter diesen Umftanden (sess. VI. cap. V. de Ref.). 3. Der Empfang ber höheren Beihen mahrend der Sedisvacang mit unberechtigten Dimifforialen des Capitels (sess. VII. cap. X. de Ref.); über das Capitel felbft verhängt in diesem Falle dasselbe Concil von Trient (sess. VII. cap. X, de ref.) das nicht reservirte Interdict. 4. Die unberechtigte Ertheilung der Tonfur und der Beihen an einen fremden Untergebenen und deren Empfang durch einen fremden Bischof (sess. XXI. cap. I. de Ref. cf.), sowie jede Ertheilung und Empfang der Weihen durch einen fremden Bifchof ohne Beibringung eines Zeugniffes des eigenen Ordinariates (sess. XXIII. cap. VII.). 5. Die Ertheilung von Dimifforialien für die Weihe gegen das cap. X. de Ref. sess. XXIII. 6. Die Copulation fremder Barochianen ohne Erlaubniß des Pfarrers oder Bifchofes berselben (sess. XXIV. cap. 1 de Ref.).

# Drei Abhandlungen über Boos und Sailer. 1) Bon G. Sc.

TT.

Berhalten Sailer's gegen ben Pfarrer Boos.

Mur mit dem Pfarrer Boos haben mir es gu thun; es muß aber eine furze Ermähnung feiner früheren Schicffale vorausgeschickt werden. Er wurde im Jahre 1790 als Belt= priefter ber Augsburger Diocese Caplan in Unterthingau, bann an ber Stiftsfirche zu Rempten, endlich Canonicus in Grönenbach. Diefes Umtes entfett, bezog er boch burch mehrere Jahre eine Penfion, und zwar als Caplan in Stea bei feinem Better Feneberg, fpater in Wiggensbach, wo= hin er auf Berlangen des Fürstabtes von Rempten verset wurde. Wegen der Predigt, welche er am Neujahrstage 1797 gehalten, zunächst bei feinem Pfarrer verklagt, eilte er gur Nachtszeit nach Seeg. Run begann wider ihn megen Schwär= merei die erfte geiftliche Untersuchung, in welche zum Theile auch Michael Feneberg und feine Caplane Raver Bahr und Andreas Siller verwickelt murben. - Erft im Februar 1798 bekam er wieder eine Unftellung in Langeneifnach, follte aber schon nach acht Wochen vor dem geiftlichen Gerichte Rede stehen über neue Beschuldigungen, die unmittelbar bei dem Churfürsten Clemens Wenzeslaus, zugleich Bischof von Augs= burg, angebracht worden waren. Boos ergriff die Flucht, verbarg fich brei Wochen bei Wintelhofer in München; von

<sup>1)</sup> Siehe 1. Seft, G. 18.

Sailer, welcher bamals in bem 7 Stunden von München entlegenen Chersberg wie ein Berbannter — Pathmofer — lebte, an den Pfarrer Reller in der Pfalz empfohlen, reifte er gu diefem, ging aber, als er die gehoffte Aufnahme nicht fand, nach Regensburg und in die Umgebung; von dem be= freundeten Regierungs = Prafidenten Ruofch nach Canftein eingeladen, getraute er fich nicht lange dort zu bleiben, begab fich zu Sailer, und durch beffen Bermittlung zum Bermalter Scharl in Grunbach. Sailer veranderte damals ben Ramen Boos in Bobo. Des unftaten Lebens mude, stellte er fich feinen Richtern und mußte durch vier Monate in Augsburg bleiben, murde in diesem Stadtarrefte vom Domcaplan Langenmaber getröstet, den er Homo missus a Deo nannte. Er meldete fich zur Auswanderung, murde aus der Diöcese Augs= burg entlaffen, und in Ling auf Sailers Fürsprache auf= genommen.

Wir müssen hier zwei andere Priester nennen: Anton Bach und Kaver Schmid. Beide wurden, wie Homo in einem Briese vom 8. Juli 1814 sagt, unter Theilnahme der Theresia Erdt erweckt. Pfarrer Anton Bach, den man in Constanz wegen Schwärmerei verhörte, verlor seine Pfründe nicht, aber es erhoben sich neue Alagen wider ihn, und er wanderte mit Boos nach Linz. Kaver Schmid, Stiftscaplan in Rempten, mußte schwärmerische Sätze auf der Kanzel der Stiftskirche widerrusen, entsloh nach Salzdurg und bekam durch Dr. Salat's Bermittlung eine Hosmeisterstelle beim Major Baron Raglowich. Während des Arieges mit Frankeich ging die Baronin nebst den Söhnen nach Linz. Als die Söhne eines Hosmeisters nicht mehr bedurften, trat Xaver Schmid in die Diöcese ein. 1)

Sailer vergaß dieser drei Männer auch in der Ferne nicht. Mit Recht bezog Boos auf sich und Bach den Nachrus:

<sup>1)</sup> Salat Supernaturalismus und Mysticismus. Lgl. Gosner S. 56-59.

"Im Jahre 179— als zwei Chriften exuliren mußten:

Ich gönne euch die Ruhe; ihr kommt aus dem Gluthofen in die Kühle.

Die Menschen thun euch wehe — wohl machet euch Gott.

Schweiget, leidet, hoffet, bis die Hülfe erscheint — und fie ift ja schon erschienen.

Der Wuth ist auch ihre Grenze gesetht: bis hieher und nicht weiter!

Der euch in Mitte eurer Dränger behütet, wird auch in der Fremde euer Bater sein.

Wer Gott im Herzen trägt, dem ift jedes Land ein Gottes = Land . . . jedes Land ein Baterland.

Den Segen, den die Hausgenossen von sich werfen, nehmen andere mit sehnendem Herzen auf. . . .

Wenn ihr an der Grenze eures Landes den Staub von euern Füßen schüttelt, fo spreche euer Herz: Bater! vergib, denn sie missen nicht, mas sie thun.

Und wenn das Ungewitter ausgedonnert hat, so kehret wieder zurück und erntet, was euer Wort, euer Beispiel und euere Geduld gesäet haben.

Rehret gurud - und ruhet in bem Grabe eurer Bater. "1)

Am 2. December 1804 nennt er in einem Briefe Bach einen treuen Diener Gottes, gibt zu verstehen, daß diese Exulanten — es war die große Säcularisation vorüber — Lust haben möchten, um Pfarren in ihrer Heimat einzugeben, und setzt hinzu: "Ob ihr indessen nach Schwaben gehen sollet, nescio; benn adhuc sub judice lis est, in wieweit der Bischof Einsluß gewinnen werde. Indeß sind eure Feinde civiliter todt. Ich würde rathen: ihr sollet den Xaver Schmid... vorläusig (als eine Taube aus eurer Arche) nach Schwaben

<sup>1) 3.</sup> M. Sailer's fammtliche Werke. Sulzbach. 12. Theil.

senden. Bringt er euch friedliche Oelzweige, so könnt ihr nachfliegen. Haec salvo meliori." 1)

Wir kehren zum Pfarrer Boos zurück. Gegen ihn erwies sich Sailer als treuer Freund, nahm ihn in Schutz vor dem Publikum durch seine Werke, vor einzelnen Männern durch seine Briefe; er verkehrte mit Boos selbst schriftlich und mündlich in der herzelichsten Weise.

Vor dem Publikum stand Sailer für Boos zuerst ein in dem Buche: "Winkelhofer, der Mensch und der Prediger. Ein Andenken für seine Freunde." Im Jahre 1808 gedruckt, mußte dasselbe schon im Jahre 1809 neu aufgelegt werden. Wir entnehmen daraus Folgendes:

"Als Unkenntniß und Eifer in irgend einer Provinz einen edlen Priester brängten, und ich die Frage an Winkelhoser that: Bruder! wo ist das Menschenherz, das werth ist, diese Perle aufzuheben, und fähig, sie zu verbergen? sann er ernst und stille nach und ich schwieg. Nach einiger Besinnung kamen er und ich, ohne Verabredung, im gleichen Momente auf den Einen Freund: der nimmt ihn gewiß auf.

Es ward geschrieben: ""Lieber Freund! komm mit zwei Pferden und einem leeren Wagen."" Der Freund eilte mit seinem Wagen, ben Gedrängten abzuholen, und nahm ihn auf,

<sup>&#</sup>x27;) Anton Bach erscheint in den Schematismen von 1800 bis 1802 als Cooperator in der Borstadtpsarre Wels; im Jahre 1803 in Waizenkirchen, im Jahre 1806 und 1808 in Gallneukirchen; im Jahre 1809 in Altheim; im Jahre 1814 und 1818 als Expositus in Mühlheim; im Jahre 1821 als Beneficiat in Altheim; im Jahre 1824 bereits als verstorben. — Xaver Schmid sindet sich vom Jahre 1800 bis 1802 als Cooperator in Waizenkirchen, vom Jahre 1806 bis 1809 als Religionssonds Pfarrer in Heiligenberg; von dort kam er, wie Salat a. a. D. bezeugt, nach Ismaning in Bayern. Am 17. December 1811 nahm er von Boos in Hallneukirchen Ubschied; am 14. Jänner 1812 trat er seine Reise ins Vaterland an. — Uebrigens schrieb Boos im Jahre 1811: "Bach und Sch. (Schmid?) haben sich zurückzesogen; boch hat Letzterer an Allem den herzlichsten Antheil genommen." Xaver Schmid scheint in Bayern wieder thätiger geworden zu sein.

wie die Liebe aufnimmt. Nach langer Zeit schrieb der Edle: ""Ihr habt mich gerufen; ich kam, und habe einen Engel Gotte &. Rufet mich noch einmal, einen Gedrängten zu beswirthen; dann komme ich wieder und führe gewiß Christum selber nach Hause.""

Noch am 5. November 1806, in seinem Sterbemonate, schrieb er an eben biesen:

""München, 5. Nov. 1806.

Sochwürdiger, quasi gnädiger Berr!

Wie wunderbar spielt Gott mit uns Menschen! Er hat beinen Aleinglauben groß gemacht. . . . Und sieh! nun bist du Pfarrer zu — —, und selbst ein quasi-Bischof. Das freut mich vom Herzen, und ich wollte dir gern den Ring küssen, wenn du einen trügest, und es nicht so weit von München nach — wäre. Ich bin und bleibe ewig: Vox clamantis in deserto, aes sonans et cymbalum tinniens, d. h. Prediger in der St. Michaels = Kirche. Du kannst anders predigen, habs schon gehört. Fahre nur fort — Deus benedicet, et dabit voci tuae virtutem suam. — Jest sebe wohl und bete für

Deinen alten Freund Winkelhofer.

Nachschrift: Zu beinem Namenstage wünsche ich dir das hohe Alter und den heiligen Tod des Bischofes von Tour....""

Ein Wort in diesem Briese ist einer Dollmetschung werth: Gott hat deinen Aleinglauben groß belohnt: was ist das? Dieser gedrängte Priester hatte, wie er das Göttliche aus eigenen Ersahrungen kannte, eben deswegen auch eigene, originelle Anschauungen von dem Göttlichen. Und eine Probe davon gibt uns seine Lehre von dem Aleinglauben, die im Grunde die alte apostolische in neuer Gestalt ist: ""Den Großglauben, sagte er einst in einem Walde gehend zu seinem Freunde, den Großglauben habe ich wohl, aber den Kleinglauben habe ich mohl, wie

ich wünschte. Ich glaube wohl, daß Gott die Welt regiert, daß er den Sternen ihre Bahnen vorzeichnet, daß er das Menschengeschlecht liebt, wie eine Mutter ihren Säugling. Aber daß derselbe Gott auch meine Bahn durch das Leben gezeichnet, wie er die Milchstraße da droben hingesäet hat; daß er au mein Vater ist von der Wiege bis zum Grabe, und mein Gott in der Ewigkeit sein wird; daß er das Kleine, mich, wie das Große, die Allheit der Wesen, an seinem Herzen trägt; daß sein Auge über mich wacht, wie über die ganze Schöpfung: diesen Kleinglauben habe ich wohl auch, aber nicht immer lebendig, wie ich mein eigenes Leben fühle. Nun dem lebendigen Gefühle dieses Kleinglaubens strebe ich nach; denn der allein macht mich frei und froh und selig."

Der gedrängte Priester ist Boos, die Provinz ist Schwaben; derjenige, welcher ihn bei Sailer abholt, ist Scharl; die Pfarre, die einem Bisthume verglichen wird, ist Gallneutirchen. Die weitläusige Episode war ein Ehrenkranz, welcher dem Pfarrer Boos ist nach seiner Installation vor ganz Deutschland gezeicht wurde. Die Blumen waren von Sailer, Scharl, Winkelshofer und Boos gepflückt; Sailer hatte sie mit kunstsfertiger Hand gebunden.

Fast zu gleicher Zeit, nämlich im Jahre 1809, las man in dem Werke: "Versuch einer Kirchengeschichte des achtzehnten Jahrhunderts. Herausgegeben von Phil. Jak. von Huth zu Desendorf, 2. Band" Folgendes:

"Martin Boos, Canonicus zu Grönenbach . . . verstheidigte mehrere schwärmerische Sätze, wovon wir die merkswürdigsten ausheben:

""Teder Gläubige hat die Schlüffelgewalt, kann zur Beichte sitzen und lossprechen. Die Gottlosen empfangen nicht den Leib des Herrn. Nur die Gerechten gehören zu der Gemeinschaft der Heiligen. Kein Heide kann giltig taufen. Es läßt sich muthmaßen, daß die Kinder auch ohne Taufe selig werden.

Jede Religion führt zur Seligkeit. Es ift erlaubt, durch Losen, Bürfelspielen u. f. w. ben Willen Gottes zu erforschen.""

Diese Behauptungen wurden am 2. September 1797 durch einen Spruch des Vicariates zu Augsburg verdammt, als anstößige, irrige, von dem Kirchenrathe zu Trient bereits verworsene Sätze erklärt. Voos selbst wurde auf Jahr und Tag von Ausübung der Seelsorge entsernt und in das Priestershaus zu Göggingen geschickt, um das von ihm vernachlässigte Studium der Theologie mit äußerster Anstrengung nachzuholen. Alsdann mußte er bei gesessenem Vicariatsgerichte zu Augsburg das Glaubensbekenntniß ablegen, die aus seinen Schriften abgezogenen Sätze abschwören."...

Dieses Werk wurde in Augsburg, wo sich wenige Jahre früher die erzählte Begebenheit ereignet hatte, gedruckt, mit Gutheißung der Ordinariate von Freising und Augsburg, und fand gewiß um so mehr Käuser, als im Jahre 1810 in Gallsneukirchen Unruhen entstanden.

Im folgenden Jahre enthielt Felder's Literaturzeitung die Motiz: "Freundlicher Beitrag zum Huthischen Berssuche einer Kirchengeschichte des achtzehnten Jahrshunderts. 1809", in welchem es heißt: . . . "Da diese Erzählung den vortrefflichen, noch lebenden Mann, der durch Thaten und Leiden gleich bewährt, von Schwärmerei, wie vom Leichtsinne gleichweit entfernt ist, und überdem als Pfarrer einer Gemeinde von 5000 Menschen seines ungetrübten Anssehens bedarf, so fand Anzeiger dieses, der die ganze Begebensheit genau kennt, sich von der Liebe zur Wahrheit gedrungen, die nöthigen Berichtigungen und Ergänzungen . . . diesem öffentlichen Blatte einzurücken."

Um Huth's Darstellung zu berichtigen, gibt der Recensent an, Boos habe jene Sätze als Einfälle Anderer in mehreren Schriften vorgefunden und einige davon excerpirt, und habe sie bloß, wie sie daliegen, abgeschworen, nicht als seine jemals behauptete und vertheidigte Lehre; es habe daher die Ents laffunge-Urfunde gelautet: "Attestamur, honestum et dilectum in Christo presbyterum M. Boos..cura animarum cum laude perfunctum, nullaque censura ecclesiastica, quantum nobis constat, innodatum esse..."

Boos habe zu Dillingen studirt, als das philosophische und theologische Studium dafelbst in feiner schönften Bluthe war, und feine Lehrer feien erbotig, öffentlich ein gutes Zeugniß über Boos abzulegen.1) — Um huth's Behauptungen zu erganzen, fagt Recenfent : "Boos, durchdrungen von dem Beifte des lebendigen Chriftenthumes, das . . . in allen mahren Chriften fo herrliche Früchte des heiligen Lebens darftellte, fprach das= felbe katholische Chriftenthum mit folder überwiegenden Rraft und mit einer folchen Ueberzeugungsfülle aus, daß viele, viele empfängliche Gemüther durch die Macht der Wahrheit ergriffen ... in ihrem Wandel das innere lebendige Chriftenthum offenbarten. Die ihn hörten und der Wahrheit nicht gewaltsam widerstanden, murden von dem Feuer der heiligen Beredsamkeit hingeriffen. Eingeweiht in den Beift des Apostels Paulus, fprach er, wie diefer schrieb, von Gott, von Chriftus, von dem heiligen Beifte, von der Rirche und der Buge, von dem Worte Gottes und dem Glauben, von der Liebe und den guten Werken. . . . Bon Chriftus ging feine Rede aus, und in Chriftus endete fie. . . Dieg sprach er im Beifte der katholischen Rirche aus." Durch Unverftand, Gifer ohne Licht, Neid und Eifersucht seien falsche Gerüchte ausgestreuet worden, wodurch das bischöfliche Vicariat fich bewogen fand, die ftrengfte Unterfuchung über Boos' Lehre und Leben vorzunehmen.

"Allein auch die strengste Untersuchung konnte weder gegen die Reinheit seines Glaubens, noch gegen die Lauterkeit seines Lebens einen bestehlichen Beweisgrund auffinden. Und so ward bloß zur Stillung der aufgereizten Gemüther,

<sup>&#</sup>x27;) Sailer, Zimmer und Beber waren in Dillingen Lehrer bes Boos gewesen.

und zur Berhütung neuer Ausstreuungen ähnlicher Gerüchte bie feierliche Abschwörung der genannten Sätze beschlossen.

Veritatem in charitate Paulus."

Der wahre Name dieses Paulus ist 3. M. Sailer. Seine Sprache verräth ihn, und er schreibt selbst am 16. Descember 1811 an Boos: "Um den Eindruck der Huthischen Schreiberei einen Gegendruck zu verschaffen, sende ich dir 150 Abdrücke von einer Anzeige, die ich in die Felder'sche Literaturzeitung einrücken ließ. Ich habe weder dem wüthenden Inquissitor, noch dem unwissenden Huth weh gethan; ich versuchte es mit zurückgehaltenen Stacheln bloß dir und der Wahrheit wohl zu thun. Wenn es nicht hinreicht, so komm ich schon noch einmal. Vertheile das Blatt nach Gutbefinden."

Im Jahre 1812 besorgte Sailer eine neue Ausgabe seiner Vorlesungen aus der Paftoraltheologie.

Der S. III ber Unleitung für angehende Beichtväter handelt von der beften Methode, den Menschen zu Gott gurudzuführen und mit Gott zu vereinigen, und ber Berfaffer fpricht voll Begeifterung : "Ich tenne einen noch lebenden Beiftlichen in der deutschen Kirche, der es dem heiligen Paulus abgelernt hat, Erde und Simmel mit neuen Rindern Gottes zu bevolfern. Seine Methode ift rein, apostolisch. ""Sieh, bas ift fein Wort an jede Seele, die fich ihm anvertraut, fieh! Chriftus gibt uns Macht, Kinder Gottes zu werden; das ift das Böchfte, mas wir fein und werden können. Denn find wir Rinder Gottes, fo find wir Erben Gottes. Und Diefes Bochfte gibt er uns umfonft, wenn wir es nur annehmen wollen. Die an Ihn glauben, die find es, die das höchfte Gut aus seiner Sand nehmen wollen. Denen gibt er Macht, Rinder Gottes zu werden. Um glauben zu können, fei du klein, wie ein Rind, sei nichts in beinem Auge. . . . Um glauben zu tonnen, sei treu in dem, was dir schon gegeben ift . . . sammle dich in dir, lerne beten . . . denn der Glaube ift Gabe Gottes, ift Rraft Gottes, ift das Leben Gottes, das

dich in einen neuen Menschen umwandelt. Wenn du glauben kannst, so kommen der Bater und Sohn und nehmen Herberge in dir. . . . Wenn du glauben kannst, so wird das Lamm Gottes . . . dein Hirt, dein Heiland, in seinen Wunden sinzdest du göttliches Leben. . . . Wenn du glauben kannst, so wirst du ein Baum im Garten Gottes, voll Früchte der Gezrechtigkeit; die guten Werke, die Jacobus empsiehlt und für nothwendig erklärt, gehen aus dem Glauben hervor."". . .

Dies Wort spricht er in und außer dem Beichtstuhle, als Prediger, als Gewissensath, als Freund und Vater seiner Gemeine aus . . dies Wort spricht er aus in den Tagen der Gesundheit und der Krankheit, des Lichtes und der Finsterniß, der Fülle und der Urmuth, des Lobes und der Lästerung, der Freiheit und des Druckes. Aber am kräftigsten spricht er es vor den Richterstühlen, in Gefängnissen, und wo ihn immer heiße Leiden, wüthende Lästerungen und schauerliche Mißhandlungen umherdrängen, da, da faßt es Wurzel, da treibt es Keime, da schafft es Früchte, da zeuget es Kinder Gottes."

Der geseierte Priester ist Boos. Caplan Mäusl schickte an ihn am 19. Mai 1814 eine Abschrift dieser Stelle und setzte dazu: "Als Sailer von der zu protestantischen Form bei deinen Erweckungs » Geschichten mit mir sprach, berief er sich auf diese Stelle in seiner Pastoral, indem du dabei verstanden seiest. Er sagte, er wolle dir diesen Bogen extra durch Bausmann senden, damit du ihn recht verstehen mögest, was und wie er es meine. Weil er dir aber diesen Bogen durch Bausmann nicht sendete, so schrieb ich dir diese Aeugniß Sailers berusen, und Ziegler, damals Prosessor in Linz, sagte in einem Gutachten, das er über Boos am 9. August 1815 abgab: "Vitam doctrinamque Martini Boos delineatam vides apud Michaelem Sailer Pastoraltheologie II. Band S. 469. 1812.1)

<sup>1)</sup> In Sailer's fammtlichen Werken ift biese Lobrede etwas abgeandert. Sie beginnt: "Ich kenne mehrere noch lebende Geiftliche," und fährt im Plural

Raum stand die III. Auflage von Sailer's Bastoral in den Bibliotheken, als fich ein neuer Anlag bot, Rühmliches über Boos zu verbreiten. Am 12. October 1813 ftarb Michael Feneberg, Pfarrer von Böhringen. 3hm fette Sailer im Jahre 1814 ein Denkmal unter bem Titel: "Feneberg's Leben." Sailer war ja "in Landsberg fein Mitnoviz, in Ingol= ftadt fein Mitschüler in der Philosophie, in Dillingen fein Mitlehrer, beim Antritte ber Pfarrei ju Seeg fein Begleiter, in Seeg und Böhringen oft und lange fein Sausgenoffe, in feiner erften Leidensgeschichte fein Mitleidender, im gangen übrigen Leben fein Freund." Much hatte der Berftorbene feinem Biographen burch hinterlaffene Schriften die Arbeit erleichtert. In Sailer's Buche mird Martin Boos öfter genannt, ober es wird wenigstens auf ihn hingewiesen. Doch ift in Sailer's fämmtlichen Werken manches ausgelaffen, mas in ber erften Ausgabe zu finden mar. Wir merden Giniges bem Ginne nach, Anderes buchftäblich anführen. Feneberg murbe im 3. 1793 Bfarrer in Seeg, und als folder hatte er die edelften Briefter Bu Gehilfen: "Martin Boos, Laver Bayr, Chriftoph Schmid, Johannes Gogner, Philipp Nerius Zech u. f. w." Den edelften Brieftern wird Boos von Feneberg und Sailer beigegahlt. Dben mar von zwei Leidensgeschichten Tenebergs die Rede. Die erfte fiel in die Jahre 1793 und 1794, und beftand in einem Beinbruche, ber ihn zum "Ginfuger" machte; bie zweite dauerte von 1797 bis 1805, und begann mit der schon er= mähnten Untersuchung. Rach bem erften Leiden konnte er am 19. Februar 1794 in feinem Zimmer wieder die beilige Meffe lefen. "Der Silfspriefter M. B. (Martin Boos), ber in ber zweiten Leidensgeschichte in capite libri vorkommen foll, betete

fort. Der lette Sat lautet: "Am kräftigsten sprechen sie es aus in ben heißesten Leibensstunden, die ihnen alles, nur Gott nicht, zu nehmen drohen. Da, da fast es Burzel."... Belche Geistlichen mögen wohl die Erben bes Boosischen Ruhmes gewesen sein? Der Rock war nur für Einen gemacht und sollte nicht zerschnitten werden, als dieser Eine ihn nicht mehr tragen konnte.

laut mit den Kindern unter dem ersten Opfer, das der liebe Alte Gott zum Danke brachte. Soll, aber nicht wird. Sein Leben wartet einer andern Zeit und eines andern Biographen."

Die zweite Leidensgeschichte, nämlich die Untersuchung. schildert Sailer in genialer Beife; er läßt den frommen Bifchof Fenelon als Inquifitor in Feneberg's Saus kommen und stellt bar, daß die Sache anders ausgefallen fein murde, wenn fie in die Sand eines Fenelon mare gelegt worden. In einem fingirten Gefpräche zwischen beiden Mannern fagt Feneberg: "Ich und meine Freunde 1) haben uns feines Berbrechens fculbig gemacht, als daß wir an einen lebendigen Gott glauben, ober mit Paulus zu reden, auf einen lebendigen Gott hoffen: dafür leiden wir. . . . Wenn meine Freunde, befonders einer, der in der gangen Geschichte am meiften gelitten hat, und dem wir die fraftigften Untriebe jum Buten zu verdanken haben, predigten: fo gingen Feuerflammen aus ihrem Munde, und die Bergen brannten wie Strohhalme. Das erregte das Böllen= find — die Gifersucht, und die — gebar auch diegmal ihren natürlichen Sohn, den Läfterer mit weitem Munde und wildem Trote."

Feneberg und seine Cooperatoren mußten nach der Vernehmung in verschiedenen Klöstern in Augsburg, jedoch so,
daß dieses nicht als Strase erklärt wurde, Exercitien machen
und widerrusen. Feneberg schrieb über die vorgelegten Sätze:
"Hae propositiones, prout jacent, et mihi in perturbatione
exciderunt, erroneae sunt, easque ut erroneas damno, rejicio, et sincera mente revoco." Den Herrn Generalvicar
bat er: "daß man ihm um Gotteswillen den geistreichen M. B.
wieder als Caplan lassen wolle." Am 28. Dezember 1897
brachte er zu Papier, was Sailer als Biograph verbreitete:
"Unsere Richter sind landkundig unsere größten Widersacher.
... Man darf sich also nicht verwundern, daß sie die Wahr-

<sup>1)</sup> Diese waren vor allen Martin Boos, Bayr und Siller, auch weltliche Personen, namentlich Mägbe.

heit unmöglich mit freiem Blicke ansehen konnten. Das allerschwerste ist, was sie mit B. verfüget, und scheint saft gar nicht zu entschuldigen zu sein. Allein sie haben sich doch gleich bestrebt und selbst darauf gedrungen, daß es wieder gemildert werde, und es scheint, sie wären nun selbst froh, wenn sie ihm auf eine annehmliche Weise zur Ruhe verhelsen könnten, nachsem sie ihn, Gott weiß wie und ohne recht zu wissen warum, so jämmerlich gequält haben, und selbst sicher wider ihren Willen quälen, weil sie sich zuvor allzu hart an höchster Stelle herausgelassen und nun auf einmal nicht so geschwind umslenken oder das Vorurtheil wegschaffen können. Der Herr möge Rath schaffen und ihnen und dem lieben Boos zur Ruhe helsen.")

Sailer sett in Bezug auf den Generalvicar Nigg hinzu: "Er hat auch, was ihm Gott vergelten wolle, einem andern lieben Versolgten den Rath gegeben, den Kirchensprengel zu verlassen, weil er vorhersah, daß der aufgebrachte Haß außers dem sich nicht legen würde. Beim Abschiede gab er ihm noch das schöne Zeugniß auf den Weg mit: ihr seid sormaliter Sancti, wenn ihr gleich materialiter sehlgegriffen hättet."

Feneberg, das war Sailer's Ueberzeugung, Feneberg und die von ihm gepflegte Mystik war sast ganz gerechtsertigt, und dadurch dem Pfarrer Boos, dem um derselben Mystik willen in Oesterreich widersprochen wurde, ein wesentlicher Dienst geleistet, ohne daß dieser in den Vordergrund gestellt worden war.

Er schreibt daher am 14. November 1814 an Boos: "Es freut mich, wenn du mit Feneberg zufrieden bist. Ich habe eben wegen deiner Lage von dir so wenig als möglich gesagt, und die Sache so vorgestellt, daß die Nichtigkeit der Lästerung einleuchten müsse dem, ber kein Schalksauge hat."

<sup>&#</sup>x27;) Boos burfte auf seine Vorstellung statt in Göggingen, wohin er auf ein Jahr verurtheilt war, in Augsburg wohnen, und bekam nach etwa vier Monaten wieder eine Anstellung.

Boos fagt baher: S. (Sailer) legt in F. (Fenebergs) Leben . . . meine Lehrmethode als rein apostolisch vor, und mit ihm stimmt meine Gemeine überein."

Uebrigens werben wir bei einer andern Gelegenheit auf bie besprochenen vier Schriften Sailer's zurucktommen.

Sailer hat den Pfarrer Boos vor dem Publikum von 1808 bis 1814 mit aller Kraft der Beredsamkeit durch literarische Arbeiten in Schutz genommen; nicht minder war er für ihn thätig bei einzelnen hervorragenden Männern durch seine Briefe.

Der Proceß, der gegen den Pfarrer geführt wurde, dauerte mit geringer Unterbrechung von 1810 bis 1816; Berhöre und Commissionen drängten einander; in Linz und Wien wurde verhandelt.

Da wendete sich Sailer an den Bischof Hohenwart und an den Domscholaster Bertgen in Linz, an den Dechant Freindaller in Böcklabruck, an den Regierungs-Präsidenten Ruösch in München, an den Hofrath Gruber und einen Doctor D. in Wien.

Im Jahre 1807 war Bischof Gall gestorben; sein Nachsfolger sollte in Folge kaiserlicher Ernennung Sigismund von Hohenwart werden, wurde aber erst um Pfingsten 1815 inthronisirt. Doch hatte er schon seit 1811 in Linz seinen Sitz aufgeschlagen, löste im April den bisherigen Capitular-Bicar Ferdinand Maher in der Verwaltung der Diöcese ab, und untersertigte sich als "ernannter Bischof und Domcap. Generalvicar." Im nächsten Sommer wohnte er bereits in seinem Schlosse zu Gleink, und kam nur alle vierzehn Tage auf etliche Stunden zur Session nach Linz.1)

<sup>&#</sup>x27;) Gleink, ein aufgehobenes Benedictinerstift bei Steyr, gehörte also bamals zur Realbotation bes Bisthums in so anerkannter Beise, daß der noch nicht consirmirte Oberhirt bavon Besitz nehmen durfte. So war es einst; nun ist es anders geworden.

Boos machte dem Bischose am 5. Februar die erste Aufswartung und überzeugte sich von der Liebe und Verehrung desselben gegen Sailer's Person und Schriften, konnte daher am 27. Mai seinen Freund versichern: "Ein Wort von dir für meine Gewissens= und Glaubens-Angelegenheit gesprochen, schlägt alle Anklagen . . über den Hausen." Ebenso kannte der Bischos die Zuneigung Sailers gegen Boos, und ersuchte ihn, er möge diesen warnen. Sailer willsahrte beiden; er gab im Briese an den Bischof, wie er am 6. Juni Boos bekannt macht, diesem das beste Zeugniß, copirte aber aus Delizcatesse gegen den Bischof den Bries nicht für Boos; die Warnung aber an Boos copirte er für den Bischof. Da diese mittelbar an den Bischof adressirt war, so möge sie im Auszuge hier Platz sinden. Sie beginnt:

"Eine hochwürdige Sand hat mich in gewiffe Renntniß gebracht, daß in Ihrer Pfarrgemeinde in den Angelegenheiten der Religion und des Bemiffens eine ichon fehr bedeutende Gährung entstanden ift. . . . Daß ich Ihr Berg, Ihre Gefinnung für katholisch halte . . . bas habe ich für Sie überall bezeugt und bezeuge es noch, und werde es bei jedem Anlasse bezeugen. Da mich aber die vorgebrachten hiftorischen Daten überzeugen, daß Gie in einigen Ausbruden, im Privatumgange, im Büchervertheilen die Gefete der Baftoralflugheit nicht immer ftreng genug beobachtet haben mögen, so erbitte ich mir von Ihnen, daß Gie mir . . . die Beilig= haltung breier Dinge gleichsam Sand in Sand angeloben: I. Daß Gie die Lehre von der Rechtfertigung fo ausdrucken, wie es die katholische Lehrform erheischt, . . II. daß Sie in Ihrer Pfarrgemeine (befonders jest in diefer Gahrungszeit) feine andern ale fatholifche Schriften austheilen und vorlefen laffen, . . . III. daß Gie den Umgang mit Proteftanten . . besonders mit jener Protestantin 1), die in Ihrer Gemeine

<sup>1)</sup> Es ist die bekannte Maria Oberndorfer gemeint,

ihre Erscheinungen und eigene Lehren erzählt haben foll, ftands haft meiden."

Diesen Brief sandte Boos am 2. Juni dem Bischofe, fügte aber ein eigenes Schreiben hinzu, in welchem er sich gegen diese drei und gegen andere Anklagen vertheidigte, wozu er einen später zu besprechenden Brief Sailer's an Bertgen zum Theile wörtlich benützte.

Am 5. Juni 1811 erfolgte vom Consistorium die Entsicheidung: In Betreff der von den Beschwerdeführern ansgegebenen Punkte habe sich gezeigt: "daß keineswegs Irrsthum, Irrlehre oder böse Absicht, sondern lediglich Mißverstand, Mißdeutungen, üble Auslegung, höchstens zu strenger Eiser und zu einseitiger Vortrag der Lehre vom Glauben zu Grunde liege."

Diese Entscheidung war vorzüglich bem Professor Sailer gu verdanken, welcher den Bifchof beruhiget hatte. Bang be= ruhigt war ber Bischof nicht; benn schon am 7. Juni schickte er an Boos ein Privatschreiben, welches diefem gar nicht ge= fiel. Sailer murbe auf Bertgen's Rath von Boos aufgeforbert, fich beim Bifchofe für die Ginleitung des Processes zu bedanken. Sailer ichrieb am 15. August und beutete bem Boos nur an, er habe den Grundfat befolgt: "Ich nichts, Gott alles", und eine Predigt über die Berfohnung beigelegt. Diefe Predigt ift diejenige, welche unter dem Titel : "Der Beift= liche des R. B. aus dem Gefichtspunkte des R. B. betrachtet. Gine Rede, gehalten in der Stadtpfarr= firche zu Bregeng, ale Berr Frang Jofeph Baigenegger seine erfte beilige Meffe las" im Jahre 1810 in erfter und 1811 in zweiter Auflage erschien. Im erften Theile wird als Grundlehre des neuen Bundes dargeftellt nach II. Cor. V. 17-21: Gott hat die Welt mit fich durch Chriftus verföhnt. Im zweiten Theile heißt es vom Beiftlichen: er foll mit Chriftus arbeiten an der Ausföhnung des menschlichen Geschlechtes mit Gott. Sailer nannte ben 3med biefer Rebe

im Borworte gur erften und in dem gur zweiten Auflage: "Man hat angefangen, von Chriftus feltener und von der Ausföhnung der Welt mit Gott burch Chriftus noch feltener zu reben. Mus diefem Gelten= und Geltener-Reben ward hie und da ein Stillschweigen; besto mehr redete man von Sittlichkeit. Anfangs war es aber anders. Da war Gott in Chriftus die Welt mit fich — aussöhnend — Alles, das A und das D ber apostolischen Predigten. Und ba fam mit dem Beifte Chrifti die bankbare Liebe in bas Berg, und mit ber bankbaren Liebe alle Tugenb, alle Sitt= lichkeit. . . . Best tommt mit bem emigen Ausrufen ber Gittlichkeit tein Chriftus, fein Beift Chrifti, fein Gott in bas Berg, aber auch feine Sittlichkeit in bas Leben. . . . " "Der Wahn, unfer frankes Gefchlecht burch bloße Sittlichkeit zu heilen, hat jungft fich felbft übertroffen, . . . indem er, an Chriftus nichts als den Tugendlehrer erblickend, nun auch die Priefter aller Religionen . . . in bloge Tugendlehrer umzuwandeln unternahm."

Als Beilage zum Schreiben an ben Bischof zu Gunsten des Pfarrers Boos hat diese Predigt eine besondere Bedeutung. Sailer wollte dem Bischose nahe legen, was er, ohne unbescheiden zu sein, in den Brief nicht aufnehmen konnte, nämlich den Gedanken: Boos sei ein ausgezeichneter Priester des N. B., ihn möge man wegen eines minder passenden Ausdruckes nicht verfolgen. Der Bischof war über diese seine Erinnerung nicht ungehalten, und erzählte dem Boos am 3. September, daß ihm Sailer unlängst geschrieben und eine schöne Predigt gesschieft habe.

Auch im Januar 1812 drückte Boos den Wunsch aus, Sailer möge den Bischof nochmals stärken, weil die Sache (für Boos) ernster wurde. Am 13. Jänner wurde es zugesagt.

Nach dem Bischofe verdient Friedrich Bertgen unsere Beachtung; ja wenn die Zeitfolge allein entschiede, so hätte er dem Bischose vorangehen mussen. Zuerst bischöflicher Secretär,

erhielt er im Jahre 1800 die Pfarre Waldneukirchen, zwei Jahre fpater Penerbach. Un beiden Orten mar Boos bei ihm Caplan und erwarb fich deffen Freundschaft. 3m Jahre 1806 fam Bertgen wieber nach Ling, als Domicholaftifus und Regierungsrath. Später murde er Mitglied des Confiftoriums, trat aber gegen Ende seines Lebens wieder zur Landesregierung über; er ftarb am 1. Juli 1812. Bertgen hatte bie erfte Untersuchung in Gallneukirchen am 7. Februar 1811 vorzu= nehmen. Sie fiel fo aus, daß bie Begner Bertgen für parteiisch erklärten. Um 12. März verhörte Ferdinand Mager ben Boos, und es tam ein ftrenges Decret, daß Boos in Betreff der Rechtfertigung gang nach dem Concil von Trient fich richten follte u. f. w. Sailer fette auf Bertgen noch immer fein Bertrauen und fchrieb an ihn am 10. Mai 1811 einen langen Brief, in welchem es beißt: "Es gibt Ginen beiligen, fatholischen Glauben; aber diefer katholische Glaube kann 1. mechanisch auswendig gelernt, 2. scholaftisch begriffen, 3. im geiftlichen Sinne erfaßt werden. . . Boos ift ein geiftlichfatholischer Chrift. . . . Seine Ausdrücke find ben mechanischen Chriften anftößig, und manche mogen nach ftrenger Form geprüft, auch nicht maggerecht fein; aber nach bem Beifte geprüft find fie es. Er ift fein Reger, weil er den Bufammenhang mit der katholischen Lirche nicht nur nicht zerreißt, fonbern vielmehr mit seinem Glauben alle Offenbarungen Gottes, mit seiner hoffnung alle Verheißungen Gottes, und mit feiner Liebe alle Führungen Gottes umfaßt; alfo ift fein Glaube, feine Liebe, feine Hoffnung mahrhaft katholisch. Boos ift kein Schwärmer, benn er halt nicht die Werte ber Gelbftfucht . . . für Werke des heiligen Beiftes. . . . Uebrigens wollte ich lieber fterben, als einen Mann, ber fo viele ausgezeichnete Beiftesgaben befitt, . . . der fo viele taufend Menschen . . . erweckt, . . . dem die weifeften und beften Menfchen feiner Beit die Schuhriemen aufzulöfen fich nicht wurdig achten, um einiger Ausbrücke willen, die offenbar noch einen orthodoxen

Sinn zulassen, und auf die er nicht hartnäckig versessen ist, verdammen. Ich trete heuer in mein sechzigstes Jahr, und ich würde zittern, vor Gottes Richterstuhl zu erscheinen, wenn ich vor meinem Tode nicht laut bekennte: Die große Angelegenheit des frommen Boos ist aus Gott. Denn sie besteht darin:

- 1. Es ist kein Mensch gerecht, ber nicht hat den Glauben in Liebe thätig;
  - 2. es kann aber ber Glaube in Liebe nicht thätig werden, so lange er selber kein Leben hat;
  - 3. der Glaube wird aber nur lebendig durch Gott, durch Christins, durch den Geist Christi.

Diese drei Sätze sind 1. rein christlich, 2. rein katholisch, 3. die Hauptsache der Boosischen Angelegenheit. Alles Uebrige ist entweder unbedeutend, oder nach dieser Hauptsache gedolsmetscht, unanstößig. Wenn man ihm den Glauben an Christus freiläßt, so wird er die Ausdrücke, die zur Sache nicht geshören, gern auch frei geben."

Diesen Brief sandte Sailer dem Boos offen; er sollte ihn lesen und dann versiegelt an Bertgen gelangen lassen. Boos nahm nach Sailer's Wunsch eine Abschrift davon; und diese wurde Gemeingut aller Mystiker. Feneberg gratulirte hierüber am 13. September seinem Better Boos, und noch vorher dem Verfasser.

Bei Bertgen war der Brief sogleich wirksam; denn Bertgen hielt den Bischof ab, eine dritte Inquisition selbst zu leiten. Ueber den Consistorialbescheid vom 5. Juni äußerte sich Sailer gegen Bertgen: er sei mäßig, christlich, gerecht.... Er sagte weiter: "Der Geist der Wahrheit hat Sie, Berschrungswürdiger! erleuchtet, der Geist der Stärke hat Sie gestärkt, daß Sie, in der verketzerten und verlästerten Lehre das alte apostolische Christenthum anerkennend, und den alten katholischen apostolischen Glauben, wie ein Held für die Wahrsheit standen. . . ."

Als Bertgen wieder Regierungsrath murde, tonnte er beim Confistorium nicht mehr für Boos wie sonst wirken. Es follte baber ein Anderer ihn unterftuten. Wer mar bazu geeigneter, als Freind aller, regulirter Chorherr von St. Florian, einft Professor der Theologie in Ling, bann Dechant und Stadt= pfarrer in Böcklabruck, der berühmte Herausgeber der Linger Monatschrift? War er auch in Neubahern, fo ftand er doch durch fein Stift in Berbindung mit Defterreich, und hatte in Ling vermöge feines perfonlichen Unfebens ein gewichtiges Wort. Er verständigte Sailer, daß er die Monatschrift als Quartalichrift fortsetzen wolle, und erhielt vom 2. December 1811 eine Antwort, welche Ginzel in der öfterreichischen Biertel= jahrschrift 1867 veröffentlichte. Sailer empfahl ihm die Sache des Pfarrers Boos: "Rönnen Sie mas beitragen, die Gegenpartei in Ling zu ftillen, so thun Sie ein Gotteswerk. . . . Im ftrengften Vertrauen darf ich Ihnen ichon fagen, daß ich an den Bifchof, an Berger (recte Bertgen), an Boos schon oft geschrieben habe, und daß ich vielleicht noch in dieser Sache eine Reise nach Ling machen werbe."

Am 16. December 1811 schrieb Sailer an Boos: "Herrn Freindaller schreib ich, will's Gott heute noch, um ihn für dich zu gewinnen, d. i. für die Wahrheit." Es scheint also die Correspondenz lebhaft geworden zu sein. Freindaller machte Sailer's Vertrauen nicht zu Schanden. Dieß erhellt aus dem Briefe des Consistorial Expeditors Herzog an Boos vom 24. Jänner 1812: "Freindaller war hier, er hat laut gessprochen; die Scrupulanten sind einöhrig; der Untersuchungssact muß nach Wien geschieft werden." Aus dem letzten Satze erkennt man, daß die weltliche Behörde bereits sich eingemischt hatte. Boos hörte am 17. December 1811, sein Proceß sei durch Advocaten bei der Regierung anhängig gemacht worden; bald wurde ihm eine weltlich zeisstliche Commission auf den 3. Jänner 1812 angekündet. Da sollte ein Mann sich sinden, der beim Regierungs Bicepräsidenten Aich hold etwas gälte.

Es wurde Ruösch erkoren, einer der Erweckten; einst Oettingischer Regierungspräsident, lebte er dann als Pensionist in München. Da er den Aichhold aus der französischen Gestangenschaft errettet hatte, mußte er bei ihm Gehör finden. Boos machte auf ihn den Homo ausmerksam: "Ruösch könnte... mir das Narrenkleid abziehen." Im Januar 1812 sagte Sailer: "Ruösch schrieb sogleich an Aichhold aus dem Herzen für dich." Es ist also sehr wahrscheinlich, daß Sailer ihn darum ersucht habe.

Man brauchte auch Gönner in Wien, weil dorthin der Proceß gezogen werden follte. Alles lag daran, den Hofrath Augustin Gruber für Boos günftig zu stimmen. An ihn wendete sich Sailer; er versichert am 15. August 1812: "An Hofrath Gruber habe ich nachdrucksam geschrieben für dich." Dieser Hofrath meinte, Boos sei allzu fromm und es stecke Neid dahinter, trug daher darauf an, daß die Hofresolutionen so milbe als möglich aussielen.

In Wien war ein Arzt D., ein alter Studienfreund von Boos. An ihn schrieb Sailer: er sei bis auf einige Ausbrücke ganz mit Boos einverstanden. Dieser erklärte sogleich, er sei ganz einverstanden. D. leistete als Agent gute Dienste, gab die Sachen des Pf. B. frommen Fürstinnen, Gräfinnen u. s. w. zu lesen, erforschte in Wien die herrschende Stimmung u. s. w.

Ueber den Verlauf des Processes vom Jahre 1812 an wird später gesprochen werden. Es herrschte vom September 1813 bis dahin 1814 Windstille von außen; dagegen erhob sich von innen ein Sturm.

Das in dem "Pastoralschreiben des Generals Bicariates Augsburg in Betreff der neuen schwärs merischen aftersmystischen Lehren und Secten. 1820" angegebene Symbol, welches Personen ohne Unterschied des Geschlechtes besonders bei Erweckungen gebrauchten, wird bei den Boossanern theils ausdrücklich genannt, theils angedeutet. Aus den Briesen Homo's an Boos vom 8. Juli, 28. Juli,

5. September 1814 geht hervor, bag biefes Symbol ichon feit 1796 angewendet worden fei; der Beift Chrifti nehme die verloren gemesenen, aber wiedergefundenen Sohne mit diefem Symbole auf; es fei ja im Evangelium enthalten und nicht bloge Natur. Anspielungen fommen auch in den Briefen der Maria Dberndorfer, ber Anna Schlatter u. f. w. vor. Die Gefahr war um fo größer, je mehr die Erweckten trunken waren von der Gewißheit ihrer Rechtfertigung ; je mehr fie geneigt ichienen, ihre Gunden fur lägliche gu erklaren und die Borwurfe des Gemiffens dem Teufel zuzuschreiben; je mehr bem weiblichen Beichlechte die Sauptrollen zugedacht waren. Für bas Kirchlein mar es ein großes Glück, bag man ihm nirgende Ruhe ließ; es fonnte eine ichamlofe Beerde gleich den Mormonen daraus hervorgehen. — Sat fich benn, muß man fragen, Niemand geärgert? Sie wiffe, fagt eine Muftiferin in einem Briefe Somo's, Niemand, außer ber Ungerin, ber fich geärgert.

In späterer Zeit ärgerte sich Weinhofer (Paulo minus). Er wußte nach seiner Erweckung durch Boos nicht oft und warm genug zu danken. Als Boos sich beklagte, sein Coeperator Joseph Rechberger sei nicht mehr Timotheus, sondern Demas, bot sich Weinhoser an, die Stelle des Timotheus bei diesem neuen Paulus einzunehmen. Im Jahre 1813 und 1814 beherbergte er Maria Oberndorfer, und ersuhr aus ihrem Munde etwas, was dem Manne, der sittenrein vor Freunden und Feinden dastand, nicht zur Ehre gereichte und mit jenem Symbole zusammenhing. Es handelte sich nicht um eine notorische Verletzung der christlichen Moral, aber es entstand doch große Bestürzung. Weinhoser verhehlte seine

<sup>1)</sup> Joseph Rechberger, Sohn bes Kanzlers Georg Rechberger, älterer Bruder bes unvergeßlichen Augustin Rechberger, hatte so sehr für Boos Partei genommen, daß er zugleich mit seinem Pfarrer sich zu vertheibigen hatte. Durch bes Prosesson Michael Arnet Borstellungen und durch die Thränen seiner Mutter wurde er noch im Jahre 1811 von der schläpfrigen Bahn zurückgeführt.

Enttäuschung weber bem Boos, noch dem Sailer. Ueber den Inhalt des Briefes an Boos ist nichts bekannt. Von einem Briefe an Sailer schreibt Homo am 8. Juli 1814 an Boos: "Mänst las bei Sailer einen Brief von Weinhofer wegen dir, der entsetzlich ist. . . . Sailer ist nicht ängstlich und wird es nicht; sagt: Weinh. verstehe dich nicht." Mäust schreibt an demselben Tage an Boos: "Sailer las mir Einiges aus seinem (Weinh.) letzten Briefe vor, und ich sah aus diesem Wenigen hinlänglich, daß Ihr weiter auseinander seid als Himmel und Erde, Engel und Teusel; daß er alle deine Worte auf das grellste und verkehrteste nehme, und daß also du deine Sache bei ihm mit jedem Briefe nur verschlimmerst. Wenn ich nicht seine Handschrift gesehen hätte, so wäre es mir nicht möglich gu glauben, daß sich Weinhofer so weit hätte verirren können."

Sailer mußte aus jeder Blume Honig zu ziehen und gab folgende Antwort: "Ihr Brief hat mich feines Inhaltes wegen innigft gerührt, erbaut, getroftet, erfreuet. Die Untworten auf Ihre Bewiffensfragen liegen auf einem Blättchen bei. Sie werden baraus erfehen, daß Sie von nun an biefen Bunkt in Ihren Bergensergiegungen an 3. konnen mit dem beften Bemiffen liegen laffen, und fich mit ihm in dem aller= beiligsten Glauben . . . erbauen . . . beibe felig in Gott. . . Wenn mich Gott gefund (ich hoffe es) und fraftig halt: fo ift mir ber Weg nach Ungarn nicht zu weit, und ich hoffe Gie, Beliebtefter, noch und mit Ihnen alle die edlen Männer, die Sie in Ihrem Briefe nannten . . . in Ihrem Lande zu feben und zu umarmen. Wenn Sie mit 3. über die ewigen Ungelegenheiten correspondiren wollen, fo schreiben Sie ihm a. über die Rraft des Glaubens, oder b. über den im Menschen inwohnenden Geift Gottes. . . Darin hat er bas meifte Licht und die meifte Starte und die befte Erfahrung. . . . Auch ift mir unendlich viel daran gelegen, daß alle von Gott ergriffenen Ratholischen in Ginigkeit des Beiftes bleiben, wenn fie auch durch Befonderheiten aller

Art sollten zur Trennung versucht werden. Denn wir bedürsen einer des andern, und Spiritus Christi est Spiritus unionis . . . Ich selbst habe die Fehlenden mit aller Liebe zu behanbeln gelernt — durch Gottes Gnade. . . Ich grüße Theophilus. Gott halte und trage ihn mit seiner Huld und Liebe." In dem Blättchen entschuldigt er noch mehr den Pfarrer Boos. Der Gruß an Theophilus zeigt an, daß er noch in Pinkafeld entrichtet werden konnte. Am 5. September schiekt ihm aber Homo schon Grüße nach Gallneukirchen. Ueber den Ersfolg schreibt Sailer an Boos: "Weinhoser hat mir auf meine Nichtbichtung einen so herzlichen Brief geschrieben, daß ich ruhig bin; besonders äußert er sich so voll Glauben an deine Liebe und so voll Liebe zu deinem Glauben, daß ich auch dafür Gott lobpreisen muß. Eben heut schreib ich an ihn, um ihn in seiner jetzigen Stellung zu besestigen."

Seinen Hauptzweck erreichte Sailer bei Weinhofer nicht. Dieser ließ noch im September, wahrscheinlich durch Theophilus, dem Pfarrer Boos und seinen Anhängern sagen: sie möchten für ihn beten . . . und ihn nicht aus der Geistesgemeinschaft ausschließen. Aber das alte Verhältniß zwischen ihm und Boos ließ sich nicht mehr herstellen. Homo machte am 11. Januar 1815 einen Versuch, Weinhofer zurechtzuweisen, indem er Proverb. 24, 15—16 anführt, und den Commentar des Jakob Tirinus beisügt.

So hat denn Sailer oft die Feder ergriffen, um den Pfarrer Boos in Schutzu nehmen; er zeigte seine Zuneigung zu ihm noch mehr im schriftlichen und persönlichen Berkehre.

Von Sailer's Briefen an Boos werden hier diejenigen stehen, welche sich entweder auf den Gang des Processes oder auf die Minstif beziehen.

Schon im Sommer 1811 schrieb Sailer an Boos auf bessen Anfrage: "Wein Better Andreas Seitz hat die Pfarrei Aislingen erhalten. So lange dich Gott auf deinem Posten

hält, fo bleibe bu. Wird er bir läftig ober bu gu fehr ge= preßt, fo geh nach Aislingen, mein Beneficiatenhaus ift leer für dich. Da wohnst du und bei Seit iffest du. Wir Beide schätzen uns glücklich, in bir Jefum Chriftum gu bewirthen bis an bein Ende. . . . " Bielleicht ahnten Beide nichts Gutes; die Aussicht murde trüber, als die weltliche Obrigfeit, ber die beftändige Unruhe in Gallneutirchen nicht gleichgiltig mar, fich ber Sache annahm. Um 3. Janner 1812 fam eine gemischte Commiffion bei Boos an. Sie fuchte zwischen Boos und feinen Gegnern einen Bergleich zu Stande zu bringen. Da diefes nicht möglich war, fo follte ein Urtheil gesprochen werden. Berigen und Bergog waren verzagt; benn es hieß: Boos fei in einer geheimen Befellfcaft; wolle die öfterreichifche Beiftlichkeit reformiren, unterhalte mit Theophilus und Bochstetter Umgang und Correspondenz; seine Lehre von der Recht= fertigung klinge protestantisch. Der Bischof wolle ihm noch helfen, ihm feien aber von der weltlichen Obrigfeit die Sande gebunden.

Die Landesregierung hatte gründlich zu verfahren, weil die Gegner auch in Wien ihre Klagen angebracht hatten, die nach Linz geschickt wurden.

Ebenso war bas Consistorium nicht mußig, und ertheilte am 1. Juli dem Boos Aufträge.

Da hielt es Sailer für nothwendig, dem Boos zu rathen. Er schrieb am 15. August 1812: "Ich hoffe noch immer, du solltest deiner oder einer andern Pfarre noch gelassen werden. Thue nichts vor dem äußersten Falle; aber wenn er eintritt, so komm ohne weiters nach Aislingen, — es ist daselbst alles bereitet. Aber vor dem Falle mache davon keinen Gebrauch, damit du deine Entlassung den Andern nicht selber erleichterst, Bertraue auf Gott allein und sei froh in deinem Beruse."

Die Hofresolution, welche vom 19. November datirt mar, erklärte: daß Boos nach dem Erkenntnisse des Ordinariates in einigen von ihm vorgetragenen Lehrfätzen wohl als ein in seinen Ausdrücken unkluger, für Mysticismus schwärmerisch eingenommener Mann betrachtet, aber nicht als ein Irrlehrer angesehen werden könne, auf seine plötzliche Entsernung von der Pfarre noch nicht entschieden werden könne; es seien gelindere Mittel zu versuchen, z. B. Abforderung der Predigtaufsätze.

Das Consistorium verlangte von Boos am 27. Januar 1813, er sollte die Predigten schreiben und den Aufsatz immer zum Vorlegen bereit halten. Boos theilte etwas so Wichtiges dem Sailer gewiß mit, und erhielt von ihm vor Oftern folgenden Rath:

"lleberdem rathe ich bir, beine Predigten nie ganz zu schreiben (benn bei beiner Leibesschwäche wäre es ohnedies eine unmögliche Forderung an dich), sondern nur zu stizziren und die Ausarbeitung beinem Geiste zu überlassen. Begehrt das Consistorium die Predigten, so gib ihm die Stizze, z. B. von der Demuth machte ich (du kannst es tausendmal besser) die Stizze: I. Der Sünder ist demüthig, wenn er mit dem Zöllner spricht: Gott! sei mir armen Sünder gnädig! II. der Bekehrte ist demüthig, wenn er mit allen Heiligen spricht: nicht ich, sondern die Gnade Gottes in mir . . (dies erweiterte ich in der Stizze ein wenig). Wenn dem Consistorium die Stizzen zu kurz sind, so mach sie länger."

Boos erhielt von Sailer am 14. November 1814 auf seine Frage, ob er Galineukirchen verlassen sollte, die Antwort: "Bleib, wo dich Gott selbst hingestellt, wo Er dir das schönste Ackerseld anvertraut, wo Er durch dich schon so viel gesäet und geerntet hat, wo Er noch ferner durch dich säen und ernten wird, und bleib, bis sie dich selbst entsernen; denn sie werden dich nicht entsernen, und wenn auch, so trägt dich Gott auf den Händen zu deinen lieben Freunden in aller Welt oder in die Ewigkeit. . . Sollte die Noth viel dringender werden, so handle, wie's die Noth gebeut. Außer diesem Falle, der

faum kommen wird, bleib ich bei meinem einfilbigen: Bleib. Der gesuchte Abschied könnte vor Wehmuth dich tödten; ber ungesuchte macht sich selbst, und noch glaube ich fest, daß du dem Bolke Gottes sollst gelassen werden."

Mun wollen wir, Ereigniffe von minberem Belange über= gehend, zu bemjenigen eilen, welches für den Ausgang bes Processes am entscheidendsten mar. Es mar dieg bie Thätigkeit des Barons Karl Gumpenberg in Gallneufirchen gu Bfingften 1815. Satte es ichon früher verlautet: Boos fei Mitglied einer geheimen religiöfen Gefellichaft, fo glaubte man nun hievon den schlagenoften Beweis liefern zu können, nament= lich aus den Briefen, die Boos abgenommen wurden. Im Karmelitenklofter zu Ling mußte er am 24. Juli 1815 feinen Aufenthalt nehmen. Obichon er fich ichon Tage darauf burch einen Revers verpflichtet hatte, "weder mit der Gemeinde in Gallneufirchen oder mit einzelnen Gliedern berfelben, noch mit Auswärtigen weber fchriftlich noch mündlich bis zur Entichei= dung feiner Angelegenheit fich in eine Berbindung einzulaffen": so geschah doch das Gegentheil, besonders mar Maria Obern= dorfer, die auch den Namen Tertius trägt, thätig. Mit Erlaubniß des Bischofes legte Boos dem Sailer mehrere Fragen vor, die berfelbe am 28. August 1815 beantwortete. Er trug ihm wieder fein Beneficiatenhaus an, miegrieth ihm zu refig= niren und fuhr fort: "Wenn man Gie, wie hier die Rede geht, deshalb von Ihrer Pfarre entfernte, weil Gie in einer geheimen Befellichaft waren, fo murden Sie megen einer Sache entfernt, die nicht nur unerwiesen, fondern burchaus unrichtig ift. Gie find in feiner geheimen Befellichaft; benn gu jeder geheimen Gefellichaft gehören drei wefentliche Merkmale; jede geheime Befellichaft ift: erftens ausschließend gegen Profane, zweitens einschließend gegen die Glieder, und drittens ein ge= ichloffener Rreis unter bem Siegel bes Geheimniffes. Run alle diese mesentlichen Merkmale find . . . unerwiesen und un= erweislich. . . . Ihre Geschichte, wenn Sie wirklich von der

Pfarre entfernt werden, muß um der Theilnahme fo vieler edler Menschen willen in Kurzem in gang Deutschland fund werden, auch ohne Ihr Zuthun. . . . In diefem Falle . . . mußte mehr als ein Schatten auf das hochwürdige Ordinarigt fallen. Sollten Sie kein Mittel finden, die Orthodoxie Ihres Glaubens, die Nichtverwicklung Ihres Namens in vorgebliche geheime pietistische Berbindungen u. f. m. barzuthun, ... fo bitten Gie ben hochwürdigen Bifchof, nochmals und das lette Mal gehört zu werden, und bezeugen vor Gott, daß Ihnen die katholische Religion von Jugend auf ftets heilig gemefen und noch heilig ift; wenn auch dieß Zeugniß unwirkfam bleibt, bann mogen Sie den Opfer= oder Bilgerftab er= greifen und in Ihr Vaterland zuruckfehren, Gott wird Ihr Geleitsmann fein und eine Butte bereiten, mo Sie ausruhen, einen Tifch beden, wo Sie effen, und einen Freund ichenfen, der Sie tröftet, bis das fuhle Grab Ihren Leib und Chriftus Ihren Geift aufnehmen wird."

Diefen Brief benütte Boos in einer Eingabe an die Landesregierung vom 20. Jänner 1816. Es erfolgte endlich am 22. April 1816 die Allerhöchste Entschließung: "baß die gegen ihn eingeleitete Untersuchung ber ichmeren Polizei = Uebertretung einer geheimen Gefellichaft aus Mangel an Beweisen aufgehoben fei; er felbst aber fei ber Pfarre Ballneutirchen für verluftig gu erklären. Für den Fall, als er freiwillig um Erlaubniß zur Auswanderung ansuchte, wird ihm hiezu die Allerhöchste Bewilligung ertheilt. Falls er aber nicht felbst auswandern zu dürfen bate, ift ihm gu bedeuten, daß er in ein Stift oder Rlofter ber Wiener Diocese überfest, und ber meiteren Disposition des hiefigen Fürsterzbischofes, der feine Grundfate und Behren meiter untersuchen und die ihm dienlich icheinenden Mittel gu feiner Befferung ergreifen mird, überfett werden, und in diefem Rloster oder Stifte so lange zu bleiben haben werde, bis ihn der Fürsterzbischof für den Genuß der vollen Freiheit seines Aufenthaltes, jedoch immer außer der Linzer Diöcese, fähig finden wird, wo er sodann nach Maßgabe seiner Kräfte wieder verwendet werden kann, und daß ihm endlich alle Correspondenz über seine religiösen Meinungen auf das strengste untersagt werde."

Boos mählte das Erstere, sah Gallneukirchen nicht mehr und wanderte aus. —

Wir wollen wieder auf den Anfang der langen Unterssuchung zurückschauen und betrachten, was Sailer an Boosschrieb über die Myftik, und zwar mit Rücksicht auf Grundstäte und auf die Methode, dieselben zu bethätigen.

Boos sprach seine Grundsätze über Mhstik bestimmt und klar aus, als er dem Bertgen am 7. Februar 1811 als die Hauptsache seiner Lehre 16 Propositionen übergab. Die erste lautet: "Der Glaube ist eine herzliche, lebendige Zuversicht und ein festes Vertrauen auf die Gnade Gottes in Christo verheißen, von Vergebung der Sünden und ewigem Leben, durch das Wort Gottes und den heiligen Geist angezündet." Die dritte: "Jesus Christus hat uns durch seiden und Sterben den Himmel verdient, wir können ihn durch unsere guten Werke und durch unsere mangelhafte Haltung der Gebote Gottes nicht verdienen, wohl aber desselben verlustig werden, wenn wir die Gebote Gottes nicht nach Möglichkeit halten und keine guten Werke verzichten."

Er hatte diese Sätze dem Langenmayer mitgetheilt; durch diesen lernte sie Sailer kennen und schrieb am 1. April 1811: "Deine Propositiones sind sehr merkwürdig; ich möchte so gerne mit dir darüber reden. Wenn sich nicht der ganze Mensch nichts wird, und ihm Gott in Christus nicht Alles werden kann: so ist nicht viel ausgerichtet; dieß ist die Sache; Form und Ausdruck sind zeitlich. Caetera coram favente Deo."

Anderswo mar die Rede von einer ernften Mahnung. welche Sailer auf bes Bischofs Ersuchen an Boos ichrieb, ebenfo bon einem feierlichen Schreiben Sailer's an Bertgen, worin er Boos und feine Sache vertheidigte. Beide Briefe wollte Sailer Boos gegenüber etwas modificiren. Das Schreiben an Bertgen war daher in folgendes Schreiben an Boos eingeschloffen: "Das Wefen beiner Lehre ift apostolisch, Gott in Chriftus, Chrifti Tod, Chrifti Beift, Chrifti Leben, bas ift das Wefen des Chriftenthums. Wenn uns der Beift Gottes treibt, find wir Rinder Gottes. - Ich habe aber in dem Briefe an Bertgen beine Sauptlehre forgfam unterschieden von einzelnen Ausdrücken, die zur Hauptlehre nicht wefentlich fein tonnen. Chriftus ift unfere Weisheit, unfere Berechtigfeit, unfere Beiligkeit, das ift die Sache. Uebrigens, liebster Bobo . . . (wie fann ich mein Inneres vor Gott bemuthigen, und vor dir bescheiden genug ausbrücken?), mare es benn boch möglich, daß du in Beziehung der hauptfache - fculdlos - und gleichsam unbewußt und wider Willen - bich bier und da in eine fremde Manier hineingearbeitet hättest; doch wer die Sache hat, dem ichaben die Ausbrucke nicht, und in Chriftus wird felbft fremde Manier zum Guten gedeihen. Dieg berührte ich im Briefe an Bertgen nicht; auch dir felber mag ich es nicht ausführlicher nennen; ich hoffe noch mit bir reden zu können. Und dir schrieb ich dieg nur, weil ich glaube, daß du, ohne ber apoftolifchen Sache im geringften etwas zu vergeben, diefelbe Sache hie und da anders bezeichnen fonneft. Allerdings ift die Berechtigfeit Chrifti durch den Tod Chrifti ein erworbenes But, aber fie muß auch unfere Berechtigkeit merben, der Beift Chrifti muß die Sunde in une freuzigen und une gerecht machen, mahrhaft gerecht machen. Du findeft gewiß bein

ganzes Evangelium auch barin. Bei allbem follen biefe Worte nicht bafteben, wenn es bir nicht einleuchtet, wozu sie bafteben."

Trot der feinen Redensarten läßt sich Sailer's Absicht nicht verkennen, Boos zu corrigiren.

Anders verhält es sich in Betreff des Mahnschreibens, das auch der Bischof zu lesen bekam. Sailer fühlte, daß er Boos verwundet habe und wollte nachträglich heilen. Er sagt:
... "Da ich selbst aus der Schule der Lästerung nicht heraus=
fomme, so weiß ich wohl, wie man bei voller Unschuld ver=
fetzert und versolgt werden kann. Wohl wissend, daß du vor Gott ganz rein und unschuldig bist, mußte ich dich doch warnen und beschwören: a. um das beunruhigte Baterherz vollends zu beruhigen, b. um deine gute Sache vor aller Blöße zu bewahren, und c. wo möglich das Feuer zu dämpfen, das lichterloh ausbrannte. . . Gott tröste dich, wie eine zarte Mutter ihr liebstes Kind tröstet. . . Sorge nur für deinen Körper, für deinen Geist ist schon gesorgt." So war die Warnung und Beschwörung leider beinahe neutralistrt.

Merkwürdig ist auch folgende Stelle aus Sailer's Brief vom 13. Jänner 1812: "Jesum Christum bekennend, gibst du die Worte frei, die da Anstoß erregen, aber nur nachdem du bekannt hast, daß du nichts als die alte apostolische Wahrsheit damit bezeichnetest. In den Säten, die in dem Consistorium gelesen werden, bestehe nicht auf der sides fiducialis allein; denn sie ward in der Glaubenstrennung als Loos wort der Secte gebraucht. Glaube, Liebe, Hoffnung sind Ein göttliches Tugend leben im gerechtsertigten Menschen. Paulus, die katholische Kirche und Boos trennen nicht, was Gott vereint hat."

Eine neue Gelegenheit, sich gegen Boos über die Rechtsfertigung zu äußern, bot sich dem Professor Sailer am 28. Juli 1813. Boos mußte vor dem Consistorium erscheinen, und unterschrieb folgende fünf Propositionen, welche ihm vorsgelegt wurden:

"1. Justificationis gratiam tam infantibus, quam adultis Christus Dominus morte sua plene est promeritus; ea tamen conditione, ut infantes nonnisi per baptismum, adulti vero post baptismum lapsi nonnisi per sacramentum poenitentiae, saltem in voto, et eos actus, qui ad hujus valorem requiruntur, ejus participes fieri possint. 2. Hinc cum s. Paulus in Epist. ad Rom. et Galatas contendit, hominem per fidem justificari, praedictorum necessitatem non excludit. 3. Omnes Christianae virtutis actus, qui justificationem praecedunt, eam quidem mereri non possunt, ex fide tamen per Dei gratiam orti, ad eam praeparant ac disponunt, ac propterea fidelibus, tamquam apprime salubres, a pastoribus commendandi sunt. 4. Hominis justificati opera bona non solum augmentum gratiae, sed etiam vitam aeternam vere ac proprie merentur. 5. Qui post baptismum in peccata gravia labitur, jure divino tenetur confiteri omnia et singula peccata mortalia, quorum memoriam cum debita et diligenti praemeditatione habuerit, quam peccatorum confessionem fides quantumvis firma et viva superfluam facere nequit. Lincii die 28. Julii 1813

Ego Martinus Boos parochus Gallneofanensis supra dictas propositiones ex toto corde recipio et sub fide sacerdotali tam publice, quam privatim parochianos meos docere velle promitto."

So lautet bas Original.

Er erkannte nämlich die Sätze nach kurzer Erläuterung als wahr an und erzählte in einem Briefe vom 1. October 1813: "Das ganze Consistorium frohlockte mit mir, als ich die Worte sprach: Hanc 1 mam propositionem toto corde subscribo; hoc est, quod volo, quod praedico, in quo vivo et gaudeo. Boos verhehlte diese Thatsache einigen Freunden nicht. Daher sagt Homo am 7. Jänner 1814: "Wegen Goßner sage ich nur so viel: er selbst hat dich über die 4. Proposition hören wollen; uns gestel deine Antwort, und wie hätten wir sie ihm

nicht mittheilen sollen? Nimmt er etwas übel, so ist es scandalum sumtum, non datum. Wir nehmen dir nichts übel. Sailer greinte dich aus, daß du die 5 Propositiones an mich und G. sandtest, und du schreibst sie item wieder an Xaver Bahr und sagst dem Völk, daß er sie bei G. lesen könne. Ecce quo magis prohibebat, eo magis clamabant, et dissamatus est Jesus in tota illa regione. In den Druck gibt Gosner deine 5 Propositiones gewiß nicht, weil sie ihm nicht schmecken."

Schon am 7. December hatte Baumann an Boos ge-

"Wit Goßner's Aeußerung bin ich äußerst unzufrieden, und möchte schier sagen: Wenn Goßner noch so denkt und raisonnirt, so hat er bisher noch nicht das 15. Hauptstück des heiligen Johannes in seinem tiessten Grunde verstanden. Ohne es mir anzumaßen, daß ichs besser als er oder recht verstehe, so bin ich doch durch dieses Capitel von der Lehre de gratia und von der Nothwendigkeit der Gnade zu unsern guten und verdienstlichen Werken besser überzeugt worden, als mich alle Lehrer und Sprecher hätten überzeugen können. Sie haben alles so recht gemacht. Lassen Sie sich nichts kümmern; die ganze Kirche ist sür Sie, wenn schon Goßner wider Sie ist."

An bemselben Tage schickte Sailer an Boos sein Urtheil: "Deine Antworten haben mir ganz besonders wohlgefallen. Einmal, weil sie deine geistliche Obrigkeit vollstommen beruhigt haben. Denn was hätte denn ein kathoslischer Priester sich Schöneres wünschen können, als daß sein Wort, das Herzen gewinnt, Seelen tröstet, Sünder belehrt, nun auch in dem Angesichte der Kirche als ganz conform der Lehre der Kirche anerkannt und hiemit seine katholische Grundsgesinnung vor der katholischen Behörde rein befunden wird? Denn da wir heute oder morgen vom Schauplatze abtreten und die Seelen ohne dich stehen müssen, so ist dieses doch etwas Großes, sich sagen zu können: Unser innerstes Glauben

ift boch Gines mit dem alten fatholifchen Glauben, und unfer Bater Boos lehrte uns doch nur bas alte, in der Rirche anerkannte Evangelium . . . und für dich, nachdem du fo viel ausgestanden haft, ift es nichts Rleines. den Rock der Orthodoxie, den du trägft, doch noch ungerriffen ins Grab nehmen zu können. Zweitens: Deine Antworten haben mir gefallen, weil fie von bir ungehenchelt, alfo gang nach Gemiffen und Ueberzeugung find aus= gefprochen worden. . . Denn du mußteft in beinem Innerften auf den Rern gekommen fein, weil du in dem unschuldigen Worte Verdienft, darin andere Reterei und Gottes= läfterung feben, Wahrheit und rein driftliche Wahrheit erblicktest. Es ift nicht gar tief hineingeschaut, wenn man irgend einer fo wichtigen Sache gleich bei ber Sand ift zu rufen: Das ift wider die heilige Schrift. Denn ich möchte wiffen: wenn wir 1. einen Weinftod betrachten, beffen Zweige jo voll von Früchten hängen, daß überall nichts als Traube ju feben ift; wenn wir 2. einen zweiten Weinftoch betrachten, der ohne Laub und ohne Traube nichts zur Schau trägt als burres Solz, kaum für ben Ofen gut genug; wenn wir 3. beiden Weinstöcken freien Willen leihen, und mit Gottes Auge feben konnten, daß ber erfte Weinftock mit dem Saft von innen und mit der Warme von außen treu und fromm mitgearbeitet, der zweite Beinftod hingegen ben Saft und die Sonnenwärme undankbar von fich geftogen, und lieber ein burrer Dfenbrand als ein fruchtbarer Weinbringer hatte fein wollen, und nun Chriftus feinen Weinberg besuchte; murde er nicht dem treuen frommen Beinftock zurufen und fagen: ""Gi, bu frommer treuer Anecht, weil du fo treu gewesen bift, fo muß ich dich schon umarmen, und als meinen Liebling in Gottes Garten und beine Trauben auf des Baters Tifch feten;" . . . dem andern aber: ""Geh du, Feuerbrand, in das ewige Feuer."" Wenn nun Chriftus in dem bekehrten Frommen den Rod der Gerechtigkeit fieht, und in dem unbekehrten

Gottlosen ben Rock der Hölle: würde er nicht dem ersten die Krone der Gerechtigkeit aufsetzen und sagen: Du hast tapfer gearbeitet, du hast dich wohlgehalten, du bist des ewigen Lebens werth, geh ein in meine Freude; und zum andern: Du hast dir in der Hölle eine Stelle bereitet — geh hin und if von den Früchten deiner Arbeit?

Run frage ich, da der Lettere offenbar die Bolle berbient: liegt benn in ben Sandlungen bes erfteren gar fein Werth? gar keiner?? Run, so hätte ja Christus eben so gut den Höllenbrand auf des Baters Tifch ftellen und den frommen Beinftock in die Solle werfen konnen? Ware das aber nicht eine Ungerechtigkeit? Warum ware es aber eine Ungerechtigkeit, wenn ber eine fo viel Berdienft, fo viel Werth als der andere hatte? Alfo liegt benn doch tiefe Weisheit in bem Ausspruche: Der Gerechte ift des emigen Lebens murdig, ber Sünder des emigen Todes. . . . Drittens: Deine Antworten haben mir gefallen, weil fie rein driftlich find. Denn nicht die Lehre: die guten Werke haben einen innern Werth, ift undriftlich, sondern die: unsere guten Werke haben einen innern Werth, ebe Chriftus uns geheiliget, ebe bie Gnabe uns gebeffert hat, ehe uns ber heilige Beift neu geschaffen hat. Darin ftect bas Undriftenthum: wir konnen ohne Chriftus, ohne Gnade (ganz aus uns) des ewigen Lebens werth fein. Wer aber Gott, Chriftus, Gnade, den heiligen Geift überall oben ansetzt, der lehrt sicherlich, auch in ber Ueberzeugung, daß die guten Werke . . . gut find, nichts Unchriftliches. . . . NB. Dieß schrieb ich, weil du im Briefe an Baumann mir einen Wint bagu gabft."1)

<sup>&#</sup>x27;) Eine ähnliche Zustimmung erhielt Boos aus Dirlewang. Joseph Guggemoos war dort auf Besuch und schrieb am 17. Jebruar 1814: "Ich freue mich mit beiner Gemeinde und beinen Räthen, daß du mit dem Herrn und um des Herrn willen auch bein Paar tribentinische Tauben nach Jerusalem getragen, und dich legalistren lassen hast." Der Pfarrer Kaver Bayr setze am 22. Februar 1814 hinzu: "Den Wassenstillstand und daß geschlossene Concordat betressend,

Nach den Briefen Sailer's an Boos über dessen mystische Grundsätze kommen diejenigen an die Reihe, welche sich besassen mit der von Sailer namentlich vor dem Publikum so gepriesenen Methode, die mystischen Grundsätze zu besthätigen. Wir müssen vor Allem die Frage uns stellen: worin denn diese Methode bestand?

Boos beftellte fleißig das Erdreich durch feine Rangel= porträge. Er mar ein fehr popularer Prediger, benütte bie heilige Schrift, die Borfälle des täglichen Lebens, bediente fich mit Borliebe ber berbften Ausbrude. Go foll er, wie feine Rläger nach ben Originalacten behaupteten, in einer Frühlehre gefagt haben: die Rranten, die Blinden, die Tauben, die Lahmen, die Rrummen u. f. w. find alle vom Teufel geftochen und gebiffen. Seine Unhänger hörten ihn nicht nur eifrig, fondern fuchten auch Abschriften der Predigten zu befommen. So ichrieb Baron Rarl Bump .: "Schicke mir eine Predigt; ich bin mit ber nächft beften gufrieden, die du aus ber Schublade ziehft." Auffeben erregte in Gallneufirchen nach der Fruhlehre die am Maria Geburtsfest 1810, die am Teste der hochheiligen Dreifaltigfeit 1811. — Es frantte ihn fehr, wenn er eine Aufforderung erhielt, nebft bem Glauben auch die drift= liche Sittenlehre zu verfündigen, mas ihm der Bischof besonders nach der erften Hofresolution ans Berg legte. -

Nach seiner Anleitung predigte einige Zeit der Coop. Joseph Rechberger; Homo, welcher im Sommer 1812 Boos besuchte, hielt als Gast eine Predigt, in welcher er sagte: die Gegner des Boos seien vom Teusel verführt, was die Leute aufbrachte und den Gegenstand einer Beschwerde bildete. — Auf die Predigten solgte die Ausstreuung des Samens in den

forgest du, ich möchte nicht damit zufrieden sein. Ich sage dir aber, daß du wohl gethan hast, daß du Frieden gemacht und unterschrieden hast. . . Ich halte mit dir das Friedenssess, und freue mich mit dir und den Deinigen, daß du weder durch Trot, noch durch Aengstlichkeit den Kirchenfrieden länger vershindert hast."

Erweckungen, b. i. in Gesprächen, die Boos im Pfarrhofe, in Häusern, namentlich am Krankenbette führte. Hier concentrirte sich die Geisteskraft des Mannes, wie aus den vielen Ersweckungs-Geschichten, welche Gogner herausgab, erhellt. 1)

Ein Kirchendiener, ber Boos auf einem Speisgange begleitete, war, wie erzählt wird, so ergriffen bei einem solchen Zuspruche, daß er gestand, er habe den Kranken um seine Schmerzen beneidet, weil sie mit einem solchen Troste gelindert wurden.

Die kostbaren Pflanzen sollten immer durch den Thau der Lectüre und des Gefanges im Wachsthume gefördert werden. Dafür sorgte Boos. Unter den Büchern, welche gelesen wurden, nahm die heilige Schrift des N. T. den ersten Platz ein, besonders die Uebersetzung der Brüder van Eß, und die Regensburger Uebersetzung.<sup>2</sup>)

Daß sehr viele Exemplare vertheilt wurden, ersieht man aus Folgendem. Im Jahre 1814 schrieb Boos: "Die Bibelsgesellschaft hat mir 400 neue Testamente zugedacht. Sie hat mir schon voriges Jahr 300 geschickt, aber der Mars hat mir's verbrannt, und es scheint, er hats schon wieder geschmeckt. B. H. (Pastor Höchsteter), an den sie adressirt sind, fürchtet sich als katholisch verschrien zu werden." Homo an Boos am 5. Sept. 1814: "Bibeln bekommst du nächstens durch Höchsteter 30 Exemplare." Mäusl an demselben Tage: "Durch den Eserdinger schicken wir van Eß, was wir haben." Sanstl zu Künzing am 22. Nov. 1814: "Die Seminar schpedition in Regensburg übersandte auf Gosner's Auftrag 50 N. T. an mich, um sie theils nach Gallneukirchen, theils nach Kirchs

<sup>1)</sup> In biefen Geschichten wird auch Bertgen zu ben Erweckten gezählt.
2) Die gust einem Rriefe von Romo an John vom 12. Juli 1814 fich

<sup>2)</sup> Wie aus einem Briefe von Homo an Jobo vom 12. Juli 1814 sich ergibt, wie auch aus Wiedemann's Lebensgeschichte, gab Gosner eine neue Uebersetzung heraus, welche eigentlich Wiedemann's und Wirth's Werk war, und von Sailer revibirt wurde. Gosner machte burch den Druck die Stellen bemerkbar, welche für die Mystiker wichtig sein sollten.

berg zu speditiren. Weil aber die Kirchberger auf ihren Anstheil gern Verzicht thun, und hierorts noch wenig Verlangen nach diesen Worten des Lebens herrscht, so übersende ich alle 50 Exemplare." Mäusl am 19. December 1814: "Wir sendeten dir die Bibeln geradewegs, weil Höchstetter uns sagen ließ, vor dem neuen Jahre sollten wir ihm ja nichts mehr zussenden, es möchte Aufsehen machen."

Auch andere Bucher murben verbreitet, 3. B. bas viel besprochene Bergbüchlein, welches (wie Bolf am 26. April 1814 berichtet) von Gogner neu herausgegeben murbe; "ber Beg gur Befehrung und Geligfeit," von Lindl verfaßt. Gumpenberg fcreibt am 16. April 1815 an Boos: dieß von Boos fo gerühmte Buch fei wahrscheinlich burch Gogner's Bemühung ichon gedruckt, und es werde barauf gerechnet, Boos werde 300 bis 400 Exemplare abnehmen. — Spediteure ber Bücher waren bemnach meiftens Somo und Söchftetter. Ronnte man eine unentgelbliche Belegenheit erlangen, fo murbe fie benütt. Mäust gahlt am 29. Juli 1814 Bucher auf, welche zwei frommen Berfonen auf den Weg mitgegeben murben, nämlich außer ben genannten Sailer's Paftoraltheologie III. Auflage von Sailer für Boos, Troftbuchlein, Leben heiliger Seelen IV. Beft; Auguftin's Bekenntniffe, turze Lehrfate, ber Bettelmann, fleine Sandbibeln für Rinder; größere und fleinere Schriften, von Bogner gefendet; es heißt am Schluffe: "Gin extra Lutherisches glaube ich nicht, daß dabei war.

Auch geiftliche Lieder verschaffte Boos den Seinigen, 3. B. eines, welches beginnt: "Es wohnt ein Gott bort broben."

Die Erweckten konnten wohl in ihrer Kammer allein lesen und singen; sie erbauten sich aber noch mehr in ihren häuslichen Versammlungen, welche wie ein wohlthätiger Regen auf den geistlichen Beizen wirkten. Im Pfarrhose war Boos selbst der Leiter, auch oft anderswo. Großer Jubel entstand bei den Erweckten, wenn ein Gast auftrat; es gingen aber auch von Galneusirchen einzelne Erweckte an andere Orte,

wo Beiftesverwandte wohnten. Diefe gegenfeitigen Befuche wirkten wie Sonnenschein nach trüben Tagen auf die myftischen Saaten. Raum hatten fich die Brüder und Schweftern tennen gelernt, fo metteiferten fie, einander Freude zu machen. Auf bem Bege kehrten fie meiftens beim Baftor Bochftetter ein. Rach Gallneukirchen pilgerten außer Homo und Baron Gumpenberg die Caplane Mäust und Baumann und ber Mumnus Ballus Popp von St. Ballen; bie zwei erfteren famen 1814 im Frühlinge, und bankten nach ihrer Rückkehr für bie Aufnahme, die fie gefunden. Mäust fchrieb am 9. Mai: "Wie uns Gott hinunterführte, eben fo gut führte er uns wieder herauf. Um Samftag murben mir etwas naß, famen aber doch 7 Uhr Abends nach Kirchberg, zur großen Freude des Somo und ber Th., benen wir nicht genug erzählen fonnen, mas wir bei dir und den Deinen gefehen und gehört, mas wir geredet und welche Freuden wir gehabt haben." Und am 30. Mai: "So viel ich hörte, mußte er (Baumann) bem Sailer alles aufschreiben, mas er bei und an und von bir gefehen und gehört 2c. hat. Baumann machte burch feine Erzählung von dir und beinen Ruchlein bem Sailer icon fo viel Muth, daß er fich bestimmt erklärte, daß er feine fünftige Berbstvacang bei dir zubringen werde." Auch Homo fdrieb am 9. Mai: "Der Berr wirft feine Bunder der Gnade fort. Das feben wir an dem Befuche, der euch fo fehr erfreut hat, als die Engel Gottes felbst; fie find immer noch in Gallneukirchen und können nicht genug erzählen. Wir freuen uns mit ihnen, als ob wir auch bei ihnen gemesen waren. Un Alle, die mich fo herzlich grußen ließen, mußt du mir alle Bruge herzlich erwidern. Es freut mich unendlich, mas ich von ihrem Glauben und ihren guten Werken gehört habe. Bu euch muß man reifen, um glauben zu lernen."

Sallus Popp, von dem Anna Schlatter oft redete, reifte nach Gallneufirchen in den Ferien 1814, und legte die Eindrücke, die er dort bekommen, in zwei Schreiben nieder.

In dem ersteren aus Landshut heißt es: "Ich effe mit dem Engel Baumann, damit wir wenigstens unter dem Essen von Ihnen und von Ihren Küchlein erzählen können;" in dem letzeteren aus St. Gallen: "Ich danke dem Herrn, daß er Sie hat lassen geboren werden in der heiligen Nacht. Diese Geburt war gewiß schon ein Vorbote der heil. Geburt, Ihrer Geburt aus dem heiligen Geiste, und diese Geburt war auch eine Gesburt für mich und noch für unzählig Andere."

Unter ben Bersonen des anderen Geschlechtes, die nach Gallneutirchen reiften, ift außer ber Maria Oberndorfer, die dort ihre zweite Beimat fand, eine Magd, Namens Juliana, zu nennen, die im Pfarrhofe zu Rirchberg viel gelitten hat Homo wendete ben Exorcismus an, was ihr und ihm und bem Beneficiaten Bofchl in Braunau Verfolgung zuzog. 1) leber die Zeit, wann fie zu Boos tam, gibt Somo Auffclug, ber am 30. Jänner 1814 Zobo mahnte: "Wenn du zu uns kommen willft und fannft, und bift dazu von innen getrieben, fo fomm. auch wenn wir mitten im Feuer ber Commiffion ftehen. Juliana tam zu bir vor zwei Jahren, gerade als du Commiffion hat= teft und brachte dir Davids Riefelfteine und Troft und Stärke." In einem Briefe vom 15-17. Janner 1812 drückt Boos fei= nen Rummer aus, wie bitter es ber 3. und bem Xaver Sch. (Schmidt) auf der Reise gehe und bittet feinen Freund, ihm zu berichten, wie und ob 3. lebendig heimgekommen.

Unter den Personen, welche Gallneukirchen sandte, dürsen wir M. Oberndorfer zählen. Ihr war der Weg nach Ungarn nicht zu weit; auf der Reise dahin verweilte sie, wie sie aus Pinkaseld schreibt, einige Zeit in Wien, lernte den lieben Mann Gottes, Jakob Egger, kennen und Alois Fleury, besuchte zweismal Eleonora (?), predigte da viel und alles von der Christusssache des Boos, sand sich bei Doctor Passav (?) täglich ein. Nach Kirchberg kam sie einmal mit Afra. Homo schreibt am

<sup>1)</sup> Salat am angeführten Orte.

1. April 1813: "Heute reisen Afra und Theophila (sonst Theophilus genannt). An Afra habe Theresia Erdt gethan, was der Mensch thun könne; Gott werde thun, was Gott könne."

Bewundert wurden in Kirchberg zwei Bauersfrauen von Gallneukirchen, von denen Homo am 12. Juli 1814 erzählt: "Die zwei Reisenden haben uns Alle recht erfreut. Bei aller ihrer Einfalt find sie doch gut unterrichtet. Ein alter Pfarrer fragte sie; ob sie die Schrift verstünden und ließ sie eine Probe machen. Die eine las, die andere erklärte."

Ein Mittel, den Glauben lebendig zu erhalten, war dem Boos auch die Correspondenz. Im Jahre 1814 benützte er selbe bei seinen Hausleuten. Homo schreibt am 13. Sept. 1814: "Deine Hauscorrespondenz ist mir das liebste, es ist das Werk des Herrn handgreislich und unsehlbar. Es freut sich darüber mein ganzes Haus." Von einer ähnlichen Correspondenz haben wir bei Anna Schlatter und Maria Oberndorfer schon Erswähnung gemacht. Auch an Priester schrieb er oft Briese mhstischen Inhaltes. Homo erwartete von solchen große Ersolge. So heißt es im Briese vom 17. Jänner 1811: "Mäusl nahm deinen Bries gut auf, und der Herr scheint kräftig an ihm zu arbeiten. Schreib ihm nur sleißig." Es wird ihn noch einen Kampf kosten. An Sebastian Baumann schreibe nur; er ist es werth und bedürftig."

Ueber einzelne Beftandtheile diefer Methode, womit Boos seine Grundfätze bethätigte, sprach sich Sailer in Briefen an ihn aus.

Als Boos vom Bischofe im Jahre 1813 den Auftrag erhielt, auch christliche Moral zu predigen, scheint er Sailer gefragt zu haben, ob er solche Predigten halten könne, ohne den Glauben zu verletzen. Als Antwort auf eine solche Frage

<sup>1)</sup> Maria Oberndorfer reifte auch später nach Bien; fie brachte sogar nach Sayn für Boos Briefe aus Desterreich.

muß der umfangreiche Brief angesehen werden, welchen Sailer ohne Datum ichrieb:

"Sei getroft; bein Leben ift eine Rette ber ichonften Führungen Gottes. Er mar es, ber bich im Allgau, und Er ift es, ber bich in Gallneufirchen erwedet und geftarft hat, für bas emige Beil feiner Rinder bich au opfern. Du haft ja feine Gnabe an beinem Bergen und an Taufenden, die bein Wort hörten, erfahren. Er hat bich mit Demuth und mit Gedulb geschmudt, die bas Siegel feiner Führung find. Aller= bings ift biefe Führung geheimnigvoll, eben weil fie von Gott ift. Lag bu bas Geheimnigvolle liegen und glaube und hoffe und leide und juble in Gott, wie bisher. . . . 3ch habe nie an ber Wahrheit beiner Führung zweifeln fonnen, und würde, ohne mein Gemiffen zu beflecken, nie ein Wort damider fagen konnen. - Also confide. Dein Gott ift mit bir und bein Bang ift fein Wert, ber fich felbft als Gottes Werk badurch ermeifet, bag bu feiner Führung auf bem Rreug= und Holzwege tren nachwallest. Bas die Moral betrifft, fo wird das fatholifche Confiftorium nicht fordern, daß du eine undriftliche, untatholische Moral predigeft. Und sobald du eine driftliche, tatholifche Moral predigeft, fo predigeft du 1. Gott, 2. Chriftus, 3. Bufe, 4. emiges leben, 5. ben Glauben in Liebe thatig. Denn g. B. wenn bu Demuth, Geduld, Nächstenliebe predigeft (bie Moral), fo predigeft bu 1. Gott, benn Gott ift es, ber a) die Liebe 2c. zum Be= fete macht, und b) Liebe ac. ins Berg fchreibt. Du predigeft 2. Chriftum; benn Chriftus ift für uns geftorben, daß wir 36m in Liebe, Demuth, Gebuld leben follen. Du predigeft 3. Buge, meil ohne mahre Bekehrung zu Gott teine Liebe u. f. w. ins Berg tommen fann. Du predigeft 4. ewiges Leben; benn wenn wir ben Bater und ben er gefandt hat, nicht erfennen, fo haben wir ja fein emiges Leben (Joann. XVII.), und alle Liebe, Demuth, Gebuld, ohne diefes Erfennen ift noch nicht die rechte Liebe, Demuth, Geduld, ift nicht bas ewige

Leben felber. Du predigeft 5. Glauben in Liebe thatig. Denn was mare Rachftenliebe, Demuth, Geduld ohne biefe Glaubensthätigkeit in beiliger Gottesliebe? Alfo wenn bu driftliche, fatholische Moral predigeft, fo fannst bu nicht aus, bu mußt Gott, Chriftus, emiges Leben, Buge, Glauben, Liebe, so wie die guten Werke (Thätigkeit) predigen. — Chriftus fteckt in der Moral wie in der Dogmatit, in der Sittenrede, wie in der Glaubensrede. Lächle und handle nach beinem Sinne - Gott hilft dir ficherlich durch. Erft die Schule hat Moral und Dogmatik getrennt, Chriftus nicht. - Alfo fei ohne Angft, und verfünde Gottes Wort, fo gut du fannft . . . feiere bas allerfeligfte Salleluja mit beinen Sausgenoffen, mit beiner ganzen Gemeine, die ich fammt und fonderlich freundlichft gruße, indem ich ihr das Bachsthum in der Erfenntnig und Liebe gonne und muniche. . . . " Um 14. November 1814 ichreibt er wieder: "Daß du die Moral predigeft, und bei der Moral die Dogmatit, in bem Befete bas Evangelium, in Moses Chriftum, daran thust bu weislich und klüglich. Confide, labora, vince in Domino."

Außerordentliches Vergnügen machten dem Prof. die von Boos verfaßten Erweckungs Seschichten. Er schrieb am 16. December 1811: "Erstens danke ich dir für die acta der neuesten Erweckung, die du mir . . . übersandtest. Schon was Timotheus aufschrieb, erquickte mich, aber was du schriebst und sandtest, will ich für ein neues Fragment der verloren gegangenen Apostelgeschichte ansehen. Daß du alle Sünder an den Erlöser anweisest und den Glauben als das erste Werk Gottes in uns anpreisest, das ist apostoslische Lehre und Methode. Und der reelle Trost, den die Reellbekehrten im Glauben an Christus sinden, ist der reelle Beweis, daß Gott mit dir ist." "Ich eile dir zu bezichten," schrieb er am 14. November 1814, "daß ich deine mir so gütig und so mühsam und musterhaft geschriebenen Erweckungs Seschichten sammt Methode, für die ich dich um=

arme, und hand und Rod und Jug fuffe, burch Georg Sigrift für Anna (A. Schlatter?) abichreiben laffen, bas Driginal in Umlauf bei Freunden gesetzt und es auch an Felder mittheilen werde." Am 15. April 1815: "Ich freue mich darauf, bie neue Befchichte des alten Glaubens von deiner Sand und für Ratholische lefen zu konnen. Gile nicht bamit, daß du dir nicht weh thuft; wenn ich bis zum Berbfte nur ein paar Bogen bekomme, sat est. Bergiß nicht, was bu gut ge= funden haft; nämlich ber Befchichte feteft bu voran 1. ben Unlag ber Ermedung, beinen Ginn von dem Glauben, bamit, wenn in der Erzählung felbft überall der Glaube heraus= gehoben wird, prout justum est, jedes Gemuth zum voraus wiffe, Boos rede nur von dem Glauben, der in Liebe thätig, in guten Werten fruchtbar, in hoffnung felig ift. 3d hoffe, badurch follten ungahlige Lefer ber Bahrheit ge= monnen merben.

Ora pro me et saluta beine ganze Haus= und Pfarrgemeine nomine meo."

Daß Sailer die gegenseitigen Besuche der Erweckten sehr billigte, erkennt man aus der Empfehlung, mit der er Popp an Boos am 9. Sept. 1814 versah: "Boll Dank sende ich dir meinen lieben Schweizer Popp, und sende ihn dir dazu, damit du ihn Christum noch mehr kennen lehrest, und er dir als Secretär fünf Wochen dienen möge, und du deine Hand schonest. . . Er grüße in meinem Namen alle Kinder des Lichtes in deinem Hause und in deiner Gemeine."

Ebenso dankte Sailer am 14. November 1814: "Ich eile dir zu berichten, daß Popp von dir mit christlicher Freude gestauft zurückgekommen, Gott vergelte dir, was er durch dich in ihm gewirket hat. Für Alles, was du an Popp gethan, füße ich dir den Rock. Dominus retribuet." Gleiches that er nach der Rückehr Baumann's von Boos: "Alles, was mir Bote Baumann erzählte von dir, deinem Hause, beiner Gesmeine, spornt zu Lobpreisungen des Einen, und Mits

und Nachlaufen, jum Nichtsfein und jum Etwas= werden durch den, der alles wirkt in Allem."

Eine schriftliche Aufmunterung erbat sich Sailer von Boos für Mäusl und Baumann am 25. April 1815: "Ersquicke die zwei Fratres Spiritu Christi."

Mit wem man mit so viel Gifer schriftlich verkehrt, bem sucht man auch perfonlich zu begegnen.

Sollte es einen Professor der Theologie in Landshut, bem die Ferien zu Gebote fteben, gar fo fcmer ankommen, zu Boos nach Gallneukirchen zu reifen? Wir haben zuerft bie Frage vor uns: Ift Sailer bei Boos in Gallneutirchen gemefen? Es wird uns eine boppelte Antwort gegeben; Boos fagt: Bifchof Gall und Bertgen feien mit Sailer nach Gallneufirchen und Bien gereifet. Sailer erklart in einem Briefe an Bifchof Biegler am 29. Nov. 1829, ben bie öfterr. Bierteljahrichrift für katholische Theologie im Jahre 1867 veröffentlicht: er fei nie in Gallneufirchen gemefen. Bielleicht meint Sailer die Zeit der Gahrung feit dem Jahre 1810. Mit Gall fonnte er Boos etwa in ben Ferien 1806 befucht haben; im Jahre 1807 ftarb ber Bifchof ichon. Anders ift der Widerfpruch faum zu löfen. Defters befam Sailer durch Boos eine Ginladung vom Bifchofe und Bertgen. Da Ling von Gallneufirchen nur 11/2 Meilen entfernt ift, fo hatte Sailer diefe Ginladung wohl faum annehmen fonnen, ohne nach Gallneufirchen fich zu begeben. Sailer nahm sich auch vor, zu kommen. Er schrieb am 6. Juni 1811: "Lieber Boos! ich fame gern auf Befuch zu bir und zu Bertgen und zu beinem Bifchofe; aber biesmal (in biefem Berbfte) hat es Gottes Fügung unmöglich gemacht. Ich hoffe aber, ich werde bich noch hienieden umarmen." Um 16. December 1811 ift er ichon beinahe reisefertig. "Mit Gottes Bilfe", fagt er, "werbe ich fommen und dich befuchen; noch weiß ich nicht, wann es Gott füge, ob auf den Faftnachtsfonntag oder Ofter= sonntag. In bem Fasching habe ich acht, zu Oftern fechezehn Tage Freizeit; vielleicht ift es beffer, daß ich auf fürzere Zeit

bald, als auf längere später komme. Schreibe mir, was ist dir lieber? und zwar so bald als möglich. Ich lege dir auch ein Formular eines Briefes bei, den du mir schreiben sollst; denn ich muß ihn vorlegen, wenn ich einen Paß nachsuchen werde."

Im Jahre 1813 bemerkte er Boos vor Oftern: "Daß ber Bischof seine Einladung an mich hinauszieht, ist ein Besweis, daß er sich scheut, den Gast in der Stadt zu beswirthen, und in der Einöde ihn haben will. Die gute Hand Gottes wird uns doch noch zusammenführen; in den Ofterserien wäre es nicht wohl möglich — allein Gott kann möglich machen, was ist noch unmöglich für mich ist."

Im Jahre 1814 hatte Baumann verbreitet, Sailer besuche Boos noch in diesem Jahre. Homo berichtigte den Irrthum am 8. Juli: "V. S. (Bater Sailer) kommt nicht diesen Herbst; Baumann hat ihn unrecht verstanden; künftiges Jahr kommt er zu dir; heuer muß er in die Schweiz." Am 9. September 1814 erklärte Sailer selbst: "Popp sei mein Vorläuser, bis ich selbst nachkomme."

Im Jahre 1814 war eine Mittelstation zum Zusammenstreffen benützt worden: Böcklabruck. Xaver Bahr schreibt am 30. Juni 1814 an Boos: "Ihr habt euch in Böcklabruck gessehen und gesprochen;" Unna Schlatter aber am 24. September 1814: "Von dir erzählte er (Sailer) liebe Dinge, wie du ihn im Frühjahre überrascht hattest."

Merkwürdig ist, was Salat hierüber am angeführten Orte berichtet:

"Jemand, der bei dieser Zusammenkunft zugegen war, und zwar ein gebildeter, gelehrter und zuverlässiger Mann, hat mir mit besonderem Nachdruck erzählt, er habe sich erstaunt über die Art, wie sich S. dem jüngeren Manne gegenüber benommen: so demüthig, als wäre er, nicht B. der Schüler gewesen, erstaunt über die Complimente, die er demselben vor Freindaller und ihm (in deren Gegenwart) mit so viel

Freundlichkeit und Demuth gemacht, als habe B. viel tiefer als er in die Geheimnisse des Christenthumes hineingeblickt; und der Mittheilende fragte mich, wie er ein stiller Zuseher sich gefragt habe, welche Vorstellung oder Meinung von sich, von seiner Ansicht dem H. Boos durch solches Benehmen Sailer's entstanden sein müsse."

Auf diese Begebenheit spielt Sailer an im Briese vom 25. April 1815: "Gott vergelte es dir, daß du auf der Post wie die quasi gnädigen Herren in meine Arme geeilet bist. Wenn wir schon nicht immer nach Herzenslust mitzeinander reden konnten, so haben wir uns doch über das Wichtigste ausgeredet. Und das ist Gnate. Es freute mich, dich nach so vielen Stürmen so ruhig, so selig, so mannhaftig im Glauben zu sehen. Der Herr wird dich noch lange zum Segen von Tausenden bewahren. Conside et ama. Ich trage sowie den Bunsch, so auch die Hosfnung in mir, dich nochmals und zwar in deiner Gemeine zu sehen."

An Amand schrieb Boos circa Mai 1815: "Sailer hat mir für 1815 schon gesagt, daß er meinen sauren Wein nicht trinken werde; denn es spucke wieder."

Sailer's Wunsch und Hoffnung gingen nicht in Erfüllung; ja es muß zwischen dem 28. August und dem 15. December 1815 etwas geschehen sein, wodurch die gute Meinung über Boos, auf welche sich Sailer's Wunsch und Hoffnung stützte, erschüttert wurde. Am ersteren Tage stellt er für den Fall der Berurtheilung des Boos dem Ordinariate Uebles, dem Berurtheilten aber Gutes in Aussicht; am letzteren gibt er Boos den Wink, daß er bei seiner allensallsigen Flucht, ohne Jemand zu besuchen, in dem schnellsten und nächsten Fluge über Alles hinüber in's Elsaß eilen sollte. Boos kam am 1. Juni 1816 in München bei Goßner an. Er, der sonst gewohnt war, Sailer um Alles zu fragen, hatte sich auf den Weg gemacht, ohne der Zustimmung Sailer's gewiß zu sein. "Ob Pathmoser," schreibt er am 4. Juni an Anna Schlatter, "meinen Schritt billige, muß ich erst abwarten." Man liest nicht, daß Boos zu Sailer, Sailer zu Boos gegangen; auch nicht, daß Sailer's Beneficiatenhaus für den Ankömmling offen gestanden sei. Von neuen Winken Sailer's schreibt Boos noch, z. B. am 1. September 1816 von Weihern in Bahern, wo er als Hosmeister wohnte: "Pathmoser lud mich nach Sachsen ein, wo ich etwa vierzig Katholiken als Hauspriester predigen könnte." Ende Januar 1819 von Düsseldorf, wo er Symnasialprosessor war: "Graf Stolberg wollte mich mit Gewalt bereden, ich möchte doch die verlassene katholische Gemeine in Weimar ansnehmen; Pathmoser mißrieth es."

Schon in Bahern aber klagte Boos über Sailer's höchst gespannte Klugheit; er zuckte die Achseln über Zobo's Aufentshalt in Weihern; ruse immer: "Stille! Stille!" Später erswähnt er, Sailer frage, wer ihm (Boos) geschrieben, daß er (Sailer) anders geworden; ein Bischof (Sailer) habe am 23. December 1823 den Saverli (Boos?) getröstet. Auch dürste Sailer jener S. sein, dem über des Pfarrers von Sahn Todeskrankheit und Heimgang berichtet wurde.

Sein Benehmen gegen Boos in dessen späteren Lebensstagen verhält sich zu dem in früherer Zeit, wie die kühle Abendsdämmerung zum heiteren, warmen Tage, und liefert daher für diese Abhandlung keine Ausbeute mehr.

Wir können aber nicht schließen, ohne daszenige, was uns der warme Tag der Reihe nach gezeigt hat, in einem kleinen Panorama vorzuführen.

Sailer verherrlichte in seinen Schriften den Pfarrer Boos so, daß das Publikum sich kaum erwehren konnte, zu sagen: "Boos wird um der Gerechtigkeit willen verfolgt; er verdient, von allen Priestern in Deutschland nachgeahmt zu werden." Stand Boos vor Gericht, so suchte Sailer die eins flußreichsten Männer mittelbar oder unmittelbar durch seine Briefe für Boos zu gewinnen, damit ihm kein Haar gestrümmt würde.

Hatte Weinhofer sich ein mißliebiges Wort über Boos erlaubt, so erschöpfte Sailer die Schätze seines Geistes und Gemüthes, um den ungarischen Pfarrer zu beschwichtigen.

Dem Boos selbst bot er durch seine Briefe Waffen zur Vertheidigung: einige Definitionen, deren sich Boos mit Geschick bediente, so daß, um nur von der letten Hofresolution zu sprechen, der Punkt der Theilnahme an einer geheimen pietistischen Gesellschaft aufgegeben, und die Enthebung von der Pfarre ohne eigentliche Begründung über ihn verhängt wurde.

Die Untersuchung über die Lehren des Pfarrers Boos, welche dem Erzbischofe von Wien reservirt wurde, unterblieb, weil Boos Oesterreich verließ.

Bon diesen Lehren ist die wichtigste die von dem rechtsertigenden Glauben und von der Berdienstlichkeit der guten Berke. Boos gibt im Januar 1811 zu, daß man ihn aller Orten zeihe, er sei von Martin Luther versührt worden, behauptet aber, man thue ihm unrecht; er habe den M. L. vor circa einem halben Jahre zu lesen angesangen, habe staunen müssen, als er sah, daß dieser Mann die heilige Schrift gerade so anschaue und auslege, wie er durch die erbarmende Gnade dieselbe anzuschauen gezwungen und getrieben sei. Er wußte also, daß seine Theorie mit der in Trient verworsenen lutherischen harmonire, folglich nicht mit dem kirchelichen Dogma.

Wußte es auch Sailer? Wir können dieses förmlich nicht verneinen, da er, wie wir gesehen, die zu protestantische Form bei ben Erweckungsgeschichten des Boos nicht in Abrede stellte.

Er hatte sehr schön über Vorurtheile geschrieben, und mußte an sich selbst sein Buch erproben; Vorurtheile, so dünkt uns, waren es, welche durch so viele Jahre das so helle Auge eines der ersten Theologen Deutschlands verdunkelten. Wir wollen deren zwei nennen.

Das erfte war: Boos ist ein geistlicher Christ und daher keiner formalen Regerei schuldig; das zweite:

bie Erweckungen, welche Boos durch feine Methode bewirkt, find echt; daher muß auch die Quelle, aus der folche Gewäffer fließen, lauter, es muß die Lehre, welche Boos verkündet, materiell mahr fein.

Die zu protestantische Form, beren sich Boos bediente, suchte Sailer in unbestimmten Ausbrücken, wollte diese aber immer in der katholischen Bedeutung verstanden wissen.

Boos gegenüber rebet er zuweilen offenherziger, nennt bessen 16 Propositionen merkwürdig; meint, es sei möglich, daß sich Boos in eine fremde Manier hineingearbeitet hätte; warnt ihn, vor dem Consistorium auf der sides siducialis allein zu bestehen; diese sei der Resormation ein Losungs-wort der Secte geworden.

Die Pietät, welche Sailer überall gegen Boos zeigte, veranlaßt uns, solche Mahnungen im prägnantesten Sinne zu nehmen und zu schließen, es sei ihm selbst bei der Sache nicht recht wohl gewesen. Es konnte ihm nicht entgehen, daß Aussbruck und Gedanke in zu inniger Verbindung stehen, als daß man behaupten dürste, der katholische Gedanke sei ungefährdet, wenn man sich auch über den katholischen Ausdruck hinaussetze, ja den unkatholischen vorziehe. Er wollte nach und nach durch Belehrungen, die er mitten unter die Lobreden auf Boos einsstreute, diesem den katholischen Ausdruck geläusig machen. 1) Freilich ist es sonderbar, wenn man einen Sohn der kathoslischen Kirche erst in der Sprache seiner Mutter unterrichten soll.

Sailer jubelte, als Boos die fünf vom Consistorium vorsgelegten Propositionen unterschrieben hatte, hielt aber doch nicht für unnöthig, ihn durch eine Vorlesung über die Verdienstlichsteit der guten Werke in der katholischen Redeweise und in der katholischen Lehre zu befestigen.

Sätte Boos von ber Kirche die erhabene Borftellung gehabt, welche uns ber Glaube einflößt, fo mare er menigftens,

<sup>&#</sup>x27;) In der III. Auflage der Paftoral hat er unter anderm die Absicht, Boos über eine Stelle im Briefe bes heiligen Jakobus aufzuklären.

feitdem er die fünf Propositionen unterschrieben, den rechten Weg gegangen. Wie viel aber galt diesem Manne die katholische Kirche? wie viel ein ihr gegebenes Versprechen? — Da mußte denn endlich Sailer seiner Vorurtheile Meister werden, konnte aber nicht hindern, daß sein Name neben dem Namen Boos in der Geschichte des Aftermysticismus genannt wurde.

Am betrübendsten ist die Wahrnehmung, daß Sailer's Name von den Boos ian ern, nachdem ihnen Boos entrissen war, im Munde geführt wurde. Er hatte seine Notiz zu Huth's Kirchengeschichte in vielen Exemplaren dem Boos zur Bertheilung gesendet. In einigen seiner Briese an Boos kommen Grüße an dessen Hund Gemeine, an die Kinder des Lichtes vor. Wenn die Anhänger des Pfarrers Boos die Notiz lasen und die Grüße vernahmen, wurden sie nicht zum Ausruse gedrängt: "Vater Sailer und Vater Boos sind Ein Herz und Eine Seele; was Boos lehrt und thut, wird von Sailer gesbilligt?"

Wir verwahren uns, als wollten wir den Verdacht erregen: Sailer habe in der von der theologischen Vierteljahrsschrift Jahrgang 1867 producirten Urfunde nicht aufrichtig
gesprochen. Er erklärt in derselben: die Berufung der Boosianer
auf ihn sei grundlos; denn er sei nie in Gallneukirchen gewesen; kenne kein einziges Glied dieser Pfarrgemeine; habe
nie auch nur den geringsten Verkehr mit dieser Gemeine, nie
weder einen persönlichen noch schriftlichen Besuch von einem
Gallneukirchner gehabt u. s. w. Wir glauben, was in dieser
Urkunde steht, weil Sailer es geschrieben hat. Wir glauben
aber auch, was wir oben angeführt haben, weil Sailer es geschrieben hat. Er mag sich keine subjective Schuld zuzuschreiben
haben, der objective Thatbestand der Berufung der Boosianer auf Sailer, den Vischof Ziegler bezeugt, wird von Vischof
Sailer im Jahre 1829 nur bedauert.

Für manche Lefer dürfte es intereffant, wenn auch nicht erfreulich sein, Folgendes zu hören. Die Akatholiken, welche

in den Diöcesan-Schematismen bei den Pfarren Gallneufirchen, Alberndorf, Reichenau, Waldburg vorkommen, find, mit geringen Ausnahmen, ursprünglich Boossianer, oder stammen von Boossianern ab. Ob auch diese noch auf Sailer sich berufen, darüber mögen Andere Aufschluß geben.

## Die dogmatische Constitution des vaticanischen Concils über den "katholischen Glauben".

Bereits im vorigen Hefte haben wir den Originaltext des in der dritten feierlichen Sitzung des vaticanischen Concils einstimmig angenommenen ersten Glaubensdecretes "de side catholica" unseren Lesern vorgeführt. Im Nachstehenden wollen wir nun eben dieses Glaubensdecret etwas näher in Augenschein nehmen, auf daß wir uns so recht der Bedeutung und der Tragweite desselben bewußt werden.

Bevor wir auf die Sache selbst eingehen, sei einem von Rom aus am Tage nach geschehener seierlicher Definition gesschriebenen Briefe ein längerer Abschnitt entnommen, der in lebhafter und ergreisender Weise diese dritte seierliche Sitzung und den dabei stattgefundenen Act schildert: wir werden so zum vorneherein in die rechte Stimmung versetzt und dadurch um so mehr in die Lage gebracht, über die Sache selbst das richtige Urtheil zu fällen. "Die Handlung," so schreibt der Augenzeuge, 1) "war eine über allen Ausdruck erhabene, gehoben durch ein wunderdar so schönes Wetter, wie es Gott nur schenken kann. Die Thüren der Conciliums-Ausa waren entsernt, während nach dem ursprünglich bestimmten Nitus eigentlich Alle, welche nicht zum Concile gehören, vor der Abstimmung den Saal verlassen und die Thüren geschlossen werden sollen. Durch

<sup>1)</sup> Siehe Katholik, 12. Jahrgang, 5. Heft, S. 528 ff.

die Entfernung der Thuren mar es möglich, daß die unermeß= liche Bolksmaffe, welche ja großen Theils aus Fremden, aus treuen Rindern ber Rirche aus allen Welttheilen beftand, der heiligen Sandlung folgen tonnte. Bon meinem Site aus, wo ich die gange Bolksmaffe überfeben tonnte, erfchien fie mir immer als Repräsentantin bes driftlichen Bolfes ber gangen Belt, um gemiffermagen in feinem Auftrage Beuge gu fein von dem, mas die Sirten der Rirche thaten. Rach der heiligen Meffe (fie murbe vom Cardinal Bilio gefeiert, dem Prafidenten der dogmatischen Commission) ergriff mich insbesonders die Allerheiligen-Litanei, wodurch die triumphirende Rirche gemiffermaßen zur Theilnahme an diefer That der ftreitenden Rirche aufgefordert wurde. Die Stimme des heiligen Baters beim Segen war faft noch flangvoller wie fonft, und war bis tief in St. Beter felbit zu vernehmen. Rach Ablefung bes Decretes begann bann ber Namensaufruf und es mar nun, als ob bie gange Welt nacheinander auftrete und Zeugniß für ben Glauben des ganzen tatholifchen Erdenfreises ablege. Als nach den Carbinalen zuerft die Inhaber ber alten Patriarchenftühle bes Orients, von Antiochien, Jerufalem . . . fich erhoben und laut bas Placet aussprachen, ergriff mich diefe Ginheit des Glaubens bis zur tiefften Rührung, und diefe muchs mehr und mehr, als fich nun die gange Rirche anschloß und bald ein Zeuge aus diesem Theile ber Welt, bald ein Zeuge aus jenem Theile, aber alle wie aus einem Bergen und aus einem Munde ihr Blacet sprachen. Das ift mahrhaftig die eine heilige katholische Rirche, die Gott geftiftet hat, bachte ich ohne Unterlag. Wie wunderbar diefe Ginheit — und hatten alle bie anwesenden gahllosen Gläubigen antworten können, mit welcher Freude hätten auch fie Placet gerufen, und fo murbe es wiberhallen von einer Diocefe gur andern, wie es aus bem Munde ber anwesenden Bischöfe hervorging. Der heilige Bater mar auch fichtbar ergriffen, und nachdem er die Beftätigungsworte ausgesprochen hatte, fügte er noch einige Worte bei, die zwar nur

furz waren, aber doch einen großen Eindruck machten sowohl wegen des Augenblickes, als auch wegen der Begeisterung, mit welcher der heilige Bater sie aussprach. Das Te Deum schloß die Feier, es erscholl durch den ganzen Petersdom. So hat Gott alles gut gemacht."

Doch nunmehr zur Sache. Unfere dogmatische Constitution hat die Form der papftlichen Bullen und trägt an ihrer Spite ben Namen des heiligen Baters "Pius Episcopus Servus servorum Dei", jedoch mit dem Beisate: "sacro approbante Concilio": eine Form, die deshalb gewählt murde, weil ber Bapft auf bem Concil felbft gegenwärtig ift und damit zugleich ber papftlichen Beftätigung des Decretes entsprechend Ausdruck gegeben erscheint. Wie bekannt, find die Decrete bes Concils von Trient anders abgefaßt, aber eben aus dem Grunde, weil ber Papft felbst dem Concile nicht anwohnte, und hat erft Bius IV. durch eine eigene Bulle diese Decrete bestätigt. Dagegen findet fich eben diefelbe Form auf den abendländischen Concilen, bei benen die Papfte anmefend maren, und liegt alfo hier keineswegs eine bisher noch nicht bagemefene Neuerung vor. Der Schluß der Constitution ift der Form entsprechend: "Datum Romae in publica Sessione in Vaticana Basilica solemniter celebrata, anno Incarnationis Dominicae millesimo octingentesimo septuagesimo, die vigesima quarta Aprilis, Pontificatus Nostri anno vigesimo quarto"; und als Signum folgt fodann noch: "Ita est - Josephus Episcopus s. Hippolyti Secretarius Concilii Vaticani."

Die Constitution selbst aber zerfällt in drei Theile: ein längeres Prosmium setz zuerst die Lage der Dinge auseinander, die die solgende dogmatische Definition nothwendig gemacht haben; alsdann werden in vier Capiteln die betreffenden Lehrstäte im Zusammenhange und mit ihrer Begründung dargelegt, und im dritten Theile "Canones" werden in vier den früheren Capiteln genau entsprechenden Abschnitten jene 18 Canones vorgeführt, die in genauer und präciser Fassung die der kathos

lischen Glaubenswahrheit entgegengesetzten Irrthümer mit dem Anathem belegen. Eine eindringliche Mahnung an alle Christsgläubigen und insbesonders an die Vorsteher und Lehrer, "eifrig bemüht zu sein, um diese Irrthümer von der heiligen Kirche ferne zu halten und aus ihr zu verbannen, das Licht des Glausbens aber in seiner ganzen Lauterkeit zu verbreiten"); und die weitere Erinnerung an die Pflicht, "auch die Constitutionen und Decrete zu beobachten, wodurch derlei verkehrte Meinunzgen, welche hier nicht ausdrücklich aufgezählt werden, von diesem heiligen Stusse verurtheilt und verboten sind," insoferne nämlich diese verkehrten Meinungen mit dem verurtheilten Irrsglauben in näherer oder fernerer Verbindung stehen: schließen diesen dritten Theil unserer Constitution ab.

Es bedarf wohl keiner weitläufigen Darlegung des Berhältniffes, in welchem in unserer Conftitution die Capitel zu den folgenden Canones fteben. Rennzeichnen diefe die Bahrheit haarscharf durch die präcise und bestimmte Berurtheilung des gegenüberstehenden Brrthumes, und wird die fo haarscharf gekennzeichnete Glaubensmahrheit dem tatholifden Gemiffen geradezu unter der Strafe des Anathems zu glauben auferlegt; fo bienen jene zur näheren Erklarung und zur richtigen Auffassung diefer. Und gehört auch nicht alles in den Capiteln Enthaltene zum ftrengen Dogma, infofern nämlich etwas in den Canones nicht beftimmt ausgedrückt ift, und dasfelbe auch nicht mit logischer Nothwendigkeit als in denfelben inbegriffen aufgefaßt werden muß: fo ift doch teine Frage, daß ber gute Ratholik und ber katholische Dogmatiker die Capitel nicht weniger wie die Canones zur Richtschnur seines Glaubens und der miffenschaftlichen Darlegung desfelben machen werden.

Gehen wir nun auf den erften Theil selbst näher ein und beschäftigen wir uns in etwas mit dem Prosmium unserer Constitution.

<sup>1)</sup> Die Uebersetung des Originaltextes ift die von Molitor verfaste und von der dogmatischen Commission des Concils approbirte.

Chriftus, der Sohn Gottes, der Erlöser des Menschensgeschlechtes, ist der Eckstein der Kirche, das unsichtbare Haupt derselben; auf die von ihm erhaltene Sendung muß die Kirche in ihrer Heilsthätigkeit auf dieser Erde sich berusen, auf seinen beständigen Schutz, den er ihr verheißen, muß dieselbe sich insbesonders stützen, wenn sie für ihre Lehrthätigkeit unsehlbare, göttliche Autorität in Anspruch nimmt: und darum treten uns denn gleich Ansangs die erhabenen Worte entgegen: "Bevor der Sohn Gottes und Erlöser des Menschengeschlechtes, unser Herr Jesus Christus, heimkehrte zu seinem himmlischen Bater, hat er die Verheißung gegeben, daß er mit seiner auf Erden streitenden Kirche sein werde alle Tage bis ans Ende der Welt. Darum hat er zu keiner Zeit aufgehört, der geliebten Braut zur Seite zu sein, ihr beizustehen, wenn sie lehrt, sie zu segnen, wo sie wirkt, ihr Hilfe zu bringen, wenn Gefahr ihr droht."

In der augenscheinlichsten Weise ist aber Christi beständiger Schut und Beistand insbesonders kund geworden an jenen Früchten, welche der Christenheit aus den allgemeinen Concilen und namentlich aus jenem von Trient erwachsen sind; auf die allgemeinen Concile überhaupt und insbesonders auf jenes von Trient wird denn auch nunmehr hingewiesen: es tritt ja unter den gegenwärtigen, so schwierigen Zeitverhältnissen in Rom, der ewigen Stadt, nichts Geringeres in die Action, als ein neues allgemeines Concil, nachdem die Welt durch drei Jahrhunderte kein solches mehr gesehen hat; und eben das Concil von Trient ist es, welches mit dem Jahre 1563 seinen Abschluß gefunden, und an welches sich im Jahre 1869 das erste vaticanische Concil angereiht hat.

Einen flüchtigen Blick auf diesen gar weiten Zeitraum werfend, erinnert demnach unsere Constitution mit der gebühsenden Dankbarkeit an so manche der bedeutsamen Erfolge, welche die göttliche Gnade der Kirche hauptsächlich vermittels der letzten ökumenischen Synode zugewendet hat: "Daher die genauere Erklärung und fruchtbarere Entwicklung der heiligsten

Glaubenslehren, sowie die Verurtheilung und Eindämmung der Irrthümer; daher die Wiederherstellung der Kirchenzucht und deren festere Ordnung, die Beförderung des Sisers für die Wissenschaft und Frömmigkeit im Klerus, die Errichtung von Anstalten für die Erziehung der Jünglinge zum geistlichen Stande, die Erneuerung endlich des Lebens des christlichen Volkes sowohl durch den sorgfältigeren Religionsunterricht, als durch den häusigeren Gebrauch der Sacramente. Daher überzdieß die engere Bereinigung der Glieder mit dem sichtbaren Haupte und die regere Lebensthätigkeit des ganzen mystischen Leibes Christi; daher die Vermehrung der klösterlichen Genossenschaften und anderer Anstalten der christlichen Frömmigkeit, sowie nicht minder der unermüdliche Drang und die glühende, bis in den Marthrtod beharrliche Begeisterung, das Reich Christi weithin über den Erdkreis zu verbreiten."

Aber auf der anderen Seite unterdrückt die Conftitution auch nicht den herben Schmerz über die fo traurigen Uebel, welche gerade badurch entftanden find, daß "derfelben heiligen Synode Burde und Geltung von fo Bielen hintangefett oder beren höchft meife Beschlüffe außer Acht gelaffen murden"; und in getreuen Farben ftellt fofort diefelbe ein Bild hievon, wenn auch nur in allgemeinen Umriffen, der Welt vor die Augen. Da schweift ber Blick zuerst über dem Lager des Protestantismus: "Die von den Batern von Trient verworfenen Irrlehren haben, indem das von Gott gefetzte firchliche Lehramt gurud= gewiesen und in Fragen ber Religion ber Unficht jebes Gin= zelnen freier Spielraum gemährt murbe, allmälig in vielfältige Secten sich aufgelöst; durch deren Uneinigkeit und haber es endlich dahin tam, daß nicht bei Wenigen der Glaube an Chriftus überhaupt mankend murde. Go mard bereits felbft die heilige Schrift, die man ehemals als einzige Quelle und Richterin ber driftlichen Glaubenslehre hingeftellt hatte, ichon nicht mehr als von Gott gegeben anerkannt, ja fogar ben fagen= haften Erdichtungen beigezählt. — Da entstand und verbreitete

fich nur zu weit über den Erdenkreis hin jene Lehre des Ratiosalismus oder Naturalismus, welche der chriftlichen Religion als einer übernatürlichen Anstalt in Allem widerstrebt und mit aller Macht dahin zielt, Christus, unseren alleinigen Herrn und Heiland, aus den Gedanken der Menschen, aus dem Leben und den Sitten der Bölker zu verbannen, damit das Reich der sogenannten reinen Bernunft oder Natur gegründet werde. Nachdem sie aber die christliche Religion verlassen und preissgegeben, nachdem sie den wahren Gott und seinen Christus geleugnet haben, sind viele Geister endlich in den Abgrund des Pantheismus, Materialismus und Atheismus gerathen, so daß sie Alles ausbieten, um mit Leugnung sogar der versnünftigen Natur und jeder Richtschnur der Gerechtigkeit und Tugend die tiefsten Grundlagen der menschlichen Gesellschaft zu zerstören."

Wer aus ungetrübten Quellen feine Geschichtstenntniffe ichopft und mit nüchternen Augen die Entwicklung bes Proteftantismus von feiner Entstehung bis auf unsere Tage verfolgt, ber wird fich ber lleberzeugung nicht verschließen können, und ware fie für ihn auch noch fo schmerzlich, daß die vorstehende Schilberung feineswegs auf Uebertreibung beruht. Darf man ja nur nach bem freien Umerita feine Blide hinwenden, mo die religiose Bewegung unbeirrt durch die Staatsgewalt in Fluß kommen kann, und auch innerhalb bes deutschen Broteftantismus fonnten mit Leichtigkeit all die hervorgehobenen Phafen ausfindig gemacht werben, wenn dieg überhaupt für den confequenten Denker nothwendig mare. Doch will weder unsere Conftitution die Behauptung aufstellen, noch möchten auch wir felbft biefes thun, daß nämlich alle Broteftanten fo insgefammt und ohne Unterschied auf einem fo ungläubigen ober auch nur rationaliftischen Standpunkte ftehen. Bu unserer nicht geringen Freude haben wir vielmehr ichon vielfach bie Bahrnehmung gemacht, daß es auch unter ben Protestanten nicht wenige tiefgläubige und für das übernatürliche Reich Chrifti glühende Seelen gibt. Aber dieß ift nicht auf Rechnung des protestantischen Principes zu schreiben, sondern hat vielmehr seinen Grund darin, daß man den drohenden Fluthen des Unglaubens den Damm der Bekenntnißschriften entgegenstellte, weshalb denn auch eben diese gläubigen Protestanten von ihren fortgeschrittenen Brüdern gleich den überzeugungstreuen Katholiken mit den Titeln "Tesuiten, Finsterlinge, Kömlinge" und dergleichen beehrt werden.

Im eigenen Lager wird alebann Umschau gehalten und man verbirgt fich nicht, "bag auch manche von den Göhnen der fatholischen Rirche von bem Pfade der mahren gläubigen Frömmigkeit abgeirrt und daß bei allmäliger Berkummerung der Bahrheiten ihre katholische Gefinnung abgeschwächt worden; denn durch Lehren von mancherlei und befremblicher Urt auf faliche Wege geführt, febe man fie in verkehrter Beife Ratur und Gnade, die menfchliche Biffenschaft und ben göttlichen Glauben vermengen, und fo ben echten Ginn ber Dogmen, wie ihn unfere heilige Mutter, die Rirche, fefthält und lehrt, verfälschen und die Unversehrtheit und Reinheit des Glaubens in Gefahr bringen." Auch diefe Schilderung bedarf für Den= jenigen, welcher nur halbwegs mit ber Rirchengeschichte vertraut ift, feiner weiteren Rechtfertigung, und ift in biefer Beziehung die Geschichte ber Gegenwart schon lehrreich genug; ja unter ben liberalen Namenstatholifen gibt es ohne Zweifel nicht wenige, welche in ihrer religiöfen Ueberzeugung vor den fort= gefdrittenften Protestanten Bereinlern nicht bas Beringfte voraus haben.

So hat sich also die Constitution auf die Höhe der Situation gestellt: die traurige religiöse Lage der Gegenwart ist ins rechte Licht gebracht, die Uebel unserer Zeit sind in ihren Grundwurzeln aufgezeigt. Damit drängt sich denn aber auch der Gedanke an Christus, den Heiland für alle Zeiten, in den Vordergrund, und es macht sich geltend das Bewußtsein der Kirche von ihrer göttlichen Sendung, auf dem allein das

Recht ihrer Existenz und ihrer Thätigkeit beruht, und durch welches "fie nie und nimmermehr bavon ablaffen fann, bie Bahrheit Gottes, durch welche Alles gefundet, zu bezeugen und ju verfünden;" und es ift ber beilige Bater Bius IX., ber, "nachdem er es niemals unterlaffen, gemäß feinem höchften apoftolischen Umte die katholische Wahrheit zu lehren und zu mahren und verkehrte Lehren zu verwerfen, nun, da die Bifchofe bes gangen Erdfreises, durch beffen Berufung zur öfumenischen Synode im heiligen Beifte versammelt, mit ihm ale Blaubens= richter figen, beschloffen hat, geftütt auf das Wort Gottes, bas geschriebene wie bas überlieferte, sowie wir es von ber tatholischen Kirche heilig behütet und unverfälscht ausgelegt überkommen haben, von diefem Lehrstuhle Betri herab in Aller Angeficht die heilbringende Lehre Chrifti zu bekunden und zu erflären, zugleich aber die entgegenftebenden Grrthumer fraft ber ihm von Gott gegebenen Bewalt zu achten und zu ver= urtheilen."

Ehristus lebt fort in seiner Kirche, und er hat das depositum sidei der in derselben bestellten unsehlbaren Lehrautorität zur getreuen Bewahrung und zur zeitgemäßen Verkündigung übergeben. Auf dem von Pius IX. rite einberusenen vaticanischen Concile aber stellen der Papst und die um denselben versammelten Bischöse der gesammten katholischen Welt diese unssehlbare Lehrautorität dar, welche demnach aus Schrift und Tradition, diesen Quellen der göttlichen Offenbarungswahrheit, jene katholische Lehre schöpft, sowie dieselbe in den solgenden Capiteln näher erklärt und in den weiteren Canones gegenüber den ausdrücklich verurtheilten Irrthümern als striftes Dogma dem katholischen Gewissen zu glauben vorgelegt wird.

Durch das Proëmium gehörig vorbereitet, sehen wir uns nunmehr die vier Capitel und die diesen entsprechenden Canones, sowie dieselben im zweiten und dritten Theile der Constitution uns vorliegen, etwas näher an.

Das erfte Capitel, bem die fünf erften Canones ent= fprechen, handelt von Gott, bem Schöpfer aller Dinge, und es werden da als im Lichte des Glaubens erfannt und als Wegenstand der göttlichen Offenbarung die an fich philosophischen und der Hauptsache nach auch philosophisch erkennbaren Fundamental= Wahrheiten von der Eriftenz des Ginen mahren perfönlichen Gottes, und von bem Berhältniffe der Welt zu Gott als dem unabhängigen Schöpfer aller Dinge bargelegt und erklart. So ent= wickelt ber erfte Abschnitt in ber einfachsten und flarften Beife ben mahren Begriff des absoluten Befens: "Die heilige fatho= lische apostolische römische Rirche glaubt und bekennt, daß Gin Gott ift, ber mahre und lebendige, Schöpfer und Berr bes himmels und der Erde, allmächtig, ewig, unermeglich, unbegreiflich, an Erkenntniß und Billen und jeglicher Bollkommenheit unendlich; ber, als einzig Gine, schlechthin einfache und unwandelbare geiftige Substang, in Wirklichfeit und bem Befen nach von ber Welt verschieden, in fich und aus fich höchft gludselig, und über Alles, mas außer ihm ift und gedacht werden fann, unaussprechlich erhaben ift."

In gleich klarer und populärer Beise folgt sobann eine genaue Definirung ber Schöpfung: "Dieser alleinige wahre Gott hat in seiner Güte und allmächtigen Kraft, nicht um seine Seligkeit zu vermehren, noch auch um seine Bollsommensheit zu erlangen, sondern um dieselbe durch die Gaben, welche er den Geschöpfen mittheilt, zu offenbaren, nach völlig freiem Nathschlusse, zugleich am Anfange der Zeit, die beiden Reiche der Schöpfung aus Nichts hervorgerusen, die geistige und die körperliche Ereatur, die der Engel nämlich und die der sichtsbaren Welt, und dann die menschliche, welche, als beiden gesmeinsam angehörend, aus Geist und Körper besteht."

Und alles, was Gott erschuf, bewahrt und leitet er durch seine Borsehung, die alles umfaßt, wie auch seine Allswissenheit alles erkennt, auch die zukünstigen freien Handlungen der Geschöpfe.

Die Fundamental = Wahrheiten der Vernunft wie des Glaubens also, deren Gegensätze im antiken Heidenthume und seinem häretischen Ableger, dem Gnosticismus, das Christenthum gleich in seinen ersten Siegen überwunden hat, erscheinen hier durch das Vaticanum in seierlicher Weise ausgesprochen, und dieß ganz und gar den Bedürfnissen unserer Zeit entsprechend; denn im modernen Naturalismus haben die Irrthümer des alten Heidenthumes und der altheidnischen Philosophie, inseserne sie eine falsche war, ihre Vollendung erlangt, sowie auch die Schatten des Naturalismus innerhalb der Kirche eine falsche Gnosis erzeugt haben, der gegenüber es bekanntlich sehr wichtig ist, Gottes Unbegreislichkeit, wie dessen Uederwesentlichkeit, die Freiheit der Schöpfung und den letzten Schöpfungszweck, sowie das absolute, auch die zukünstigen freien Handlungen der Geschöpfe umfassende Wissen Gottes hervorzuheben.

Was aber die fünf Canones "von Gott und dem Schöpfer" betrifft, fo verurtheilen diefelben die wichtigften und verbreitet= ften Brrthumer, welche ben im erften Capitel bargelegten Bahr= heiten gegenüberstehen. Go verwirft can. 1 den Atheismus als Leugnung des Ginen mahren Gottes, des Schöpfers und herrn der sichtbaren und unsichtbaren Dinge, can. 2-4 aber den Materialismus und Pantheismus, bezüglich Emanatianis= mus, mobei zugleich im can. 4 die mannigfachen Schattirungen des Emanatianismus und Pantheismus, fowie diefelben ben verschiedenen Shitemen einer falfchen Philosophie eigen find, icharf und genau bezeichnet werden. Der can. 5 endlich verurtheilt all die Irrthumer, welche fich auf die Schöpfung begieben: fo ben Irrthum, daß nicht alle Wefen, die geiftigen, wie die forperlichen, ihrer gangen Substang nach aus Nichts geschaffen find, und bemnach nicht nur ben Bantheismus, Materialismus und die Lehre von einer ewigen Materie, die der Schöpfung als Substrat gedient haben follte, fondern auch all die Träumereien des modernen Gnofticismus, die feiner Zeit "als driftliche Philosophie" auch in katholische Rreife Gin=

gang gefunden und welche unter verschiedenen Namen und Vorstellungen die Welt aus Gottes Wesen oder aus etwas im angeblichen Wesen Gottes, aus "dem dunklen Grunde" oder "der Natur in Gott" hervorgehen ließen; so den weiteren Irrthum von der creatio necessaria, die bekanntlich auch vom Güntherianismus festgehalten wurde; so den Irrthum, daß Gottes Verherrlichung nicht einzig und allein der letzte Schöpfungssweck sei, wie diesem Irrthume der Hermesianismus und fast der gesammte moderne Semirationalismus versallen sind.

Die Lehre von der Offenbarung ift der Gegenstand bes zweiten Capitele und es wird hier der Unterschied sowohl ale der Zusammenhang der natürlichen und übernatürlichen Ordnung in den Grundlinien icharf gezeichnet, es werden ba, wie die Rechte der Vernunft, fo auch ihre Schranken hervorgehoben: "Gott, der Unfang und bas Ende aller Dinge, fann mittelft bes natürlichen Lichtes ber menschlichen Bernunft aus ben er= schaffenen Dingen mit Bewigheit erkannt werben; - bennoch hat es aber feiner Beisheit und Gute gefallen, auf anderem und zwar übernatürlichem Wege fich felbft und die Rathfchluffe feines ewigen Billens bem Menschengeschlechte gu offenbaren. Diefer göttlichen Offenbarung ift es baber zwar zuzuschreiben, daß bas, mas von den göttlichen Dingen der menschlichen Ber= nunft an und für fich nicht unzugänglich ift, auch in bem gegen= wärtigen Zustande des Menschengeschlechtes von Allen ohne Schwierigkeit, mit fefter Gewigheit und ohne Beimifchung von Brrthum erkannt werben kann. Dennoch ift nicht um beffent= willen die Offenbarung unbedingt nothwendig zu nennen, fonbern barum, weil Gott in feiner unbegrengten Gute ben Menfchen für ein übernatürliches Ziel beftimmt hat, zur Theilnahme nämlich an den göttlichen Gütern, welche die Erkenntnig bes menfdlichen Beiftes völlig überfteigen."

Diese göttliche Offenbarung, fährt unsere Constitution weiter fort, ift in ber heiligen Schrift und in ber mündlichen

Ueberlieferung enthalten. Es wird sodann ausdrücklich das dießbezügliche tridentinische Decret über den Canon der heisligen Schrift erneuert und dabei zugleich im Hindlicke auf nachstridentinische und insbesonders neuere Irrthümer der Begriff der Inspiration schärfer bestimmt: "Die Kirche hält sie für heilig und canonisch, nicht deshalb, weil sie, lediglich durch menschliche Thätigkeit zu Stande gekommen, durch deren Anssehen gut geheißen worden; noch deshalb nur, weil sie die Offenbarung ohne Irrthum enthalten; sondern um deswillen, weil sie nach der Eingebung des heiligen Geistes niedergeschrieben, Gott zum Urheber haben und als solche der Kirche selbst übersgeben worden sind."

In gleicher Weise wird das tridentinische Decret über die Auslegung der heiligen Schrift erneuert, so zwar, daß dasselbe zugleich authentisch näher dahin ausgelegt wird: "In Sachen des Glaubens und der Sitten, welche die chriftliche Auserdauung betreffen, ist als der wahre Sinn der heiligen Schrift derjenige zu erachten, welchen unsere heilige Mutter, die Kirche, festgehalten und festhält, da es ihr zukömmt, über den wahren Sinn und die Auslegung der heiligen Schriften zu urtheilen, wonach es Niemandem erlaubt ist, gegen diesen Sinn oder auch gegen die heilige Uebereinstimmung der Bäter die heilige Schrift auszulegen."

Von den hieher gehörigen Canones verwirft der erste die Behauptung, daß es unmöglich sei, den Einen und wahren Gott, unsern Schöpfer und Herrn, aus den erschaffenen Dingen durch das natürliche Licht der menschlichen Vernunft mit Gewißheit zu erkennen, so daß durch denselben auch folgende vier Lehrsätz bestimmt und präcis verpönt erscheinen: 1. Die bloße Vernunft vermag nicht den wahren Gott, sondern nur jenes absolute Wesen, wie es auch der Pantheist annimmt, mit versnünftiger Gewißheit zu erkennen, und der Pantheismus kann daher nicht durch die bloße Vernunft widerlegt werden. 2. Die Vernunft kann nicht bloß durch ihr natürliches Licht, sondern

vielmehr nur durch Offenbarung und Ueberlieferung zur Erkenntsniß des wahren Gottes kommen; oder 3. Die Bernunft gewinnt diese Erkenntniß nicht aus den Geschöpfen durch das vernünstige Denken; oder 4. Dieser Bernunsterkenntniß sehlt die vernünstige Gewißheit. Die natürlichen und vernünstigen Voraussetzungen der Religion, die sogenannten praeambula sidei der alten Theologie, sind demnach wie gegen die Angriffe arglistiger Feinde, so gegen die salsche Bertheidigung wohlmeinender, aber irregeleiteter Bertheidiger der Religion (Traditionalisten, Ontologisten) sicher gestellt.

Der zweite Canon belegt Jene mit dem Anathem, welche die Möglichkeit oder die Nüglichkeit einer übernatürlichen Offensbarung bestreiten.

Der dritte Canon verwirft die Behauptung, daß es unmöglich sei, daß der Mensch von Gott zu einer höheren, als
der bloß natürlichen Erkenntniß und Bollkommenheit erhoben
werden, sondern daß der Mensch zu allem Wahren und Guten
lediglich aus sich selbst durch den rechten natürlichen Fortschritt
gelangen könne und müsse: es erscheint also hiemit der Naturalismus und der ihm entsprechende Rationalismus in allen
seinen Formen und Abarten verworfen, mag er eine jede Offenbarung leugnen; oder von einer Offenbarung nur wissen wollen
im Sinne einer "Erziehung des Menschengeschlechtes zur bloßen
Bernünftigkeit und natürlichen Sittlichkeit," eine Erziehung,
deren der mündig gewordene Mensch entbehren kann; oder mag
er endlich die Offenbarung übernatürlicher Geheimnisse und die
Erhebung zu einer übernatürlichen Gerechtigkeit und Seligkeit
leugnen oder irgendwie verkümmern.

Der vierte Canon endlich nimmt die Canonicität der heiligen Schrift in ihrer ganzen Bollständigkeit und ihre göttsliche Inspiration in Schutz.

Ohne auf philosophische und theologische Details einzusgehen, sind hier alle modernen philosophischen und theologischen Grundirrthümer abgewiesen, eine Reihe von Irrthümern, Unstlarheiten und Misverständnissen, wie sie in den letzen Zeiten

auch in der katholischen Wissenschaft und demzusolge auch im Leben so manches Gute beeinträchtigt und so manches leble befördert habe, ist beseitigt, und auf katholischem Boden ist aufs neue aller zersetzenden rationalistischen Kritik der undurchsbrechdare Damm der kirchlichen Autorität entgegengestellt, so jedoch, daß neben der Integrität des Glaubens die berechtigte Freiheit der wissenschaftlichen Exegese gesichert ist.

Im naturgemäßen Anschlusse an die Lehre von der Offenbarung reiht sich als drittes Capitel an jenes "von dem Glauben".

Gegenüber dem Grundirrthume unserer Zeit, daß es keine intellectuellen Pflichten und insbesonders keine Pflicht zu glauben gebe, wird im dritten Capitel vor Allem aus der absoluten Abhängigkeit des Menschen von Gott die Pflicht des Glaubens gefolgert: "Da der Mensch von Gott als seinem Schöpfer und Herrn ganz und gar abhängig und die erschaffene Vernunft der unerschaffenen Wahrheit völlig unterworfen ist, so sind wir auch gehalten, Gott, wenn er etwas offenbart, durch den Glauben vollen Gehorsam des Verstandes und des Willens zu leisten."

Sofort wird der Glaube näher befinirt, als: "Die übernatürliche Tugend, vermöge welcher wir unter Anregung und Beistand der Gnade Gottes das, was er geoffenbart hat, für wahr halten nicht wegen der inneren mit dem natürlichen Lichte der Bernunst erkannten Wahrheit der Dinge, sondern wegen des Ansehens des offenbarenden Gottes selbst, der da nicht betrogen werden, noch betrügen kann."

Wir finden hier allerdings nur der alten Wahrheit auf's neue Ausdruck gegeben, aber wir werden dieß nicht für über-flüffig halten, wenn wir bedenken, wie die Neuzeit ein wahres Chaos der mannigfaltigsten Begriffsbestimmungen vom Glauben hervorgebracht hat, die auch vielsach in die moderne katholische Theologie Eingang gefunden haben.

Wurde vorhin bestimmt erklärt, daß der Glaubensgrund, das motivum oder objectum formale fidei, einzig und allein

die göttliche Autorität ift, fo wird nunmehr bargelegt, wie fich die auf den fogenannten motiva credibilitatis beruhende ver= nünftige Gemigheit ber Glaubmurbigfeit zum Glauben felbft verhalte, und bieg in einer Beife, daß damit bie Freiheit nicht minder wie die Supernaturalität des Glaubens und des Glaubens= actes gegen die Berirrungen des Rationalismus, wie eines falfchen Myfticismus ficher geftellt ericheint: "Damit ber Be= horfam unferes Glaubens mit der Vernunft im Ginklange ftehe, hat Gott gewollt, daß fich mit dem inneren Beiftand des hei= ligen Beiftes äußere Beweife feiner Offenbarung verbinden, die göttlichen Thaten nämlich, und zuvörderft die Bunder und die Weisfagungen, welche, da fie Gottes Allmacht und unend= liches Wiffen flar vor Augen ftellen, höchft fichere und ber Faffungekraft Aller angemeffene Zeichen ber göttlichen Offenbarung find. — Benn aber auch die Zustimmung des Glaubens feineswegs ein blinder Trieb der Seele ift (b. i. ohne vernünf= tige Ginficht in die Grunde ber Glaubwürdigkeit ftattfindet); fo kann boch Niemand ber Predigt bes Evangeliums beiftim= men, sowie es nothwendig ift gur Erlangung des Beiles ohne Erleuchtung und Gingebung bes beiligen Beiftes, welcher es Allen fuß und leicht macht, ber Wahrheit beizupflichten und zu glauben. Deshalb ift ber Glaube an und für fich, auch wenn er burch die Liebe nicht werkthätig ift, ein Gefchenk Gottes und der Glaubensact ein Heilswerk (actus salutaris), wodurch ber Menfch Gott felbft freien Behorfam leiftet, indem er ber Gnade besfelben, welcher er miderfteben fonnte, beiftimmt und mit ihr mitwirft."

Sodann verbreitet sich die Constitution über den Umfang des Glaubens und über die Bedeutung der Kirche für das Zustandekommen des Glaubens: "Wit göttlichem und katho-lischem Glauben ist alles Dasjenige zu glauben, was in dem geschriebenen oder überlieferten Worte Gottes enthalten ist, und von der Kirche entweder durch eine feierliche Entscheidung oder durch ihre gewöhnliche und allgemeine Lehrthätigkeit als

von Gott geoffenbart zu glauben vorgestellt wird. — Beil es aber ohne Blauben unmöglich ift, Gott zu gefallen und gur Bemeinschaft seiner Rinder zu gelangen, darum ift ohne ben Glauben Niemandem je die Rechtfertigung zu Theil geworden und Riemand wird, foferne er nicht bis an bas Ende in ihm verharrt, das emige Leben erlangen. Damit wir jedoch ber Bflicht, ben mahren Glauben anzunehmen und ftandhaft in ihm gu beharren, zu genügen vermöchten, hat Gott durch feinen eingebornen Sohn die Rirche eingesetzt und mit offenkundigen Merkmalen seiner Ginsetzung verseben, auf daß fie von Allen als Wächterin und Lehrerin feines geoffenbarten Wortes erfannt werden fonnte. Denn einzig und allein ber fatholischen Rirche ift alles bas eigen, was von Gott in folder Fulle und fo munderbar geordnet ift, um die Glaubwürdigkeit der drift= lichen Religion augenscheinlich zu machen. Ja, die Rirche ift an und für fich felber, wegen ihrer wunderbaren Ausbreitung nämlich, wegen ihrer leuchtenden Beiligkeit und unerschöpflichen Fruchtbarkeit in allem Buten, wegen ber fatholischen Ginheit und unüberwindlichen Dauer, gemiffermagen ein gewaltiger und ftetiger Glaubens-Beweggrund und ein unwiderlegbares Zeugniß für ihre göttliche Sendung. — So geschieht es, daß fie ein unter ben Bolfern aufgerichtetes Wahrzeichen, fowohl Jene ju fich einladet, welche noch nicht zum Glauben gekommen find, als auch ihre Rinder gewiß macht, daß der Blaube, den fie bekennen, auf dem ficherften Grunde ruht. Bu diefem Zeugniffe tritt die mirkfame Silfe der Rraft von oben. Denn, der Berr in feiner übergroßen Gute erweckt und unterftutt nicht nur vermittelft feiner Bnade die Irrenden, daß fie gur Erkenntniß der Wahrheit gelangen können, fondern Jene, welche er aus ber Finsterniß verset hat in sein munderbares Licht, bestärkt er auch vermittelft der Gnade, auf daß fie in demfelben Lichte beharren: da er Niemand verläßt, wenn er nicht verlaffen wird."

Aus dem Gesagten wird nun endlich eine Schluffolgerung gezogen rudfichtlich der Lage der Gläubigen und Jener, die

noch nicht zum Glauben gelangt find: "Die Lage Jener, welche vermöge des himmlischen Geschenkes des Glaubens der katholischen Wahrheit beigetreten sind, und Derjenigen, welche von menschlichen Meinungen verleitet, einer falschen Religion anshangen, ist durchaus nicht die gleiche; denn Jene, welche, unterwiesen von der Kirche, den Glauben angenommen haben, können niemals einen gerechten Grund haben, diesen Glauben zu ändern oder in Zweisel zu ziehen." Natürlich, diese besitzen ja nicht bloß im vollsten Maße genügende motiva credibilitatis, sondern auch, was noch weit mehr ist, das Licht des Glaubens und die jede natürliche Gewißheit übertressende Glaubens gewißheit.

In den diesem dritten Capitel entsprechenden sechs Canones sind folgende, diesen Wahrheiten widersprechende Irrthumer besonders hervorgehoben und mit dem Anathem belegt:

- 1. Die Behauptung, "bie menschliche Bernunft sei so unab= hängig, daß ihr der Glaube von Gott nicht befohlen wer= ben könne";
- 2. die Behauptung, "der göttliche Glaube unterscheide sich nicht von dem natürlichen Wissen von Gott und den sittzlichen Dingen, und deshalb sei zum göttlichen Glauben nicht erforderlich, daß die geoffenbarte Wahrheit wegen des Ansehens des offenbarenden Gottes geglaubt werde";
- 3. die Behauptung, "die göttliche Offenbarung könne burch äußere Zeichen nicht glaubwürdig gemacht werden, und daher müßten die Menschen bloß durch eines Jeden innere Erfahrung oder durch besondere Eingebung zum Glauben bewegt werden";
- 4. die Behauptung, "Wunder seien unmöglich, und es seien deshalb alle Berichte von solchen, wenn sie auch in der heiligen Schrift enthalten sind, unter die Fabeln und Mythen zu verweisen; oder es können Wunder niemals mit Gewischeit erkannt, noch durch dieselben der göttliche Ursprung der christlichen Religion gehörig bewiesen werden";

- 5. die Behauptung, "die Zustimmung des christlichen Glaubens sei keine freie, sondern werde durch die Beweise der menschlichen Bernunft aufgenöthigt; oder lediglich zum lebendigen Glauben, welcher durch die Liebe werkthätig ift, sei die Gnade Gottes nothwendig";
- 6. die Behauptung, "die Lage der Gläubigen und Jener, welche zu dem allein wahren Glauben noch nicht gekommen sind, sei die gleiche, so zwar, daß die Katholiken berechtigt sein könnten, den Glauben, welchen sie unterwiesen von der Kirche angenommen haben, in Zweisel zu ziehen, ihre Zustimmung einstellend, bis sie den wissenschaftlichen Beweis der Glaubwürdigkeit und Wahrheit ihres Glaubens vollsendet haben."

Hiemit ist denn sowohl auf der einen Seite dem Rationalismus in Glaubenssachen in all seinen Gestalten entgegengetreten und es erscheint auf der andern Seite nicht minder jenes Extrem verurtheilt, welches in verschiedenen Formen den vernünftigen Beweis der Glaubwürdigkeit und damit die vernünftige Voraussetzung des Glaubens leugnet.

Das vierte Capitel endlich legt das Verhältniß des Glausbens zur Vernunft dar. Gemäß der in ununterbrochener Sinshelligkeit festgehaltenen Lehre der Kirche von einer doppelten Ordnung der Erkenntniß, verschieden von einander dem Prinscipe und dem Gegenstande nach, werden die Grenzen zwischen Theologie und Philosophie genau festgestellt: "Dieses hat auch die Kirche in ununterbrochener Einhelligkeit festgehalten, und hält es fest, daß es eine zweisache Ordnung der Erkenntniß gibt, verschieden nicht nur im Ursprung, sondern auch im Gegensstande; im Ursprung nämlich, weil wir in der einen durch die natürliche Vernunft, in der andern durch den göttlichen Glausben erkennen; im Gegenstande aber, weil über dassenige hinaus, was die natürliche Vernunft erfassen kann, uns Geheimnisse zu glauben vorgelegt werden, welche in Gott verborgen sind

und einzig und allein vermöge göttlicher Offenbarung kund werden können."

Sobann wird bezüglich bes Berhältniffes ber Bernunft zu den Glaubensgeheimniffen erklart: "Die durch den Glauben erleuchtete Bernunft, wenn fie mit Fleiß, Frommigfeit und Besonnenheit forscht, erreicht zwar unter Gottes Beiftand ein gemiffes und bagu höchft forderliches Berftandnig ber Glaubens= geheimniffe, theils aus Bergleichung mit jenen Dingen, welche fie auf natürlichem Wege erkennt, theils aus bem Bufammenhange ber Beheimniffe felbst untereinander und mit dem letten Biele des Menschen; niemals jedoch wird fie in ben Stand gefest, diefelben zu erkennen gleich ben Wahrheiten, welche ben ihr eigenen Gegenftand bilben. Denn die göttlichen Geheimniffe überfteigen ihrer Natur felber nach bergeftalt die gefchaffene Bernunft, daß fie auch, nachdem fie geoffenbart und glaubig angenommen find, bennoch mit bem Schleier biefes Glaubens bedeckt und in ein gemiffes Dunkel gehüllt bleiben, fo lange wir in diefem fterblichen Leben pilgern, fern vom Berrn: benn im Glauben mandeln wir und nicht im Schauen. -Aber wenngleich der Glaube über die Bernunft geht, fo tann bennoch nie zwischen Glauben und Bernunft ein wirklicher Widerspruch bestehen: da derselbe Gott, welcher die Beheimniffe offenbart und ben Glauben eingießt, bem menschlichen Beifte das Licht der Bernunft gegeben hat, Gott aber fich felbft nicht verleugnen, noch auch das Wahre dem Wahren jemals widersprechen tann. Der leere Schein aber eines folchen Widerfpruches entfteht hauptfächlich baber, weil entweder die Glaubens= Wahrheiten nicht nach dem Sinne ber Rirche verstanden und erklärt worden find oder weil willfürliche Meinungen für Ausfprüche ber Bernunft gehalten werden."

Demgemäß wiederholt das vaticanische Concil, das so zu sagen am Schlusse des rationalistischen Zeitalters steht, die dogmatische Erklärung des im Zeitalter der Renaissance am Beginne dieser Weltperiode gehaltenen fünften Lateranconcils,

"baß jede Behauptung, welche mit einer Wahrheit des erleuchsteten Glaubens im Widerspruche steht, durchaus falsch ist;" und es vindicirt daraus auch dasselbe der Kirche, welche zusgleich mit dem apostolischen Lehramte den Auftrag erhalten, die Hinterlage des Glaubens zu behüthen, das Recht und die Pflicht: "die Wissenschaft, die sich fälschlich diesen Namen ansmaßt, zu verurtheilen, damit Niemand getäuscht werde durch Weltweisheit und eitlen Trug." — "Und darum ist es, so heißt es weiter, allen Christgläubigen nicht nur verboten, derslei Meinungen, welche anerkannter Maßen im Widerspruche mit der Glaubenslehre stehen, namentlich wenn sie von der Kirche verworfen worden, als berechtigte wissenschaftliche Ergebnisse zu vertheidigen, sondern sie sind vielmehr durchaus verpflichtet, dieselben als Irrthümer anzusehen, welche den trügerischen Schein der Wahrheit zur Schau tragen."

Aber zwifden Glauben und Bernunft befteht nicht nur nicht ein Widerspruch, sondern fie unterftüten fich auch gegenfeitig. "Nicht allein, heißt es in diefer Beziehung, daß fich Glaube und Bernunft niemals widerfprechen konnen, fondern fie unterstützen fich auch gegenseitig; da die rechte Bernunft die Grundlagen des Glaubens darthut, und von deffen Licht erleuchtet die Wiffenschaft der göttlichen Dinge ausbildet: der Glaube aber die Vernunft von Irrthumern befreit und bavor bewahrt und fie mit mannigfacher Erkenntnig bereichert. Weit entfernt, beshalb, daß die Rirche der Pflege ber menschlichen Runfte und Biffenschaften entgegen mare, unterftutt fie vielmehr und fordert fie biefelben in vielfaltiger Beife. Denn fie verkennt weder, noch migachtet fie den Ruten, welcher bem menschlichen Leben aus ihnen zufließt; fie erkennt vielmehr an. daß jene, sowie fie von Gott, dem Beren des Wiffens, berfommen, fo auch, wenn fie in rechter Beife behandelt werden, gu Gott mit feinem Gnadenbeiftande hinführen. Eben fo menig verbietet fie fürmahr, daß diese Wiffenschaften, jede in ihrem Bereiche, ihren eigenen Principien und ihrer eigenen Lehrweise

folgen; aber indem sie diese gebührende Freiheit anerkennt, ist sie sorgsam darauf bedacht, daß jene mit der göttlichen Lehre sich nicht in Widerspruch setzen und so Irrthümer in sich aufnehmen; oder daß sie, die eigenen Grenzen überschreitend, in das Gebiet des Glaubens sich eindrängen und dort Verwirrung anrichten."

Zuletzt wird noch daran erinnert, daß die Glaubenslehre nicht wie ein philosophisches Shstem dem menschlichen Geiste zur Ausbildung und Umgestaltung übergeben, sondern als eine göttliche Hinterlage der Kirche zur treuen Bewahrung und unsehlbaren Auslegung anvertraut ist. "Deshalb ist auch, wird da endlich bemerkt, allzeit jener Sinn der heiligen Glaubensslehren sestzuhalten, welchen unsere heilige Mutter, die Kirche, einmal ausgesprochen hat, und nie darf, unter dem Schein und Borwande tieserer Einsicht, von eben diesem Sinne abgewichen werden. Es wachse also und mehre sich vielsach und kräftig, wie bei den Einzelnen, so bei Allen, wie in dem einen Menschen, so in der ganzen Kirche, mit dem Fortschritte der Jahre und Jahrhunderte die Erkenntniß, die Wissenschaft, die Weisheit: Alles jedoch innerhalb der eigenen Grenzen, im unveränderten Dogma, im unveränderten Sinne, im unveränderten Gedanken."

So sehen wir denn in diesem Capitel mit großen und beutlichen Zügen jene unverrückbaren Normen verzeichnet, nach denen die Harmonie zwischen Glauben und Wissen gewahrt wird, und in welchen sich in und außerhalb dem katholischen Lager die Versöhnung des Glaubens mit der wahren Wissenschaft zu vollziehen hat, und eben den in dieser Hinsicht herrschenden Grundirrthümern treten die diesem Capitel entsprechenden drei letzten Canones in präciser Weise gegenüber, indem nämslich solgende Behauptungen mit dem Anathem belegt werden: "1. In der göttlichen Offenbarung sind keine wahren und eigentslichen Geheimnisse enthalten, sondern alle Glaubenssehren können durch die gehörig ausgebildete Vernunft aus natürlichen Prinscipien begriffen und bewiesen werden." "2. Die menschlichen

Wissenschaften sind mit solcher Freiheit zu betreiben, daß beren Aufstellungen, auch wenn sie der geoffenbarten Wahrheit widersstreiten, als wahr beibehalten und von der Kirche nicht versurtheilt werden können." "3. Es ist möglich, daß den von der Kirche aufgestellten Glaubenslehren irgend einmal gemäß dem Fortschritte der Wissenschaft ein anderer Sinn beizulegen sei als der, welchen die Kirche verstanden hat und versteht."

Wir hätten also unsere kurze Analhse der ersten dogmatischen Constitution des vaticanischen Concils beendet, und
wir zweiseln nicht, dieselbe habe die Bedeutung und Wichtigkeit dieser Constitution zur Genüge hervortreten lassen: es hat
damit das Concil eben seine erste Hauptausgabe nach Gebühr
gelöst, nämlich: die Erklärung der katholischen Grundsätze über
Glauben und Wissen gegenüber der falschen Wissenschaft unseres
Zeitalters; ja man kann in derselben einen vollständigen Grundriß der katholischen Apologetik des Christenthumes erblicken, der
sich in logischer Folge in den vier Capiteln aufsteigend ausbaut
und sich zu einem ebenso rationellen und innerlich sest verbunbenen, wie für den gläubigen Sinn trostreichen und an geistiger
Fülle fruchtbaren Gefüge verkettet.

Wenn aber da wohl alle Irrthümer der neueren Zeit präcis verworfen erscheinen, ohne daß jedoch Namen genannt und ohne daß besondere Systeme censurirt sind; wenn hier nur die Wahrheiten objectiv ausgesprochen und ebenso die entzgegenstehenden Irrthümer gekennzeichnet sind: so ist das eben der evidente Beweis von der großen Schonung, Vorsicht und Liebe, mit der die Kirche in der Lösung ihrer Aufgabe verfährt, und mit der sie im Sinne ihres Herrn und Meisters den glimmenden Docht nicht auslöschen und das geknickte Rohr nicht zerbrechen will.

## Hat Honorius ex cathedra etwas Häretisches als Glaubenssatz vorgeschrieben?')

Diese Frage finden wir aufgestellt und bejaht von Bischof Hefele in seinem Schriftchen über "Honorius und das sechste allgemeine Concil." Nach meiner Meinung läßt sich aber das Gegentheil ganz leicht beweisen.

Ich frage vorerst, hat Honorius, zum Papste gemählt nach Bonifaz V. und consecrirt am 27. October 625, gestorben 638, überhaupt einen Glaubenssatz vorgeschrieben, in den zwei Briefen nämlich an Bischof Sergius von Constantinopel, von deren zweitem allerdings nur zwei Bruchstücke erhalten sind?

Befele fagt 2): "Es ift klar, Honorius wollte eine dogmatische Definition geben." Wie beweist er bas? Sonderbar genug aus bem zweiten Fragment bes zweiten Briefes, namlich den Worten: "Ceterum, quantum ad dogma ecclesiasticum pertinet, quae tenere vel praedicare debemus, propter simplicitatem hominum et amputandas inextricabiles quaestionum ambages, sicut superius diximus, non unam vel duas operationes in mediatore Dei et hominum definire, sed utrasque naturas in uno Christo unitate naturali copulatas, cum alterius communione operantes atque operatrices confiteri debemus." Mir fcheint, Diefe Stelle enthält flar genug eine Beigerung des Papftes, eine dogmatische Definition zu geben mit der erneuerten Berpflichtung jum einfachen Bekennt niffe des bereits Definirten. Und enthalten nicht bie Worte: "utrasque naturas in uno Christo unitate naturali copulatas, cum alterius communione operantes atque operatrices confiteri debemus" eine klare Anspielung auf des Papstes Leo I. Sat in seinem Briefe an Flavian: "Agit utraque forma cum alterius communione, quod proprium est,"

<sup>1)</sup> Bor bem 18. Juli gefchrieben. — 2) 1. c. S. 8.

worin Cardinal Raufcher 1) befinirt findet 2) "non solum quoad rem, sed etiam quoad verbum, duplicem in Christo operationem esse duabus naturis respondentem." Wie schr Honorius aller Bille fehlte, eine Glaubensentscheidung zu geben, geht auch noch aus anderen Stellen sowohl in den Fragmenten bes zweiten Briefes, als im erften Briefe hervor, in benen "er fort und fort, wie Wiefer 3) mit vollem Recht bemerkt, wiederholt, man foll bei dem bereits Entschiedenen fteben bleiben und nicht darüber hinausgehen." Go fcreibt er in demfelben Fragmente bes zweiten Briefes, aus dem oben eine Stelle mitgetheilt worden ift: "Referentes ergo, sicut diximus, scandalum novellae adinventionis, non nos opertet unam vel duas operationes definientes praedicare"; so im ersten Briefe: "non oportet ad dogmata haec ecclesiastica retorquere, quae neque synodales apices, super hoc examinantes, neque auctoritates canonicae visae sunt explanasse" und furz dar= nach wieder: "quae ad ecclesiastica dogmata trahi non debent, quae unusquisque in sensu suo abundans, videtur secundum propriam sententiam explicare."

Hat aber vielleicht Honorius im Widerspruche mit seiner wiederholten Erklärung, über den zur Sprache gebrachten Fragepunkt nichts definiren zu wollen, doch einen Glaubenssatz, einen
neuen versteht sich, vorgeschrieben? Hefele freilich behauptet,4)
daß "er einen häretischen Ausdruck als Glaubensregel vorsichrieb, indem er sagte: deshalb bekennen wir auch einen Willen (Er dehas) unseres Herrn Jesus Christus, da von der Gottheit offenbar wohl unsere Natur, nicht aber unsere Schuld angenommen worden ist, so wie jene vor der Sünde erschaffen worden ist, nicht aber die nach dem Sündensall verderbte

<sup>&#</sup>x27;) Nach bem "Literarischen Handweiser" Nr. 90 Sp. 140 Berfasser ber "Observationes quaedam de infallibilitatis ecclesiae subjecto, wovon mir übrigens nicht die neapolitanische, sondern die Biener Ausgabe vorliegt. — 2) l. c. S. 37. — 3) Die Unsehlbarkeit des Papstes und die Münchener "Erwägungen". Graz 1870. S. 58. — 4) l. c. S. 7.

Natur." Wer, möchte ich fragen, fann und barf eine Glaubens= regel vorgeschrieben finden in der Erklärung eines Bapftes: bas bekennen wir, fatemur? Wie kann alfo Befele wiederholt behaupten, 1) Honorius habe "doppelten Brrthum zu glauben vorgeschrieben" (zunächft ber Rirche von Conftantinopel) nämlich: "den specifisch häretischen terminus technicus ein Wille (εν θέλημα) für den richtigen erklarend und den specifisch orthodozen terminus technicus zwei Energien (860 evepyelat) verwerfend? Beißt bas, frage ich, einen Brrthum zu glauben vorstellen, wenn Sonorius fchreibt am Ende feines erften Briefes: "Haec nobiscum fraternitas vestra praedicat, sicut et nos ea vobiscum unanimiter praedicamus, hortantes vos, ut unius vel geminae novae vocis inductum operationis vocabulum aufugientes, unum nobiscum Dominum Jesum Christum Filium Dei vivi, Deum verissimum, in duabus naturis operatum divinitus atque humanitus, fide orthodoxa et unitate catholica praedicetis." Seit mann, frage ich, ift benn in ber Sprache der Theologen hortari gleichbedeutend mit definire? - Alfo, das Refultat des Gefagten ift, Honorius hat in feinen zwei Briefen an Sergius, foweit felbe uns wenigftens vorliegen, gar feine Glaubens-Entscheidung gegeben. 2)

Wenn bagegen aber Hefele boch behauptet, durchaus aber nicht begründet, dürfen wir wohl beisetzen: Honorius hat ex cathedra etwas Häretisches als Glaubenssatz vorgeschrieben; so ergibt sich jetzt die weitere Frage, hat Honorius überhaupt in seinen zwei Briefen an Sergius ex cathedra gesprochen? Sine solche Frage auch nur aufzustellen, dann erst gar zu vereinen, könnte einem freilich sasschen die Aeußerung Rauscher's 3): "Asseverare quod Honorius epistolas illas ut persona privata scripserit, historiam ignorare est vel ejus

¹) l. c. S. 8. — ²) cfr. "Die oberste Lehrgewalt bes römischen Bischofes. Bon einem römischen Theologen. Autorisitete Uebersetzung mit Borwort, Anmerkungen und Anhang bes Uebersetzers." Trier, Ed. Groppe 1870. — S. 82. — ³) l. c. p. 43.

ignorantiam fingere." Es ift nur gut, daß die nun folgende Uebersicht der damaligen Berhältniffe, soweit fie die uns beschäftigende Frage betreffen, höchstens beweist, daß eine papft= liche Entscheidung gut ober meinetwegen nothwendig gewesen ware, aber mahrhaftig nicht, daß Honorius eine folche gegeben habe oder auch nur geben habe wollen. Und dann erft gar, wenn, was wohl mehr als wahrscheinlich, mit der Leugnung, daß Honorius seine Briefe an Sergius "ut persona privata" gefchrieben habe, gefagt werden will, fie feien Erklärungen ex cathedra, bann wird es boch erlaubt fein, zu fragen, ob biefe Briefe auch nur Ein Rennzeichen einer folchen an und in fich tragen? Freilich wohl, fagt Hefele, 1) daß es "bekanntlich außerordentlich schwierig, zu bestimmen, wann ber Bapft ex cathedra fpreche", aber das eine der zwei von de Margerie angeführten Criterien, woran man foldes erkenne, kann er boch nicht zurückweisen, nämlich: "Wenn ber Papft einen Sat als Glaubensfat positiv proponirt." Das hat aber Honorius nach bem Gefagten nicht gethan, und wenn Sefele beweifen will, daß "Honorius in Wahrheit seine These positiv ausgesprochen und sie vorgeschrieben hat," weil er schreibt: "Unam voluntatem fatemur domini Jesu Christi", und weil er wieder schreibt: "Nos enim non unam operationem vel duas Dominum Jesum Christum ejusque Sanctum Spiritum, sacris litteris percepimus, sed multiformiter cognovimus operatum", am Ende dieses Briefes aber: "Haec nobiscum etc." wie oben; und weil er auch im zweiten Briefe schrieb: "Ceterum, quantum ad dogma ecclesiasticum pertinet, quae tenere et praedicare debemus . . . non unam vel duas operationes . . . definire . . . debemus"; fo lieft man diefe angebliche Beweisführung etwa noch zum zweiten und dritten Male, weil man es mit einer Schrift Befele's zu thun hat und denkt fich bann, wenn's nicht auf dem Titel geschrieben ftunde, hielte man es

<sup>1) 1.</sup> c. S. 27.

mohl für arges Unrecht, eine folche Beweisführung einem Befele augumuthen. - Benn de Margerie ale zweites Eriterium eines papftlichen Spruches ex cathedra angibt,1) es muffe ber gangen Welt (verfteht fich driftlichen) etwas als Glaubensfat positiv proponirt merden, fo bezweifelt bas, "ob die gang for= melle Abreffirung an die Gefammtfirche bei einem Spruche ex cathedra absolut nöthig fei" überhaupt Befele; boch, meint er, "ift fein Zweifel barüber, daß Honorius wollte, die Gesammtfirche folle fo glauben, wie er es proponirte (nicht blog bie Rirche von Conftantinopel)." Bon bem, mas Honorius wollte, weiß hefele, bent' ich, eben auch nur bas, mas er in feinen uns erhaltenen Briefen fagt. Aus biefen aber herauslefen, baß ber Papft etwas (noch nicht Definirtes verfteht fich) zu glauben proponirte, geht überhaupt nicht, wie gezeigt; es fann alfo höchstens behauptet werden, Honorius, ein entschiedener Gegner neuer Worte und Ausbrucksweisen, habe nicht bloß Sergins, fondern vielleicht auch Sophronius, ben Bifchof von Berufalem, und Chrus von Alexandrien zum Stillschweigen darüber aufgeforbert - bas ift aber überhaupt feine Entscheidung in der Glaubensfrage, also gewiß auch kein Spruch ex cathedra, abgefehen davon, daß die Patriarchate Conftantinopel, Alexanbrien, Jerufalem boch nicht die Befammtfirche ausmachen.

Vielleicht hat aber boch Honorius ex cathedra gesprochen in seinen Briefen, und nur de Margerie das "ex cathedra" nicht recht erklärt? Das läßt sich auch nicht behaupten, denn immer verlangt doch das "ex cathedra" eine Entscheidung, nicht ein bloßes Auflegen von Stillschweigen, wenn auch für eine solche Entscheidung dann die Gelehrten noch verschiedene Bedingungen vor und bei ihrer Fällung verlangen. So z. B. erkennt Dieringer ganz einfach eine Lehrentscheidung des Obershauptes der Kirche, insoserne es überhaupt in dieser Qualität

<sup>&#</sup>x27;) Besser verlangt ber Ueberseter ber Schrift "bie oberste Lehrgewalt" 1. c. "baß ber Papst seinen Billen kund gebe, seine Entscheidung für alle Gläubigen obligatorisch zu machen."

handelt, als Spruch ex cathedra,1) mahrend Schmetz?) fchreibt: "ex cathedra loquitur, quando ceu caput Ecclesiae decretum edit, quo proponit aliquid tamquam divinitus revelatum tenendum, aut ceu ad salutem necessarium observandum sub excommunicationis poena . . . adeoque quando nomine totius Ecclesiae judicat atque decernit." Legen wir den Mafftab Dieringer's oder von Schwetz an des Honorius Briefe, wir werden fie nicht als "ex cathedra" gegeben erflaren fonnen. Ebenfo ergeht es uns, wenn wir bei Phillips 3) uns Auskunft holen, wann der Papft ex cathedra fpricht; benn ber gibt une die Antwort: "Wenn er, fei es in bem Concilium oder außerhalb desfelben, mündlich oder schriftlich, allen Chriftgläubigen an Chrifti Statt, im Ramen ber Apoftel Betrus und Paulus, ober mit Bezug auf die Auctorität bes heiligen Stuhles oder in ähnlichen Ausdruden, unter Androhung bes Anathems ober auch nicht, eine Erklärung über einen Glaubenspunkt oder über eine Frage in Betreff der Moral abgibt."

Um das Gesagte nun kurz zu wiederholen, können wir also dem hochwürdigsten Herrn Bischof von Nottenburg ganz und gar nicht darin beistimmen, daß "Honorius ex cathedra etwas als Glaubenssatz vorgeschrieben." Hefele behauptet aber auch noch, das, was Honorius ex cathedra als Glaubenssatz vorgeschrieben habe, sei etwas Häretisches gewesen. Wir wollen sehen, selber prüsen, ohne uns durch irgend eine Auctorität beitren zu lassen, auch nicht die Döllinger's, der freilich meint 4): "Honorius hat an die orientalischen Kirchen (soll heißen an Sergius, denn andere Briese in der Sache liegen auch Döllinger nicht vor) Schreiben erlassen, über deren monotheletischen Inshalt wohl nie ein Zweisel erhoben worden wäre, wenn der Versassen nicht gerade Papst gewesen wäre."

<sup>1)</sup> Lehrbuch ber katholischen Dogmattk, 5. Aust. S. 623. — 2) Theologia fundamentalis, Ed. III. p. 494. — 3) Kirchenrecht, 2. Band, S. 340. — 4) Die Papstfabeln bes Mittelalters, S. 150.

Halten wir uns an Hefele! Was findet er in bes Honorius Briefen "Baretifches"? Wir tennen feine dieffälligen Behauptungen ichon, nämlich, daß Honorius einen haretischen Ausbruck als Glaubensregel vorgeschrieben habe, indem er fagte: "beshalb bekennen wir auch einen Willen (& Dednua) unfers Berrn Jesus Chriftus" und faktisch bas orthodox dogmatische Schlagwort verworfen habe mit den gleichfalls oben angeführten Worten .. Caeterum quantum ad dogma ecclesiasticum pertinet etc." Nun ift aber erft noch die Frage, ob es mahr ift, daß Honorius in ben angeführten Stellen etwas Baretifches gefagt hat. Betrachten wir diefelben genauer; vergeffen wir aber babei nicht bie von Benedikt XIV. den Confultoren der Index-Congregation gegebene Vorschrift 1): "Neque ex una vel altera propositione a suo contextu divulsa vel seorsim ab aliis, quae in eodem libro continentur, considerata et expensa, de eo pronunciandum esse." Also Honorius fagt in seinem ersten Briefe: Unde et unam voluntatem fatemur Domini nostri Jesu Christi. Darf ein Rechtgläubiger absolut diefen Sat nicht aussprechen? Rann nur ein Irrgläubiger alfo schreiben? Das ift richtig, bag biefer Saty monotheletischer terminus technicus genannt werden fann; aber auch bann, frage ich, wenn er alsbald erklärt wird quia profecto a divinitate assumta est nostra natura, non culpa: illa profecto, quae ante peccatum creata est, non quae post praevaricationem vitiata. Glauben wir etwa, Honorius, der von feinen Zeitgenoffen "doctrina clarus" 2) genannt wird, habe nicht gewußt, daß die Menschen schon vor der ersten Gunde einen Willen gehabt haben; meinen wir etwa, Sonorius habe nicht gewußt, daß nur die Concupiscenz als Folge der Erb= fünde gleichsam als zweiter Wille des Fleisches dem geiftigen Willen entgegentrete? Und wenn wir glauben muffen, Honorius

<sup>1)</sup> Constitutio "Sollicita ac provida" dd. 1753 VII. Id. Jul. §. 18.

<sup>2)</sup> Abt Jonas von Bobio, in seiner vita S. Bertulphi cfr. Hefele, Conciliengeschichte, Band III. S. 134.

habe bas alles gewußt, konnen wir bann die fraglichen Worte anders verftehen als: Jefus Chriftus hatte nur den von Concupisceng nicht befämpften menschlichen Willen, und deshalb bestand eine moralische Einheit zwischen dem göttlichen und menschlichen Willen Jesu Chrifti, "propter ineffabilem conjunctionem humanae divinaeque naturae" nämlich, weshalb et ubique Deus dicitur pati et humanitas ex coelo cum divinitate descendisse, und weshalb "Unde", fährt Honorius fort, "et unam voluntatem fatemur Domini nostri Jesu Christi, quia profecto etc." Weiters frage ich, muffen wir nicht auch deshalb Anftand nehmen, Honorius des Irrthums, überhaupt nur einen Willen in Jesus Chriftus geglaubt zu haben, anzuklagen, weil er die Schriftstellen, die fo klar ver= urtheilen ben Monotheletismus in ebendemfelben Briefe felbft anführt und beren gang richtiges Berftandniß, burfen wir beiseigt? Hören wir ihn selber: "Non est itaque assumta, sicut praefati sumus, a Salvatore vitiata natura, quae repugnaret legi mentis ejus, sed venit quaerere et salvare quod perierat, id est, vitiatam humani generis naturam. Nam lex alia in membris, aut voluntas diversa non fuit vel contraria Salvatori, quia supra legem natus est humanae conditionis. Et si quidem scriptum est: Non veni facere voluntatem meam, sed ejus, qui misit me Patris, et: Non quod ego volo, sed quod tu vis Pater, et alia hujusmodi, non sunt haec diversae voluntatis, sed dispensationis humanitatis assumptae. Ista enim propter nos dicta sunt quibus dedit exemplum, ut sequamur vestigia ejus, pius magister discipulos imbuens, ut non suam unusquisque nostrum, sed potius Domini in omnibus praeferat voluntatem." Mertwürdig genug machen aus biefer gang orthodoren Stelle bie "Observationes" 1) dem Honorius, der nach denselben "eo non pervenit, ut distinctionis inter voluntates sibi assentientes

<sup>1)</sup> p. 42.

conscientiam claram haberet: quo casu non agnoscere non potuisset, Christum quia naturas duas etiam voluntates duas habere", einen Bormurf in biefen Worten: "Divina eloquia unius voluntatis assertioni tam manifeste contraria Honorius non tacitus quidem praeteriit, sed cuncta, quae divinam et humanam Domini voluntatem discernere jubent, ad humanitatis assumtae dispensationem seu oeconomiam refert, igitur ex accomodatione ad necessitates nostras explicat; quod diversae voluntatis indicia sint negat." Ift bas also irrig? Muß man also in Christus auch diversam aut contrariam (fo erklärt Honorius felbst das erste Wort) voluntatem annehmen? Weiß der Herr Cardinal nicht, daß Honorius nur mit anerkannt orthodoxen Batern die fraglichen Schriftterte ,, ad humanitatis assumtae dispensationem seu oeconomium refert?" Meint Se. Eminenz etwa, es sei barunter "eine nur in uneigentlichem Ginne zu nehmende Accomodation" zu verfteben, "wobei Chriftus blog beabsichtiget habe, uns damit gur Unterordnung des eigenen Willens unter ben göttlichen gu ermahnen" in der Weise verfteht fich: 3ch fage euch, unterwerfet euern Willen bem göttlichen, weil ich feinen Willen bem bes Baters zu unterwerfen hatte. Solche Abfurdität follte man boch einem Papfte nicht zumuthen, sondern eher fich bas richtige Verständniß des Ausbruckes "dispensationis humanitatis assumptae" zu gewinnen suchen, eines Ausdruckes, der bei verschiedenen Batern häufig vorfommt, burchaus aber nicht übersett werden darf 1) "eine Accomodation mit Rücksicht auf die Menschheit, beren Natur er angenommen." Bernehmen wir einige Bater. 2) Der beilige Augustin schreibt: "Wenn im Evangelium von Chriftus berichtet mird, daß feine Seele vor bem Leiden traurig war, fo ift bas in Wahrheit gefchehen; boch hat er diese und ähnliche Bewegungen in fein Gemuth,

<sup>&#</sup>x27;) wie hefele thut, Conciliengeschichte l. c. S. 135. — 2) cfr. Schnee-mann, Studien über bie honorius-Frage. Freiburg 1864. S. 43—51.

wann es ihm beliebte, aufgenommen, certae dispensationis gratia" was ber heilige Rirchenlehrer weiter erklärt, indem er auseinanderfett, daß wir bergleichen Affekte hatten, "auch wenn wir nicht wollten, wegen ber Schwäche ber menfclichen Ratur, nicht fo Jesus, cujus infirmitas ex potestate (aus freier Macht= vollkommenheit) war." Auch der heilige Epiphanius fagt mit Rückficht auf die Affecte Chrifti im Delgarten und bas bie= felben ausbrudende Gebet: "Dieg Alles hat Chriftus angenom» men aus Accomodation (δικονομικώς) fich der Worte mensch= licher Reigungen bedienend und nicht verftellter Beife, fondern in Wahrheit fagend: Nicht mein Wille gefchehe." Soren wir noch ben großen Bifchof von Conftantinopel, ben heil. Johann Chryfoftomus, wie er von bemfelben Borfalle ichreibt: "Die ganze Stelle bezieht fich auf das, mas Chriftus als Menfch, aus Herablassung zur menschlichen Schmäche gethan hat (τὸ όλον της δικονομίας έστὶ καὶ της κατά την σάρκα ἀσθενείας)." Μίσο wie verstehen diese Väter ihr "δικονομικώς", ihr "dispensationis gratia." Nach Anastafius Sinaita bedeuten biese Worte dreierlei: 1. was fich auf die Menschwerdung bezieht und mit ihr gu= fammenhängt; 2. mas aus Accomodation geschieht, wenn man nämlich um des Beiles Anderer willen etwas thut, mas fonft nicht geschehen mußte (nach Betavius die gewöhnlichste Bebeutung, wenn vom Leiden Chrifti und alledem die Rede ift, was er nicht als nothwendige Folge ber angenommenen Natur, fondern gang aus freien Studen, aus herablaffender Bute gu unferm Ruten und Beifpiel auf fich genommen und erduldet hat); 3. mas nicht um feiner felbft willen, fondern um etwas Anderes zu bezeichnen, gethan wird, wie z. B. Chriftus ben unfruchtbaren Feigenbaum verdorren machte; die Baretiter, fagt er dann meiter, laffen aber diefe Bedeutungen bei Seite und erklären für δικονομικώς das, was bloß scheinbar nicht wirklich geschieht. Welchen Sinn hat nun nach dem Befagten die verdächtigte Stelle im erften Briefe bes Honorius? Offenbar den: die Stellen ber heiligen Schrift, in benen ber Wille Chrifti

bem Willen des Baters entgegengesetzt wird, weisen nicht auf einen dem göttlichen widerftrebenden Willen bin, fondern auf eine Accomodation ber angenommenen menschlichen Ratur, b. h. auf eine gang freiwillige Berablaffung zu unferer Schwäche, in Folge berer die angenommene (menschliche) Natur Chrifti jene Willensbewegungen der Traurigkeit und Furcht vor dem vom himmlischen Bater gewollten Leiden hatte. Ift diese Lehre bes Honorius nicht orthodor? Sagt er damit etwas anderes als Sophronius in feinem vom fechften Concil gebilligten Synobal= schreiben, wo es heißt 1): Chriftus litt und wirkte menschlich, wann er felbst wollte und wann er es für die Buschauer für nütlich erachtete; nicht aber, wenn die phyfischen und farkischen Bewegungen phyfisch zur Wirksamkeit bewegt fein wollten? Also mit dem "Unam voluntatem fatemur Domini nostri Jesu Christi" hat Honorius feine Reterei befannt, fo wenig als Chryfoftomus, wenn er zur Erklärung ber bekannten Stelle bei Johannes VI. fagt: "Wie, hatte Chriftus einen andern Willen als ber Bater? . . . Er hatte mit bemfelben Ginen Willen (&v Dednua) und er fagte, er handle in llebereinstim= mung mit bem Willen bes Baters, um größeren Eindruck auf die Zuhörer zu machen." In dem Gefagten ift auch ichon zurückgewiesen als falich die von Sefele dem Papfte gemachte Infinuation,2) daß er Wollen und Wirken nur von der Berfon und nicht von der Natur ausgehend betrachtet, wovon freilich ben herrn Professor hatte abhalten follen, daß, wie er felbst bemerkt, "Bonorius in feinem zweiten Briefe mieder über biefen Irrthum hinausschreitet, ba er gang richtig fagt: die zwei Naturen wirken unvermischt, mas ihnen eigen ift," mas freilich völlig widerspräche der erften Behauptung, die aber glücklicher Beife nur die des Concilien = Geschichtschreibers, mahrhaftig jedoch nicht die des Papstes Honorius ift, ber mohl schreibt:

<sup>1)</sup> Concilien-Geschichte l. c. S. 143.

<sup>2) 1.</sup> c. S. 147, und auch Döllinger, Papstfabeln S. 134.

"Nam quia Dominus Jesus Christus, Filius ac verbum Dei, per quem facta sunt omnia, ipse sit unus operator divinitatis atque humanitatis, plenae sunt sacrae litterae luculentius demonstrantes"; bann wieder: "Et nos quidem secundum sanctiones divinorum eloquiorum oportet sapere ... simpliciter atque veraciter confitentes Dominum Jesum Christum unum operatorem divinae atque humanae naturae;" und nochmals zum Schluffe feines erften Briefes: "hortantes vos, ut . . . unum nobiscum Dominum Jesum Christum Filium Dei vivi, Deum verissimum, in duabus naturis operatum, divinitus atque humanitus, fide orthodoxa et unitate catholica praedicetis;" besgleichen in ben Fragmenten bes ameiten Briefes: "oportet nos unum operatorem Christum Dominum in utrisque naturis veridice confiteri" und "unum Christum Dominum nobiscum in utrisque naturis divina vel humana praedicent operatum." Berechtiget, frage ich nun, eine diefer Stellen Befele, ben Honorius alfo argumentiren gu laffen: "Ein Wirkender und barum ein Wille" und bamit bas Bollen und Birken unrichtig nur von der Perfon und nicht von der Natur ausgehend betrachten zu laffen, alfo Honorius mit Phrrhus zu verwechseln, ber freilich in feiner Disputation mit Abt Maximus wörtlich fagte 1): "Wenn Chriftus nur Gine Berfon ift, fo wollte eben biefer Gine, alfo ift nur Gin Wille vorhanden." Honorius aber fagt in feinen Briefen nichts anbers, als was der heilige Abt und Marthrer auf die eben angeführte Behauptung des Phrrhus erwiederte: "Das ift Confusion. In Wahrheit ift der Gine Chriftus Gott und Mensch zugleich; ist er aber beides, so wollte er als Gott und als Mensch und zwar je das, mas der betreffenden Natur angemeffen ift; feine Natur entbehrte ihres Willens und ihrer Birkfamkeit. Wenn die Zweizahl der Naturen den Ginen Chriftus nicht trennt, fo thut dieß auch nicht die Zweizahl ber

<sup>1)</sup> Concilien=Gefchichte 1. c. G. 167.

Willen und Operationen; Honorius hat gang übereingestimmt mit Sophronius, beffen berühmtes Synodalichreiben auf Berlangen des Mönches Gregor, Stellvertreters des jerufalemischen Patriarcat-Bermefers Theodor in der 11. Sitzung des fechsten allgemeinen Concils am 20. März 681 verlefen wurde, worin es heißt 1): "Der Emmanuel aber, ber Giner ift und in biefer Einheit beibes, Gott und Menfch, hat in Wahrheit die Werke jeder der zwei Naturen verrichtet; Giner und berfelbe als Gott die göttlichen, als Mensch die menschlichen. Giner und berfelbe thut und redet er Göttliches und Menschliches . . . Gin und berfelbe Chriftus und Sohn hat das Göttliche und bas Menschliche gethan, aber nar' aldo nai aldo, wie ber heilige Chrill lehrte." Will vielleicht Befele auch Maximus, auch Sophronius der Irrlehre beschuldigen? Es ift mahr, die Monotheleten betonten auch immer, daß nur Gin Wirkender in Chriftus; beshalb aber find fie noch nicht Baretifer, bas find fie beshalb, meil fie babei nicht ftehen blieben, fondern baraus ihre Irrlehre von Giner Wirksamkeit in Chriftus folgerten, was aber von honorius nicht nachgewiesen werden fann, bem Befele felbft bas Zeugniß gibt, baß er im zweiten Briefe bie orthodore Lehre ausgesprochen habe, die fich auch in feinem ersten Briefe findet, ohne daß den Worten irgend Gewalt angethan zu werden braucht.

Doch Hefele beschuldiget Honorius noch einer anderen Retzerei, nämlich daß er den specifisch orthodoxen terminus technicus zwei Energien (860 évéppecal) verworsen habe; so wenigstens Bischof Hefele im Jahre 1870, Prosessor Hefele im Jahre 1858 war noch milder. Gerade hier aber gilt, daß Hefele "trotz all seiner Gelehrsamkeit nichts Anderes zu thun gewußt, als Argumente zu wiederholen, die in der jüngsten Zeit mehr als je gründlich widerlegt wurden und die schlagendsten und wichtigsten Antworten in diesen Widerlegungen zu

<sup>1)</sup> Concilien-Geschichte 1. c. S. 140.

ignoriren 1): Was Sefele dem Honorius vorwirft, hat demfelben auch ichon Boffuet zur Schuld angerechnet 2), welches Genie in zwanzigjährigem Studium nur Nichtiges gegen die Orthodoxie bes Honorius auffinden konnte. Unferem bisherigen Berfahren getreu wollten wir auch über diefen Bunkt Honorius fich felbst vertheidigen laffen, indem wir die betreffenden Stellen aus feinen Briefen ausheben. Go lefen wir im erften Briefe: "non oportet ad dogmata haec ecclesiastica retorquere, quae neque synodales apices, super hoc examinantes, neque auctoritates canonicae visae sunt explanasse, ut unam vel duas energias aliquis praesumat Christi Dei praedicare, quas neque evangelicae vel apostolicae literae, neque synodalis examinatio super his habita, visae sunt terminasse" ... und wieder: "Utrum autem propter opera divinitatis et humanitatis una an geminae operationes debeant derivatae dici vel intelligi, ad nos ista pertinere non debent, relinquentes ea grammaticis", worauf er fortfährt: "Nos enim non unam operationem vel duas Dominum Jesum Christum ejusque Sanctum Spiritum, sacris literis percepimus, sed multiformiter cognovimus operatum" was er fura barnach wiederholt mit den Worten: "Si enim in aliis, id est in membris suis, Spiritus Christi multiformiter operatur.... quanto magis per semetipsum mediatorem Dei et hominum, plene ac perfecte, multisque modis ineffabilibus confiteri nos communione utriusque naturae condecet operatum" vor Schluß des Briefes auch noch feine Grunde anführend, warum er vermieden wissen will "unius vel geminae novae vocis inductum operationis vocabulum", nämlid, "ne parvuli aut duarum operationum vocabulo offendi, sectantes Nestorianos nos vesana sapere arbitrentur, aut certe, si rursus unam operationem Domini nostri Jesu Christi fatendam esse cen-

<sup>1)</sup> cf. "Literarischer Handweiser" Nr. 90 Sp. 139 Anmerkung, wo biefe ber "Civilta" entnommenen Borte aus ber "Kölner B. 3tg." angeführt werden.
2) Schneemann, S. 53.

suerimus, stultam Eutychianistarum attonitis auribus dementiam fateri putemur." Bielleicht noch ftarter außert fich Sonorius in den Fragmenten feines zweiten Briefes an Sergius gegen bas "unius vel geminae operationis vocabulum, noviter introductum" und erflärt als "satis ineptum, unius operationis vel duarum esse vel fuisse, mediatorem Dei et hominum, Dominum Jesum Christum, sentire et promere." Und alle biefe Stellen, mas beweifen fie? Richt mehr, als daß Honorius. um Streitigkeiten, wenn möglich, zu verhüthen, von einem beftimmten, durch die Rirche noch nicht fanktionirten Ausbruck einer Glaubensmahrheit abmahnte und zugleich auch die häretische Formel außer Gebrauch gesett wiffen wollte. Rann man ihn deshalb der Reterei beschuldigen? Ober deshalb, weil er fagt: "unius aut duarum operationum fuisse Christum, sentire et promere satis ineptum est." Hat er damit den orthoboren Glauben verrathen? Gewiß nicht, benn alle Wirksamkeit dem Erlöser absprechen zu wollen, werden wir Honorius doch nicht zutrauen; wenn er aber von einer und von zweien nichts wiffen will, fo bleibt eben nur eine vielfältige anzunehmen, wie es Honorius thut, weil er evepyela in einem anderen Sinne nimmt als die streitenden Partheien und thun fonnte, da da= mals dieses Wort für eine Sache, die noch nie ex professo war erörtert, ja nicht einmal aufgeworfen worden,1) noch nicht jene fixirte Bedeutung hatte, die es durch die Erörterung der monotheletischen Streitigkeiten bekam.2) Alfo mag man annehmen, honorius habe nur ben Ausdruck "zwei Energien in Chriftus" verworfen, oder auch er habe Ausdruck und Sache zugleich proscribirt; weber wegen bes einen, noch wegen bes andern fann und darf man ihn einer Reterei beschuldigen.

Also nach allem bisher Gesagten hat Bischof Hefele mit Unrecht Papst Honorius beschulbiget, ex cathedra etwas Häretisches als Glaubenssatz vorgeschrieben zu haben.

<sup>1)</sup> Papftfabeln, S. 136. — 2) Schneemann, S. 57.

Er macht aber noch eine faliche Behauptung mehr, indem er fagt: "Ein allgemeines Concil hat ben alfo entscheibenden Papft als Säretifer verurtheilt," insoweit er bas Wort "Baretifer" im eigentlichen Sinne nimmt. 1) Ich nenne bas eine falfche Behauptung, weil auch ein allgemeines Concil eine Entichei= bung, einen Spruch ex cathedra, eine Regerei doch nicht aus einem Schriftftud herauslefen tann, in bem Derartiges nicht enthalten ift, wiewohl ich weiß, daß das fechfte allgemeine Concil in feiner 13. Situng am 28. März 681 erklärte 2): "Nachbem wir die dogmatischen Schreiben bes Sergius von Constantinopel an Enrus von Phasis und an Papst Honorius, fomie ben (erften) Brief bes letteren an Sergius gelefen haben, fanden wir, daß diese Urfunden den apostolischen Dogmen, auch den Erklärungen der heiligen Concilien und aller angefehenen Bater midersprechen und ben falichen Lehren ber Baretiter folgen; beshalb verwerfen wir fie vollständig und verabscheuen fie als feelengefährlich. Aber auch die Ramen biefer Manner muffen aus ber Rirche ausgestoßen werden, nämlich ber bes Sergius, ber zuerft über biefe gottlofe Lehre geschrieben hat, ferner der des Chrus von Alexandrien, des Phrrhus, Paulus und Petrus von Conftantinopel und bes Theodor von Pharan, welche fammtlich auch Papft Agatho in feinem Schreiben an ben Raifer verworfen hat. Wir belegen fie alle mit dem Anathem. Nebst ihnen foll, ift unser gemeinfamer Befdlug, aus der Rirche ausgeschloffen und anathematifirt werden der ehemalige Papft Honorius von Altrom, weil wir in seinem Briefe an Sergius fanden, daß er in Allem beffen Unficht folgte und feine gottlofen Lehren beftätigte." Begen Schluß ber Situng murben auch die uns erhaltenen Fragmente bes zweiten Briefes bes Honorius an Sergius vorgelefen und gulett die Berbrennung beider Briefe nebft anderen Schriften befohlen, weil fie "feelenverderblich". Wir wollen die Aften

<sup>1)</sup> Honorius und das sechste allgemeine Concil. Autorisirte Uebersehung. Tübingen, Laupp. 1870. S. 27. — 2) Concilien-Geschichte, l. c. S. 251.

bes Concile als ungefälfcht gelten laffen,1) werden aber boch feinen Widerfpruch finden, wenn wir fagen, jum Berftandniß des gefällten Urtheiles waren die doch zweifellos vorausgegangenen Erörterungen von größter Wichtigkeit, und ba fie fehlen, find die Acten luckenhaft. Uebrigens finden fich auch im Ur= theile felbft Undeutungen genug für bas richtige Berftandniß der auf Honorius fich beziehenden Worte. Ift es schon nicht zu übersehen, daß die Schreiben des Sergius als bogmatische bezeichnet werden, einfach aber von einem Briefe des Honorius an Sergius Ermähnung geschieht; fo finde ich, in Bufammen= halt mit der Hervorhebung der Verwerfung des Sergius und ber llebrigen icon durch Papft Agatho, in den Worten: "Rebst ihnen foll, ift unfer gemeinsamer Befchluß, aus der Rirche ausgefchloffen und anathematifirt werben" nicht fo fehr ein Urtheil, als einen Antrag, beffen Begründung, "weil wir in feinem Briefe an Sergius fanden, daß er in Allem beffen Anficht folgte und feine gottlofen Lehren beftätigte" offenbar verftanden werden muß,2) wie eben bes Honorius Briefe es verlangen, alfo weil er bem Sergius folgte im Bemühen, Die weitere Er= örterung der Frage von einem oder zwei Willen, von einer oder zwei Wirkungsweisen zu verhindern, wodurch er bes Gergius gottlose Lehren bestätigte, confirmavit, mas vielleicht hier beffer überfett merden tonnte, ftutte, indem fich Gergius auf ihn berufen fonnte.

Will man dieser meiner Ansicht nicht beiftimmen, so andert übrigens bas an ber Bedeutung bes oben angeführten Spruches

¹) Ihre Unverfälschteit bestritt schon Baronius cfr. Concilien-Geschichte l. c. S. 271; nach den "Papstfabeln" S. 145 auch Bellarmin, Hossus, Binius, Düval, die Zesuiten Tanner und Gretser; auch der Exjesuit Damberger "in seiner an Billkürlichkeiten so unendlich reichen synchronistischen Geschichte" efr. Hefele, Honorius S. 21 und Concilien-Geschichte l. c. S. 283 auch "die oberste Lehrgewalt" S. 43—47. — ²) "Die oberste Lehrgewalt" S. 91: quia in his omnibus eius mentem secutus est (sc. quoad illa quae agenda, non quae credenda vel docenda essent) et impia dogmata consirmavit (sc. non quidem approbando falsam doctrinam, sed potius non resistendo incipienti haeresi).

ber Synodalväter nichts; benn bas ift doch allgemein anerkannt, daß, 1) "fo lange der Papit die Beschlüffe einer noch fo zahl= reichen Synode nicht genehmiget hat und ihnen nicht beigetreten ift, diefelben noch nicht Befcluffe eines allgemeinen Concils find, indem ja ein folches in der Trennung vom Papfte nicht möglich ift." Also muffen wir das Verständniß der Bezeichnung Baretiter, als welcher Honorius am Schluffe ber 16. Sigung anathematifirt wurde, sowie ber Honorius betreffenden Worte. die wir oben aus der 13. Sitzung anführten, sowie auch der Stelle in dem am 16. September 681 in der 18. und letten Situng der Synode publicirten Glaubensdecrete: "Beil aber ber Urheber aller Bosheit immer noch eine helfende Schlange, durch die er fein Gift ausbreiten fann und damit gefügige Werkzeuge für seinen Willen findet, wir meinen den Theodor von Pharan, den Sergius, ... auch den Honorius, Papft von Altrom, den Chrus von Alexandrien . . . fo faumte er nicht, burch fie Aergerniß in der Rirche anzurichten durch Ausstreuung ber haretischen Lehre von Ginem Willen und Giner Energie ber zwei Naturen bes Ginen Chriftus" - zu geminnen fuchen aus der Beftätigung der Synodal-Befchluffe durch Bapft Leo II., ber fagt in ber betreffenden Urfunde, er bestätige bas fechste allgemeine Concil ebenfo wie die fünf vorausgegangenen, und anathematifire alle Reter . . . ebenso die Urheber der neuen Irrlehre, . . . auch den Honorius, "qui hanc apostolicam sedem non apostolicae traditionis doctrina lustravit, sed profana proditione immaculatam fidem subverti permisit", womit zu vergleichen tommt die Stelle aus einem Briefe Leo's an die spanischen Bischöfe: "Qui vero adversum apostolicae traditionis puritatem perduelliones exstiterant . . . aeterna condemnatione mulctati sunt . . . cum Honorio, qui flammam haeretici dogmatis, non, ut decuit apostolicam auctoritatem, incipientem extinxit, sed negligendo confovit"

<sup>1)</sup> Concilien-Geschichte Band .I S. 47.

und an König Erwig: "omnesque haereticae assertionis auctores, de catholicae ecclesiae adunatione projecti sunt ... et una cum eis Honorius Romanus, qui immaculatam apostolicae traditionis regulam, quam a praedecessoribus suis accepit, maculari consensit." Leo unterscheidet und trennt Honorius ganz consequent von den "inventores novi erroris". von ben "perduelliones adversum apostolicae traditionis puritatem", von den "haereticae assertionis auctores" und anathematifirte Honorius nur wegen Begunftigung ber Barefie, und bas mit Recht, muffen wir gefteben, wenn wir die Berhältniffe ermägen, unter benen Honorius feine beiden Briefe an Sergius Schrieb. Das vierte allgemeine Concil zu Chalcedon hatte als fatholische Lehre verfündet, daß in Chrifto zwei Raturen, eine göttliche und eine volltommen menschliche, ohne Bermischung, ohne Verwandlung, ohne Theilung und ohne Trennung, doch zu Giner Berfon vereint feien, wodurch aber die Verschiedenheit der Naturen nicht aufgehoben worden. Bon ben beiden Naturen gab aber bas Concil feine weitere Beftimmung. Gine Reihe neuer Fragen fonnte und mußte fich ergeben, wenn man, die Naturen in ihre Bestandtheile und Rrafte gerlegend, gerade beren fpecielle Beschaffenheit in Chriftus zu erörtern versuchte. Ein Richtmaß hiefür war zwar implicite ichon gegeben in den Worten des Concils: "die Gigenthumlichkeit jeder Matur bleibt" und in ber Stelle ber berühmten dogmatischen Epistel Leo's I. an Flavian: agit enim utraque forma cum alterius communione, quod proprium est. Aber nur ein Theil der Orthodoren verstand hieraus die richtigen Confequenzen zu ziehen, 1) mahrend die Monophyfiten überhaupt weder durch Synoden oder Religions = Gefprache, noch durch faiferliche Gewalt und Novellen mit der Rirche fich verföhnen ließen. Satte der Monophysitismus von seinem Urfprunge an besonders in Aegypten einen ftarken Anhang, fo follen zur Zeit

<sup>1)</sup> Concilien-Geschichte Band III. G. 111.

des Raifers Heraklius ebendort mehr als 5,000.000 Einwohner diefer Reterei zugethan gewesen sein neben ungefähr 300.000 Orthodoren, 1) die aber auch allein als faiferlich gefinnt galten gegenüber jener übermächtigen National = Parthei. Diefe für fich zu gewinnen meinten die Raifer nur hoffen zu burfen, wenn fie die Befchluffe von Chalcedon annahmen, weshalb die verschiedenen Unionsversuche; diese für fich zu gewinnen mußte Raifer Beraklius um fo lebhafter munichen, je größere Fortschritte die Perfer machten. Da mar ihm willkommen Bischof Sergius von Conftantinopel, der die Formel gefunden zu haben mahnte, welche die Monophyfiten zur Annahme der Befchluffe von Chalcedon zu bewegen vermöchte, da er vorschlug, man folle fortan lehren: "in Chriftus feien zwar zwei Raturen, aber nur Gin Wille und Gine Wirfungsmeife ober Energie." Wirklich gelang auch bem Bischofe Chrus von Alexandrien auf Grundlage biefer Formel die Union einer Bartei der Monophyfiten, die übrigens recht gut verftanden, daß eigentlich fie nicht nachgegeben hatten und beshalb offen fagten,2) "bas Chalcedonense ift zu uns, nicht wir zu ihm gekommen." Als diese sogenannte Union in Alexandrien gestiftet murbe, mar eben ber heilige und gelehrte Monch Sophronius aus Balaftina dafelbst anwesend, dem Chrus aus Hochachtung die 9 Unionsartifel vor ihrer Publication mittheilte. Sophronius migbilligte die Lehre von Giner Energie und meinte, man muffe noth= wendig zwei Energien festhalten und beschwor, aber vergeblich, Chrus, diefe Artitel nicht bekannt zu machen. Nur dahin vereinigten fich beibe, bag Sophronius mit einem Briefe bes Chrus nach Conftantinopel reifen folle, um dort diefe Frage weiter mit Bifchof Sergius zu verhandeln. Natürlich gelang es bem Sophronius nicht, den Sergius für die Lehre von zwei Willen ju gewinnen; nur bas erreichte er, bag Gergius auch bie Lehre von Giner Energie nicht mehr verfünden laffen wollte, um ben

<sup>1)</sup> l. c. S. 119. — 2) l. c. S. 128.

Frieden ber Rirche nicht zu ftoren, und in diefer Richtung bem Chrus von Alexandrien Rath und Beifung gab: er folle jest, nachdem die Union hergeftellt, weder von Giner, noch von zwei Energien zu fprechen geftatten,1) wie er auch bem Sophronius vor feiner Abreise das Bersprechen abforderte, fortan von diefer Frage zu schweigen, mas Sophronius aber sicherlich nur bedingt machte. Jedenfalls behandelte er, auf den Patriarchenftuhl von Berufalem erhoben, in feiner epistola synodica, einer großen theologifchen Abhandlung, die fich über alle Sauptdogmen, befonders Trinität und Incarnation, ausbehnt, ausführlich die Lehre von zwei Energien in Chriftus. Damals hatte Sergius bereits das flug eingerichtete, in feiner Art meifterhafte Schreiben an Honorius abgeschickt, bas "mit aller byzantinischen Beriebenheit abgefagt unverkennbar die Absicht verrath, ben Papft irre und auf eine faliche Spur zu führen,"2) mas auch insoweit gelang, daß Honorius in einem, ja in zwei Schreiben antwortete, die von Sergius und ben Monotheleten überhaupt leicht migbraucht werden fonnten und auch migbraucht murben. und wegen welcher "moralifcher Mitschuld am Monotheletismus Sonorius fpater anathematifirt murbe, als Begunftiger, Forberer der Sarefie durch Pflichtverletzung.3) Doch wir wollen gum

<sup>1)</sup> cf. Monotheleten, im Freiburger Kirchenlexifon VII. 247.

<sup>2)</sup> Hagemann im "Theologischen Literaturblatt" 1869. Nr. 3 Sp. 76.

<sup>3)</sup> Schneemann, S. 16 schreibt: "Es ist gewiß, daß das Berfahren bes Honorius zum wenigsten ein verderblicher Mißgriff war und ber monotheletischen Häreste ben größten Borschub leistete. Durch seine Briese ermuthigt und gestüßt, erließen die griechischen Kaiser die Etthesis, und die mildere Form derselben ben Typus und suchten mit Gewalt die Befolgung dieser Decrete durchzusesen, welche die ganze Kirche verwirrten, den Orient von Nom trennten und völlig der Häreste preisgaben. Man darf auch nicht sagen, daß der Irrthum des Honorius ganz unverschuldet war. Benn er mit mehr Ueberlegung und Prüfung zu Werke gegangen wäre, so hätte ihm das Treiben der monotheletischen Patriarchen nicht verborgen bleiben können. Hatte doch Sophronius gerade in dieser Absicht Gesandte nach Kom geschickt! Auch zu große Anhänglichkeit an den griechischen Hos, mit dem er befreundet war, scheint etwas zu diesem Irrthume beigetragen zu haben.

Schluffe beide Briefe charafterifiren und damit unfere Behauptungen begründen. In der Ginleitung heuchelt Sergius die größte Unhänglichkeit an den heiligen Stuhl, den er, wenn es möglich mare, täglich um Rath fragen möchte. Dbwohl er ber Urheber bes Streites ift, gefteht er biefes nirgends ein, fondern schiebt ben Raifer Beraklius vor, der damals durch die Siege über die Berfer großen Ruhm erworben hatte. Dann beschreibt er mit vieler lebertreibung die Union der Monophyfiten mit der Kirche durch Chrus. Bon fich felbst rühmt er, um die darüber ausgebrochenen Streitigkeiten zu beschwichtigen, alles Mögliche gethan, Enrus und ben Raifer felbft ermahnt, auch den Sophronius bewogen zu haben, nicht mehr zu behaupten jene zwei, diefer Gine Energie. Gleichmohl beutet Sergius an, es fei dem Dogma angemeffener, nur Gine Energie in Chriftus anzunehmen, hatte ja boch Sophronius für feine Unficht por zwei Energien auch nicht Eine Stelle aus ben beiligen Bätern anzuführen gewußt,1) mußte man zudem, falls eine zweifache Energie im Gottmenschen angenommen murbe, in bemfelben auch zwei fich einander miderftrebende Willen an= nehmen, mas aber unmöglich fei, ba in Ginem Subjecte zwei, noch bazu in einem und bemfelben Buntte entgegengefette Willen nicht fein könnten, und hatten ja außerbem die Bater gelehrt, daß die Menschheit in Chriftus gang und gar unter dem Ginfluffe der Gottheit geftanden, wie unfer Rorper Bewegung und Leitung von ber vernünftigen Seele empfange. Dennoch fagt er, scheinbar großmuthig, ba die Rirche nichts befinirt hatte, mare es am beften, die gange Streitfrage, welche das Heil so vieler Tausende auf's Spiel setze, ruhen zu lassen und fich an das zu halten, mas bereits von der Rirche flar ausgesprochen sei. Als foldes hebt er richtig hervor, daß ein

<sup>1)</sup> Jebenfalls machte Sophronius nach ber Rückehr in sein Kloster über biese Frage neue Studien und sammelte in einer eigenen Schrift 600 Baterstellen zum Nachweis, daß die Kirchenlehrer Christo stets zwei Willen zugeschriesben haben. Kirchenlexison 1. c. S. 247.

und derfelbe Chriftus Göttliches und Denschliches wirke, baß jegliche, sowohl göttliche als menschliche Thätigkeit auf die Gine Berson muffe bezogen werden, und daß endlich jede der beiden Naturen das ihr Eigenthümliche in Gemeinschaft mit der andern wirke. Er ichließt fein Schreiben mit ben Worten: "Hic igitur omnibus principio ita provenientibus, rationabile simul et necessarium judicavimus, de his quae partim memorata sunt, cognitionem dare vestrae fraternae atque unanimi beatitudini per exemplaria quae a nobis directa sunt et adhortamur vos, sacratissimi, haec omnia legere, et Deo placitam ac plenissimam caritatem, quae in vobis est, nunc quoque sequentes, si quid amplius minusve inveneritis, hoc per datam vobis a Deo gratiam adimplere atque per sanctas syllabas vestras una cum vestra optabili sospitate, quaeque super his vobis fuerint placita, significare." Böflich ift bas gange Schreiben, besonders Unfang und Schluß, die Absicht besfelben aber zeichnet mohl gang richtig Befele1) mit ben Worten: "Wir feben, Sergius wollte zwar auf ben offenen Sieg feiner eigenen Formel verzichten; aber der in ihr enthaltene Brrthum follte nicht verdrängt, und damit er beftehe, die entgegengefette orthodore Lehre von zwei Energien, der Dhotheletismus, beseitiget werden."

Bergleichen wir 2) mit diesem Briefe die des Honorius, deren wichtigste Stellen im Verlaufe wörtlich mitgetheilt wurden, so finden wir, daß der Papst sich sorgfältig hüthet, der Lehre

<sup>1)</sup> Concilien-Geschichte 1. c. S. 133.

<sup>2)</sup> Schneemann l. c. S. 13—15, ber in bieser seiner so empsehlenswerthen Schrift S. 16—38 ben Nachweiß liesert, daß "die katholische Wissenschaft in dem größten und vorzüglichsten Theile ihrer Vertreter den Honorius von allem Irrihume gegen den Glauben freigesprochen hat, obwohl sie zugab, daß dieser Papst der Häreste mächtigen Vorschub leistete;" — auch mehrere Sitate Völlinger's in den Papstsabeln berichtiget; z. B. führt Völlinger die Borte des Cardinals Ssonbrati an (S. 146): Ergo si testidus agenda res est, Honorius Papa haereticus suit, nimmer aber die unmittelbar folgenden: "Si vero causam ipsam rationesque attendas, ob quas haeresis postutatur Honorius, satendum est, innocentem esse et noxa liberum."

von Giner Energie ben Borgug zu geben, wie Sergius gethan. Freilich geht er auf ben Sat ein, ben Sergius für bie Lehre von Giner Energie ausgesprochen, daß nämlich in Chriftus fein Widerspruch der Willen sein könne; sowie er fich aber huthet. baraus ben Schluß zu ziehen, ben Sergius gemacht, fo erörtert er auch nicht die Grunde, welche Sergius für diefen allerdings wahren Sat aufgestellt hatte, fondern hebt richtig ein anderes Argument hervor, daß nämlich Chriftus die unverdorbene menfchliche Natur angenommen habe. Er erörtert jedoch dieß nur nebenbei, benn Sergius hatte ihn nicht hierüber, fondern einzig barüber um Rath gefragt, ob er recht hatte, Stillschweigen über Eine oder zwei Energien anzuempfehlen, mas Honorius auch that, doch die orthodore Lehre nichtsdeftoweniger deutlich aussprechend; benn wenn er in biefem Briefe fagt, in Chriftus feien zwei Naturen, welche unvermischt bas ihnen Gigenthumliche wirken, fo verbietet er, die Energien beiber Raturen gu confundiren, unterscheidet also zwei Energien in Chriftus. Und doch schreckt er vor dem Ausbrucke zurück, aus Furcht, neue Streitigkeiten und Spaltungen im Orient hervorzurufen und die Union so vieler Monophysiten, die in sich eine Lüge auch nie den Umfang, ben ihr Gergius zuschrieb, gehabt hatte, in Frage zu ftellen. Der längst entschwundene Friede murde burch die falsche, weil inconsequente Magregel des Honorius, der das Dogma unverhohlen ausspricht und doch den treffenden Ausbruck bafür unterdrücken will, nicht wiederhergestellt, wohl aber wirkten durch die also ausgesprochene theilweise llebereinstimmung mit Sergius feine Briefe höchft schädlich, da wohl burch feine Hinmeisung barauf Sergius ben Raifer zur Unnahme und Bublication ber Efthesis bewog, für beren Unterschrift Sergius alsbald großen Gifer entfaltete, hatte er fie ja verfaßt und neben Bermeifung jum Stillschweigen von einer ober zwei Wirkungsweisen doch offen feine Meinung in berfelben ausgesprochen, daß in Chrifto nur Ein Wille gewesen sei, weil man fonft zwei einander miderftrebende Willen annehmen murbe.

## Literatur.

Bwei Thesen für bas allgemeine Concil von Dr. G. C. Mayer, weiland Professor der Dogmatif zu Bamberg. Beleuchtet von Dr. Joh. Katschthaler, Professor an der theologischen Facultät zu Salzburg. Zweite Abtheilung. Ein Lebensprincip im Menschen, zur Beleuchtung der II. These Dr. Mayer's: "Zwei Lebensprincipe im Menschen. Regensburg. Druck und Berlag von Georg Joseph Manz. 1870. XII. und 326 S. gr. 8.

Unter dem Titel "Zwei Thesen für das allgemeine Concil" hatte bald nach der Ausschreibung des vaticanischen Concils der inzwischen verstordene Bamberger Dogmatik = Prosessor Dr. Maher eine kleine Schrift veröffentlicht, in der derselbe die "Trinität der göttlichen Substanz" und "Zwei Lebens» principe im Menschen" als die Lehre der göttlichen Offenbarung darzulegen suchte. Dem gegenüber trat nun Dr. Katschthaler, Prosessor der Dogmatik an der theologischen Facultät in Salzburg, für die katholische Wahrheit in die Schranken und setzte der ersten These Dr. Maher's als Antithese gegenüber: "Die numerische Wesenseinheit der drei göttlichen Perssonen." Dabei versprach er (S. VIII des Borwortes) seiner Zeit auch die Widerlegung der zweiten Maher'schen These "Zwei Lebensprincipe im Menschen" liesern zu wollen.

Dieses sein Wort hat nunmehr Herr Dr. Katschthaler in der vorliegenden Schrift eingelöst, und zwar in einer Weise, die alle gerechten Anforderungen vollkommen zu befriedigen geeignet ist, worüber wir um so mehr erfreut sind, als man in manchen Kreisen über die theologische Literatur in Oesterreich nur zu sehr im Sinne des "Kann denn aus Nazareth etwas Gutes kommen?" abzuurtheilen beliebt.

Der Verfaffer behandelt feine Frage in zwei Abschnitten. Im erften, positiven gibt er zuerft eine fehr ausführliche Erflarung feiner Thefe: "Im Menfchen ift Gin Lebensprincip, die vernünftige Seele; indem fie nicht bloß das Princip aller geiftigen, intellectuellen Thätigkeiten des Menschen, sondern auch ber primare eigentliche Grund bes leiblichen Lebens und ber Thätigkeiten des Leibes ift." Alsdann weift er die Möglichkeit diefer feiner Thefe nach und weiter beren Wirklichkeit, und zwar die lettere aus der Erfahrung, aus der heiligen Schrift, aus den heiligen Batern und Rirchen = Schriftstellern und aus ben Concilien. Im zweiten, polemischen Abschnitte folgt auf die nähere Erklärung der Thefe "Zwei Lebensprincipe im Menfchen" eine Brufung ber Wirklichkeit derfelben, in welcher die Beweise, welche für diefelbe aus den Aussprüchen der Rirche, aus der heiligen Schrift, aus den heiligen Batern und andern Gottesgelehrten der Vorzeit und aus der Erfahrung beigebracht merben, einer entsprechenden Rritif unterzogen werden. Bulegt ftellt der Berfaffer noch eine Prüfung über die Möglichkeit der gegnerischen These an, indem er insbesonders die Bedenken vorführt, welche vom theologischen Standpuntte aus gegen bie Unnahme zweier Lebensprincipe im Menfchen fprechen.

Diese gewählte Sintheilung macht wohl Wiederholungen unvermeidlich, und verursacht auch eine gewisse Breite; dafür wird aber die ganze Abhandlung klarer und auch für ein weisteres Publikum zugänglich, und hat zu diesem Ende der Bersfasser seine Schrift überhaupt mehr populär gehalten. Daß im positiven Theile der Gegenstand so zu sagen in aufsteigender Linie verfolgt wird, während im polemischen Theile der umsgekehrte Weg eingeschlagen erscheint, ist dem gesteckten Zwecke durchaus entsprechend.

Hat nun unser Verfasser bei seiner Arbeit seiner Stellung gemäß vorwiegend die theologische Seite des Gegenstandes im Auge gehabt, so hat er dessenungeachtet auch die philosophische und physiologische Seite, wie es die Natur desselben verlangt, nicht vernachlässigt, und er hat in letterer Hinsicht zur Genüge dargethan, daß er mit der betreffenden Literatur wohl vertraut sei und die von Fachgelehrten aufgestellten Ansichten wohl zu verwerthen wisse. Uebrigens hat derselbe es wohl gefühlt und es auch ausgesprochen, daß weder auf physiologischem, noch auf psychologischem Wege das Geheimniß des Lebens sich vollends aufhellen lasse, eine Wahrnehmung, die auf dem Gebiete der exacten Wissenschaften noch vielfach wiederkehrt, und die namentlich von Denjenigen gewürdigt werden sollte, welche so gerne auf Grund der exacten Forschung über die Lehrsätze des katholischen Glausbens absprechen.

Was aber die eigentlich theologische Parthie des Werkes anbelangt, fo hat fich ba ber Berfaffer als tüchtiger und ge= wandter Fachmann gezeigt; und find auch die vorgeführten Beweise nicht alle gleich ftringent, fo bilden fie jedenfalls in ihrer Befammtheit eine folide Stute ber vertheidigten Thefe. Namentlich verdient die Sorgfalt hervorgehoben zu werden, mit welcher berfelbe bemüht ift, die Bedeutung berfelben für verschiedene firchliche Lehrsätze auseinanderzusetzen, fo für die Incarnationslehre, für die Erlöfungslehre, für das Dogma der Auferstehung des Fleisches. Ebenso verdient alle Anerkennung beffen refervirte Saltung rudfictlich ber bogmatischen Gewißheit, die er für seine These beansprucht, und konnen wir unferfeits uns nur dem anschließen, mas Professor Dr. Toft hier= über in der Wiener Allgem. Literaturzeitung (Jahrgang XVII. Dr. 11) fagt: "Es ift einmal katholisches Dogma, daß die vernünftige Seele die "Form" des Leibes ift, und es fteht feft, daß der Kirchenlehre nicht genügt wird, wenn man den Ausbruck "forma corporis" bloß als Lebensbedingung denkt. Nach Durchficht fammtlicher Erklärungs = Berfuche bleibt eben nichts anders übrig, als in der vernünftigen Seele die eigentliche Trägerin und Quelle des leiblichen Seins und Lebens zu er= fennen, wenn auch zugeftanden werden foll, daß diefe Erklärung des Dogma nicht abermals beclarirtes Dogma ift, fondern nur

einen der höchsten Grade der fogenannten theologischen Gewiß= heit in Anspruch nehmen darf." 1)

Wir empfehlen schließlich auf's beste Katschthaler's Werk über das "Eine Lebensprincip im Menschen" allen Denjenigen, welche sich in dieser nicht minder interessanten, als wichtigen Frage näher orientiren wollen: sie werden da nicht bloß übershaupt mit der betreffenden Lehre der Kirche bekannt werden, sondern sie werden daraus auch das rechte Verständniß über beren Bedeutung und Tragweite zu gewinnen vermögen.

Sp.

Das ökumenische Concil. Stimmen aus Maria-Laach. Neue Folge. Unter Benügung römischer Mittheilungen und der Arbeiten der Civilta heransgegeben von Florian Rieß und Karl von Weber, Priestern der Gesellschaft Jesu. Freiburg im Breisgau. Herder'sche Berlagspandlung. — Siebentes (Doppels) Hest: Das Concil und der Reu-Jansenismus. gr. 8. S. 186. — Actes (Doppels) Hest: Das Concil und der Reugallicanismus. gr. 8. S. 263. — Reuntes Hest: Die dogmatische Constitution vom 24. April 1870. gr. 8. S. 71. Preis pr. Druckbogen circa 1 Sgr.

Die drei vorliegenden Hefte der Laacher Stimmen über das vaticanische Concil, mit deren beiden ersteren der erste Band dieser neuen Folge abschließt, enthalten wiederum sehr viel des Interessanten und Lehrreichen. Nebst verschiedenen papstslichen und kirchlichen Actenstücken, außer der Büchers, Broschürens und Zeitungsschau, in der wir mit einer Reihe von

¹) Als manchen unserer Leser vielleicht weniger bekannt, setzen wir einen Passus hieher, der in dem Breve sich sindet, das Pius IX. an den Bischof von Bressau in der Balzer'schen Angelegenheit unter dem 30. April 1860 gerichtet hat: "Hanc sententiam, quae unum in homine ponit principium, animam scilicet rationalem, a qua corpus quoque et motum et vitam omnem et sensum accipiat, in Dei ecclesia esse communissimam atque Doctoribus plerisque et probatissimis quidem maxime, cum ecclesiae dogmate ita videri conjunctam, ut hujus sit legitima solaque vera interpretatio, nec proinde sine errore in side possit negari."

literarischen, das Concil betreffenden Arbeiten befannt merben. und außer der Chronik, die aus allen Theilen der katholischen Welt Correspondenzen in Sachen bes gegenwärtig zu Rom tagenden Conciles vorführt, verbreitet fich jedes Seft in einem längeren Artifel über eine ber brennenden Tagesfragen auf firchlichem Gebiete, und es ift dieß, ale den hauptinhalt bilbend, durch den Titel erfichtlich gemacht, den jedes Seft an feiner Spite trägt. Go fcilbert bas 7. Beft in bem Artifel "Janus und Pfeudo-Ifidor" den Neu-Jansenismus; das 8. Seft fest die neugallicanische Theorie des Migr. Maret auseinander und das 9. heft bespricht die erste conciliarische Frucht der vaticanischen Synode, die dogmatische Conftitution vom 24. April 1870. Ueberdieß polemifirt das fiebente heft unter der Rubrit "Abmehr" über Döllinger's "Ginige Worte über die Unfehl= barkeits-Adreffe" und ebenfo das achte Seft unfer felber Rubrik gegen die bekannten "Ermägungen", in benen ein Anonymus, mahricheinlich Döllinger felbft, gegenüber dem allgemeinen Concile feine neugallicanischen Grundfate niedergelegt hat, und weiter gegen ben liberalen Ratholicismus mit besonderer Rudficht auf die Schrift des Führers der Schweizer Ratholiken, Dr. A. Bh. v. Segeffer: "Studien und Gloffen zur Tages= geschichte. Um Vorabend bes Conciliums. Bafel 1869." End= lich bringt bas fiebente Seft febr intereffante Nachrichten über bie Aufnahme ber Concilseinladung von Seite ber Reftorianer in Rurdiftan, sowie über die Stellung des schwedischen Broteftantismus dem Concil gegenüber.

Wie ersichtlich, ift ber Inhalt ein sehr reichhaltiger und burchaus zeitgemäßer und bedauern wir es nur, auf denselben nicht näher eingehen zu können. Denn es würde uns dieß zu weit führen und zu viel Raum beanspruchen, weshalb wir unsere verehrten Leser schon auf die Laacher Stimmen selbst verweisen müssen: es werden ihnen sicherlich so manche Erscheinungen unserer Tage klarer werden, und insbesonders werden sie den Grund und die Tendenz der Infallibilitätshetze ins

rechte Licht gestellt finden. Nur das Eine glauben wir hervorsheben zu sollen, daß wir auch hier wiederum der weisen Untersscheidung von principiellem und thatsächlichem Standpunkte besgegnen. "Die Kirche kann, heißt es im achten Hefte S. 141, die vom Staate ausgehende und vollzogene Trennung, ohne sie grundsätlich als einen normalen Zustand zu billigen, als Thatsache acceptiren und insofern auch die daraus hervorgehenden positiven Rechtsverhältnisse aufrichtig und unumwunden zum praktischen Maßstabe des Handelns machen." Sp.

Die Civilehe vom Standpunkte des Rechtes. Eine historische dogmatische Abhandlung von Dr. juris Max Lingg, Erzieher Ihrer föniglichen Hoheiten der Prinzen Ludwig, Ferdinand und Alphons von Bayern, früher Stadtcaplan bei St. Ulrich und Afra in Augsburg. B. Schmid'sche Verlagshandlung (A. Manz). Augsburg 1870. gr. 8. S. 77.

Recenfent hat im Jahrgange 1867 diefer Zeitschrift als theologischer Fachmann über die Civilehe vom Standpunkte der Lehre der katholischen Kirche geschrieben. Es freut ihn sehr, daß in vorliegenden Schriften ein Doctor juris die Civilehe vom Standpunkte des Rechtes in Betrachtung zieht und dabei wesentlich durchaus zu denselben Resultaten gelangt.

In der Einleitung fixirt der Verfasser den Begriff von Civilehe, wie derselbe von Seite des modernen Staates in Anwendung gebracht wird, als den Ausdruck einer von der bisserigen verschiedenen Auffassung der Ehe, insoferne die Verstragsnatur der Ehe, die bisher als das Secundäre galt, als das Primäre in derselben hingestellt wird, woraus für den Staat das Necht fließt, nicht bloß die Form der Eingehung derselben zu bestimmen, sondern auch die Vedingungen der Ehe (Ehehindernisse) festzusehen und auch die Auflösung der Ehe, die Ehescheidung, zuzulassen, wie dieß in consequentester Weise verwirklicht wurde in der Ehegesetzgebung der ersten französsischen

Revolution. Demgemäß ftellt fich unfer Autor die beiben Fragen: 1. Ift die Che vom Standpunkte des Rechtes als ein rein bürgerliches Bertrags-Berhältniß zu betrachten und welches ift ihre Form? 2. Wie ift bem entsprechend bie Civilehe gu beurtheilen? Die erfte Frage wird im erften Abschnitte beantwortet und zwar im ersten Capitel von Seite der Rechts-Philosophie. Sehr flar und überzeugend wird da die Che dargelegt als ein Institut der Natur des Menschen oder geradezu als ein Institut der Natur, ferner ihrem innerften Wesen nach als ein Inftitut der sittlichen Weltordnung und fodann als ein Inftitut der Liebe, fo daß in der Che drei Ideen verwirklicht find und beren Wefen ausmachen, nämlich: Natur, Sittlichkeit und Liebe. Daraus werden nun mit logischer Confequenz als Corollarien abgeleitet, daß die Che ihrem Wefen nach überhaupt fein privatrechtliches Institut und barum fein Vertrag fei; ja daß, felbst wenn die Che als privatrechtliches Inftitut betrachtet wird, doch keinen Falls als Vertrag angesehen werden könne. Bezüglich der Form, in der die Che abzuschließen fei, gibt die Rechts = Philosophie feine bestimmte Antwort; boch verlangen verschiedene Thatsachen ben religiösen Abschluß der Ehe als Naturgeset, so daß demnach von Seite der Rechts- Bhilosophie gefordert werden muß, daß ein folder Abschluß auch vom Rechte als Pflicht ausgesprochen werde.

Das Resultat, welches unser Verfasser in- seiner rechtsphilosophischen Deduction gewonnen hat, schöpft er sodann im 2. Capitel aus dem gemeinen Rechte, dem römischen, canonischen und deutschen Rechte: auch da zeigt sich klar und deutlich, daß die Ehe kein bürgerlicher Vertrag sei. Anders jedoch sieht die Sache das moderne Staatsrecht an: nach demselben ist der Vertrag als das Primäre zu betrachten und demgemäß wird auch die Ehe construirt.

Dieser Theorie des modernen Staatsrechtes widmet der Verfasser im 3. Capitel eine eingehende Betrachtung. Aus der ganzen bisherigen Auseinandersetzung folgert er ba zuerft, daß

alle Grundfate des modernen Staatsrechtes nichts ändern an bem Wefen berfelben und bag es eine in ber Natur ber Sache liegende Forderung fei, menigftens theoretisch ben religiöfen und fittlichen Charafter ber Ehe auch vom Standpunkte bes modernen Staates anzuerkennen; höchstens könne noch in Frage tommen, ob es nicht Forderung der Praxis fei, von diefen Unschauungen für den Augenblick abzuweichen. Alsbann prüft er jene drei Grundfate, mit benen bas moderne Staatsrecht hauptfächlich die Auffassung der Che als eines Vertrages und somit wesentlich politischen Institutes zu rechtfertigen sucht, nämlich die Grundfate der Gemiffensfreiheit, der Gleichstellung der Confessionen und ber Trennung von Rirche und Staat, und gelangt zu bem Schluffe: Weil die Rechtsordnung an die Che wichtige rechtliche Wirkungen geknüpft hat, fo habe ber Staat zu beren Sicherstellung die formelle Seite ber Ghe ins Auge zu faffen, und es fei diefes formelle Intereffe des Staates ge= richtet auf die öffentliche Beurfundung und beffen Conftatirung für alle Zeiten; diese formelle Seite fei von Seite bes Staates vollständig gewahrt, foferne er auch firchliche Berfonen öffent= lich beglaubigt, also eo ipso bei allen öffentlichen Religions= Befellschaften; für die nicht öffentlich angenommenen, alfo Brivat = Religions = Befellichaften konne ber Staat eine burger= liche Chefchliegungsform einführen, beren Beobachtung aber nur als eine staatsbürgerliche Pflicht erscheine.

Der 2. Abschnitt bildet ein Resumé des ersten, und es wird da in Gemäßheit der vorausgegangenen Beweissührung constatirt, daß die moderne Civilehe vom Standpunkte des Rechtes nicht vertheidigt werden könne, woraus aber noch keinesswegs folge, daß deshalb auch schon die einzelnen Arten dersselben, die sich vielleicht mit Nothwendigkeit entwickelt haben, unbedingt zu verwersen seien. Auf diesen letzteren Punkt näher eingehend, bezeichnet unser Verfasser als jene Arten der Civilsehe, welche der Staat entschieden verwersen müsse: die Civilsehe zwischen Christen und Juden, die sogenannte facultative

Civilehe und die Noth = Civilehe, oder die Civilehe für Reni= tenten, wie fie von demfelben nicht unpaffend genannt wird. Dagegen fonne ber Staat ohne Rechtsverletung zu gefetlicher Beltung bringen: die Civilehe für Diffidenten, b. i. für folche, die fich nicht zu einer beftimmten Rirche bekennen und somit einer firchlichen Chegesetzgebung nicht unterworfen find; fobann die fogenannte obligatorifche Civilehe, jedoch nur in bem Sinne, daß ber Staat allen Unterthanen für die Gingehung einer Che die Erfüllung einer von ihm gewählten Form als ftaatsbürger= liche Pflicht auferlegt, fich aber jeder principiellen Enticheidung über das Befen ber Che enthält; ober näher: daß er an jenen Aft feine weiteren Wirkungen knüpft als die fogenannten "ehe= (vermögens=) rechtlichen", namentlich nicht gefetilich ausspricht, daß in ber Ginhaltung feiner Form die Conftituirung der Che liege; b. i. ber Staat erklart: an die Ginhaltung diefer ober jener bestimmten Form fnupfe ich bie eherechtlichen Wirkungen; ob aber diefer Uft eine Che zu begründen vermöge, muß ich bem Gemiffen des Einzelnen, beziehungemeife feiner Rirche überlaffen. Aber auch in biefem Sinne betrachtet unfer Autor, wie schon früher hervorgehoben wurde, die Civilehe als eine Art von Nothbehelf, womit den thatfächlichen Buftanden Rechnung getragen werden foll, als ein "lebergangs-Inftitut", welches, so lange es eben ein Streben nach Wahrheit gibt, mit ber Rückfehr befferer und in religiöfer Sinficht geklärterer Zeiten bem Ideal ber Wahrheit weichen muffe; und können wir uns eben in diefer Beziehung mit demfelben nur vollkommen einverstanden erflären.

Wir empfehlen schließlich diese sehr treffliche Schrift allen jenen Juristen, die so sehr für die Sivilehe schwärmen, zur geneigten Beachtung. Vielleicht würde der eine oder der andere theoretisch und praktisch den Schlußworten unseres Autors zusstimmen: "Und dieser Wahrheit zum Durchbruch zu helsen, sei das Ziel der Staaten, sei das Streben jedes Braven!"—

Beitgemäße Broschüren. In Verbindung mit E. Ih. Thissen, Paul Haffner und Johann Janssen herausgegeben von Franz Hülskamp. Münster, 1870. Expedition der "Zeitgemäßen Broschüren" (Abolph Russell). 6. Band, 1. Heft: Die geistige und materielle Unstruchtbarkeit des modernen Unglaubens von Johann Ibach, Pfarrer zu Villmar in der Diöcese Limburg. — 2. Heft: Die Civilehe. Von Dr. Philipp Hergenröther, Religionse und Geschichtslehrer an der lateinischen Schule und Docent der Theologie an der Universität zu Bürzburg. — 3. Heft: Das Ammergauer Passionssspiel im Jahre 1870. Von Dr. Hyacinth Holland in München. — 4. Heft: Der Priestercölibat. Von Dr. Jakob Schmitt, Repetitor am erzbischössischen Priester-Seminar zu St. Peter bei Freiburg.

Bekanntlich ist ber Hauptzweck ber "Zeitgemäßen Broschüren" "die Ueberwindung ber herrschenden Lüge und Borwurtheile gegen die katholische Wahrheit auf allen Gebieten des Wissens und Lebens. Namentlich sollen Geschichte, sociale Fragen, die Schulsache, das Necht und die Freiheit der Kirche und die öffentliche Moral berücksichtiget werden. Bloß politische Fragen, sowie alles, was zu Parteiungen unter den Katholiken selbst Anlaß geben oder irgend Anstoß erregen könnte, ist ausgeschlossen. Die Arbeiten sollen gediegen, dabei aber populär, anregend, unterhaltend, ohne zu gehässige Polemik sein."

Diesem seinen Zwecke ist denn auch diese Publication des sogenannten Franksurter "Katholischen Broschüren-Berein" seit ihrem bereits mehr als achtjährigem Bestande nach Möglichkeit gerecht geworden und hat dieselbe unter dem großen gedischeten Laien-Publikum ohne Zweisel schon viel Gutes gestisket. Das Gleiche ist auch von der Zukunft zu hoffen, und diese um so mehr, als der rühmlichst bekannte Redacteur des "Literarischen Handweiser", Dr. Franz Hülskamp, mit dem Jahrgange 1870 die Geschäftssührung übernommen hat. Schon die Titel der vorliegenden ersten vier Hefte dieses sechsten Jahrganges rechtsfertigen diese unsere Erwartung und wird sich hievon Jeder noch mehr überzeugen, wenn er dieselben selbst zur Hand nimmt

und durchlieft. Wir empfehlen daher diese gewiß sehr zeitsgemäßen Broschüren auf das wärmste allen Freunden der gut katholischen Sache, zudem der ganze Reinertrag für die Zwecke der katholischen Bereine verwendet, resp. der General-Bersammslung der katholischen Bereine überwiesen wird. Ein Jahrgang zu zehn Heften à  $1^{1/2}$  bis  $2^{1/2}$  Bogen in Umschlag kostet nur 10 Sgr. und kann sowohl unmittelbar bei der Expedition oder bei der Post oder auch bei jeder Buchhandlung abonnirt werden.

\_1

Die Lehre von der Verehrung der Heiligen, erläutert durch Ludwig Clarus. Nach dem Tode des Verfassers herausgegeben von Franz Xaver Schulte. Trier 1870. Verlag der Fr. Lint'schen Buchhandlung. fl. 8. S. 256.

Der unter dem Schriftstellernamen "Ludwig Clarus" wohl bekannte geheime Regierungerath Wilhelm Bolk, ber am 17. März 1869 nach langem schweren Leiden heimgegangen ift, hat verschiedene Manuscripte von ziemlich zum Abschlusse ge= brachten Arbeiten hinterlaffen, beren Bublication Berr Schulte mit vorliegender Schrift begonnen hat. Wie überhaupt die Arbeiten von Ludwig Clarus, fo zeichnet fich auch die gegenwärtige über die Lehre von ber Berehrung der Beiligen durch originelle Auffassung des Gegenstandes und praktische Darftellungsweise aus. In neun Abschnitten behandelt ber Berfaffer diefes fein Thema: 1. Die Beiligen Berehrung entspricht einer ber menschlichen Seele von Natur innewohnenden Reigung; 2. die übernatürliche Offenbarung, insbefonders die driftliche, beftätigt und heiligt die Berehrung der Beiligen; 3. innere Begründung und Berechtigung des Beiligencultus durch ben Glaubensartifel von der Gemeinschaft der Beiligen; 4. von den Fürbitten der Beiligen; 5. von der Anrufung der Beiligen; 6. von der Berehrung der Reliquien; 7. von der Berehrung ber Seiligenbilder; 8. von den Gelig- und Beiligsprechungen; 9. die Gegner der Beiligen-Berehrung und ihre Ginmendungen, Erklärungen ber Kirche benfelben gegenüber. — Würdigung ber Haupteinwürfe.

Die Lehre der katholischen Kirche erscheint trefslich und erschöpfend dargelegt, das Wesentliche ist von dem Unwesentslichen wohl geschieden, die Einwürse werden gebührend gewürsdigt. Wenn man daher auch gegen diesen oder jenen Erklärungssversuch Bedenken erheben könnte, so ist die gesammte Arbeit dennoch von nicht geringerem Werthe und verdient Herr Schulte allen Dank für seine Bemühung. Hossentlich wird er, wie er es versprochen, die begonnene Publication auch seiner Zeit sortsetzen.

Kirchengeschichte in Lebensbildern. Für Schule und Familie bargestellt von Ferdinand Stiefelhagen, Dr. Phil. Zweite, verbesserte und vermehrte Auflage. Freiburg im Breisgau. Herder'sche Berlagspandlung. 1869. gr. 8°. VII und 596 S. Preis Thl. 1. 24 Sgr.

Die Erzählung aller jener Begebenheiten, welche durch die freie Willensthätigkeit des Menschen hervorgebracht worden sind, wird in der Regel bedingt durch den Charakter und die Berhältnisse einzelner Persönlichkeiten, die da von der Vorssehung zu dem Zwecke bestimmt sind, auf dem Schauplatze dieser Erde eine ausgezeichnet hervorragende Stellung einzusnehmen.

An diese irdischen Größen schließen fich ihre Zeitgenoffen an, um in einer bald größeren, bald geringeren Abhängigkeit von demselben die Rathschlüffe des Ewigen ausführen zu helfen.

Der sogenannte "Geist der Zeit" ist ja im Grunde gesnommen nur der Menschen eigener Geist, und oft wirkt eines Einzelnen Geist so allgewaltig auf das Handeln seiner Zeitzgenossen, daß die Geschichte jener Zeit eigentlich nichts ans deres ist, als der Ausdruck jenes Geistes, der rastlos schaffend an der Spize der Gesellschaft steht. —

Das soeben Erwähnte gilt auch von der Geschichte jenes Reiches, welches Jesus Christus auf Erden gegrüns det hat, damit alle Menschen durch den Glauben an ihn theilnehmen an seinem Erlösungswerke, welches Petrus, den Stellvertreter Christi, zum Grundsteine hat.

So war Leo I. (440—461) in Wahrheit "ein Mann der Zeit, einer von Denjenigen, die Gott in großen Kreisen der Geschichte erstehen läßt, damit er durch sie seine heiligen Abssichten in der Folge der Zeiten verwirkliche, seine Kirche schütze und hebe, die Schicksale der Bölker lenke." (Seite 168.)

In gleicher Weise stand Gregor VII. als Papst "nicht nur auf der Höhe der Zeit, sondern wie alle wahrhaft großen Geister über seiner Zeit;" "auf die im eilsten Jahrhunderte bekannten Erdtheile, . . . auf sämmtliche größere Nationen hat er von 1046—1073 als Nathgeber der Statthalter Christi, von 1073—1085, oder bis zu seinem Tode, als Papst mächtig eingewirkt." (Seite 240.)

Es genüge, noch hinzuweisen auf jenen Bater der Chriftenheit, welcher um die Mitte des achtzehnten Jahrhunderts auf dem apostolischen Stuhle saß und für seine Zeit das Meiste that, um zwischen der Kirche und den verschiedenen Staaten ein auf Recht gegründetes freundliches Verhältniß herzustellen.

Ober gehört etwa Benedict XIV. (1740—1758) nicht zu ben gelehrtesten Päpsten aller Zeiten? Wo gab es irgend ein Gebrechen, dem er nicht abzuhelsen bemüht gewesen? Wann gab es eine Zeit, in welcher der von den Katholiken geliebte und von den Protestanten geachtete Herrscher ohne Günftling und Richter, ohne Härte (Seite 527) nicht bemüht gewesen wäre, für die Erhöhung der Kirche und der in ihr zur Geltung geslangenden Ordnung zu wirken?

Doch nicht bloß Männer, welche mit der erhabensten Bürde auf der Erde ausgezeichnet waren — nicht bloß Päpste bildeten in der Kirche Gottes gleichsam den Brennpunkt, von

welchem aus die große Gesellschaft erleuchtet, entflammt und geläutert wurde: — auch aus der Einsamkeit öder Wüstenei und der Alosterzelle heiliger Stille traten Männer hervor, welche das unabänderliche Gesetz des Ewigen nach oben wie nach unten hin mit dem Feuer heiliger Begeisterung und dem Muthe glaubenstreuer Ueberzeugung verkündeten und zur That gestalteten.

Wäre es uns doch gegönnt, die so eben ausgesprochene Behauptung mit Namen zu erhärten, wie sie uns die Geschichte der Kirche besonders in Zeiten ausweist, in denen gemäß der allweisen Borsehung des Herrn geradezu außerordentliche Charaktere ins Dasein treten, um gegründet in Gott und beseelt von seiner Lehre — Christi Bekenner aus den schwierigsten und niederdrückendsten Berhältnissen zu befreien!

Die Genüsse aber, welche wir innerhalb des engen Rahsmens einer anspruchslosen Besprechung eines kirchengeschichtslichen Werkes unmöglich wiedergeben können, werden unzweiselshaft einem Jeden zu Theil, welcher Stiefelhagen's ganz vorstreffliche Lebensbilder zur Hand nimmt und ausmerksamen Geistes erwägt.

Der Lehrer findet in dieser Ehrenhalle, welche der geswandte und umsichtige Autor für Männer und Einrichtungen im Reiche Gottes auf Erden errichtet hat, Stoff und Aufsmunterung, das für den Unterricht äußerst fruchtbare Materiale seinem thatsächlichen Zusammenhange nach leichter ordnen und verwerthen zu können; der Schüler sieht in diesen sehr anzieshenden Lebensbildern deutlicher, als es in einer wissenschaftslich geordneten Darstellung eines kirchengeschichtlichen Lehrbuches geschehen kann, wie in der katholischen Kirche allein jene "Säule und Grundseste der Wahrheit" aufgerichtet ist, von welcher das auserwählte Gefäß der Gnade Erwähnung macht; der gebilsdete Leser endlich wird bei eingehender Betrachtung dieser sehr empsehlenswerthen Lebensbilder mit dem Kirchenvater des sechzehnten Jahrhunderts, dem seligen Pater Canisius, bekennen

müssen: "Mögen Andere die römische Kirche lästern, verachten und verfolgen; mögen sie dieselbe als widerchristlich verabscheuen: ich bekenne es laut, ich will Mitglied dieser Kirche sein; von ihrem Ansehen weiche ich keinen Nagel breit ab, um ihres Zeugnisses willen bin ich bereit, Blut und Leben zu opfern."

## Kirchliche Zeitläufte.

III.

Bar bas eine Spannung, mit ber in ber erften Sälfte bes Monates Juli die Augen Aller nach Rom gerichtet waren. Es mar aber auch Grund genug hiezu; benn auf bem vaticaniiden Concile nabte jene Frage ihrer befinitiven Enticheidung, welche schon seit Jahr und Tag die ganze Welt in Athem erhalten, die einen Federfrieg pro und contra hervorgerufen, wie derfelbe bisher noch nicht dagewesen, indem nicht bloß ge= möhnliche Zeitungsschreiber, sondern auch theologische Fachmänner und felbst Bischöfe und Cardinale in der literarischen Arena auftraten. Ja fogar die hohe und niedere Diplomatie wurde burch dieselbe nicht wenig in Anspruch genommen. Run ber 18. Juli hat biefe Entscheidung gebracht: Mit 533 Stimmen murbe an bemfelben in ber vierten öffentlichen Sitzung die zweite dogmatische Constitution, die erste de Ecclesia Christi und damit auch die Unfehlbarkeit des ex cathedra definirenden Papftes vom Concile angenommen und fodann vom beiligen Bater fanctionirt, ber hierauf bie Bebeutung bes geschehenen Actes mit den Worten hervorhob: "Diefe höchfte Autorität des römifchen Bapftes, ehrmurdige Bruder, unterdruckt nicht, fonbern unterftütt: zerftort nicht, fondern baut auf, und gar oft ftärft fie die Burde, einigt fie in der Liebe und befestigt und beschütt fie die Rechte der Bruder, nämlich der Bischöfe. Und darum mögen Bene, welche jett in der Erregung urtheilen,

wiffen, daß in der Erregung ber herr nicht ift. Sie mögen fich erinnern, daß vor wenigen Jahren Diejenigen, welche die entgegengesette Unsicht festhalten, in Unserem Sinne und im Sinne der Mehrheit diefer hochansehnlichen Bersammlung überftrömten, aber damals urtheilten fie im Beifte bes ftillen Webens. Rann es bei bem Urtheile über diefelbe Sache zwei entgegengesette Gemiffen geben? Das fei ferne. Es moge alfo ber herr die Gefinnungen und die herzen erleuchten, und weil er ein großes Wunder thut, moge er die Befinnungen und die Herzen erleuchten, daß Alle zum Schoofe des Baters, des unwürdigen Statthalters Jefu Chrifti auf Erden, hintreten mögen, ber fie liebt, der fie werth halt und Gins mit ihnen gu fein wünscht, und fo mogen wir im Bande ber Liebe insgefammt verbunden die Rämpfe des Herrn fampfen, damit unsere Feinde uns nicht blog nicht verspotten, sondern vielmehr fürchten mögen und die Waffen der Bosheit dereinft im Angefichte der Wahrheit zurückweichen, und fo fast Alle mit dem heil. Augustin fagen können: Du haft mich in dein munderbares Licht gerufen, und fiehe, ich fehe."

Blitz und Donner begleiteten die Worte des heiligen Baters, der Himmel selbst schien, wie einst auf dem Berge Sinai, seine feierliche Bestätigung geben zu wollen. Oder sollten wir mit so manchen Kleingläubigen in dem entstandenen heftigen Gewitter vielmehr ein Bild jener Stürme sehen wollen, welche in Folge der erfolgten Desinition der Unsehlbarkeit des Papstes über die Kirche Gottes hereinbrechen sollen? Wir verstennen allerdings nicht das Gefährliche der gegenwärtigen Sachslage; wir können uns der traurigen Ueberzeugung nicht versschließen, daß viele Namens Ratholiken schon längst innerlich mit dem katholischen Glauben gebrochen haben, und daß ihnen der Moment wahrlich willkommen ist, wo sie so zu sagen mit Anstand auch äußerlich die Berbindung mit der katholischen Kirche zu lösen vermögen; wir verstehen ganz gut den plaussiblen Borwand zu würdigen, unter welchem Frankreich seine

Truppen aus dem papftlichen Gebiete gurudzieht und basfelbe ber italienischen Regierung preisgibt, und unter welchem Defterreich dem unfehlbaren Papfte bas Concordat vom 18. August 1855 fündet. Aber konnen wir uns auch nicht zu ben hoch gespannten Soffnungen Derjenigen emporschwingen, bie ba mit einem Borte das gange Buthgeheul der Bolle jum Schweigen gebracht mahnen, und ift uns aus ber Rirchengeschichte nur gu gut bekannt, wie schon oft erft nach langen und furchtbaren Rämpfen die Wahrheit zum fiegreichen Durchbruche gelangen fonnte: fo fteht in uns doch noch fest der Glaube an den alten Gott, der Alles nach feinen höchstweisen Rathschlüffen leitet und lenket; und es lebt in une noch ungebrochen bas Bertrauen auf die Berheifung des Berrn, der feine Rirche auf ben Felfenmann gebaut hat, auf daß die Pforten ber Solle fie nicht überwältigten, als daß wir nicht einen Augenblick ben Muth verlieren und über furz oder lang den Triumph der Rirche und der von ihr bezeugten Bahrheit erwarten möchten. Ja der eben um diefe Zeit ausgebrochene frangofifchepreußische Rrieg hat für unfere Sache offenbar auch feine providentielle Bedeutung, fei es auch nur in dem Ginne, daß burch die Drangfale des Krieges ber menschliche llebermuth in etwas gebeugt und bas Autoritätsgefühl wiederum in etwas gefräftigt werben bürfte. Und ware es mohl fo gewagt zu behaupten: Da nunmehr mit der Definirung der papftlichen Unfehlbarkeit bas fatholifche Glaubensgebäude feine innere feste Ginheit er= halten hat, da jest das katholische Autoritätsprincip in der prägnanteften Weise jum Ausbrucke gelangt ift, fo laffe bie göttliche Borfehung gerade jett die brobende Entziehung bes weltlichen Schutes zu, auf daß fich fo die volle Kraft bes Ratholicismus zu bemähren und in fich felbft zu rechtfertigen vermöge. Run die Zukunft wird die richtige löfung bringen, die Wegenwart aber wird jedenfalls gut thun, fich auf alle Eventualitäten gefaßt zu machen und bemgemäß die entsprechenben Borkehrungen zu treffen.

Umlagert alfo gegenwärtig dem Befagten zufolge finfteres Bewölf ben firchlichen Borizont, fo ift bieg faum andersmo mehr ber Fall als bei uns in Defterreich. Bohl hat in ben jungft vergangenen Monaten bas tatholifche Bewußtfein einen überraschenden Aufschwung genommen und ift dasselbe noch immermährend im Steigen begriffen, wie dieß namentlich burch bas rafche Bachfen ber fatholifchen Bereine, zumal in Oberöfterreich, zur Genüge bezeugt ift; wohl haben die letten Landtagswahlen in ben Landbegirken faft burchgehends gunftige Refultate erzielt: aber ber fogenannten Intelligeng in ben Städten und Märkten find noch lange nicht die Augen über die eigentlichen Tendenzen des Liberalismus aufgegangen, und die Regierung icheint gegenwärtig nichts anderm als eben einem farblofen Liberalismus huldigen zu wollen. Bringt man noch in Anschlag die fo vielfach ftattfindende Berquickung ber nationalen mit den fatholifden Intereffen, und weiß man ein einmuthiges und entichiedenes Borgeben bes öfterreichifchen Befammt = Episcopates zu murbigen, fo fann man eben nicht mit Beruhigung ber nächften Bufunft entgegenfehen. Die Berwirrung burfte aber nachgerade ihren Sohepunkt damit erreicht haben, daß "aus Unlag der Infallibilitäts-Erklärung bes papftlichen Stuhles" der Reichskanzler bereits die erforderlichen Schritte eingeleitet hat, um die formelle Aufhebung des Concordates vom 18. August 1855 dem papstlichen Stuhle zu notificiren, und daß bereits der Minifter für Cultus und Unterricht beauftragt worden ift, "diejenigen Befetes = Borlagen für den Reichsrath vorzubereiten, welche fich als nothwendig barstellen, um die noch geltenden Borfchriften bes t. t. Patentes vom 5. November 1855 zur Regelung der fatholischen Rirche in Defterreich nach Maggabe ber Staatsgrundgefete und mit Rücksicht auf die hiftorisch gegebenen Berhältniffe abzuändern."

Welche Stellung wird Rom diesem Borgehen der öfterreichischen Regierung gegenüber nehmen? Welche Haltung werden die öfterreichischen Bischöfe beobachten? Welcher Art werden die Abanderungen sein, die vom eventuellen Reichsrathe vorgenommen werden follen? Das find Fragen, die fich nicht fo leichthin beantworten laffen und dabei von fo ungeheuerer Tragmeite find. Folgt die Regierung wie in der sofortigen Aufhebung bes Concordates, fo auch in den weiteren badurch nothwendig gewordenen Magregeln dem Botum des Wiener Gemeinderathes, fo haben wir uns, freilich wie zum Sohne auf die liberale Phrase von der freien Rirche im freien Staate, auf Magregelungen ber tatholifchen Rirche gefaßt zu machen, und wir haben einer berartigen Regelung des nunmehrigen Berhältniffes des öfterreichischen Staates zur römisch = tatho= lifchen Rirche entgegenzusehen, "bag der Benuß aller burgerlichen und Familienrechte von firchlichem Ginfluffe ganglich befreit und jeder Uebergriff der gedachten Rirche und ihrer Organe in bas Rechtsgebiet bes Staates, ber Bemeinde und ber ein= zelnen Staatsbürger weltlichen wie geiftlichen Standes unmöge lich gemacht wird." Da mare man benn über ben einfachen Belagerungezuftand glücklich hinübergetommen, und der öfterreichischen Nationaltirche mare innerhalb bes ftaatlichen Festungsranons eine sichere und ruhige Existenz in Aussicht gestellt. Db es aber auch bahin tommen werde, baran möchten wir nicht wenig zweifeln, und hatten wir nur ben Bunfch, bag die Bifchofe in gerechter Burdigung ber gegenwärtigen Zeitverhältniffe in einer Beife vorgingen, in der dem drohenden Uebel am beften vorgebaut murbe.

Was endlich die österreichische Schulfrage insbesonders anbelangt, so hat der in den vergangenen Pfingstfeiertagen in Wien abgehaltene 19. deutsche Lehrertag nicht wenig Licht über die Bestrebungen der liberalen Schule verbreitet. Hat ja doch der vom Wiener Gemeinderathe berusene Director des Wiener Pädagogiums mit unverhüllten Worten in der Versammlung es ausgesprochen: Hinaus aus der Schule mit dem Klerus! Hinaus mit dem positiven Christenthum! und bis man eine confessionslose Religion ersunden hat, die ein confessionsloser

Lehrer vortragen fann, überhaupt hinaus mit ber Religion! "Zwischen Theologie und Padagogit ift ein Ausgleich unmöglich." "Die richtige Padagogik verwahrt fich dagegen, daß unermeisbare Sage, als die Glaubensfage von der Erbfunde, von der Offenbarung, von der Trinität, von Engeln und Teufeln uns aufgedrängt werden." "Die Beiftlichkeit ift eine verhartete Rafte, die heidnische, wie die judische, katholische und lutherische." "Die Rirche ift ftets ein Feind der Schule gemefen." Darum hinaus mit dem Pfaffenthum! - Saben ja ferner andere, freilich nur öfterreichische Schulmanner, unter Beifall Achnliches vorgebracht; und murbe fogar in formlicher Abstimmung ber Befchluß gefaßt: "Der Religions = Unterricht ift völlig bem Lehrerstande zu überlaffen; bei Ausmahl bes Stoffes und Behandlung desfelben gelten nur die Grundfate der Badagogit; bis fie fo geordnet wird, bleibt der Religions = Unterricht aus der Schule ausgeschloffen."

Wenn aber auch der Regierungs = Bertreter, Sectionschef Czedit von Brundleberg, in feiner Begrugungerede die geflügelten Worte aussprach: "Die Regierung wird Ihren Ausfprüchen Bewicht beilegen, wird ihnen mit Aufmertfamkeit folgen und diefelben mohl ermagen, eingedent deffen, daß der Dachtfpruch des Krieges gleichartige geiftige Interessen nie zu zerftoren vermag. Es merden die Refultate diefer Berfammlung ben flavifchen und beutschen Ländern gleich zu Bute tommen, und die alte Oftmark wird auch ferner noch ihre Aufgabe erfüllen, die Cultur zu verbreiten, wenn auch der staatliche Berband mit Deutschland gelöst ift"; so können wir doch unmög: lich glauben, daß die öfterreichische Regierung Aussprüchen und Antragen, wie die obigen find, viel Bewicht beilegen werde. Wenigstens der neue Unterrichts-Minister Berr von Stremagr hat in dem Schreiben, welches er bei der Wiederübernahme feines Minister = Portefeuilles an fammtliche Statthalter und Länderchefs gerichtet bat, fich beftimmt gegen die Berächter jedes positiven Glaubens erklärt, beren Angriffe bem gemeinen Befen

nicht minder als der mahren Volksbildung ichmere Wunden schlagen. Freilich ift ba noch ein großer Schritt bis zur confeffionellen Schule; und municht herr von Stremanr auch in Beziehung auf die Bolksschule, im Falle eine ober die andere Beftimmung der jüngft erlaffenen Gefete den Gigenthumlich= feiten eines Bolfsftammes ober Landestheiles nicht entsprechen follte, alle Mittel, welche die Berfaffung im reichen Mage bietet, zu deren Berbefferung angewendet, fo will er damit ficherlich nicht der confessionellen Schule das Wort reden, ba er Gingangs feines Erlaffes als zu den wichtigften Aufgaben bes Minifteriums für Cultus und Unterricht gehörig erklärt: "Die Schulgefete an ber Sand ber Staatsgrundgefete unverfälicht burchzuführen, auszubilden und zu erganzen." Es ift alfo nach den gegenwärtigen Berhältniffen wohl wenig Aussicht, daß die österreichische Schulfrage balb ihre Lösung in einer ben Principien der fatholichen Rirche entsprechenden Weife finden werbe.

Sp.

## Miscellanea.

# I. Pfarrconcurs - Fragen

beim Frühjahr = Concurs 1870. 1)

E theologia dogmatica: .

- 1. Quo sensu quibusque potissimis argumentis ecclesiae a civitate independentia est vindicanda?
- 2. Indulgentiarum dogma exponatur et demonstretur.

#### E theologia morali:

- 1. Quid intelligitur sub irritatione votorum? quotuplex datur modus irritandi et quibus competit potestas haec?
- 2. Quid requiritur ratione loci, ut satisfiat praecepto de rite audienda missa diebus dominicis et festivis?

<sup>1)</sup> Zahl ber Concurrenten: 7 Sacularpriefter.

3. Quis in cooperatione injusta dicitur jubens? quid huic incumbit in ordine ad restitutionem?

#### Ex Jure ecclesiastico:

- 1. Sub quibus conditionibus dicere possumus, ecclesiam in regno quodam libera existentia gaudere?
- 2. Quod est discrimen inter resignationem, translocationem et permutationem beneficiorum?
- 3. Exhibeatur notio matrimonii, quod dicunt civile, ejusdem natura atque impedimentum matrimoniale exinde proveniens, necnon insuper, quo respectu leges Maji a. 1868 in Austria matrimonium civile admittant.

### Aus der Paftoral = Theologie:

- 1. Warum und wie foll der Prediger auf den Zeitgeift Ruckficht nehmen?
- 2. Worin befteht die Fragepflicht bes Beichtvaters und welche Grundfage find hiebei zu befolgen?
- 3. Wie find die Trauungsmatrifen zu führen?
- Predigttext: "Du bift Petrus und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Hölle werden fie nicht überwältigen." Matth. 16, 18.
- Predigtthema: Bon der kindlichen Folgsamkeit gegen die Kirche im Glauben und Leben. (Eingang oder Schluß vollsständig auszuarbeiten, Abhandlung bloß Skizze.)

Ratechese über: Gott ift höchst gerecht.

### Aus der Eregefe:

Paraphrase über die Spistel am Feste Christi himmelfahrt (Apostelgeschichte 1, 1—11).

#### II. CONSTITUTIO DOGMATICA

PRIMA

DE ECCLESIA CHRISTI

Edita in Sessione quarta Sacrosancti Oecumenici
CONCILII VATICANI.

PIVS EPISCOPVS Servus servorum Dei, sacro approbante Concilio, ad perpetuam rei memoriam.

Pastor aeternus et episcopus animarum nostrarum, ut salutiferum redemptionis opus perenne redderet, sanctam aedificare Ecclesiam decrevit, in qua veluti in domo Dei viventis fideles omnes unius fidei et charitatis vinculo continerentur. Quapropter, priusquam clarificaretur, rogavit Patrem non pro Apostolis tantum, sed et pro eis, qui credituri erant per verbum eorum in ipsum, ut omnes unum essent, sicut ipse Filius et Pater unum sunt. Quemadmodum igitur Apostolos, quos sibi de mundo elegerat, misit, sicut ipse missus erat a Patre; ita in Ecclesia sua Pastores et Doctores usque ad consummationem saeculi esse voluit. Ut vero episcopatus ipse unus et indivisus esset, et per cohaerentes sibi invicem sacerdotes credentium multitudo universa in fidei et communionis unitate conservaretur, beatum Petrum caeteris Apostolis praeponens in ipso instituit perpetuum utriusque unitatis principium ac visibile fundamentum, super cuius fortitudinem aeternum exstrueretur templum, et Ecclesiae coelo inferenda sublimitas in huius fidei firmitate consurgeret.1) Et quoniam portae inferi ad evertendam, si fieri posset, Ecclesiam, contra eius fundamentum divinitus positum maiori in dies odio undique insurgunt; Nos ad catholici gregis custodiam, incolumitatem, augmentum, necessarium esse iudicamus, sacro approbante Concilio, doctrinam de institutione, perpetuitate ac

<sup>1)</sup> S. Leo M. serm. IV. (al. III.) cap. 2. in diem Natalis sui.

natura sacri Apostolici primatus, in quo totius Ecclesiae vis ac soliditas consistit, cunctis fidelibus credendam et tenendam, secundum antiquam atque constantem universalis Ecclesiae fidem, proponere, atque contrarios, dominico gregi adeo perniciosos, errores proscribere et condemnare.

#### CAPUT I.

De apostolici Primatus in beato Petro institutione.

Docemus itaque et declaramus, iuxta Evangelii testimonia, primatum iurisdictionis in universam Dei Ecclesiam immediate et directe beato Petro Apostolo promissum atque collatum a Christo Domino fuisse. Unum enim Simonem, cui iam pridem dixerat: Tu vocaberis Cephas, 1) postquam ille suam edidit confessionem inquiens: Tu es Christus, Filius Dei vivi, solemnibus his verbis allocutus est Dominus: Beatus es Simon Bar-Jona, quia caro, et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus, qui in coelis est: et ego dico tibi, quia tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo Ecclesiam meam, et portae inferi non praevalebunt adversus eam: et tibi dabo claves regni coelorum: et quodcumque ligaveris super terram, erit ligatum et in coelis: et quodcumque solveris super terram, erit solutum et in coelis.2) Atque uni Simoni Petro contulit Jesus post suam résurrectionem summi pastoris et rectoris iurisdictionem in totum suum ovile dicens: Pasce agnos meos: Pasce oves meas.3) Huic tam manifestae sacrarum Scripturarum doctrinae, ut ab Ecclesia catholica semper intellecta est, aperte opponuntur pravae eorum sententiae, qui constitutam a Christo Domino in sua Ecclesia regiminis formam pervertentes, negant solum Petrum prae caeteris Apostolis, sive seorsum singulis sive omnibus simul, vero proprioque iurisdictionis primatu fuisse a Christo instructum: aut qui affirmant eundem primatum non immediate directeque ipsi beato Petro,

<sup>&#</sup>x27;) Joan. 1. 42. 2) Matth. XVI, 16-19. 3) Joan. XXI, 15-17.

sed Ecclesiae, et per hanc illi, ut ipsius Ecclesiae ministro, delatum fuisse.

Si quis igitur dixerit, beatum Petrum Apostolum, non esse a Christo Domino constitutum Apostolorum omnium principem et totius Ecclesiae militantis visibile caput; vel eundem honoris tantum, non autem verae propriaeque iurisdictionis primatum ab eodem Domino nostro Jesu Christo directe et immediate accepisse; anathema sit.

#### CAPUT II.

## De perpetuitate Primatus beati Petri in Romanis Pontificibus.

Quod autem in beato Apostolo Petro, princeps pastorum et pastor magnus ovium Dominus Christus Jesus in perpetuam salutem ac perenne bonum Ecclesiae instituit, id eodem auctore in Ecclesia, quae fundata super petram ad finem saeculorum usque firma stabit, iugiter durare necesse est. Nulli sane dubium, imo saeculis omnibus notum est, quod sanctus beatissimusque Petrus, Apostolorum princeps et caput, fideique columna, et Ecclesiae catholicae fundamentum, a Domino nostro Jesu Christo, Salvatore humani generis ac Redemptore, claves regni accepit: qui ad hoc usque tempus et semper in suis successoribus, episcopis sanctae Romanae Sedis, ab ipso fundatae, eiusque consecratae sanguine, vivit et praesidet et iudicium exercet. 1) Unde quicumque in hac Cathedra Petro succedit, is secundum Christi ipsius institutionem primatum Petri in universam Ecclesiam obtinet. Manet ergo dispositio veritatis, et beatus Petrus in accepta fortitudine petrae perseverans suscepta Ecclesiae gubernacula non reliquit.2) Hac de causa ad Romanam Ecclesiam propter potentiorem principalitatem necesse semper fuit omnem convenire Ecclesiam, hoc est, eos, qui sunt undique fideles, ut in ea

<sup>&#</sup>x27;) Cf. Ephesini Concilii Act. III.

<sup>2)</sup> S. Leo M. Serm. III. (al. II.) cap. 3.

Sede, e qua venerandae communionis iura in omnes dimanant, tanquam membra in capite consociata, in unam corporis compagem coalescerent.<sup>1</sup>)

Si quis ergo dixerit, non esse ex ipsius Christi Domini institutione, seu iure divino, ut beatus Petrus in primatu super universam Ecclesiam habeat perpetuos successores; aut Romanum Pontificem non esse beati Petri in eodem primatu successorem; anathema sit.

#### CAPUT III.

De vi et ratione Primatus Romani Pontificis.

Quapropter apertis innixi sacrarum litterarum testimoniis, et inhaerentes tum Praedecessorum Nostrorum, Romanorum Pontificum, tum Conciliorum generalium dissertis, perspicuisque decretis, innovamus oecumenici Concilii Florentini definitionem, qua credendum ab omnibus Christi fidelibus est, sanctam Apostolicam Sedem, et Romanum Pontificem in universum orbem tenere primatum, et ipsum Pontificem Romanum successorem esse beati Petri principis Apostolorum, et verum Christi Vicarium, totiusque Ecclesiae caput, et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere; et ipsi in beato Petro pascendi, regendi et gubernandi universalem Ecclesiam a Domino nostro Jesu Christo plenam potestatem traditam esse; quemadmodum etiam in gestis oecumenicorum Conciliorum et-sacris canonibus continetur.

Docemus proinde et declaramus, Ecclesiam Romanam, disponente Domino, super omnes alias ordinariae potestatis obtinere principatum, et hanc Romani Pontificis iurisdictionis potestatem quae vere episcopalis est, immediatam esse: erga quam cuiuscumque ritus et dignitatis pastores atque fideles, tam seorsum singuli quam simul omnes, officio hierarchicae subordinationis, veraeque obedientiae obstringuntur, non solum in rebus, quae ad fidem et mores, sed etiam in iis, quae ad disciplinam et regimen

<sup>&#</sup>x27;) S. Iren. Adv. haer. I. III. c. 3. et Conc. Aquilei. a. 381. inter epp. S. Ambros. ep. XI.

Ecclesiae per totum orbem diffusae pertinent; ita ut, custodita cum Romano Pontifice tam communionis, quam eiusdem fidei professionis unitate, Ecclesia Christi sit unus grex sub uno summo pastore. Haec est catholicae veritatis doctrina, a qua deviare, salva fide atque salute, nemo potest.

Tantum autem abest, ut haec Summi Pontificis potestas officiat ordinariae ac immediatae illi episcopalis iurisdictionis potestati, qua Episcopi, qui positi a Spiritu Sancto in Apostolorum locum successerunt, tamquam veri pastores assignatos sibi greges, singuli singulos, pascunt et regunt, ut eadem a supremo et universali Pastore asseratur, roboretur ac vindicetur, secundum illud sancti Gregorii Magni: Meus honor est honor universalis Ecclesiae. Meus honor est fratrum meorum solidus vigor. Tum ego vere honoratus sum, cum singulis quibusque honor debitus non negatur. 1)

Porro ex suprema illa Romani Pontificis potestate gubernandi universam Ecclesiam ius eidem esse consequitur, in huius sui muneris exercitio libere communicandi cum pastoribus et gregibus totius Ecclesiae, ut iidem ab ipso in via salutis doceri ac regi possint. Quare damnamus ac reprobamus illorum sententias, qui hane supremi capitis cum pastoribus et gregibus communicationem licite impediri posse dicunt, aut eandem reddunt saeculari potestati obnoxiam, ita ut contendant, quae ab Apostolica Sede vel eius auctoritate ad regimen Ecclesiae constituuntur, vim ac valorem non habere, nisi potestatis saecularis placito confirmentur.

Et quoniam divino Apostolici primatus iure Romanus Pontifex universae Ecclesiae praeest, docemus etiam et declaramus, eum esse iudicem supremum fidelium,<sup>2</sup>) et in omnibus causis ad examen ecclesiasticum spectantibus ad ipsius posse iudicium recurri<sup>3</sup>); Sedis vero Apostolicae, cuius auctoritate maior non est,

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Ep. ad Eulog. Alexandrin. I. VIII. ep. XXX. <sup>2)</sup> Pii P. VI. Breve, Super soliditate d. 28 nov. 1786. <sup>3)</sup> Concil. Oecum. Lugdun. II.

iudicium a nemine fore retractandum, neque cuiquam de eius licere iudicare iudicio.¹) Quare a recto veritatis tramite aberrant, qui affirmant, licere ab iudiciis Romanorum Pontificum ad oecumenicum Concilium tamquam ad auctoritatem Romano Pontifice superiorem appellare.

Si quis itaque dixerit, Romanum Pontificem habere tantummodo officium inspectionis vel directionis, non autem plenam et supremam potestatem iurisdictionis in universam Ecclesiam, non solum in rebus, quae ad fidem et mores, sed etiam in iis, quae ad disciplinam et regimen Ecclesiae per totum orbem diffusae pertinent; aut eum habere tantum potiores partes, non vero totam plenitudinem huius supremae potestatis; aut hanc eius potestatem non esse ordinariam et immediatam sive in omnes ac singulas ecclesias, sive in omnes et singulos pastores et fideles; anathema sit.

#### CAPUT IV.

## De Romani Pontificis infallibili Magisterio.

Ipso autem Apostolico primatu, quem Romanus Pontifex, tamquam Petri principis Apostolorum successor, in universam Ecclesiam obtinet, supremam quoque magisterii potestatem comprehendi, haec Sancta Sedes semper tenuit, perpetuus Ecclesiae usus comprobat, ipsaque oecumenica Concilia, ea imprimis, in quibus Oriens cum Occidente in fidei charitatisque unionem conveniebat, declaraverunt. Patres enim Concilii Constantinopolitani quarti, maiorum vestigiis inhaerentes, hanc solemnem ediderunt professionem: Prima salus est, rectae fidei regulam custodire. Et quia non potest Domini nostri Jesu Christi praetermitti sententia dicentis: Tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo Ecclesiam meam; haec, quae dicta sunt, rerum probantur effectibus, quia in Sede Apostolica immaculata est semper catholica reservata religio, et sancta celebrata doctrina. Ab huius ergo fide et doctrina separari minime cupientes, speramus, ut in una

<sup>&#</sup>x27;) Ep. Nicolai I. ad Michaelem Imperatorem.

communione, quam Sedes Apostolica praedicat, esse mereamur, in qua est integra et vera Christianae religionis soliditas.¹) Approbante vero Lugdunensi Concilio secundo, Graeci professi sunt: Sanctam Romanam Ecclesiam summum et plenum primatum et principatum super universam Ecclesiam catholicam obtinere, quem se ab ipso Domino in beato Petro Apostolorum principe sive vertice, cuius Romanus Pontifex est successor, cum potestatis plenitudine recepisse veraciter et humiliter recognoscit; et sicut prae caeteris tenetur fidei veritatem defendere, sic et, si quae de fide subortae fuerint quaestiones, suo debent iudicio definiri. Florentinum denique Concilium definivit: Pontificem Romanum, verum Christi Vicarium, totiusque Ecclesiae caput et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere; et ipsi in beato Petro pascendi, regendi ac gubernandi universalem Ecclesiam a Domino

nostro Jesu Christo plenam potestatem traditam esse.

Huic pastorali muneri ut satisfacerent, Praedecessores Nostri indefessam semper operam dederunt, ut salutaris Christi doctrina apud omnes terrae populos propagaretur, parique cura vigilarunt, ut, ubi recepta esset, sincera et pura conservaretur. Quocirca totius orbis Antistites, nunc singuli, nunc in Synodis congregati. longam ecclesiarum consuetudinem, et antiquae regulae formam sequentes, ea praesertim pericula, quae in negotiis fidei emergebant, ad hanc Sedem Apostolicam retulerunt, ut ibi potissimum resarcirentur damna fidei, ubi fides non potest sentire defectum.<sup>2</sup>) Romani autem Pontifices, prout temporum et rerum conditio suadebat, nunc convocatis oecumenicis Conciliis, aut explorata Ecclesiae per orbem dispersae sententia, nunc per Synodos particulares, nunc aliis, quae divina suppeditabat providentia, adhibitis auxiliis, ea tenenda definiverunt, quae sacris Scripturis et apostolicis Traditionibus consentanea, Deo adiutore, cognoverant. Neque enim Petri successoribus Spiritus Sanctus promissus est, ut eo revelante novam doctrinam patefacerent, sed ut eo assistente traditam per Apostolos revelationem seu fidei depositum sancte custodirent et fideliter exponerent. Quorum quidem apostolicam doctrinam omnes venerabiles Patres amplexi et sancti Doctores orthodoxi venerati atque secuti sunt; plenissime scientes, hanc sancti Petri Sedem ab omni semper errore illibatam permanere, secundum Domini Salvatoris nostri divinam pollicitationem discipulorum suorum principi factam: Ego rogavi pro te, ut non

<sup>&#</sup>x27;) Ex formula S. Hormisdae Papae, prout ab Hadriano II. Patribus Concilii Oecumenici VIII., Constantinopolitani IV. proposita et ab iisdem subscripta est.

<sup>2)</sup> Cf. S. Bern. Epist. CXC.

deficiat fides tua, et tu aliquando conversus confirma fratres tuos,

Hoc igitur veritatis et fidei numquam deficientis charisma Petro eiusque in hac Cathedra successoribus divinitus collatum est, ut excelso suo munere in omnium salutem fungerentur, ut universus Christi grex per eos ab erroris venenosa esca aversus, coe lestis doctrinae pabulo nutriretur, ut sublata schismatis occasione Ecclesia tota una conservaretur, atque suo fundamento innixa firma adversus inferi portas consisteret.

At vero cum hac ipsa aetate, qua salutifera Apostolici muneris efficacia vel maxime requiritur, non pauci inveniantur, qui illius auctoritati obtrectant; necessarium omnino esse censemus, praerogativam, quam unigenitus Dei Filius cum summo pastorali

officio coniungere dignatus est, solemniter asserere.

Itaque Nos traditioni a fidei Christianae exordio perceptae fideliter inhaerendo, ad Dei Salvatoris nostri gloriam, religionis Catholicae exaltationem, et Christianorum populorum salutem, sacro approbante Concilio, docemus, et divinitus revelatum dogma esse definimus: Romanum Pontificem, cum ex Cathedra loquitur, id est, cum omnium Christianorum Pastoris et Doctoris munere fungens, pro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de fide vel moribus ab universa Ecclesia tenendam definit, per assistentiam divinam, ipsi in beato Petro promissam, ea infallibilitate pollere, qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel moribus instructam esse voluit; ideoque eiusmodi Romani Pontificis definitiones ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae, irreformabiles esse.

Si quis autem huic Nostrae definitioni contradicere, quod

Deus avertat, praesumpserit; anathema sit.

Datum Romae, in publica sessione in Vaticana Basilica solemniter celebrata, anno Incarnationis Dominicae millesimo octingentesimo septuagesimo, die decima octava Julii.

Pontificatus Nostri anno vigesimo quinto

Ita est

Posephus
Episcopus S. Hippolyti
Secretarius Concilii Vaticani.

# Die sociale Tage des Alterthums.

(Schluß.)

## C. Familienleben und Sittlichkeit.

Ein geordnetes Familienleben ift die Grundlage der socialen Ordnung. Daß es aber damit in der alten Heidenswelt nicht gut bestellt war, kann schon aus dem, was über das Berhältniß der Familienglieder, vor allem der Frau dem Familienhaupte gegenüber, gesagt worden ist, zur Genüge erskannt werden.

Im Oriente lag ein Haupthinderniß eines geordneten Familienlebens schon in der durchaus herrschenden Sitte, daß bei Begüterten Vielweiberei stattfand.

In Indien insbesondere bekam diese Sitte noch einen Zuwachs an Nachtheil dadurch, daß auch das Kastenwesen in die Familie hineingetragen wurde. Den Dwidja war empfohlen,
wenigstens als erste Frau eine Frau aus ihrem Stande heimzusühren und dann nach der Rangordnung der Kasten fortzusahren; und wenn auch später die Mischung der Kasten möglichst verhindert wurde, so hat man es doch nie gewagt, die Heiraten zwischen den Kasten geradezu zu verbieten. Aber bei der strengen Scheidung, welche sonst zwischen den Kasten bestand, bei der Geringschätzung, welche die niedrigeren Kasten von den höheren zu erfahren hatten, ist es begreissich, daß das Zusammenleben von Frauen aus verschiedenen Kasten mit einem Manne die vielsältigsten Reibereien zur Folge haben mußte.

Empfindlich mußten die Wirkungen des Kaften = Unterschiedes bei der Bermögenstheilung bemerklich werden, und selbstverständlich schon lange, bevor es zu einer solchen Theilung wirklich kam. Während sonst die Söhne das väterliche Erbe gleichmäßig theilten, und der Aelteste nur dann einen größeren Antheil erhielt, wenn er gelehrter und tugendhafter war als die anderen, stellte sich die Sache ganz anders, wenn Söhne von Müttern aus verschiedenen Kasten da waren. Wenn z. B. ein Brahmane Frauen aus allen vier Kasten gehabt hatte, sollte die Erbschaft in zehn Theile getheilt werden; der Sohn der Brahmanin sollte vier Theile erhalten, der der Kshatrija drei, der der Baigja zwei, der ber Sudra nur einen.

Außerdem mochte wohl ein Hinderniß wahren Familienglückes darin gefunden werden können, daß die Ehen, welche
aus gegenseitiger Neigung geschlossen wurden, von dem Gesetbuche mißbilligt, als Ehen bezeichnet werden, welche schlechte
Früchte brächten. Der Vater war es, welcher in der Regel
auch in Betreff der Ehe über die Tochter verfügte. Deswegen
scheint auch der Ehebruch nicht eben selten gewesen zu sein.
Die Griechen zwar rühmen die Keuschheit der indischen Frauen;
doch bemerken auch sie, aus deren Munde dieses Lob bei ihrer
grenzenlosen sittlichen Verkommenheit nicht eben viel zu bedeuten
hat, daß die unverheirateten und die, welche nicht zur Keuschheit verpflichtet seien, zu buhlen pflegten.

Deutlicher sprechen die vielen Gesetze gegen den Shebruch. Jede Annäherung an die Shefrau eines Andern sollte einer ehebrecherischen Reigung gleich gelten. Einsame Gespräche in Lustgärten oder im Walde, Uebersendung von Blumen und Wohlgerüchen, noch mehr die Berührung einer Shefrau, oder wenn man sich von ihr berühren ließ, wenn man mit ihr scherzte oder spielte, waren Beweise einer ehebrecherischen Liebe. Ja wer mit der Shefrau eines Andern sprach, es sei denn ein Bettler, Sänger, Opserer, Koch oder Handarbeiter, sollte um Geld gestraft werden. Die untrene Frau siel in Schande und sollte bei ihrer Wiedergeburt aus dem Bauche eines Schakals das Licht der Welt erblicken, oder sie sollte durch Lungen-

schwindsucht und Elephantiasis aufgerieben werden. Brach eine Frau aus angesehener Familie die She, so sollte sie der König auf ofsenem Platze von Hunden zerreißen lassen. Für die Männer, welche die She brachen, traten nach den Kasten abzestuste Strasen ein. Brach ein Sudra die She mit der Frau eines Dwidja, welche bewacht war, so mußte er sterben; war sie nicht bewacht, so wurde er entmannt. Brach der Baisja die She mit der Frau eines Brahmanen, so verlor er seine Habe; der Kshatrija wurde für dasselbe Bergehen zu einer Geldstrase von 1000 Pana verurtheilt, und ihm das Haupt geschoren und mit Eselsurin begossen. Begingen Baisja und Kshatrija dieses Berbrechen an einer Frau des acht baren Brahmanen, so sollten sie verbrannt werden. Brahmanen konnten für Shebruch mit Geld gestrast, geschoren, auch gebrandzmarkt und verbannt, jedoch niemals getödtet werden.

Eine Art von Chebruch war übrigens fogar gesetzlich erlaubt. Wenn nämlich eine She unfruchtbar blieb, so konnte der Shemann die Frau einem Oritten übergeben, einem Bruder oder einem andern Geschlechtsgenossen, um sich von diesem einen Sohn erzeugen zu lassen.

Ueber den Akt der Sheschließung herrschte bei den Indern insoferne eine richtige Anschauung, als sie denselben als einen religiösen Akt betrachteten. Das Shebündniß mußte durch ein Opfer und bestimmte Segenssprüche geweiht werden. Das Ramajana schildert uns den Vorgang bei einer fürstlichen Heisrath aussührlich.<sup>2</sup>)

Als König Dacanatha von Ajobhja feine Söhne verheisratet, schenkt er nicht dem Schwiegervater, sondern den Brahsmanen für jede Schwiegertochter hunderttausend Kühe mit ihren Kälbern und vergoldeten Hörnern. Dann wird ein Altar erzichtet, mit Blumen geschmückt, mit Wohlgerüchen besprengt und mit Opferschalen voll Weihrauch und voll gerösteter Reiss

<sup>1)</sup> Dunker 2, 140-141. 2) Bei Dunker 2, 135-136.

förner versehen, und nachdem der Boden umher mit Zweigen bestreut ist, wird Feuer angezündet. Der fungirende Brahmane wirst nach seierlicher Anrufung die gereinigte Butter ins Feuer, und der Bater der Braut führt diese mit den Worten zum Bräutigam: "Hier ist meine Tochter, die fünstige Genossin deiner heiligen Berrichtungen, nimm ihre Hand. Bon edlem Sinne wird sie dich immer wie ein Schatten geleiten." Darauf besprengt sie der Bater mit geweihtem Wasser, während die Umstehenden und die Brahmanen Heil rusen.

Nun umschreiten die Vermählten Hand in Hand rechts ben Altar mit dem heiligen Feuer, sowie den Schwiegervater, dreimal. Die Umstehenden wersen einen Blumenregen auf sie, die Pauken erschallen, und während die Musik zu sansteren Weisen überging, begleiteten die Väter, die Verwandten und die Priester die Vermählten in ihre Wohnung. Eine ähnliche religiöse Weihe der She hat sich auch in den späteren Zeiten erhalten.

Das Band der Che war nicht unlösbar. Es gab vielsmehr eine Reihe von Chescheidungs : Gründen, nämlich: grobe Laster und Berbrechen, Zanksucht, Trunk, unheilbare Krankheit, Unfruchtbarkeit und unüberwindliche Abneigung.

Bei ben Perfern beftand ebenso, wie bei ben Indern, Vielweiberei; soweit also darin ein Hinderniß eines geordneten Familienlebens lag, war dasselbe auch bei diesem Volke vorshanden. Bon der königlichen Familie wissen wir, daß die ehrsgeizigen Bestrebungen der Frauen den Zunder der Zwietracht in die Familie warfen. In der späteren Geschichte der Perser tritt namentlich das Bestreben der Weiber hervor, die Thronsolge zu Gunsten ihrer Söhne zu lenken.

Was von den Weibern des Königs gilt, deren es, theils Gemahlinen, theils Kebsweiber, mehr als 300 gab, das darf wohl auch von den Familien der Großen und Begüterten mehr oder minder angenommen werden. Außerdem gab es aber hier noch eine andere Einrichtung, welche Ordnung im Familien-

leben zu fördern nicht geeignet war. Es war dieß der Umstand, daß es die Perfer für heilig und gerecht hielten, die nächsten Blutsverwandten zu ehelichen, selbst Mütter und Schwestern, wie denn auch heut zu Tage bei den Persern Geschwisterkinder einander häufig heiraten, und es vorkommt, daß eine Frau das Weib eines Bruders nach dem andern wird.

Für das sittliche Leben in der Familie war das nicht förderlich. Das mußte um so mehr der Fall sein, als man es mit der Sittlichkeit nicht eben strenge nahm.

Zwar galt die Unzucht als Beschmutzung der Seele; aber eigentlich streng war das Gesetz der iranischen Völker nur gegen jene Sünden des Fleisches, bei welchen die Fortpslanzung verhindert wird, nicht so bei denen, welche der Fortpslanzung keinen Eintrag thaten.

Wer sich unsittlichen Umgang mit einem Mädchen erslaubte, es mochte verlobt oder nicht verlobt sein, hatte weiter nichts zu befahren, als daß er dasselbe so lange zu beschützen hatte, bis das Kind geboren war, und außerdem hatte er für Mutter und Kind die nöthige Nahrung zu beschaffen.

Es hatte das seinen Grund in denjenigen Religions-Anschauungen der Franier, nach welchen die Erhaltung des Lebens, die Schöpfung neuen Lebens als die wichtigste Aufgabe des Menschen erschien. Daneben thut aber der Vendidad auch von gewerbsmäßiger Unzucht Erwähnung; und was noch viel schlimmer war, auch die Knabenliebe fand sich bei den Persern; der Bendidad schon bezeichnet Hyrkanien (Vehrkana) als das Land, in welchem dieses Laster heimisch sei. Auch der Umstand wirst noch ein übles Licht auf die sittlichen Verhältnisse der Perser, daß der Vendidad nöthig sand, eigene Strasbestimmungen auf Abtreibung oder Beschädigung der Leibesstrucht zu setzen. Ueber die übrigen Familien Derhältnisse, besonders über die Kinder-Erziehung, haben wir keine näheren Nachrichten. Nur das verordnet das Gesetzbuch, daß die Kinder sieben Jahre lang beschützt werden sollen. Herodot gibt an, die Knaben der Perser blieben bis zum fünften Jahre bei den Weibern. 1) Im fünfzehnten folgte die Anlegung der heiligen Scheere, worauf der junge Mann für seine Handlungen verantwortlich war, während seine vorherigen Sünden Sünden der Eltern gewesen waren.

Ein Land ist unter den außereuropäischen Reichen noch übrig, bei dem eine genauere Kenntniß dieser Verhältnisse noch von Interesse wäre, nämlich Aegypten. Aber gerade bei diesem Lande sind wir außer dem, daß wir wissen, daß den Aegyptern, mit Ausnahme der Priester, Polygamie gestattet war, über die Familien-Verhältnisse und das sittliche Leben nur äußerst mangel-haft aufgeklärt. So viel dürste sich behaupten lassen, daß die Sittlichkeit auf einem sehr niedrigen Grade stand.

Rann nämlich Herodot's Darstellung<sup>2</sup>) nur einigermaßen Anspruch auf Wahrheit machen, so zeigt es von einer sehr niedrigen Stuse von Sittlichkeit, daß König Rampsinit anordenete, seine Tochter solle, um Denjenigen auszumitteln, welcher jeden Versuch vereitelte, den Dieb an dem königlichen Schatzhause auszumitteln, Iedem zu Willen sein, welcher ihr vorher die klügste und schändlichste That seines Lebens erzählte. Auf einen sehr niedrigen Stand der Sittlichkeit deuten auch noch andere Umstände hin.

So war es üblich, daß bei dem Zuge zu dem Feste der Göttin Bubastis, bei welchem an 700.000 Männer und Frauen zusammengekommen sein sollen, die Frauen bei jeder Stadt, an der sie vorbeikamen, sich entweder entblößten oder den Frauen in der Stadt Schmähungen und Neckereien zusriesen. Bei der Osirisseier ferner gehörten unfläthige Reden zu den Bestandtheilen des Cultus. Und Jamblichus, der Berstheidiger der egyptischen Religion, sindet daran nichts Tadelnswerthes. Auf einen niederen Stand der Sittlichkeit deutet ferner der Umstand hin, daß ein Ehebruch von Seite eines

<sup>1)</sup> Bergl. Dunker 352 ff. 2) Herodot II. 121.

Mannes auch durch den Umgang mit andern Frauenspersonen nicht stattsand; denn waren Kinder auch mit Sclavinnen erzeugt, so galten sie doch als rechtmäßig.

Wenn demnach eine Strafe auf den Chebruch von Seite des Mannes gesetzt war, so mag das wohl, wie bei den Grieschen, nur für den Fall gegolten haben, daß er mit einer Bersheirateten Umgang pflog, wenn nicht etwa zwischen Freien und Sclavinnen in dieser Beziehung ein Unterschied gemacht wurde.

cf. Diodor, 50, 51. Diodor will überdieß gehört haben, es sei Sitte bei den Egyptern, daß Brüder und Schwestern zusammen heiraten. D. ibi 16.

Bei den Griechen fand sich eine Verirrung des Orients, wenigstens vor der macedonischen Zeit, nicht, die Vielweiberei. Auch darin bewahrten die Griechen eine richtige Anschauung, daß sie die She als ein göttliches Institut betrachteten. Plato spricht ausdrücklich aus, daß die Männer, welche mit Frauen umgehen, welche nicht unter göttlichem Schutze und durch religiös geweihte Heirat ins Haus gekommen seien, einer Strafe unterzogen werden sollten. 1)

Darum fand auch die Cheschließung nicht ohne ein gewisses Ceremoniel statt.

Voraus ging die rechtskräftige Verlobung, έγγδησίς, die ihren Grund in der Festskellung der Mitgist hatte. Sine Mitsgift durste in der historischen Zeit nicht sehlen, um die Frau nicht der Gesahr auszusetzen, von dem Manne, wenn er ihrer überdrüssig wurde, zurückgeschickt zu werden; die Nothwendigskeit der Zurückgabe der Mitgist in diesem Falle schützte einigersmaßen hiegegen. Der Hochzeitsseier gingen noch mehrere Vorweihen voran, welche von beiden Familien begangen wurden und in Gebeten und Opfern bestanden, welche den Isod γαμήλιος, besonders Hera, Artemis, Zeus, Aphrodite, den Moiren und

<sup>1)</sup> Plato, Leges VIII., 841.

Nhmphen, Uranos und Gäa dargebracht wurden. Am Hochseitstage nahmen beide Brautleute ein Bad in bestimmten Flüfsen oder wenigstens in Wasser, das aus bedeutungsvollen Quellen und Flüfsen geschöpft war. Gegen Abend fand ein solennes Mahl statt, bei welchem der symbolische Sesamkuchen nicht sehlen durste; hierauf Libation für die Götter, Beglückswünschung des Brautpaares und endlich Heimführung der Braut.

Soweit ging man bei ber Betrachtung der Che von einem richtigen Gesichtspunkte aus. Desto schlimmer stand es in anderen Beziehungen.

Schon darin lag ein bebeutendes Versehen, daß man die Ehe nicht als eine höhere Lebensgemeinschaft zur wechselseitigen Hilfeleistung und Vervollkommnung betrachtete, sondern nur als eine Pflicht, weil die Götter einen Nachwuchs von Versehrern, der Staat Vürger und Krieger, das Geschlecht Nachstommen bedurfte.

Befonders betrachtete die spartanische Gesetzgebung die Ehe ganz nur unter dem Gesichtspunkte einer Anstalt zur Erzeugung gesunder und rüftiger Bürger.

Gar mancher heiratsfähige Mann hatte darum keine Luft, sich die Bande der She aufzulegen, und Plato spricht ganz allsemein aus: "Wenn sie ins männliche Alter getreten sind, treiben sie Anabenliebe und entschließen sich zur Heirat und Kinder Serzeugung nicht von Natur aus, sondern sie müssen von dem Gesetze dazu gezwungen werden. Dagestolze waren darum als Menschen, welche ihrer Bürgerpslicht nicht genügten, in mancher Beziehung zurückgesetzt, wie denn ein athenisches Gesetz bestimmte, daß nur ein Shemann Nedner oder Feldherr sein dürse. Dennoch nahm die Zahl der freiwillig Shelosen immer zu, zum großen Schaden der Sittlichkeit, nicht bloß wegen der Ausschweifungen dieser Shelosen, sondern auch wegen der nachtheiligen Folgen sür die unverheirateten Mädchen,

<sup>1)</sup> Symp. 192.

welchen um so weniger ein züchtiges Leben zugemuthet werden konnte, als man die Trunkliebe für ein allgemeines Laster der Weiber hielt. 1) Sehr oft wurde der junge Mann von seinem Vater zur Ehe genöthigt, weil bessen Excesse dadurch geendigt und gefühnt werden sollten, und dann nahm er wohl auch eine ihm ganz Unbekannte zur Frau.

Daß unter folden Umftanden eine Lebensgemeinschaft zwischen Mann und Beib stattgefunden hatte, wie fie bei einem geordneten Cheleben stattfinden foll, wird man gar nicht erwarten burfen. Für den gebilbeten Briechen hatte auch bie Frau biejenige Bilbung gar nicht erhalten, welche ihm eine ebenbürtige Benoffin an die Seite geben fonnte. Es gab für Madden feine Unterrichts-Anstalten, noch weniger Privatlehrer, welche ihnen im Saufe Unterricht ertheilt hatten. Ihre gange Erziehung erhielten die zu Gattinnen bestimmten Töchter von ihren Müttern und Wärterinnen, und die gange Bildung beschränfte fich auf die Abrichtung zu den nothwendigften häuslichen Arbeiten und auf etwas Tangen und Singen gum Behufe ber Theilnahme an einigen religiöfen Feften; ob fie auch einen nur nothdürftigen Unterricht im Lefen erhielten, ift zweifel= haft. Dieg gilt namentlich für Athen. Wie es in anderen Staaten war, ift nicht bekannt, mahrscheinlich ebenfo. Die völlige Absonderung, in welcher die Madden erzogen murden, ließ eine andere Bilbung nicht auffommen. In Sparta aber, wo biefe Abichließung nicht ftattfand, aber auch auf Seite ber Männer eine höhere Bilbung nicht angestrebt wurde, war die Erziehung ber Madden noch weniger geeignet, als Borbereitung zu ehelichem Bufammenleben zu bienen.

Die Mädchen wurden dort durch die gymnaftischen Uebungen in- der Palästra in einer an Entblößung grenzenden Kleidung, wobei Männer und Jünglinge und selbst Fremde zuschauten, zu einer kecken Dreistigkeit erzogen. Auch ihre Tänze

<sup>&#</sup>x27;) Bergl. Döllinger 681.

werben als unziemlich geschilbert. Auch die Art und Weise, wie es zur Ehe kam, verhieß kein gemeinschaftliches Sheleben. Ehen aus gegenseitiger Neigung waren Ausnahmen.

In den meisten Fällen gründete sich die Wahl der Braut nicht auf vorhergegangene, wenigstens nicht auf nähere Bekanntsschaft. Gewöhnlich sah man viel mehr als auf die persönlichen Eigenschaften der Braut darauf, aus welcher Familie sie sei und was sie als Mitgist bekomme. Es war häusig und vielsleicht der gewöhnlichste Fall, daß der Vater dem Sohne eine Frau wählte, die dieser noch nicht geschen hatte. Noch seltener mochten die Fälle sein, wo die Neigung der Braut gesragt wurde. Bei den Komikern werden von den besten Vätern die Töchter gar nicht um ihre Einwilligung gesragt, wenn der Beschluß ihrer Verheiratung einmal gesaßt ist.

Dabei wurde selbst auf die Verwandtschaftsgrade wenig Rücksicht genommen. Selbst Ehen zwischen Geschwisterten, wenn sie nur den Vater, nicht aber die Mutter gemeinsam hatten, kamen vor, und es scheint, ziemlich häusig; wenn gleich die öffentliche Meinung das nicht billigte.

Anstatt nun, daß mit dem Abschlusse der Ehe die Lebenssgemeinschaft zwischen Mann und Weib begann, trat vielmehr eine Sonderung ein, als ob sie zeitlebens einander fremd bleiben sollten.

Der tägliche Verkehr zwischen Mann und Weib beschränkte sich meistens auf das Mittags- und Abendmahl, weshalb denn Sokrates an Aritobaulos die Frage stellen kann: "Gibt es Jemand, mit dem du weniger sprichst, als mit deinem Weibe?" und dieser antwortet: "Wenn, so jedenfalls nicht Viele." Der Mann wollte der Frau gegenüber mit Ansehen dastehen und vermied schon deswegen jeden Umgang, durch welchen er an Ansehen sinken konnte.

Der regelmäßige Aufenthaltsort ber Frau war die Ghnäforitis, nur daß sie das Schlafgemach, welches ganz von der Frauenwohnung getrennt sein konnte, mit dem Manne theilte. Die Mahlzeiten wurden nur gemeinschaftlich eingenommen, wenn nicht andere Männer als Gäfte bei bem Hausherrn speiften.

In diesem Falle burfte eine Frau, wenn fie nicht als Chebrecherin ober als Setare gelten wollte, auch im eigenen Saufe an den Symposien der Manner nicht theilnehmen, auch nicht gegenwärtig fein, wenn etwa der Mann zufällig einen Freund zum Mahle mitbrachte. Sowie ein Fremder, wenn er nicht ein Blutsverwandter war, ben Thurklopfer zog, begab fich der weibliche Theil der Familie in die Gynäforitis, wo besonders die Töchter ben größten Theil ihrer Zeit verlebten. Much aus Fenftern und Thuren zu ichauen mar anftößig, und eiferfüchtige ober mißtrauische Männer gingen fo weit, während ihrer Abmefenheit die Frauen einzuschließen. Undererfeits forberte die Sitte allgemein von Männern, bas Betreten eines Saufes, beffen verheirateter herr abmefend mar, zu vermeiben. Doch beftand biefer Zwang nicht für Weiber ber nieberen Rlaffen, in alteren Zeiten fand überhaupt ein freierer Bertehr ftatt. Aber fpater murbe, wohl ficher wegen bes fittlichen Berfalles auch des weiblichen Gefchlechtes, die Befchränkung immer ftarter. Richt bloß burfte eine Frau ohne Sclavin bas haus nicht verlaffen, fonbern gegen Ausgang bes vierten Jahrhunderts v. Chr. hielt man es ichon für nöthig, die öffentlichen Musgange der Frauen der Aufficht einer besonderen Behörde, der γυναικονόμοι, zu unterwerfen. Dennoch war Chebruch auf Seite der Frauen nicht felten, tropbem daß bie Chebrecherin in Utimie fiel, und ber Mann fie bei Strafe ber Atimie verftogen mußte, er auch berechtigt war, ben unzweideutig bei dem Berbrechen Betroffenen zu töbten, in späterer Zeit ihn schwer zu guchtigen. Mle Ruppler bienten neben vertrauten Sclavinnen Ruppler von Profession, προαγωγοί, welche Bekanntschaften vermittelten und ihre Baufer zu Bufammenkunften hergaben, obwohl das Gefetz Todesstrafe darauf gesetzt hatte, auch zu Zu= fammenfünften freier Madden und Anaben mit fremden Mannern. In Sparta mar es noch schlimmer. hier mar ber Ghe= bruch gewissermaßen durch das Gesetz angeordnet. Der Gesetzgeber, sagt Plutarch, wollte nicht, daß die Bürger auf ausschließenden Besitz ihrer Frauen Anspruch machten; sie sollten
den Besitz bereitwillig mit Andern theilen; es galt, wie Polybius sagt, für schön, daß ein Mann, der schon mehrere Kinder
von seiner Frau hatte, diese nun auch seinem Freunde lieh. Es siel nicht einmal auf, wenn mehrere Brüder eine Frau
hatten. Eine weitgehende Polyandrie war die Folge davon.

Wenn bemnach der Spartaner Geradatos auf die Frage eines Fremden, welche Strafe in Sparta den Ehebrecher treffe, antwortete: Wie sollte es in Sparta einen Ehebrecher geben? so deutet das nicht an, daß die Ehe heilig gehalten wurde, bondern nur, daß ein Verhältniß, welches anderwärts als Ehebruch galt, dieß in Sparta nicht war. In der späteren Zeit wurden überdieß die spartanischen Frauen wegen ihrer Zügelslosigkeit in ganz Griechenland berüchtigt.

In Athen, wo eine folche mit Polyandrie gleichgeltende Unfitte nicht bestand, war dagegen die Shescheidung um so ge-wöhnlicher. Es kamen übrigens auch Fälle vor, in denen der Shebruch mit Uebereinstimmung des Mannes getrieben wurde. Demosthenes nennt einen Fall, in welchem die Frau durch ihr Gewerbe das Haus ernähren mußte. (Siehe unter andern Charicles 485.)

Bei Chebruch auf Seite der Frau mußte der Mann die Sche ohnehin lösen. Die Gewalt des Mannes, seine Frau zu verstoßen und eine andere zu nehmen, war, wie Döllinger bemerkt,2) im Grunde gar nicht beschränkt, es müßte denn sein, daß ihn die Verpflichtung, die Mitgist der Frau zurückzuzahlen, von der Verstoßung abhielt. Auch die Frau konnte den Mann verlassen; sie mußte aber in diesem Falle eine Scheidungsklage beim Archonten persönlich einreichen. Es hieß zwar, bemerkt Döllinger,3) bei Uebereinstimmung beider Theile können die

<sup>1)</sup> Plat. Lyc. 15 bei Beffer Charicles 2, 483. 2) Döllinger p. 682—683. 3) Döllinger p. 683.

Ehen sofort getrennt werben, ohne Beobachtung einer andern Formalität als der bloßen schriftlichen Anzeige beim Archon; aber die Einwilligung der Frau war in den meisten Fällen illusorisch, da sie, ganz in die Gewalt des Mannes gegeben, nicht wohl wagen durste, ihre Zustimmung zu verweigern, sie mußte es geschehen lassen, daß sie völlig wie eine Waare an einen Andern verhandelt, verschenkt, durch Testament vermacht wurde. Und überdieß scheint auch schon der Wille des Mannes allein zur Trennung der See hingereicht zu haben.

So strenge die Berletzung der ehelichen Treue bei der Frau verpönt war, so wenig war dieß bei dem Manne der Fall. Mit Sclavinnen unsittlichen Umgang zu pflegen, rechnet Aristophanes zur Gemüthlichkeit des Lebens im Frieden.

Aber auch der Umgang mit Hetären oder der noch schändelichere Mißbrauch schöner Knaben gereichte dem Manne nicht zu schwererem Vorwurfe und wurde nicht als Ehebruch bestrachtet. Daß der Mann neben der Frau noch παλλακη hielt, zur Pflege und Bedienung, wie Demosthenes sagt, war schon im heroischen Zeitalter etwas Gewöhnliches, und verlor sich auch nachher nicht. Die mit einer solchen erzeugten Kinder galten als freie, jedoch nicht als vollbürtig (ελεδθεροι, nicht γνήσιοι).

Aber außerdem erlaubten sich die Shemänner noch den Umgang mit Hetären. Allerdings war das Hetärenwesen eigentslich der Mittelpunkt der Ausschweifungen der Jugend. Allein nichtsdestoweniger pflegten auch verheiratete Männer häusig Umgang mit denselben, ohne sich deswegen in der öffentlichen Meinung heradzusehen, wenn nicht etwa aller Anstand und alle Rücksicht auf die Frau dei Seite gesetzt wurde. Sine Klage konnte die Frau deswegen allerdings stellen, besonders wenn sie Erbtochter gewesen war; aber selten sind solche Klagen sicher gewesen, da dieses Klagerecht nur einmal erwähnt ist, anderseits geradezu in Abrede gestellt wird.

Es gab mehrere Rlaffen von Hetaren. Die niedrigfte Rlaffe bildeten die Dirnen, welche in öffentlichen wopvelotz

gehalten wurden. Schon Solon hatte folche Häuser angeordnet. Aber auch sonst erkannte der Staat dieses Treiben als gesetzlich an, indem er von dergleichen Dirnen und selbst auch von Personen männlichen Geschlechtes, die sich preisgaben, eine Steuer erhob.

Auf der nächst höheren Stuse standen die πορνοβοσχοί, Männer und Frauen, welche zu gleichem Zwecke eine Anzahl Mädchen hielten, und davon den Unterhalt ihres Hauses bestritten. Bon diesen πορνοβοσχοί wurden die Dirnen oft auch auf längere Zeit an ihre Liebhaber vermiethet. Wie wenig man das anstößig fand, geht aus einer Entscheidung der Diästeten bei Demosthenes hervor, welche den Streit zweier Männer um Reära dahin entschieden, daß sie Jeder einen Tag um den andern besitzen solle.

Außer diefen Bordellen gab es noch eine Menge einzeln lebender Betären. Bon diefen mag gelten, mas Döllinger 1) mit den Worten fagt: "Madchen, die zu diesem Gewerbe bestimmt waren, erhielten eine forgfältige Erziehung, wie fie ben zum Cheftande bestimmten Töchtern verweigert mard. So traten die Setaren in eine Berbindung mit den Runften, der Literatur und felbst der Religion ihres Landes, welche ihnen eine hiftorische Bedeutung verliehen hat. Es mag, mas ben letten Bunkt betrifft, nur erinnert werden, daß die Aphrodite Unadhomene des Appelles und die Anidifche Göttin bes Prariteles Bilder der berühmten Phryne maren, daß die Buhlerinnen zu Athen der Göttin zu Samos eine Statue von dem Ertrage ihres Gemerbes errichteten, daß die Buhlerinnen zu Korinth von Staatswegen verpflichtet maren, bei öffentlichen Gefahren oder Unglücksfällen den der Aphrodite dargebrachten Opfern beizuwohnen. Es galt für keine Profanation bes National-Heiligthumes zu Delphi, daß hier eine Bildfaule ber Phryne ftand. Besonders boch mar übrigens die Bilbung

<sup>1)</sup> Döllinger p. 683.

nicht, welche fich bergleichen Personen aneigneten. Geiftige Gewandtheit, Big und Laune war es, wodurch sie zu glänzen suchten.

Einzelne eigneten sich eine höhere Bildung an; so wird die Arkadierin Lastheneia eine Schülerin Plato's genannt, Leonstion eine Zuhörerin Epikurs. Sonst waren es Künste, wie die Tanzkunst, das Zithers und Flötenspiel, das Paukenschlagen, wodurch sie sich auszuzeichnen suchten.

Das waren gewöhnlich Freigelaffene, die mit höherer Bildung ausgeftatteten Fremde oder Bürgerstöchter.

In Athen war das Piräusviertel am berüchtigtsten; unter den Städten Griechenlands war Korinth am tiefsten gessunken. Strabo gibt an, daß der Tempel der Aphrodite dort 1000 Hetären als Hieradulen gezählt habe.

Seit des Perikles Zeiten, welcher durch seinen Umgang mit Aspasia dieses Verhältniß den Augen der Griechen empfohlen hatte, fiel es Niemanden mehr ein, auch den Umgang verheirateter Männer mit Hetären zu mißbilligen.

Selbst Sokrates besuchte mit seinen Schülern die Hetäre Theodote und ertheilte ihr Rathschläge, wie sie Männer gewinnen und festhalten könne.

Der Einfluß des Hetärenwesens stieg besonders im Zeitsalter des Alcidiades, als einerseits rücksichtslose Genußsucht und Entartung den gesellschaftlichen Ton verschlechterte, andersseits durch die Sophistik die geistige Kultur einen bedeutenden Schritt vorwärts that. Die Buhlerinnen bildeten fortan den Mittelpunkt der geselligen Vergnügungen und des Luftspiels, und als endlich einzelne talentvolle Hetären den hartherzigen Eigennut des Standes mit einem pikanten Anstrich höherer Vildung übertünchten, und durch morgenländische Haremskünste das Gewerbe mit blendendem Glanze umgaben, da konnten sich selbst die ersten Geister der Nation ihrem verlockenden Umgange nicht entziehen. Fürsten überschütteten die Kornphäen derselben mit Gold; man errichtete ihnen selbst öffentliche Stands

bilder, und es fanden sich Literaten, die ihre Biographien herausgaben.1)

Rünftler, Dichter, Philosophen, Redner, Staatsmänner pflogen Verbindungen mit Hetären; 3. B. Perikles, Demades, Lysias, Demosthenes, Isokrates, Aristoteles, Speusippus, Aristippus, Epikur. An der Tafel der Phryne fanden sich selbst Areopagiten ein.

Der höchste Grad der Versunkenheit, welchem das hellenische Alterthum verfallen war, lag in der Knabenliebe, der Päderastie.

Das Laster selbst, bemerkt Döllinger,2) hatten die Griechen mit vielen, man darf wohl sagen, mit den meisten Nationen des Alterthums gemein. Daß aber die Neigung eines reiseren Mannes zu einem eben erst dem Knabenalter entwachsenen Jünglinge bei ihnen zugleich auch eine pädagogisch politische und eine ästhetisch-philosophische Form annahm, dadurch untersschieden sie sich von allen Bölkern.

"Bei den Griechen tritt das Phanomen mit allen Symptomen einer nationalen Krankheit, gleichsam eines ethischen Miasma auf; es zeigt fich als ein Gefühl, das ftarter und heftiger wirkte als die Beiberliebe bei andern Bolkern, maßlofer, leidenschaftlicher in seinen Ausbrüchen mar. Rasende Giferfucht, unbedingte Singebung, finnliche Gluth, gartliche Tändeleien, nächtliches Weilen vor der Thure des Geliebten. alles, mas zur Carricatur ber natürlichen Gefchlechtsliebe ge= hörte, fand fich dabei. Auch die ernsteften Moralisten maren in der Beurtheilung des Berhältniffes höchft nachfichtig, mitunter mehr als nachfichtig, fie behandelten die Sache häufig mehr mit leichtfertigem Scherze und bulbeten die Schuldigen in ihrer Gefellschaft. In der gangen Literatur ber vorchriftlichen Beriode ift taum ein Schriftsteller zu finden, der fich entschieden dagegen erklärt hatte. Bielmehr mar die gefammte Gefellichaft bavon angesteckt, und athmete bas Miasma fo zu

<sup>1)</sup> Ersch und Gruber 83, 129. 2) Döllinger 684-686.

fagen mit ber Luft ein. Die Poefie in allen Formen verherr= lichte bas Berhältniß, die "erotischen Reden" ober Unsprachen ber Philosophie trugen zur Nährung des Uebels bei, die tragifche Buhne machte es zum Mittelpunkte vieler ihrer Schöpfungen, die komische Buhne bezeichnet gang offen und namentlich die Weldherren, Staatsmänner und hervorragenden Bürger, welche dem Dienfte biefes Eros frohnten, mas auf Taufende ben Ginbrud machte, daß man fich boch, an berfelben Seuche leibend, in guter und vornehmer Gesellschaft befinde. Wie die Griechen überhaupt ihre Lieblingsfünden und Berirrungen auf ihre Götter ju übertragen und in Mithen plaftifch barguftellen liebten, fo mußten die Sagen von Banymed und bem von Poseidon geraubten Belops die befannte Geftalt annehmen, Apollo und Berakles mußten zu Badraften werden. Go gefchah es, daß in gahllofen Stellen ber griechifden Dichter, Redner, Philosophen, wo von Liebe die Rede ift, an ein Weib nicht einmal gedacht wird, daß vor einem Gerichtshofe ein Liebeshandel mit einem Jünglinge mit berfelben Offenheit ober Schamlofigkeit verhandelt murde, als ob von einer Betare die Rede mare."

Wie alt dieses Laster bei den Hellenen war, läßt sich nicht bestimmt angeben. Bei Homer sinden sich keine genügensen Anhaltspunkte für die Annahme, daß er dasselbe schon vorgefunden habe. Aber im eigentlichen Griechenland muß dassselbe schon früher bestanden haben, da schon Laios als mit demselben behaftet bezeichnet wird. Aristoteles geht noch weiter zurück, indem er angibt, Minos habe die Kreter, um Uebervölkerung zu verhüten, auf eine solche Bestiedigung des Triebes hingewiesen, was, wenn es auch in dieser Form sabelhaft ist doch jedenfalls auf ein frühes Vorhandensein dieses Lasters bei den Kretern hindeutet. Auch in Athen war dasselbe schon frühzeitig vorhanden. Schon Solon sand es vor, und verbot die Männerliebe den Sklaven, so daß dieselbe als ein Borrecht der Freien betrachtet worden ist, nur daß man den wirklichen Mißbranch eines Knaben zur Bestiedigung der sinnlichen Lust

nicht billigte. Aeschines, der sich auf dieses Gesetz beruft, verswirft die Knabenliebe nur, wenn die Gunst und der Migbrauch des Knaben um Geld gekauft wird. 1)

Die vielgepriesene Freundschaft des Harmodius und Arisstogiton beruhte ebenfalls auf einem pädrastischen Verhältnisse, und dasselbe Bewandtniß hatte es mit der Liebe, von welcher Themistokles und Aristides gegen Stesilaos entbrannt waren. Um so weniger darf man sich wundern, daß in der folgenden Zeit, als das Sittenverderbniß immer größer wurde, der wohlstistige Zweck solcher Verbindungen gar nicht geleugnet, vielsmehr als zu den Freuden des Lebens gehörend betrachtet wurde.

In einem Gespräche des Simonides mit Hiero bei Xenosphon zählt Hiero ganz unbefangen die naidina doppodizia unter den Genüssen des Lebens auf. Bor Gericht konnte ganz unsumwunden als etwas Gleichgiltiges erzählt werden, wie man einen Jüngling contractmäßig hiefür gemiethet habe. Es gibt ferner zahlreiche Erzählungen von jungen Leuten, welche sich um Geld Jedem preisgeben. Es gab auch förmliche Bordelle von solchen Leuten.

Allerdings bestanden auch Gesetze gegen dieses Laster, aber nur unter gewissen Bedingungen. Nur insoweit dasselbe gewerbsmäßig betrieben wurde, war es verboten, während das freiwillige gegenseitige Verhältniß sonst nicht gestraft wurde. Auch war die gewerbsmäßige Selbstpreisgebung nur den athenischen Bürgern verboten, nicht aber den Exvol. Daß dieses Gesetz wenig fruchtete, läßt sich wohl annehmen. Zudem hatte es der Staat so wenig auf Ausrottung dieses Lasters abgesehen, daß er vielmehr auf dieses Gewerbe eine Abgabe legte.<sup>2</sup>)

Diese Berhältnisse fanden in Athen statt, und Athen rühmte sich, eine weit reinere Ansicht von dieser Liebe zu haben, als andere Städte. Um verrusensten waren Elis und Böotien; in Böotien traten zwei Männer geradezu in eine eheliche Ber-

<sup>1)</sup> Aeschines in Timarch p. 146. 2) Aeschin p. 134.

bindung zu einander; in Elis trat die grobsinnliche Natur ohne eine solche Berbindung hervor. Die heilige Schaar der Thebaner soll aus spastaïs und spowesvols bestanden haben.

Von den andern griechischen Staaten haben wir zu wenig Kenntniß. In Sparta hatte das Verhältniß der Zuneigung eines Mannes zu einem Jünglinge in den älteren Zeiten nichts Schlimmes an sich; aber wie lange sich dieses erhalten hat, ift eine andere Frage.

Wie mächtig diese Leidenschaft wirkte, können wir baraus entnehmen, mas wir über den Spartaner Agefilaos und über Sokrates vernehmen. Xenophon erzählt es als eine Bunder-Ericheinung, daß Agefilaos ben Liebkofungen des Perfers Megabates widerftanden habe; und Sofrates erzählt bei Plato, 1) daß der Anblick des entblößten Charmides einen folchen Ginbrud auf ihn gemacht habe, daß er wie von Sinnen gemefen fei. Unter folden Umftanden fonnte man nicht erwarten, daß die Befete, melde gegen diefes Lafter gegeben murben, eine befondere Wirkung haben follten, und dieß um fo weniger, ba fie nur gemiffe Seiten diefes Lebens berührten. Die attiichen Befete verhängten die Strafe ber Atimie, b. h. ber Ehrlofigkeit und der Unfähigkeit zu öffentlichen Memtern, über ben Burger, ber fich felbft gegen Sohn preisgab, und belegten die Schändung eines minderjährigen Rnaben mit Gelbftrafen; zum Theil war auch Todesstrafe festgefest.

Um die Knaben vor Verführung zu schützen, war gesetzlich verboten, daß Erwachsene die Schulen, Gymnasien und Palästren besuchten; aber dieses Gesetz wurde seit des Sokrates Zeit allgemein übertreten.

Die Ghmnasien waren es besonders, in welchen ber Hang zur Pädrastie reichliche Nahrung fand, seit die Uebungen mit nacktem Körper vorgenommen wurden. So werden denn auch Männer als Pädrasten bezeichnet, welche sonst in Ansehen standen.

<sup>1)</sup> Charmid, p. 155.

Von Harmodius und Aristogiton, von Themistokles und Aristides ist bereits die Rede gewesen. Außer diesen sind noch zu erwähnen: Parmenides, Eudoros, Xenokrates, Aristoteles, Polemon, Krantor u. a. Die Cyniker und die Häupter der stoischen Schule betrachteten die Knabenliebe als etwas Indisferentes. Fragen wir nach den Ursachen, warum ein so schändliches Laster in so ungeheurer Ausdehnung entstanden sei, so sinden wir als erste und die Hauptursache die nackten Uebungen in den Ghmnasien und Palästren. Schon Plato hat das in seinen Leges ausgesprochen.

Als zweite Urfache erscheint die Erniedrigung des Weibes und die Ausschließung der ordentlichen Frauen aus der Männer= Gefellichaft, verbunden mit dem Müßiggange und dem Genuffe reichlicher Nahrung und ftarken Beines. Daraus ergab fich folgerichtig die unsittliche Sinneigung zu jungeren Berfonen des eigenen Geschlechtes. Die Erziehung mar nicht besonders geeignet, diefen Ausartungen entgegen zu wirken, obwohl fich nicht in Abrede stellen läßt, daß, von Sparta und Theben abgesehen, für geiftige Ausbildung ziemlich geforgt mar, natürlich nur für Anaben, nicht für Mabchen. Ungefahr bis zum fiebenten Jahre murde ber Rnabe von ber Mutter und ben Sclavinnen erzogen. Dann murde er einem Babagogen übergeben, ber, obwohl er Sclave mar, doch volle Gewalt über feinen Zögling übte und ihn felbft forperlich zuchtigen durfte. Der Badagoge mußte den Anaben überallhin begleiten, in die Schule und zur Palaftra, um ihn an Befcheidenheit gegen Aeltern, an Anftand u. dgl. zu gewöhnen und ihn gegen schlechte, moralische Gin= fluffe zu schützen, namentlich auch gegen die Berführung durch Bädraften.

Der Unterricht zur geistigen Bildung sollte nach Plato (Leg. VII. 209) nicht vor dem zehnten Jahre beginnen, in Wirklichkeit begann man aber hiemit gewiß in der Regel früher.

<sup>1)</sup> Plato, Leg. p. 636.

Es lag dieß ebenso, wie die Wahl der Lehrer, ganz im Ersmessen der Familienväter; was Solon in dieser Beziehung vorgeschrieben hatte, war nur prohibitiver Art, um sittliche Mißbräuche zu verhüten. Der Staat dachte nicht daran, öffentsliche Schulen zu halten, kümmerte sich auch nicht um die Tüchstigkeit der Lehrer oder ihrer Methode, und handhabte nur inssoferne eine Aussicht, als er die Sittlichkeit überwachte. Die Schulen waren ganz in den Händen von Privatlehrern, die überdieß als βάναισσοι gering geschäht wurden.

Der Unterricht begann früh Morgens und umfaßte Grammatik, Musik und Gymnastik. Unter Grammatik (γράμματα) verstand man Lesen, Schreiben und Rechnen.

Plato begnügt sich, wenn die Anaben nur nothdürftig lefen und schreiben konnten.1)

Aber man las die verführerischen Mythen nicht bloß in Homer und Hesiod, man hörte sie nicht bloß in der Kindersstude, sie wurden auch in den öffentlichen Schauspielen mimisch dargestellt. Schon in des Sokrates Zeit war es üblich, zur Erheiterung bei Gastmählern Darstellungen aus der mythischen Göttergeschichte zu geben. In Renophon's Symposion wird geschildert, wie in Gegenwart des Sokrates und seiner Freunde die Liebe des Dyonisos und der Ariadne und ihre Vereinigung dargestellt wurde. Lucian läßt den Cyniker Menippus erzählen, wie er in seinen Jugendjahren bei Homer und Hesiod von den ehebrecherischen Buhlschaften der Götter gelesen und dieselben löblich gesunden habe; weshalb er später nicht wenig übersrascht gewesen sei, daß die Gesetze Derartiges untersagten.2)

Namentlich waren die Knaben nicht bloß bei Tragödien, sondern auch bei den Komödien als Zuschauer zugegen, bei welchen Obscönitäten in der sprachlichen Darstellung mit zum Scherze gehörten.

<sup>1)</sup> Plato Leg. VII. 810.

<sup>2)</sup> Döllinger 641.

Waren die Kinder im Lefen geübt, dann kam die Lectüre der Dichter, welche Berftand und Herz bilden und Gefühl für Anstand, nebst Berlangen nach edlen Thaten wecken sollten.

Homer und Hesiod bildeten einen Haupttheil des Schulunterrichtes; besonders aber war Homer das eigentliche Schulbuch und blieb es, trotz des Verlangens der beiden Philosophen Kenophanes und Heraklit, ihn wegen seines mythologischen Inhaltes zu beseitigen, auch in späterer Zeit. In der Musik waren die diesa und die audápa die Instrumente, deren Erlernung für einen Freien anständig war, später in Athen besonders die diesa oder audápa, während in Theben die Flöte in Ansehen stand. Die Immastik umfaßte die verschiedenen Künste des Turnens.

Die Zahl der Schulen war groß; nicht bloß in den Städten, fondern auch auf den Dörfern gab es deren. Nur Sparta und Böotien machten eine Ausnahme.

Den Spartanern wirft Aristoteles vor, daß sie ihre Kinder in Wildheit erzögen. Von Theben erzählt Aristophanes, Herodot habe dort für junge Leute eine Schule errichten wollen, es sei ihm aber nicht gestattet worden. Es kam darum der Fall vor, daß Eltern, welche ihre Kinder bilden lassen wollten, dieselben nach Athen schiesten. 1)

Das solonische Gesetz sorgte durch die Anordnung, ein Aelterer dürse mit Ausnahme der nächsten Berwandten bei Todesstrase die Schule in Anwesenheit der Knaben nicht bessuchen, für Bewahrung vor Berführung; aber später wurde dieses Gesetz bei Schulen und Palästren nicht gehalten. Nach Plato war überhaupt die Art und Beise, wie die Aelteren auf die Jugend einwirkten, nachtheilig. Ein sittliches Gesühl, sagt er, werde durch die übliche Gewohnheit, die Knaben zur Zucht mit Worten anzuhalten, nicht erweckt; ein guter Gesetzgeber solle vielmehr dasür sorgen, daß böses Beispiel ferne gehalten werde. (Plato, Leg. V. p. 729.)

<sup>1)</sup> Charicles 56-57.

Mit dem sechzehnten Jahre, bis zu welchem die Kinder vermöglicher Eltern die Schule besuchten, begann eine zweisjährige Uebungszeit, welche in den vom Staate unterhaltenen Gymnasien den gymnastischen Uebungen hauptsächlich gewidmet waren. Mit dem achtzehnten Jahre trat der Jüngling unter die Epheben ein und konnte nun seine Beschäftigung selbst wählen. Nun begannen auch die Ausschweifungen ungehemmt.

In Nom war die She und das Verhältniß der Gatten zu einander würdiger, als in Griechenland. Die She war, wenigstens in den besseren älteren Zeiten, ein für die Dauer des Lebens, für Gemeinschaft in Freud und Leid und für gemeinsames Zusammenwirken in der Kinder-Erziehung eingegangenes Bündniß. Nur Monogamie war gestattet; jede zweite gleichzeitige She war nichtig, hatte Insamie zur Folge und wurde als Shebruch bestraft. Es gab aber verschiedene Formen der She, und hienach gestaltete sich das Sheleben im Laufe der Zeit bedeutend um.

Einmal unterschied man ein matrimonium justum, wozu Rangesgleichheit erforderlich war oder doch später beiderseits das volle Bürgerrecht, von dem matrimonium non justum, der She zwischen Patriziern und Plebejern und später zwischen Römern und Fremden.

Das matrimonium justum war wieder doppelter Art, entweder mit conventio in manum, wobei der Mann die vätersliche Gewalt auch auf die Frau gewann, und ohne dieselbe. Hienach war auch die Eheschließung verschieden, je nachdem sie mit oder ohne manus stattsand.

Die Cheschließung mit manus fand durch confarreatio, coemtio und usus statt; die confarreatio beruhte auf religiösem Grunde, die beiden anderen auf civilrechtlichem.

Bei ber confarreatio waren zugegen: Der Pontifex Maximus, der Flamen Dialis und Auspices, welche das Opfer vornahmen. Die zwei Hauptakte, welche, soweit wir noch davon Kenntniß haben, hiebei vorkamen, waren: das gemeinsame Essen des Brodes, wovon der ganze Akt seinen Namen hatte, und das Zusammensügen der Hände. Bei den anderen Shen konnten niedere Priester und Auspices zugezogen werden; es war aber das nicht nothwendig. Auch geschah es nur bei der confarreatio, daß die Brautsente auf zwei nebeneinander stehenden, von Einem Felle bedeckten Stuhle saßen. Außer diesen drei Formen gab es noch eine freiere She, in welcher beide Gatten mit gleichem Rechte nebeneinander standen, die Frau aber in der väterlichen Gewalt oder der des Bormünders blieb. Nur wenn die Frau ein Jahr über nicht drei Nächte von ihrem Manne entsernt war, ging diese She in eine She mit manus über. Außerdem gab es noch einen Concubinatus, das Zusammenseben zweier Personen, denen das Recht, eine giltige She zu schließen, mangelte, welcher wieder doppelter Art war:

- 1. Concubinat im engeren Sinne, wenn ein Bürger unverheiratet mit einer nicht ftanbesgleichen Berson zusammenleben wollte, ohne fie als Gattin zu betrachten; und
- 2. ein Concubinat im weiteren Sinne, wenn ein Shemann neben seiner Frau mit einer Concubine (pellex) lebte, oder unverheiratet mit zwei Concubinen.

Die erstere Verbindung hatte nichts Strafbares, ja war dem Nömer nicht einmal anstößig; die zweite wurde jedoch verworfen.

Die durch confarreatio geschlossene She kam mit der Zeit immer mehr außer Uebung, und selbst auch die andern Chen mit conventio in manum wurden wegen des Leichtsinnes der Frauen immer seltener.

Zugleich wurde die Vogtschaft der männlichen Verwandten dadurch gesprengt, daß die Frauen Scheinehen eingingen, und sich so emancipirten. Schon im Jahre 169 v. Chr. sah man sich veranlaßt, Gesetze zur Verhinderung dieses Unfuges zu erlassen. Die Shen mit confarreatio wurden so selten, daß es unter Tiberius nur noch drei aus solchen Shen stammende

Patricier-Familien gab. Tacitus erwähnt einen Fall, in welschem nicht drei Familien aus confarreirter Ehe gefunden wursen, um daraus einen Flamen Dialis zu wählen. 1)

Die Ehe war überhaupt nicht unlöslich. Doch war bis zu den Zeiten des zweiten punischen Krieges die öffentliche Meinung den Ehescheidungen abgeneigt, sowie auch die Sensoren über Erhaltung der Ehe zu wachen hatten. Daß aber dennoch auch schon in früheren Zeiten Scheidungen vorkamen, unterliegt keinem Zweifel, abgesehen davon, daß es dem Manne ohnehin gestattet war, mit Sclavinnen sleischlichen Umgang zu pslegen.

Die Angabe, die Shescheidung Spurius Carvilius im zweiten Jahrhundert v. Ehr. sei die erste gewesen, ist irrthümslich. Schon in dem ZwölstaselsGesche fanden sich Bestimmungen über die Shescheidung, und aus dem Jahre 307 v. Ehr. sinden wir eine Shescheidung schon ausdrücklich erwähnt. Auch war in jenen Zeiten das weibliche Geschlecht schon so tief gesunken, daß aus dem Jahre 332 v. Ehr. eine Verschwörung vieler Frauen gegen ihre Männer erzählt wird, in Folge deren die vornehmsten Männer an Gist starben. 170 Frauen wurden damals als schuldig verurtheilt, und 50 Jahre später waren sehr viele, auch vornehme Frauen in die Bacchanalien verwickelt.

Im Jahre 186 v. Chr. sah sich der Senat genöthigt, gegen die Unfüge der Bacchanalien, bei welchen Unzucht, Gift-mischerei und Testamentsfälschung getrieben wurde, einzuschreiten; 7000 Menschen wurden verurtheilt, größtentheils zum Tode, aber dennoch ging die Sache fort. Sechs Jahre später mußten wieder 3000 Menschen verurtheilt werden, und noch war kein Ende abzusehen. Bier Bergehen der Frau berechtigten den Mann nach alten Gesetzen zur Ehescheidung, Gistmischerei, Ehesbruch, Weintrinken und Unterschieden eines Kindes.

<sup>1)</sup> Tacitus Ann. IV. 16.

Nach den punischen Kriegen mehrten sich in Folge des Sittenversalles die Ehescheidungen ungemein. Die geringfügigsten Dinge genügten als Vorwand dazu. So führt Valerius Maximus den Fall an, daß E. Sulpizius Gallus seine Gesmahlin entlassen habe, weil er sie mit unbedecktem Haupte außer dem Hause getroffen habe.

In der letzten Zeit der Republik nahmen die Scheidungen furchtbar überhand, und wie die She leichtsinnig eingegangen wurde, so trennte man sich wieder nach Belieben. Ganz willstürlich verstießen Sulla, Cäsar, Pompejus, Cicero, Antonius ihre Frauen, ebenso Augustus, und seine Nachfolger folgten diesem Beispiele. Gleichzeitig nahmen die willkürlichen, von den Frauen ausgehenden Scheidungen überhand, ohne daß der Mann Schuld trug. 2)

Die Scheidung geschah bei der confarreirten Ehe durch einen religiösen Akt, die Diffareatio; bei den übrigen Arten der Ehe bedurfte es eines solchen Aktes nicht. Bei der Ehe ohne manus war die Scheidung auf Grund des Willens des Baters, des Mannes, und in Folge gegenseitiger Uebereinstimmung möglich. In der späteren Zeit bedurfte man zur Scheisdung kaum mehr eines Grundes, wie sich denn der sittlich strenge Cato von seiner ersten Frau schied und seine zweite, Mucia, mit Zustimmung ihres Baters seinem Freunde Horstenssüberließ, um sie nach dessen Tode nochmal zu heiraten. Sine Wiederverheiratung nach erfolgter Scheidung oder nach dem Tode des Mannes war der Frau nicht verboten; allein in allen Zeiten war dieß nicht ohne Nachtheil für den guten Ruf. Auch der Pontisex Maximus und der Opferkönig dursten sich nur Einmal verheiraten.

<sup>1)</sup> Bal. Max. VI. 3.

<sup>2)</sup> Beder, Sallus I. 41. Der Chebruch von Seite bes Mannes gab feinen Grund zur Scheidung, ba bieser Begriff in Rom, wie bei ben alten Bölfern überhaupt, nur für das Beib galt, für ben Mann nur bann, wenn er die Frau eines Andern verführte.

In der Zeit des Unterganges der Republik war die Unstittlichkeit bereits zu einer enormen Höhe gestiegen; die vornehmsten Männer gingen mit ihrem Beispiele voran. Bei Cäsars gallischem Triumphe riesen die Soldaten den Bürgern Roms zu: Städter, wahret eure Weiber, wir führen euch den kahlen Ehebrecher zu! Augustus, gleich Cäsar unter anderm auch lebenslänglicher Tensor, versührte nicht nur die Frauen Anderer aus Politik, wie seine Freunde sagten, um durch die Frauen die Pläne der Männer auszukunden, sondern schickte auch in die Häne der Wänner auszukunden, sondern schieße sänsten, die ihm ihre Frauen in seinen Palast brachten. Seine Tochter, endlich ihrer unverbesserlichen Ausschweifungen wegen auf eine Insel verbannt, wohnte auf offenem Markte Nächte hindurch Trinkgelagen bei. 1)

Und doch wollte Augustus dem Sittenversalle, welcher bereits die Grundlage des Staates angegriffen, durch Herstellung eines geordneten Familienlebens steuern. Er suchte den Ehescheidungen entgegenzuwirken, indem er bestimmte, der Mann müsse der schuldlosen Frau die Mitgift zurückgeben, das schuldige Weib solle den achten oder sechsten Theil der Mitgift verlieren. Diese Gesetze erreichten ihren Zweck so wenig, daß Seneca die Frage stellen konnte: "Schämt sich eine Frau des Scheidebrieses, nachdem berühmte und vornehme Frauen ihre Jahre nicht nach der Zahl der Consule, sondern ihrer Männer zählen, nachdem sie aus der Ehe treten, um zu heiraten, und heiraten, um sich scheiden zu lassen?" <sup>2</sup>)

Neben ben häufigen Scheidungen war die Chelofigkeit in Berbindung mit allen Arten von Ausschweifungen eine der schlimmsten Erscheinungen. Hiegegen hatte man sich schon in den älteren Zeiten auszusprechen Ursache gehabt. Schon im Jahre 234 v. Chr. sahen sich die Censoren genöthigt, der Cheslosigkeit entgegenzuwirken. Man gewöhnte sich allmälig daran,

<sup>1)</sup> Döllinger 702-703. 2) Seneca de benef. III. 16.

die She als eine Last zu betrachten, und der Censor Q. Mestellus erklärte 132 oder 102 v. Chr. vor dem Bolke: "Wenn wir ohne ein Weib sein könnten, Quiriten, so würden wir uns dieser Bürde Alle entschlagen. 1)

Im Jahre 98 v. Ehr. konnte von den zwei Männern, welche als oberste Sittenmeister aufgestellt waren, der Eine dem Andern vorwerfen, er habe der schönsten Muräne in seisnem Fischteiche, die crepirt war, eine Thräne geweint, der Ansbere diesem, er habe drei Frauen begraben, aber keiner eine Thräne geweint.

Bei wachsendem Sittenverfall, bemerkt Becker, und namentslich seit den Bürgerkriegen, nahm die Zahl der Ehelosen außersordentlich zu, und nicht erst zu Invenals Zeit war das Heisraten eine so bedenkliche Sache, daß man wohl Jemandem zurusen könnte:

Certe sanus eras! Uxorem, Postume, ducis?
Dic, qua Tisiphone, quibus exagitare colubris? 2)

Die Männer scheuten sich, besonders in vornehmen Familien Shen mit Frauen einzugehen, deren Verschwendung maßlos war. Auch Frauen mit reicher Mitgift fürchtete man, und Invenal sagt, nichts sei unerträglicher, als eine reiche Frau; in gleicher Weise waren zu gelehrte Frauen zu fürchten. Da nun auch der Patriotismus untergegangen war, so wollte man auch um des gemeinen Besten willen die eigene Bequemlichkeit nicht mehr opfern, ein neuer Grund zur Verschmähung des ehelichen Lebens.

Früher hatten die Cenforen zur She ermahnt. Jetzt, nachdem das Ansehen der Censur untergegangen war, suchte zuerst Cäsar zur She aufzumuntern; Augustus aber erließ in der lex Julia und Papia Poppaea 3) sehr strenge Anordnungen gegen die Shelosigkeit. Das Gesetz bestimmte, jeder fähige Römer müsse heiraten, um Kinder zu erzeugen, Männer bis

<sup>1)</sup> Beder, Gaslus II. 45. 2) ibid. 3) Von den Confusen M. Papius Mutilus und G. Poppäus Secundus fo genannt.

zum sechzigsten, Frauen bis zum fünfzigsten Jahre. Ehelose sollten von allen Erbschaften, außer von nahen Berwandten, ausgeschlossen sein und keinen Zutritt zu den Shrenämtern haben; die kinderlosen Berheirateten sollten auf die Hälfte der erwähnten Erbschaften herabgesetzt sein. Aber er stieß mit diesem Gesetze auf starken Widerspruch, mußte auch die Strafen mildern und drei Jahre bis zur Durchführung verstreichen lassen.

Auch die Belohnungen für Diejenigen, welche das Gesetz befolgten, mußten erhöht werden. So trat dasselbe im Jahre 15 v. Chr. in Wirksamkeit. 1)

Andere Kaiser erweiterten die an dieses Gesetz geknüpsten Bedingungen noch. Im öffentlichen Leben verlieh dasselbe Borzug bei Amtsbewerbungen, Nachlaß von den sehlenden Jahren bei Bewerbungen, Borzug bei Vertheilung der Propinzen, Borrang vor Andern gleichen Kanges oder vor Collegen, Befreiung von den lästigen Aemtern eines Bormundes, Richeters 2c. Im Strasrechte erwirkte es zuweilen Strasmilderung bei Vermögens = Consiscation. Privatrechtlich gewährte es im Erbrechte Bortheile. Was in Rom bei drei Kindern galt, das galt für die in Italien gelegenen Orte für vier, in den Propinzen für fünf.

Das Gesetz erreichte seinen Zweck nicht; die Ehen, besmerkt Tacitus,2) wurden nicht häusiger, sondern die Ehelosigskeit behielt die Oberhand. Anderseits wurden manche Häuser durch Angeberei ruinirt.

Augustus widerstand zwar dem Verlangen ganzer Stände, das Gesetz aufzuheben; aber er selbst mußte die Umgehung desselben oft nachsehen, und ebenso häusig wurde dasselbe von ihm und seinen Nachsolgern dadurch wirkungslos gemacht, daß das Recht "der drei Kinder" kinderlosen und sogar unversheirateten Personen verliehen wurde. Der Verlauf wurde ein so bedenklicher, daß Seneca sagen konnte: "In unserm Staate

<sup>1)</sup> Suet. Oct. 34, 2) Ann. III, 25,

verschafft der Zustand der Kinderlosigkeit eher Gunst, als daß er sie entzieht; er führt Hochbejahrte zur Macht, so daß Manche eine Feindschaft mit ihren Söhnen vorgeben und ihre Kinder verleugnen und sich selbst kinderlos machen. Dieselbe Wahrsnehmung, daß Vielen ihre Kinder zur Last würden, weil die Vortheile der Orbität so groß seien, spricht auch Plinius aus. 1)

Unverheiratete Männer konnten sich, ohne einen Anstoß zu erregen, einem solchen Leben hingeben. Burde doch schon dem Jünglinge erzählt, daß Cato, der strenge Sittencensor, einem jungen Manne, den er aus einem Buhlhause kommen sah, sein Bohlgefallen ausgesprochen habe. Und Cicero bemerkt?: Wenn Einer meint, der Jugend seien Liebesverhältnisse mit Buhlerinnen untersagt, der ist sehr streng. . . Wann ist dieses nicht geschehen, wann getadelt, wann nicht zugestanden worden? Es gab eine Menge Personen von dem Stande der Freigelassenen, die sich zu diesem Laster gebrauchen ließen, theils seingebildet, ähnlich den griechischen Hetären, theils gemeine Dirnen. Zu des Cicero's Zeiten waren die Sitten schon so tief gesunken, daß die Zerrüttung des Familienlebens schon stark um sich gegriffen hatte.

Waren auch die meisten Buhlerinnen Freigelassene oder Fremde, so gaben sich doch auch aus dem eigentlichen Bürgerstande Frauen diesem Gewerbe hin. Die Aedisen gaben hiezu auf Berlangen Erlaubniß oder nahmen die Meldung einer Freigebornen an, worauf der Umgang mit einer solchen Person und deren eigene Aufführung nicht mehr als Hurerei oder Ehebruch angesehen wurde. Es geschah dieß namentlich von Bersheirateten, um ungestraft ein zügelloses Leben sühren zu können und sich den Gesetzen de adulteriis zu entziehen; denn wer sich zu diesem Gewerbe bekannte, konnte nicht mehr wegen Ehesbruch angeklagt werden. Seit Caligula mußten die meretrices

<sup>1)</sup> Döllinger 704. 2) Cic. p. Coelio 20.

eine Abgabe an den kaiferlichen Fiscus entrichten. Die Aussartung stieg dis zu der enormen Höhe, daß Seneca sagt 1): "Schämt man sich des Shebruches noch irgendwie, nachdem es dahin gekommen ist, daß keine einen Mann hat, außer um einen Shebrecher an sich zu locken. Züchtigkeit ist ein Beweis für Häßlichkeit. Wo sindest du eine so elende, so schmutzige, daß sie sich mit Einem Paar Chebrecher begnügt, die nicht an Einen nach dem Andern die Stunden vertheilt, wobei der Tag nicht für Alle ausreicht?

In früheren Zeiten unterschieden fich die Buhlerinnen von den ehrenhaften Frauen durch die Rleidung; später kam diefer Unterschied mehr und mehr außer Acht; um die Mitte des 2. Jahrhunderts vor Chrifti mar diese Sitte schon so ziemlich verschwunden, mogegen die Schamlofigkeit anderseits in der Rleidung fo weit ging, daß schamlofe Dirnen fich in gang burchsichtige Stoffe kleideten. Daneben beftand die Unsitte, daß fich Männer und Weiber gemeinschaftlich badeten. Mehrere Edicte murden bagegen erlaffen, aber ohne Erfolg. Bu allem dem hiezu war auch in Rom das Lafter der Pädraftie heimisch; wenn auch nicht in fo hohem Mage, wie bei den Griechen. In den früheren Jahrhunderten der Republik kam dasselbe nur hie und da vor; aber feit der erften Sälfte bes vierten Jahr= hunderts vor Chriftus vermehrten fich diefe Falle, obwohl da= mals um 327 v. Chr. Cajus Plotius, welcher den in Schuldfnechtschaft bei ihm gerathenen T. Baturius migbrauchen hatte wollen und ihn wegen Weigerung gezüchtigt hatte, ins Befängniß geworfen worden war.2)

Um dieselbe Zeit mußte der ausgediente Krieger Cornelius wegen Pädrastie noch im Gefängnisse sterben; aber Cornelius gab bereits an, der Jüngling, wegen dessen er gestraft werde, habe sich gewerbsmäßig zu diesem Laster hergegeben.<sup>3</sup>) Am Ende des sechsten Jahrhunderts (der Stadt) bemerkt Döllinger,<sup>4</sup>)

¹) Senec. de benef. III. 16. ²) Val. Max. VI. 1, 9. ³) ibid. 10. ¹) Döllinger 718 ff.

war es icon fo weit gefommen, daß nach Polybius Bemerkung viele Römer ein Talent für einen ichonen Rnaben gahlten. Sclaven oder Freigelaffene zu migbrauchen, hatte ohnehin ftets für erlaubt gegolten. Das aus einer nicht näher bekannten Zeit stammende Scatinische Befet, welches dem Schuldigen, wenn das Berbrechen an einem Freien verübt worden mar, eine Gelbstrafe auferlegte, gerieth bald in Bergeffenheit; auch unter den Raifern blieb es fast ohne alle Unwendung; ja die Raifer felbst, auch die besten, wie Antonin und Trajan, gaben das Beispiel hiezu. "Bereits in den letten Zeiten des Freis ftaates hatte auch diefes Lafter unter ben Romern eine furcht= bare Bohe erreicht. In einem politischen Prozesse murden ichone Jünglinge, Sohne von Senatoren und aus den erften romis fchen Familien den Richtern angeboten und dienten, die Stimmen Derer zu erkaufen, welche ber Geldbeftechung unzugänglich waren. 3m Gangen zeigt fich das Lafter bei den Römern in einer noch edelhafteren Geftalt, als bei den Griechen; bei ben letteren war boch ein spiritualiftischer Bug noch beigemischt; aber bei den Römern trat ber nachte Schmut, die freche, auf jede Befconigung verzichtende Gemeinheit des Lafters in grauen= hafter Größe hervor. Abmechselnd beide Gattung von Unzucht zu treiben, mit Weibern fowohl als mit Anaben und Junglingen zu buhlen, gehörte, nach der Menge der Beispiele gu schließen, zur Regel."

Die Römer hatten männliche Harems, Babagogine genannt, beren Mitglieder, Exoleti genannt, entmannt waren.

Man gab benfelben, um sie anziehender zu machen, eine gewisse Erziehung und einen Firniß von Bildung; man suchte sie künstlich in der Entwicklung des Anaben und Jünglings zum Manne aufzuhalten. Damit sie die Hautfarbe länger beshielten, mußten sie, wenn sie dem Herrn auf Reisen folgten, mit einer das Gesicht bedeckenden Maske reisen. Tiberius auf Capreä hielt sich solche Lustknaben, und selbst Trajan that dasselbe,

In jener Zeit kamen in Rom Berheiratungen von Männern an Männer vor mit allen Feierlickeiten einer Hochzeit.
Nero heiratete nach Suetonius 1) den entmannten Knaben
Sporus, ließ ihn wie eine Kaiserin schmücken, in einer Sänste
herumtragen und begleitete ihn auf die Versammlungsorte und
Märkte Griechenlands, bald auch zu dem sigillarischen Feste in
Rom und küßte ihn von Zeit zu Zeit. Umgekehrt verheiratete
er sich an den Freigelassenen Dorhphorus.

So traurig konnte es um das erwachsene Geschlecht wohl nur stehen, weil auch die Erziehung eine höchst verderbliche war. In den alten Zeiten war es in dieser Beziehung allersdings besser gewesen. Damals wurden die Kinder noch von den Eltern erzogen und nicht den Sclaven überlassen. Auch war man vorsichtig in der Wahl des Personals, welchem Warstung und Bedienung übertragen wurde. Der Staat nahm von der Erziehung keine Notiz, wie sich das auch mit dem Begriffe der patria potestas nicht vertragen hätte. Später jedoch konnte der Censor tadelnd eingreisen, wenn zu große Verweichlichung der Jugend Nachtheil sür den Staat befürchten ließ.

Schulen gab es übrigens schon frühzeitig; nur waren das mährend der Dauer der Republik nicht Staatsschulen, sons dern Privat unternehmungen. Sie waren Bedürfniß für die weniger Bemittelten; die vornehmeren und bemittelten Klassen ließen ihren Kindern den ersten Unterricht durch Lehrer im Hause ertheilen. Dasselbe geschah vielfach auch bei dem höheren Unterrichte. Der gewöhnliche Elementar-Unterricht begann mit dem siebenten Jahre.

Nach der Eroberung Unteritaliens, als die Römer mit griechischem Wesen näher bekannt wurden, wurde es üblich, den Kindern einen Pädagogen an die Seite zu geben, gewöhnlich einen Griechen, der seinen Zögling vor dem zwanzigsten Jahre nicht von der Seite lassen durfte. Als Schulbuch für den

<sup>&#</sup>x27;) Suet. Nero 28, 29.

höheren Unterricht diente des Livius Andronicus lateinische Odhssee, welche dis zur Zerstörung Karthago's mit Emmius das einzige Lehrmittel war, um den Sinn für höhere Studien in Rom zu wecken. Spurius Carvilius, ein Freigelassener, eröffnete damals (gegen Ende des dritten Jahrhunderts v. Chr.) die erste höhere Schule. Jest wurden griechische Sprache und Literatur Hauptgegenstand des Unterrichtes.

Dichter sollten Verstand und Geschmack bilden, in früherer Zeit vorzüglich griechische. Man begann mit Homer. Als Emsmius, Plautus, Pacuvius, Terentius bereits alte Dichter gesworden waren, dictirte man den Schülern Stellen aus ihnen. Später wurden die Muster Schriftsteller, welche im goldenen Zeitalter auftraten, beim Unterrichte zu Grunde gelegt, z. B. Virgil, schon unter Augustus. Außerdem mußte der Anabe das Zwölftafelgesetz auswendig lernen, was aber zu des Cicero's Zeit schon außer lebung zu kommen ansing.

Zudem hatte damals schon lange eine Unsitte eingeriffen, welche der guten Sitte starken Eintrag that.

Es war die schon zur Zeit der Zerftörung Rarthago's übliche Bewohnheit, Anaben und Madchen in die Schulen von Schauspielern zu ichicken, wo fie, mit jungen Buhlerinnen vermifcht, Singen und Tangen lernten. Die Leidenschaft biefür nahm ftark zu, namentlich gefördert durch die mimischen Tanze des Theaters, mogegen die früher üblich gewesenen gymnaftis schen Uebungen um so mehr außer Uebung kamen, als unter Augustus fein römischer Burger mehr in die Legionen eintreten wollte, diefe Uebungen alfo ale Borbereitungen zum Rriege= dienste überflüffig geworden waren. — Die vornehmfte Quelle des Jugend = Berderbens mar aber in der späteren Zeit die Sclaverei. "Seit durch den Zusammenfluß von Sclavinnen und Sclaven der verschiedensten Nationalitäten die Wohnungen ber Reichen und Vornehmen Treibhäufer aller Lafter und Pflanzschulen ber Corruption geworben maren, vergifteten Barterinnen und Sclaven die Sitten in der Burgel; ichon im

Rindesalter fiel bie Jugend in folimme Sande," bemerkt Dollinger.1) Richt mehr die Mütter bilbeten ihre Rinder, fondern man übergab diese gleich nach ber Geburt einer griechischen Sclavin, welcher ein Rnecht, oft ber fclechtefte, an die Seite gegeben murbe. Selbst Madden murben folden Babagogen anvertraut. "Der junge Römer murde nicht in ftetem Zusammenleben mit feinen Altersgenoffen unter gleicher Disciplin erzogen; umgeben von Sclaven und Parafiten feines Baters. ftets, wenn er ausging, von einem Sclaven begleitet, empfing er fast nur Eindrücke, welche Dünkel, Trot und Uebermuth in ihm zu nähren geeignet waren; er wußte, daß er einst Berr feines Badagogen, feiner Lehrer werden murde; und diefe fuchten wieder die Bunft ihres jungen Gebieters zu gewinnen, ihren Einfluß über ihn zu bewahren, indem fie ihm in der Befriebigung feiner früher geweckten Leibenschaften behilflich maren ober ihn zu noch unbekannten Genüffen und Laftern anleiteten. Und die Erziehung, welche die Sclaven begonnen und geleitet hatten, vollendete das Theater und der Circus.2)

Der Minus, ber aus ben Charaftertänzen zur Flöte hervorging und sich durch Einführung einer Fabel und eines angebrachten Dialoges zu einer Art kleiner Komödie gestaltete, war es, welcher, in dieser Form im Jahre 82 v. Ehr. zuerst eingeführt, zur Schule des Berderbens wurde. Der Inhalt der Fabel war verliebter Art, meistens von der frechsten Sorte; gegen den Ehemann nahmen Dichter und Publikum ohne Ausenahme Theil; die gute Sitte wurde verhöhnt, was um so verderblicher wirken mußte, als man hier die Frauenrollen auch, was sonst nicht üblich war, durch Frauen darstellen ließ. Die mimischen Spiele, welche als Zwischen- und Nachspiele zu den eigentlichen Oramen aufgeführt wurden, wurden in der Kaiserzeit so häusig, daß das ganze Jahr, mit Ausnahme der Wintermonate, von denselben ausgefüllt war. Der Reiz dieser Stücke

<sup>&#</sup>x27;) Döllinger 725. 2) Döllinger 725—726 ff. Für das Folgende Döllinger 641 ff., 726 ff. und Mommsen III. 569 ff.

beftand in der Darstellung des gemeinen und gemeinsten Lebens und Treibens in Rom, wozu die Darstellung derzenigen Götter-Fabeln, welche auf Geschlechtslust Bezug hatten, durch schamlos gekleidete Tänzer und Tänzerinnen kam. Ja es war nichts Seltenes, daß römische Tänzerinnen zum Schlusse das Oberzewand abwarfen und im Hemde tanzten.

Und solchen Spielen wohnten die Collegien der Priester und Obrigkeiten, selbst die Bestalinen bei, und ebenso waren die Senatoren, die Consularen und Consule anwesend. Der lebhafteste Beisall wurde gespendet, wenn die unfläthigen Scenen aus der Göttergeschichte zur Darstellung kamen. Diese Spiele nun wurden als Religionshandlungen behandelt, sie gehörten zu den Göttersessen, man gelobte sie für eine von den Göttern erslehte Gunst oder zur Sühne des Zornes der Götter.

Zu diesen Schulen der Verführung kamen noch die Gemälde in den Tempeln und an den Wänden der Häuser, sowie an den Gegenständen der bilbenden Kunft, welche alle geeignet waren, die Keime der sittlichen Scheu schon von Jugend auf zu ersticken.

Zu diesen Dingen, durch welche das sittliche Gefühl erstickt werden mußte, kam noch die Erstickung der eigentlich menschlichen Gefühle hinzu. Es genügte nicht mehr, die Erstinnerungen an schwere Martern, welchen die Helden der Tragödie sich unterzogen, über die Bühne gehen zu lassen; es besturfte der lebensvollen Wirklichkeit, um das Gemüth anzusprechen.

Der Schauspieler, welcher den Räuberhauptmann Laureolus darstellte, wurde wirklich vor den Augen der Zuschauer
ans Kreuz geschlagen und überdieß von einem Löwen zersleischt;
die Entmannung des jungen Utys, die Verbrennung des Herkules auf dem Ota wurde an Verurtheilten vollzogen. Plutarch
erwähnt, wie Knaben im Theater die spielenden Personen, die
sie oftmals in vergoldeten Kleidern und purpurnen Mänteln
bekränzt auftreten sahen, voll Verwunderung als glückliche Men-

schen betrachteten, bis diese vor ihren Augen unter Streichen und Geißelhieben und dem aus ihrer prachtvollen Kleidung auflodernden Feuer erlagen.

Dazu kamen die Gladiatorenspiele und Thierkämpse. Auch hier bildeten Priester und Senatoren, Staatsbeamte und ihre Frauen, die Vestalinen und alle Rlassen des Volkes das zuschauende Publikum und labten sich im Anblicke des strömenden Menschenblutes, der klassenden Wunden und der sterbenden Männer. Erbarmung der Verwundeten verweigernd riesen sie dem Fechter zu, den Gestürzten nochmal zu durchbohren, damit Keiner durch verstellten Tod sie täusche. Ungeduldig zürnten sie den Fechtenden, wenn nicht alsbald einer durchbohrt den Geist aufgab; neue Paare mußten dann auftreten, damit ja die blutdürstenden Blicke schnell durch den Anblick des Blutbades gesättigt wurden. Kein Volkssesse, keine Lustbarkeit war vollständig, wenn nicht Kämpse der Gladiatoren, Kämpse mit wilden Thieren, Seeschlachten dem Volke dargeboten wurden.

Titus, der wegen seiner Menschenfreundlichkeit hoch gerühmt wurde, der einmal, als er sich bei der Tasel erinnerte, daß er während des ganzen Tages Niemanden eine Gefälligkeit erwiesen habe, ausries: "Freunde, ich habe den Tag verloren"), dieser nämliche Titus gab an einem Tage eine Seeschlacht, ein Gladiatorengesecht und eine Jagd auf wilde Thiere.

Claudius feierte die Deffnung der Schleußen, durch welche der Fuciner See in den Liris abgeleitet werden sollte, mit einer Seeschlacht mit 24 Dreiruderern auf demselben und mit einem Gladiatorenkampse. Die Leidenschaft für solche Kämpse wurde so heftig, daß Patrizier, Ritter, selbst Frauen in die Arena herabstiegen und unter den Gladiatoren freiwillig mitssochten. In einem einzigen derartigen Kampse sielen 26 römische Ritter.

<sup>1)</sup> Sueton, Tit. cap. VIII.

Rom bot damals einen kläglichen Anblick bar. Die vom Lande vertriebene Bevölkerung strömte in den Städten zusams men, namentlich in Rom selbst, um dort Elend und Berkomsmenheit zu vermehren.

In Rom concentrirte fich eine Bevolkerung von Bergnugens= und Geschäfts = Reisenden, eine Daffe mußigen, ver= brecherischen, ökonomisch und moralisch bankerotten Gefindels. Mus bem gangen Umfange des weitumfaffenden Reiches ftromten Leute nach Rom, um zu fpeculiren, fich ber Genuffucht bingugeben, zu intriguiren, fich zum Berbrechen auszubilden. oder auch, um fich dort vor dem Auge des Gefetzes zu verbergen. Sier traten auch die lebelftande, welche mit dem Sclavenwefen verbunden waren, am ftartften hervor. Sier häuften fich die Sclaven am maffenhafteften an, aus den verschiedenften Rationen ber drei Welttheile genommen; und unter diefen ftadtifchen Sclavenmaffen fam auch die sittliche Berkommenheit im höchften Grade zur Ausbildung. Schlimmer noch maren die Freigelaffenen, ein Bemifch bettelhaften Gefindels und reicher Glückspilze, von ihrem herrn abhängig und doch mit den Unsprüchen freier Manner; und eben die Freigelaffenen zogen vor Allem nach der Hauptstadt, wo es mancherlei Berdienst gab, wo ber Rleinhandel und bas fleine Sandwerk faft gang in ihren Sanden war, Leute, welche befonders bei den Stragenfravallen schnell bei der Hand waren. Dazu kam noch das Unlockende der Getreide-Bertheilungen, welche das arbeitsschene Proletariat in die hauptstadt einlud, wie auch der Umftand für fie anlockend fein mußte, daß fie mit ihrer Stimme bei ben Bahlen zu öffentlichen Memtern Sandel treiben fonnten.

Die Getreide-Bertheilung wurde im Großen betrieben. Schon in der Gracchenzeit war dieselbe in lebung gekommen; Cato gab ihr im Jahre 63 v. Chr. eine größere Ausdehnung, sie kostete nur dem Staate jährlich 30 Millionen Sesterzen (2,145.000 Thl.) und seit der Abschaffung der hiefür bezahlten Bergütung im Jahre 58 sogar 40 Millionen.

Da nach den bestehenden Bestimmungen jeder in Rom ansässige Bürger Anspruch hatte auf unentgeldliches Brodsorn, kam es, daß die Empfängerliste auf 320.000 Nummern stieg. Säsar sandte 80.000 Menschen nach überseeischen Colonien, nöthigte 20.000 Familien, die Stadt zu verlassen und sich dem Landbau zu widmen, und brachte überhaupt die Zahl der Empfänger auf 150.000 herab. Augustus und die besseren Kaiser nach ihm setzten die Bemühungen fort, die Freien zur Arbeit und zur Gewinnung ihres Unterhaltes mit eigenen Krästen anzuhalten. Aber schon Augustus selbst mußte wieder 200.000 Bürger zu den Vertheilungen zulassen. Es gab kein Mittel, diesem Uebelstande abzuhelsen, so sehr auch das Orängen der ärmeren Freien in die Stadt und dann das ehescheue Leben in derselben die freie lateinische Bevölkerung immer mehr verringerte.

Die Zustände der Hauptstadt wurden aber dadurch nur verschlimmert. "Nirgends", bemerkt Mommsen,1) "war man seines Lebens weniger sicher, als in der Hauptstadt; der gewerbsmäßig betriebene Banditenmord war das einzige, derselben eigene Handwerk; es war die Einleitung zur Ermordung, daß das Schlachtopfer nach Rom gelockt ward; Niemand wagte sich ohne bewaffnetes Gefolge in die Umgegend der Hauptstadt."

Der vornehme Römer betrachtete damals sein Haus in der Stadt häusig nur als ein Absteigquartier, lebte also für gewöhnlich auf seinen glänzenden Villen und ließ seine großen Besithümer, seine Latifundien durch Sclaven betreiben, welche diesen Besithümern ein blühendes Aussehen gaben. Das drängte aber die kleinen Freien noch mehr in die Städte und trug zur Bermehrung des Proletariats bei. So und in Folge der Geldwirthschaft, welche das Capital in wenige Hände zusammensträngte, entstand jenes Mißverhältniß in der Bevölkerung, daß es nur einige Millionäre neben einer Unzahl von Bettlern gab.

<sup>&#</sup>x27;) Mommfen III. 492.

Der Mittelstand, der Kern eines gesunden Bolkslebens, war verschwunden. Wie groß oder vielmehr wie gering die Zahl der Besitzenden der Masse der Besitzlosen gegenüber in der letzten Zeit der Republik gewesen ist, darüber haben wir keine statistischen Angaben. Aber wenn schon um 104 v. Chr. der Bolkstribun und nachherige Consul Philippus 1) die Behauptung ausstellen konnte, es gebe nicht 2000 Bürger, welche ein Besitzthum hätten, dann kann man sich beilänsig eine Borzstellung von der wirklichen Sachlage auch in jener Zeit machen. Und welches war das Loos der besitzlosen Masse, deren Zahl in der Kaiserzeit noch im Wachsen war? Darüber kann wohl kein Zweisel sein, daß dieselbe ein höchst trauriges war, wenn man bedenkt, daß Milde gegen Nothleidende dem Charakter und dem gesammten Bildungsgange des Kömers widersprach.

Wir haben auch verschiedene Aussprüche, welche es als unstatthaft erklären, daß sich der vermögliche Nömer des Armen erbarme. Schon bei Plautus findet sich der Satz, man solle einem Bettler nichts geben; man verliere ja nur, was man gebe, und verlängere dem Armen ein elendes Leben.2)

Unmerkung. Wenn heute eine national-ökonomische Schule in England ben ähnlichen Sat versicht, man solle sich nicht zwischen Armuth und ihre Folgen stellen, man vermehre dadurch nur das Elend, so zeigt sie, daß der Reiche zu allen Zeiten herzlos ist.

Cicero, der in dem Erbarmen am weitesten geht, schreibt in seiner Pflichtenlehre 3) nur vor, dann zu geben, wenn man die Gabe ohne allen Nachtheil entbehren fönne.

Seneca, der doch zwei Bücher über Milde geschrieben hat, erklärte das Mitleid als eine Krankheit der Seele, welche bei einem weisen Manne nicht statthaben könne. Nach ihm darf zwar der Beise dem Dürstigen Almosen geben; aber er muß denselben von sich stoßen, ihn mit Widerwillen behandeln, eine Berührung mit ihm vermeiden. Hiemit stimmte die

<sup>1)</sup> Cicero de off. II. 21. 2) Plaut. Trin. 1, 2, 58. 59. 3) Cicero de off. 1. 16. 4) Seneca de clem. II. 5, 6.

stoische Philosophie mit ihrem Grundsatze überein, daß Noth und Armuth kein Uebel sei, daß demnach der Beise sich vor dem Affekte des Mitleids sorgfältig zu hüten habe.

Go bachte denn auch fein Reicher Roms baran, für Urme oder Rranke irgend eine Unftalt zu gründen; erft Raifer Julian verfiel auf diesen Bedanken, als ihm die driftlichen Anftalten diefer Art als beschämender Borwurf gegen die heidnische Gelbftfucht erschienen. Wenn demnach von Privaten sowie vom Staate vielen Befitlofen Unterftutung verabreicht murde, fo gefchah es um der Selbsterhaltung willen und aus eigennütigen Absichten. Die wenigen Reichen faben fich genöthigt, Urme gu unterftüten, um fich einen Anhang zu ichaffen; der Staat mußte aus ähnlichen Grunden gange Schaaren mit Rornfpenden befriedigen. Aber unterhielt auch der Staat 200.000 arme Familien in Rom, fo gab es bennoch noch Schaaren von Urmen, welche von jenen Spenden ausgeschloffen maren. "Ohnehin," bemerkt Döllinger, 1) "hatten fammtliche Peregriner keinen Unspruch darauf. Bermehrt murden diese Schwärme von Proletariern und Bettlern durch die gahlreichen Freilaffungen von Sclaven, seitdem die meiften Vornehmen in ihren Teftamenten einer Angahl ihrer Anechte die Freiheit zu ichenken pflegten. jo daß Auguftus es nöthig fand, die Freilaffungen auf eine bestimmte Bahl zu beschränken. In den übrigen Städten, mo die regelmäßigen Beld= und Betreide=Bertheilungen fehlten, mußte die Bahl ber hilflos Urmen noch größer fein." in den Ansprüchen an das leben wollte auch der Bettler hinter den Reichen nicht zurüchbleiben. Auch er wollte fich der arbeits= losen Trägheit und dem Wohlleben hingeben. Statt zu arbeiten, gaffte er lieber im Theater, besuchte Wirthshäuser und Bordelle in einem folden Mage, daß die Demagogen ihre Rechnung dabei fanden, vorwiegend die Besitzer derartiger Etablissements in ihr Interesse zu ziehen. Die Fechterspiele waren zu folder

<sup>1)</sup> Döllinger p. 722.

Bluthe gelangt, daß mit dem Berkaufe der Programme der= felben ein einträgliches Befchäft getrieben murde. Bier zeigte fich die Unerschrockenheit, welche auf den Schlachtfelbern vermißt wurde, in einem fo hohen Grade, daß jeder Gladiator fich, wenn es das Reglement forderte, lautlos und ohne zu zucken durchbohren ließ, ja, daß freie Manner nicht felten fich den Unternehmern gegen Roft und Lohn als Fechtfnechte ver" fauften. Bur Unftrengung in der Arbeit aber ließ fich der Aristokrat ebensowenig wie der Proletarier herbei; Richtsthun und maglose Berschwendung waren es, worauf er sich mit Vorliebe verwarf. Diefes Leben führte aber wieder den Ruin der reichften Säufer herbei. Die Bewerbung um das Confulat, das Spiel, die großen Bauten und Anderes der Art maren die Urfachen folden Ruines. "Der fürstliche Reichthum jener Zeit wird nur von der noch fürstlicheren Berschuldung überboten: Cafar schuldete um 68 v. Chr. nach Abzug feiner Activa 25 Millionen Sefterzen (1,800.000 Thir.), Marcus Antonius als Bierundzwanzigjähriger 6 Mill. Sefterzen (429.000 Thir.), vierzehn Jahre später 40 (2,860.000 Thir.), Curius 60 (4,000.000 Thir.), Wilo 70. (5,000.000 Thir.)

Wie durchgängig jenes verschwenderische Leben und Treiben der vornehmen römischen Welt auf Credit beruhte, davon zeugt die Thatsache, daß durch die Anleihen der römischen Concurerenten um das Consulat in Rom der Zinssuß plötzlich von 4 auf 8 vom Hundert aufschlug.

Die Insolvenz, statt rechtzeitig den Concurs oder doch die Liquidation herbeizuführen und damit wenigstens wieder ein starkes und klares Berhältniß herzustellen, ward in der Regel von dem Schuldner, so lange es irgend ging, verschleppt; statt seine Habe, namentlich seine Grundstücke, zu verkausen, suhr er sort zu borgen und den Scheinreichen weiter zu spielen, bis dann der Krach um so ärger kam und Concurse ausbrachen, wie z. B. der des Milo, bei dem die Gläubiger etwas über 4 vom Hundert der liquidirten Summe erhielten. Es gewann

bei diesem rasend schnellen Umschlagen vom Reichthum zum Bankerott und diesem sustematischen Schwindel natürlich Niemand, als der fühle Banquier, der es verstand, Credit zu geben und zu verweigern.<sup>1</sup>)

Es wurde aber damit eine Klasse von Menschen geschaffen, die zu jedem Umsturze, somit zu immer größerem Anwachsen des socialen Ruines die Hand zu bieten geneigt war.

Daß demnach kein Mittel verschmäht wurde, sich Geld zu verschaffen, versteht sich. Um Geld verkaufte der Staatsemann den Staat, der Bürger seine Freiheit, die Frau ihre Ehre; Offiziersstellen und Wählerstimmen waren um Geld feil; Urkundenfälschung und Meineide waren in der letzten Zeit der Republik so allgemein, daß von einem Bolksdichter der Sid das Schuldenpflaster genannt wurde. Wer eine Bestechung zurückwies, galt nicht für einen ehrlichen Mann, sondern für einen persönlichen Feind.

Damit stand ein gewisser Firnis von Bildung in einem um so grelleren Gegensatze. Alle Welt besuchte einander; in den vornehmeren Häusern mußte man wegen der Menge der Besuchenden dieselben schon gruppenweise vorlassen. Dazu kam der Höslichkeits-Brieswechsel, selbst zwischen Personen, die weder in einem persönlichen noch in einem geschäftlichen Verkehre mit einander standen. In gleicher Weise wurden die Sinladungen zur Tasel, die üblichen Neuzahrsgeschenke und die häuslichen Feste fast in öffentliche Festlichkeiten umgewandelt. Selbst beim Tode mußte man die unzähligen Freunde noch mit Andenken bedenken.

Von der sittlichen Verkommenheit des damaligen Gesichlechtes, und namentlich der Frauen, ist bereits die Rede gewesen. Diese Verkommenheit und die allgemein üblich gewordene Sheschen trugen das Ihrige wesentlich zur Verminderung der Bevölferung bei. Dazu kam noch das häusig angewendete Mittel

<sup>&#</sup>x27;) Mommsen III. p. 506-507.

ber Abtreibung der Leibesfrucht. Es gab Weiber, welche ein Gewerbe daraus machten, diese Abtreibung zu bewirken. Sie kam so häufig vor, daß Juvenal ausspricht, in den höheren Ständen gebe es kaum noch Wöchnerinnen.

Dazu kam bei den niederen Ständen die Aussetzung der Kinder, welche zur alltäglichen Erscheinung wurde. Ueberdieß kam noch die von der stoischen Philosophie gebilligte Gewohnsheit stark in Uebung, sich durch Selbstmord aus der Welt zu schaffen, wenn das Leben nichts Anziehendes mehr bieten konnte.

So trat jener Zustand ein, welchen Mommsen 1) grell mit folgenden Worten schildert:

"In Folge diefer focialen Zustände schwand der lateinische Stamm in Italien in erschreckender Weise zusammen und legte fich über die schönen Landschaften theils eine parafitische Bevölkerung, theils die reine Dede. Ein ansehnlicher Theil der Bevölkerung Italiens strömte ins Ausland. Schon die Summe von Capacitäten und Arbeitsfraften, welche die Lieferung von italischen Beamten und italischen Besatzungen für das gesammte Mittelmeer-Gebiet in Anspruch nahm, überftieg die Rrafte der Halbinfel, zumal, da die also in die Fremde gefandten Gle= mente zum großen Theil der Nation für immer verloren gingen. Denn je mehr die romische Bemeinde zu einem viele Nationen umfaffenden Reiche erwuchs, deftomehr entwöhnte fich die regierende Aristokratie, Italien als ihre ausschließliche Beimat zu betrachten; von der zum Dienst ausgehobenen oder angeworbenen Mannschaft aber ging ein ansehnlicher Theil in den vielen Kriegen, namentlich in dem blutigen Bürgerfriege, zu Grunde, und ein anderer ward durch die lange, zuweilen auf ein Menschenalter fich erstreckende Dienstzeit der Seimat völlig entfremdet. In gleicher Beife, wie der öffentliche Dienft, hielt die Speculation einen Theil der Grundbefitzer und fast die ganze Raufmannschaft auf Zeitlebens ober doch auf lange

<sup>1)</sup> Mommsen III. p. 510 ff

Zeit außer Landes fest und entwöhnte namentlich die letztere in dem demoralisirenden Handels = Reiseleben überhaupt der bürgerlichen Existenz im Mutterlande und der vielsach bedingten innerhalb der Familie. Als Ersatz erhielt Italien theils das Sclaven und Freigelassenen=Proletariat, theils die aus Klein= Usien, Sprien und Aegypten einströmenden Handwerker und Händler, die vornehmlich in der Hauptstadt und mehr noch in den Hasenstädten Ostia, Puteoli, Brundussum wucherten. Aber in dem größten und wichtigsten Theile Italiens trat nicht einmal ein solcher Ersatz der reinen Elemente durch unreine ein, sondern schwand die Bevölkerung sichtlich.

Bor Allem galt dieg von den Beidelandschaften, wie denn das gelobte Land der Biehzucht, Apulien, von Gleichzeitigen der menschenleerste Theil Italiens genannt wird, und von der Umgegend Roms, wo die Campagna unter der fteten Wechfelwirfung des zurückgehenden Ackerbaues und der zunehmenden bofen Luft jährlich mehr verödete. Labici, Babii, Bovilla, einft freundliche Landstädtchen, maren fo verfallen, daß es fcmer hielt, Bertreter berfelben für die Ceremonie des Latinerfestes aufzutreiben. Tusculum, obwohl immer noch eine der angefebenften Gemeinden Latiums, beftand faft nur aus einigen vornehmen Familien, die in der Hauptstadt lebten, aber ihr tusculanisches Beimatsrecht festhielten, und stand an Zahl ber ftimmfähigen Burger weit jurud felbft hinter fleinen Bemeinden des innern Italiens. Der Stamm der maffenfähigen Mannschaft war in diesem Landstriche, auf dem einft Roms Wehrhaftigkeit wesentlich beruht hatte, so vollständig ausgegangen, daß man die im Bergleich mit ben gegenwärtigen Berhält= niffen fabelhaft flingenden Berichte der Chronit von den Aequerund Bolsferfriegen mit Staunen und vielleicht mit Grauen las."

Nicht überall war es so arg, namentlich nicht in ben übrigen Theilen Mittel-Italiens und in Campanien; aber dennoch standen, wie Barro klagt, durchgängig Italiens einst menschenreiche Städte verödet.

Es ift ein grauenvolles Bild, dief Bild Staliens unter bem Regemente (b. h. des vor Cafar herrichenden fenatorischen Adels) der Oligarchie. Zwischen der Welt der Bettler und ber Welt der Reichen ift ber verhängnisvolle Gegensatz durch nichts vermittelt ober gemildert. Je deutlicher und peinlicher er auf ber einen Seite empfunden ward, je fcmindelnd höher ber Reichthum flieg, je tiefer der Abgrund der Armuth gahnte, befto häufiger mard in diefer mechfelvollen Welt der Speculation und des Blücksspieles der Einzelne aus der Tiefe in die Sohe und wieder aus der Sohe in die Tiefe gefchleudert. Je weiter äußerlich die beiden Welten auseinanderklafften, defto vollständiger begegneten fie fich in der gleichen Bermuftung des Familienlebens, bas boch aller Nationalitäten Reim und Rern ift, in der gleichen Faulheit und Ueppigkeit, der gleichen bodenlosen Dekonomie, der gleichen unmännlichen Abhängigkeit, der gleichen nur im Tarif unterschiedenen Corruption, ber gleichen Berbrecher-Entfittlichung, den gleichen Gelüften, mit dem Eigenthum den Rrieg zu beginnen. Reichthum und Elend im innigen Bunde treiben die Italifer aus Italien aus und füllen die Halbinfel halb mit Sclavengewimmel, halb mit schauerlicher Stille. Es ift ein grauenvolles Bild, aber fein eigenthumliches: überall, wo das Capitalisten-Regiment im Sclavenstaat sich vollkommen entwickelt, hat es Gottes ichone Welt in gleicher Weise verwüftet. Wie die Strome in verschiedenen Farben spiegeln, die Rloake aber überall fich gleich fieht, so gleicht auch das Italien der ciceronischen Epoche wesentlich dem Hellas des Polybius und beftimmter noch dem Karthago der Sannibal= ichen Zeit, wo gang in ähnlicher Weise bas allmächtig regierende Capital ben Mittelftand zu Grunde gerichtet, den Sandel und die Butewirthschaft zur höchsten Bluthe gesteigert und schließlich eine gleißend übertunchte fittliche und politische Bermefung ber Nation herbeigeführt hatte.

In einer ähnlichen Lage fanden fich die Provinzen und die unter römischer Obhut stehenden Schutstaaten. Hören wir

auch hierüber die Schilderung, welche Mommsen!) aus der Zeit des Unterganges der republikanischen Verkassung Roms davon gibt, wie folgt:

"In dem Regimente über die Provinzen war die oligarchische Miswirthschaft auf einem Punkte angekommen, wie ihn wenigstens im Occident, trotz mancher achtbaren Leistungen in diesem Fach, keine zweite Regierung jemals erreicht hat, und wo nach unserer Fassungskraft eine Steigerung nicht mehr möglich scheint.

Allerdings traf die Berantwortung hiefur die Römer nicht allein. Faft überall hatte bereits vor ihnen bas griechifche, phonicifche oder afiatifche Regiment den Bolfern den hoheren Sinn und das Rechts- und Freiheitsgefühl befferer Zeiten ausgetrieben. Es war wohl arg, daß jeder angeschuldigte Brovinziale auf Berlangen in Rom perfonlich fich zu ftellen verpflichtet mar; daß der römische Statthalter beliebig in die Rechtspflege und in die Berwaltung der abhängigen Gemeinden eingriff, Bluturtheile fällte und Berhandlungen bes Gemeinde= rathes faffirte; bag er im Rriegsfalle mit ben Milizen nach Butdunken und oft ichandbarer Beife ichaltete, mie g. B. Cotta bei ber Belagerung bes pontischen Berafleia ber Miliz alle gefährlichen Boften anwies, um feine Stalifer gu ichonen, und ba die Belagerung nicht nach Wunsch ging, seinen Werkmeistern ben Ropf vor die Fuße zu legen befahl. Es mar mohl arg, daß keine Borschrift der Sittlichkeit oder des Strafrechtes die römischen Bögte und ihr Gefolge ferner band, und daß Bergewaltigungen, Schändungen und Ermordungen, mit oder ohne Form Rechtens, in den Provinzen alltägliche Auftritte maren. Allein es war dieg wenigstens nichts Neues; fast überall mar man sclavische Behandlung längst gewohnt und es fam am Ende wenig darauf an, ob ein farthagischer Bogt, ein fprischer Satrap oder ein römischer Proconsul den Localthrannen spielte. Das materielle Wohlbefinden, ziemlich das Einzige, wofür man

<sup>1)</sup> Mommfen III. p. 520 ff.

in den Provinzen noch Sinn hatte, ward durch jene Vorgänge, die zwar bei den Thrannen viele, aber doch nur einzelne Individuen trasen, weit minder gestört, als durch die auf allen zugleich lastende sinanzielle Exploitirung, welche mit solcher Energie doch niemals noch aufgetreten war. Die Römer bewährten ihre alte Meisterschaft im Geldwesen jest auf diesem Gebiete in einer entsetzlichen Weise.

Die ordentlichen Abgaben murden weit brudender burch die Ungleichheit der Steuervertheilung und durch das verkehrte Bebefuftem, als durch ihre Bohe. Ueber die Ginquartierungslaft äußerten romifche Staatsmanner felbft, daß eine Stadt ungefähr ebenfo viel leide, wenn der Feind fie erfturme, und wenn ein römisches Beer Winterquartier in ihr nehme. Bahrend die Befteuerung nach ihrem urfprünglichen Charafter die Bergütung für die von Rom übernommene Rriegelaft gewesen war, und die fteuernde Gemeinde alfo ein Recht darauf hatte, vom ordentlichen Dienft verschont zu bleiben, murde jett, wie 3. B. für Sardinien bezeugt ift, der Befatungedienft größtentheils ben Provinzialen aufgebürdet und fogar in ben orbentlichen Beeren außer anderen Leiftungen die gange schwere Laft bes Reiterdienstes auf fie abgewälzt. Die außerordentlichen Leiftungen, wie 3. B. die Kornlieferungen gegen geringe ober gar feine Ber= gutung jum Beften bes hauptstädtischen Proletariates, die häufigen und koftspieligen Flottenruftungen und Strandvertheidigungen, um der Biraterie zu fteuern, die Aufgabe, Runftwerke, milde Beftien ober andere Anforderungen bes mahn= wißigen römischen Theater= und Thierhetenlurus herbeizuschaffen, die militärischen Requisitionen im Rriegsfall maren eben fo häufig wie erdrückend und unberechenbar. Gin einziges Beifpiel mag zeigen, wie weit die Dinge gingen.

Während der dreijährigen Verwaltung Siciliens durch Gajus Verres sank die Zahl der Ackerwirthe in Leontini von 84 auf 32, in Mutyka von 187 auf 86, in Herbita von 252 auf 120, in Agyrion von 250 auf 80, so daß in vier der

fruchtbarften Diftricte Siciliens von 100 Grundbesitzern 59 ihre Aecker lieber brach liegen ließen, als sie unter diesem Resgimente bestellten. Und diese Ackerwirthe waren, wie schon ihre geringe Zahl zeigt und auch ausdrücklich gesagt wird, keinesswegs kleine Bauern, sondern ansehnliche Plantagenbesitzer und zum großen Theile römische Bürger!

In den Clientelstaaten waren die Formen der Besteuerung etwas verschieden, aber die Lasten selbst wo möglich noch ärger, da außer den Römern hier auch noch die einheimischen Höfe erpreßten.

In Rappadokien und Aegypten war der Bauer wie der Rönig bankerott, und jener den Steuereinnehmer, diefer ben römischen Gläubiger zu befriedigen außer Stande. Dazu tamen die eigentlichen Erpressungen nicht bloß des Statthalters felbft, fondern auch feiner "Freunde"; von denen jeder gleichfam eine Unweisung auf den Statthalter zu haben meinte, und ein Unrecht, durch ihn aus der Proving als ein gemachter Mann zurudgutommen. Die romifche Oligarchie glich in diefer Beziehung vollständig einer Räuberbande und betrieb das Plündern der Provinzialen berufs- und handwerksmäßig; ein tüchtiges Mitglied griff nicht allzu fäuberlich zu, ba man ja mit den Sachwaltern und den Geschwornen zu theilen hatte, und je mehr, um besto sicherer stahl. Auch die Diebesehre mar bereits entwickelt. Der große Räuber fah auf den kleinen, diefer auf ben bloßen Dieb geringschätig berab; mer einmal munderbarer Weife verurtheilt worden mar, that groß mit der hohen Ziffer der als erpregt ihm nachgewiesenen Summen. Aber wo möglich noch ärger und noch weniger einer Controle unterworfen, hauften die italischen Geschäftsmänner unter den unglücklichen Provinzialen. Die einträglichften Stude bes Grundbefites und das gesammte Sandels= und Geldwesen in den Aemtern concentrirten fich in ihren Sanden. Die Guter in den überfeeischen Gebieten, welche italischen Bornehmen gehörten, maren allem Elende ber Berwalterwirthichaft ausgesett und faben niemals ihren Berrn,

ausgenommen etwa die Jagdparke, welche schon in dieser Zeit (Zeit vor Cäsar's Alleinherrschaft) im transalpinischen Gallien mit einem Flächeninhalte dis fast zu einer deutschen Quadratmeile vorkommen. Die Bucherei florirte, wie nie zuvor. Die kleinen Landeigenthümer in Ilhricum, Asia, Aegypten wirthschafteten schon zu Barro's Zeit großentheils thatsächlich als Schuldknechte ihrem römischen oder nicht römischen Gläubiger, eben wie einst die Plebejer für ihre patrizischen Zinsherren. Eskam vor, daß Kapitalien selbst an Stadtgemeinden zu 4 Procent monatlich verborgt wurden.

Zu dieser gedoppelten Pressung, von denen jede allein unerträglich war, und deren Ineinandergreisen immer besser sich regulirte, kamen dann die allgemeinen Drangsale hinzu, von denen doch auch die römische Regierung, zum großen Theile wenigstens, mittelbar die Schuld trug. In den vielkachen Kriegen wurden bald von den Barbaren, bald von den römisschen Heeren große Capitalien aus dem Lande weggeschleppt und größere verdorben. Bei der Nichtigkeit der römischen Lands und Seepolizei wimmelte es überall von Lands und Seepräubern. In Sardinien und im inneren Kleinasien war die Bandenswirthschaft endemisch; in Afrika und im jenseitigen Spanien machte sie es nöthig, alle außerhalb der städtischen Ringmauern angeslegten Gebäude mit Mauern und Thürmen zu besestigen."

Bis zur Beendigung des Seeräuberkrieges durch Pompejus litten die Küstenländer auch besonders durch die Seeräuber. Berzweiselte aller Nationen hatten sich zusammengesunden: entlassene Söldner, die Bürger der vernichteten Ortschaften Italiens, Spaniens und Asiens, dienstlos gewordene römische Soldaten und Offiziere, die verdorbenen oder im Parteikampse unterlegenen Leute aller Nationen. Diese bildeten einen Seezäuberstaat und landeten und plünderten, wo es ihnen beliebte. Unter Sulla's Augen plünderten sie im Jahre 84 v. Ehr. Samothrake, Klahomenä, Samos, Jasos aus; die reichen Tempel an den griechischen und kleinasiatischen Küsten wurden

ber Reihe nach geplündert. Man rechnete über 400 von den Seeräubern eingenommene oder gebrandschatte Ortschaften, darunter Städte wie Knidos, Samos, Kolophon; aus nicht weniger früher blühenden Insels und Küstenstädten wanderte die gesammte Bevölkerung aus, um nicht von den Seeräubern fortgeschleppt zu werden. Selbst zwei bis drei Tagemärsche landeinwärts wurden Ortschaften von ihnen überfallen.

Die entsetliche Verschuldung, ber späterhin alle Gemeinden im griechischen Often erlagen, stammt großentheils von biesen verhängnisvollen Tagen.

Außerbem waren die Communal-Verhältnisse fast überall auch noch durch locale Wirren und Unterschleise der Gemeindes Beamten zerrüttet. Wo solche Bedrängnisse, nicht etwa vorübersgehend, sondern Menschenalter hindurch, auf den Gemeinden und den Einzelnen mit unabwendbar stetigem, jährlich steigendem Drucke lasteten, mußte wohl der bestgeordnete öffentliche oder Privathaushalt ihnen erliegen und das unsäglichste Elend über alle Nationen vom Tajo bis zum Euphrat sich ausbreiten.

Alle Gemeinden, heißt es in einer im Jahre 70 v. Ehr. veröffentlichten Schrift, sind zu Grunde gerichtet; eben dasselbe wird für Spanien und das narbonensische Gallien, also die verhältnißmäßig ökonomisch noch am leidlichsten gestellten Provinzen, insbesondere bezeugt.

In Klein-Asien gar standen Städte wie Samos und Halikarnassos saft leer; der rechtliche Sclavenstand schien hier, verglichen mit den Peinigungen, denen der freie Provinziale unterlag, ein Hasen der Ruhe, und sogar der geduldige Asiate war, nach den Schilberungen römischer Staatsmänner selbst, des Lebens überdrüssig geworden. Wem zu ergründen gelüstet, wie tief der Mensch sinken kann, sowohl in dem frevelhaften Zusügen, wie in dem nicht minder frevelhaften Ertragen alles denkbaren Unrechtes, der mag aus den Eriminalacten dieser Zeit zusammenlesen, was römische Größe zu thun, was Griechen, Sprer und Phönicier zu leiden vermochten.

Prof. Greil.

## Die Börse.

Gin Beitrag zur socialen Frage.

Der Börsenscandal ift nachgerade zu einer Höhe angewachsen, daß nicht bloß die conservativen, sondern selbst auch die liberalen Zeitungen darüber Zeter und Mordio schreien.

So fagte erft unlängft die "Rreuzzeitung":

"Wenn ein Thor oder ein Schelm am grünen Tische sein eigenes oder entfremdetes Geld verspielt hat, und sich dann verzweifelnd eine Augel vor den Kopf schießt, so versäumt die Presse niemals, einen solchen Vorfall mit der Ueberschrift: "Wieder ein Opfer der Spielhöhle" zu registriren. Daß aber beim Börsespiel täglich Hunderte von bürgerlichen Existenzen zerstört werden, in deren Ruin gar oft das Vermögen, das Glück und die Ehre ganzer Familien mit verwickelt sind, das registrirt die Presse nicht, weil es bereits alltäglich geworden."

Und die "Allgem. Zeitung" knüpfte unlängst an den schrecklichen Selbstmord des Grafen Wratislaw, in welchem es das Shmptom einer tiefen socialen Krankheit erblickte, folgende Betrachtung:

"Seit dem Entstehen des zweiten Kaiserreiches ift der vornehme Schwindel epidemisch geworden. Es ist höchste Zeit, daß diesem Uebel von höchster Seite und von Seiten der höheren Stände, die leider immer mehr und mehr im Schmutze der Börseliebhaberei unterzugehen drohen, die entsprechende Reinigung erfolge. Dieser im Interesse der Aristokratie gelegene Reinigungsact müßte freilich ein gründlicher und tief einsschweidender sein. Denn wer die Fäden kennt, welche heutzutage die haute-volée (vornehme Belt) mit der haut-finance (reiche Banquiers) verknüpsen, weiß bereits, daß die ersten Börsensmatadores durch Verschwägerung mit Herzogen, Marschällen, Generalen und Ministern den goldenen Schlüssel zu den höchsten

Schlöffern gefunden haben. Mit Recht nennt die Socials demokratie diesen Börsenscandal eine über die ganze euros päische Volkswirthschaft gelagerte Ausbeutungsbande."

Diese Auslassungen der conservativen "Areuzzeitung" und liberalen "Allgemeinen" zeigen, daß die Größe des Scandales selbst die herrschenden Klassen stutig macht, und die Börsenschwindler als eine über ganz Europa gelagerte Ausbeutungssbande betrachten.

Leider ift dieser Börsenschwindel kein bloßer Zufall, sondern das natürliche Erzeugniß der ganzen heutigen Gesellschaft, welche in Folge des herrschenden liberalen Dekonomismus durch und durch und vom Grunde aus auf Ausbeutung beruht.

Dieser Börsenschwindel läßt sich nicht so leichthin absichaffen, wie jene beiden Zeitungen in ihrer glücklichen Einfalt meinen, sondern er wird und muß bleiben, ja, er wird noch stetig zunehmen, solange die Herrschaft des liberalen Dekonomismus dauert. Sehr gut sagte eines Tages Hasenstlever: So lange es Aprikosenbäume gibt, so lange werden diese Aprikosenbäume vermöge ihrer inneren Natur Aprikosen tragen; und solange es Saubohnenpslanzen gibt, solange werden diese Pflanzen auch Saubohnen hervorbringen. Und desgleichen können wir sagen: Solange es eine Gesellschaft gibt, welche darauf beruht, die Arbeitskraft des Bolkes in Form der Lohnsarbeit auszubeuten, insolange wird es auch Schwindel aller Art, folglich auch Börsenschwindel geben.

In geistreicher Weise hat das Wahre der Börse erst vor Kurzem Dr. v. Schweitzer im norddeutschen Parlamente ausseinandergesetzt.

Die Herren Dr. Löwe, v. Hennig und Genoffen stellten nämlich den Antrag: Der norddeutsche Reichstag möge beschließen, daß die Prämienanleihe weder an einer Börse noch an einem anderen Bersammlungsorte angekauft und verkauft, ja nicht einmal notirt oder empfohlen werden dürfen. Motivirt wurde dieser Antrag mit dem Hinweis auf den schändlichen

Börfenschwindel mit solchen Papieren, und man muffe ben Prämienschwindel beshalb aus der Welt schaffen, um den Socialisten den Vorwand zu nehmen, gegen das Kapital klagend aufzutreten.

Bei dieser Gelegenheit hielt Dr. v. Schweiter folgende treffende Rebe:

"Es ift ein beliebter Kunstgriff der Bourgeoisie, wenn die Schäden der heutigen Gesellschaft irgendwo recht grell hervorteren und der Scandal besonders arg ist, plötlich einzugreisen und sich dabei die Miene zu geben, als wolle man die Capitalmacht brechen. Unschuldiges Vergnügen! Nicht über Einzelnerscheinungen beschweren wir uns, die Grundlage der heutigen Gesellschaft, das Verhältniß zwischen Kapital und Arbeit ist es, was wir bekämpfen, und woraus alle diese Einzelnerscheinungen hervorgehen. Man pfuscht mit scheinbarer sittlicher Entrüstung an verhältnißmäßigen gleichgiltigen Erscheinungen herum, um ben Blick von der Hauptsache abzulenken.

Ich halte es für wichtig, bei dieser Gelegenheit zu constatiren, welcher Inconsequenz die liberalen Parteien sich schuldig machen.

Indem sie die Prämienanleihen verbieten, schlagen die Vorkämpfer der "freien Wirthschaft" ganz offen und bestimmt eine Beeinträchtigung der Verkehrsfreiheit vor.

Meine Herren, die Arbeiterpartei hat nie etwas von der Berkehrsfreiheit gehalten, sondern geht vielmehr umgekehrt von der Boraussetzung aus, daß diese sogenannte Freiheit zu nichts Anderem führt, als daß der Schwächere von dem Stärkeren ausgebeutet wird, die Arbeit zunächst durch das Capital, und hinwieder das kleine Capital durch das große. Aber, meine Herren, so oft wir kommen und einen Schutz für diesenigen verlangen, die des Schutzes bedürfen — für die Arbeiter — da kommt man jedesmal und sagt uns: "Das geht nicht, wegen der Verkehrsfreiheit."

Besonders Berr v. Bennig ift in diefer Beziehung

ftark. (Heiterkeit.) Man hält uns also jedesmal die Berkehrsfreiheit entgegen. Angesichts dieser Thatsache bleibt es merkwürdig, was uns heute hier vorgeschlagen wird.

Es wird uns nämlich heute vorgeschlagen, eine bestimmte Börsewaare für die Zukunft einfach zu verbieten, und jenen Theil dieser Waare, der bereits im Lande ist, von den Börsen auszuschließen.

Welche Sathre auf den "freien Verkehr" dieß mare, fieht wohl jeder Unbefangene ein.

Es ist dieß ganz dasselbe, wie wenn sie beim Obstmarkte decretiren würden: "Eine bestimmte Sorte Obst darf nicht mehr auf dem Markte verkauft werden." Das ist doch gewiß eine Beeinträchtigung der betreffenden Baare, ein Eingriff in die Verkehsfreiheit. Mit demselben Rechte könnten Sie gleichfalls auf den Gedanken kommen, es sei wünschenswerth, daß kein Bier mehr im Lande consumirt und verkauft werde.

Es liegt hier eine Verkehsbeschränkung in optima forma, und was die Hauptsache ist, diese Verkehrsbeschränkung geschieht an einem Punkte, wo alle Fäden der heutigen Gesellschaft zusammenlaufen, nämlich am Geldmarkte, an der Börse.

Wenn man einsehen will, welche Rolle die "Börfe", dieser große Geldmarkt, heutzutage spielt, so muß man sich zunächst klar machen, welche Rolle heutzutage das Geld spielt.

Meine Herren, es war lange Zeit ein beliebter Sat in der Dekonomie, daß das Geld eine Waare sei, wie jede andere. Die Praxis hat das nicht geglaubt, und auch die Theorie hat heute ihren Irrthum einbekannt.

Denn Gelb ist nicht etwa bloß eine Waare wie jede andere Waare, sondern es ist die Waare par excellence (in der vollkommensten Art), es ist nämlich die einzige Waare, welche directe austauschbar ist.

Wer heutzutage Waare producirt, taufcht fie niemals gegen

eine andere Waare aus, sondern er muß seine Waare erst in Geld umsetzen, und erst für dieses Geld kauft er sich dann ein, was er braucht. Also alle andern Waaren sind nicht direct austauschbar, sondern nur das Geld, und zwar nur das Geld allein, oder, was dasselbe ist: die Waaren sind in der modernen Gesellschaft nicht untereinander, sondern nur gegen Geld austauschbar; das Geld ist die Haupt-waare.

Unter solchen Umständen ist leicht begreiflich, daß in einer Gesellschaft, welche auf dem Waarenaustausche beruht, das baare Geld die übrige Waarenwelt beherrscht, was sich besonders bei Krisen zeigt, wo mit Keulenschlägen jedem Geschäftsmanne bemerkbar gemacht wird, welch ein Unterschied zwischen dem Werthe ist, der im baaren Gelde, und demjenigen, der in den Waaren steckt, bei Krisen, sage ich, wo Geld allzemein gefragt und Waare allgemein angeboten wird.

Wenn aber das Gelb alle anderen Waaren beherrscht, so ist es natürlich, daß die Börse (Geldmarkt) sämmtliche übrigen Waarenmärkte beherrscht.

Hier auf der Börse laufen alle Fäden der Industrie, des Handels, ja selbst der Landwirthschaft zusammen, weil dort Nachfrage und Angebot von Geld ist, welches der Hauptnerv der modernen Gesellschaft ist.

Ja, jeder Einfluß auf den Geldmarkt ist auch ein Einfluß auf die ganze productionelle Bewegung übershaupt. Noch mehr, das Geld ist unter den heutigen Bershältnissen der Regulator der ganzen Production.

Sind nämlich mehr Waaren einer bestimmten Art, als das Bedürfniß der Gesellschaft erfordert, erzeugt worden, so fällt der Preis, das Kapital zieht sich von dem betreffenden Geschäftszweige zurück. Ist hingegen zu wenig producirt, so steigt der Preis, das Kapital wendet sich diesem Geschäftszweige zu.

Diefe Regulirung, durch welche die Production in die

richtigen Bahnen zurückgestoßen wird, beforgt en post die Börse, ber Geldmarkt.

Aus alledem aber folgt, daß jede Einwirkung auf die Börse auch eine Einwirkung auf die ökonomischen Zustände der Nation überhaupt ist; oder mit andern Worten: wenn man die Rede der liberalen Partei über die Börse gehört hat, so könnte man glauben, die Börse sei ein zufälliges Institut, wie etwa ein Aquarium oder ein zoologischer Garten, während doch heutzutage die Börse die Krone des ganzen liberalen Dekonomismus ist; dieser Dekonomie ist die Börse so wesentlich, daß sie sich eine solche schaffen müßte, gerade wie der Birnsbaum die Birne hervordringt; kurz, die Börse ist aus dem Fundament der heutigen Gesellschaft innerlich nothswendig herausgewachsen. Darnach ermesse man die Conssequenz derzenigen, die für "freien Verkehres beschränken wollen.

Man hat von den großen Börsenkönigen gesprochen, und hat sehr viel darüber gejammert, daß diese Könige alle Nachtheile auf ihre kleinen Unterthanen, die kleineren Capitalisten, abwälzen. Das ist nun freilich wahr. Aber ist denn das etwas anderes als der charakteristische Grundzug der ganzen heutigen Gesellschaft überhaupt? Denn die ganze heutige Production, der ganze heutige Berkehr in allen Zweigen beruht ganz allein auf dem Bestreben gegenseitiger Uebervortheilung, auf dem Hang, sich zu bereichern, zum Nachtheile des Andern, auf diesem Kriege Aller gegen Alle.

Und nun, meine Herren, wundern Gie fich, daß dieß im Großen auch gemacht wird?

Gerade die Börse, die das Centrum der ganzen productionellen Bewegung ist, muß die eigenthümliche Erscheinung unserer Zeit am hellsten, am größten, am deutlichsten zu Tage fördern. Was diese großen Börsenkönige sind, das sind im Rleinen mehr oder weniger alle Fabrikanten und Geschäftsleute; benn alle diese sind auf die Speculation angewiesen. Sie, meine Herren, wenn Sie in die Börse sehen, blicken in einen Bergrößerungsspiegel; es sieht Ihnen Ihr eigenes Bild aus diesem Spiegel vergrößert entzgegen, und da erkennen Sie sich selbst nicht und ersichten vor Ihrem eigenen vergrößerten Bilde.

Ja, mir kommt es vor, daß diejenigen Capitaliften, welche gegen die Börse anstürmen, einer Artillerie gleichen, die in der Schlacht auf das eigene Hauptquartier schießt.

In foldem engen Zusammenhange steht die Börse zur modernen Gesellschaft.

Eine andere weitere Inconsequenz liegt in dieser beantragten Ausschließung von der Börse darin, daß sie die Speculation beschränken wollen gerade in Betreff der Prämienanleihen, also eines einzelnen Punktes, und dabei nicht bemerken, daß sie alsdann die Speculation überhaupt beschränken müßten.

Wenn Sie einmal anfangen, die Speculation an der Börfe zu beschränken, bann, meine Herren, muffen Sie die Speculation in jedem Geschäftskreise, auf jedem Markte einsschränken.

Es gibt nämlich keine einzige Waare, in der nicht speculirt werden kann, und wenn Sie einmal in diese Bahn hineinsgegriffen, dann kommen Sie bald dahin, auf Schritt und Tritt dem "freien" Verkehr Fesseln anzulegen, dann, mit einem Worte, haben Sie die sogenannte Verkehrsfreiheit selbst aufgegeben, weil sie von Ihnen als schädlich erkannt wird, dann haben Sie selbst den heutigen Gesellschaftszustand versurtheilt und den Weg betreten, der zur genossensschlichen Arbeit hinführt.

Ich für meine Person und im Interesse der Arbeiter, die ich hier vertrete, freue mich, über diese Inconsequenz, weil sie nur allzudeutlich zeigt, daß die Apostel der freien

Wirthschaft und der Verkehrsfreiheit an ihr eigenes Princip nicht mehr glauben.

Ich komme nun an denjenigen Punkt, der mir im vor- liegenden Punkte die Hauptsache erscheint.

Bei Berathung der Gewerbes Ordnung traten wir auf und forderten zum Schnize der Arbeiter von Ihnen den sogenannten Rormal=Arbeitstag, d. h. ein Bundesgesetz, welches bestimmt, daß in allen großen Werkstätten nur eine bestimmte Zeit, sagen wir zehn Stunden per Tag, gearbeitet werden solle.

Diese Zumuthung ist nun freilich ein Eingriff in die Verkehrsfreiheit; aber ein nützlicher Eingriff, den die Arbeiter in England zum Wohle des Volkes bereits durchgesetzt haben. Dieser Normalarbeitstag ist in England bereits verwirklicht, und es hat sich gezeigt, daß eine industriell hochentwickelte Nation dabei bestehen kann und auch gut besteht.

Aber so nüglich dieser Eingriff in die Verkehrsfreiheit für uns gewesen wäre, und obwohl wir nachgewiesen haben, daß diese Einrichtung möglich ist, hat man uns doch von diesen Bänken entgegengehalten: Das geht nicht, wegen der Verkehrsfreiheit.

Und heute, meine Herren, geschieht bas Unglaubliche, baß Sie felbst in diese Berkehrsfreiheit eingreifen.

Unwillfürlich gedenke ich der Worte des Großinquifitors in Don Carlos:

"Darf Giner Gnade finden, mit welchem Rechte wurden hunderttaufende geopfert?"

Meine Herren, wenn Sie in Einem Bunkte diese Freisheit beschränken, wie können Sie es verantworten, daß Sie benfelben Schutz versagen Millionen von Arbeitern, die dieses Schutzes so dringend bedürfen.

Und wem bringen Sie diesen Schut? Einer Rlasse von Staatsbürgern, die sich nicht einmal diesen Schutz verlangt. Sie, meine Herren, wollen die Börse vor Berlusten schützen, und doch fagt Ihnen dieselbe Borfe mit Gretchen: "Kann unsgeleitet nach Hause gehen."

Dieß find die Inconsequenzen, in die Sie sich verwickeln. Da, wo der Schutz hingehört, wo man ihn der Menschheit, dem Culturfortschritt schuldig wäre, da versagen Sie ihn im Namen der Verkehrsfreiheit; oben aber, auf dem Geldmarkte, wo man diesen Schutz gar nicht verlangt, sich sogar dagegen sträubt, da drängen Sie denselben unter Verletzung der Verkehrsfreiheit despotisch auf.

Zum Schluffe fage ich Ihnen, meine Herren, noch Folgendes: Es kann der Arbeiterpartei ganz gleichgiltig sein, was Sie mit Ihren Prämienscheinen und Anlehen anfangen. Machen Sie da, was Sie immer wollen, das läßt uns ziemlich kalt und macht uns keine schlassofen Nächte.

Wenn ich aber gleichfalls für das Verbot stimme, dann, meine Herren, geschieht es aus dem Grunde: weil ich einen eclatanten Präcedenzfall schaffen will dafür, daß auch die hochheilige liberale Verkehrsfreiheit durchbrochen werden kann.

Es wird dann vielleicht bald die Stunde kommen, wo ich gegen die Verkehrsfreiheit den Schutz der Arsbeiter, dieser Ausgebeuteten in der heutigen Gesellsschaft, verlangen werde, wo ich sodann vor Sie wie heute hintreten und sagen werde: "Meine Herren, Sie selbst haben bei Gelegenheit der Prämienanleihen Ihr Prinzip bereits aufsgegeben."

So viel ist heute gewiß, Sie glauben selbst nicht mehr an Ihr Princip, Sie haben es mit dieser Börsensfrage zu Boden getreten, und dafür meinen Dank!"

Diese Rede, welche mit gespanntester Aufmerksamkeit ansgehört, und von Minister Camphausen ein Meisterstück "von glänzender Schärfe" und eine Anhäufung von "unwiderleglichen Gründen" genannt wurde, beleuchtet wie ein helles Wetter»

leuchten die dunklen Seiten der heutigen, unter der Herrschaft der liberalen Dekonomie stehenden Gesellschaft.

Nach dieser geistvollen Auseinandersetzung ist die "BörsenSchandwirthschaft" kein bloßer "Zufall", sondern das natürliche, wesentliche Erzeugniß der heutigen Gesellschaft,
welches durch und durch auf Ausbeutung beruht; sie
ist nichts anderes, als die natürliche Krone des schönen
Baumes. Haut sie ab, vergebliche Mühe! Der edle Baum
treibt sie aufs Neue heraus, sie wächst nach.

Wenn nun conservative und liberale Zeitungen, wie die "Kreuzzeitung" und "Augsburger Allgemeine Zeitung" glauben, daß nur der "Börsenschwindel" der Arbeiterklasse "gerechten Grund zur Anklage gegen die moderne Gesellschaft" gebe, und nur der "Börsenschwindel" als eine über die ganze europäische Volkswirthschaft gelagerte "Ausbeutungsbande" zu betrachten sei, so sind sie über die Ansichten derselben völlig im Irrthume.

Der Scandalzustand der heutigen Gesellschaft zeigt sich vielmehr und zu allernächst in der Aussbentung der Arbeitstraft durch das Capital. Aber dieser Hauptscandal gebiert auch mancherlei Nebenscandale, die sich, des edlen Baters würdig, in der heutigen Gesellschaft munter herumtummeln, als lebendiges Zeugniß für das Schiller'sche Wort:

"Das eben ift ber Fluch ber bofen That, Daß fie fortzeugend Bofes muß gebaren."

Und folche mürdige Sprößlinge sind z. B. die Ausbeutung des Kleinkapitals durch das Großkapital, die Vergeudung der Arbeitskraft, der Schwindel und die Resclame und die — "Börsenwirthschaft".

Die Börsen-Schandwirthschaft ist also in der hentigen Gesellschaft ein bloßer "Nebenscandal", nur eine Folge, und zwar "nothwendige" Folge des großen Aergernisses, welches in der Ausbeutung der Arbeitsstraft der großen Masse des Bolkes besteht.

Wenn also selbst liberale Blätter über die Börse so große Beschwerde führen, so geschieht es hauptsächlich nur deshalb, um durch Hervorkehrung von Einzelerscheinungen und großes Geschrei darüber die Ausmerksamkeit von der Hauptsache abzulenken.

Die "Börse" hat noch aus einem anderen Grunde nur ein untergeordnetes Interesse für die Arbeiter.

Was nämlich die Arbeiter in erster Linie interessirt, ist: "daß der Werth, den sie erzeugen, nur theilweise (in Gestalt von Arbeitslohn) ihnen zufällt, während der andere Theil unter verschiedenen Vorwänden von der kleinen Klasse der Besitzenden hinweggenommen wird. Was also die Arbeiter in erster Linie interessirt, ist dieß: Daß sie einen Theil ihres eigenen Arbeitserzeugnisses, daszenige, was nach natürslicher Gerechtigkeit ihnen vollständig zufallen sollte, an Andere abzugeben haben. Mit einem Worte: daß sie nicht bekommen, was sie bekommen sollten!

Hingegen die Frage, wie dasjenige, was die Arbeiter bekommen follten, sich unter die Besitzenden vertheilt, diese Frage ist für die Arbeiter ganz nebensächlich.

So z. B. die Lieblingsfrage des Herrn Schulze-Delitsch: Das geschäftliche Risico!

Was kümmert die Arbeiter das Risico! Genug, daß die Arbeiter wissen, daß das ihnen Entzogene an die Bourgeoisie gelangt; daß diese daher in Saus und Braus leben kann und doch noch immer reicher wird, wie das Steigen des sogenannten "National"-Reichthums beweist. Das Weitere ist ihnen gleichziltig. Wohl wissen sie, daß bei der Frage, wie der Capitalzgewinn unter die Capitalisten kommt, Einer oder der Andere zu kurz kommen kann, ja, daß bei dem Spiele, das die Capitalisten unter sich treiben, Herr Bär oder Herr Hirsch sogar "verlieren" kann. Aber während Herr Bär und Herr Hirsch 10.000 st. verlieren, gewinnen Herr Löb und Morgenstern 20.000 st. Was kümmert dieses Spiel die Arbeiter? Was sie

kümmert, ist die Thatsache, daß alle die Werthe, womit jene Herren auf der Börse spielen, der Arbeiterklasse entzogen sind; wie die Herren es unter sich vertheilen, kann ihnen ganz gleichsgiltig sein.

Der Börsenschwindel erzeugt nämlich nicht neue Werthe, sondern bewirkt nur eine andere Vertheilung der schon durch Arbeit erzeugten Werthe. Die bereits vorhandenen Werthe werden im wilden Spiel hin und her geworsen. Jüdische Freiherren und freiherrliche Juden suchen sich gegenseitig zu beschwindeln. Was kümmert es den Arbeiter, ob der jüdische Freiherr oder freiherrliche Jude der schlaueste und gewissenlosseste Spieler ist. Was sie kümmert, ist die Thatsache, daß dieser ganze Börsenschwindel und Schacher unr auf Grund der Werthe, welche die Arbeiter für die Börsenschwindler hervorgebracht haben, möglich ist.

Es ist beshalb lächerlich, den Börsenschwindel für die heutigen Schäden in der Societät verantwortlich zu machen, da er doch nur deren Folge ist. Die Börse ist nur der Bergrößerungsspiegel, aus welchem die ganze moderne Gesellschaft herausblickt, denn was die Börse im Großen, thut der Fabrikant im Kleinen, und was die Börsenkönige im Großen, das sind im Kleinen alle liberalen Bourgeois; mit Einem Worte, die Börse wächst aus dem Fundamente der heutigen Gesellschaf mit innerer Nothwendigkeit heraus, wie das Gras aus der Erde.

Die "Augsburger Allgemeine Zeitung" hat Unrecht, wenn fie meint, zur Ausbeutungsbande gehören bloß die Börsenstönige; o nein, diese Bande ist viel größer, zu ihr gehören auch gar häufig diejenigen, die so gewaltig über den Börsenschwindel jammern.

Es gibt heutzutage keine Vermittlung! Nur durch Productiv= Genoffenschaften kann diese Schmarogerpflanze beseitiget werden.

## Die Freiheit der Kirche.

Gine Paftoral-Confereng-Arbeit 1).

- A. Worin besteht die Freiheit der Kirche?
- B. Ift sie nothwendig?
- C. Ift sie der gedeihlichen Entwicklung bes Staatslebens hinderlich?

Zur Beantwortung dieser drei Punkte wird es nicht ohne Nuten sein, darzuthun, daß die Kirche überhaupt berechtigt ist, zu existiren.

Die wahre Religion, also auch beren Trägerin, die Kirche, ist berechtigt in ihrer Existenz. Denn Gott hat gleich vom Ansfange an, gleich bei der Schöpfung, den Menschen in eine doppelte Heilsordnung eingesetzt: in eine natürliche, indem Er den Menschen mit herrlichen Naturgaben ausstattete, die Erde zu seinem Wohnplatze bestimmte, und ihm die natürlichen Dinge zu seinem Gebrauche anwies; und in eine übernatürlichen Dicke, indem Gott den Menschengeist unsterblich und nach seinem Vilde erschuf, dem Menschen ein übernatürliches Ziel setze, nämlich eine übernatürliche Glückseligkeit durch die übernatürliche Anschauung Gottes, und ihm zur Erreichung dieses überirdischen Zieles auch übernatürliche Gaben und Knaden verlieh, und sich selbst dem Menschen offenbarte und ihm zeigte, auf welche Weise er dieses sein übernatürliches Ziel erreichen könne. Und auch nachdem die Stammeltern des Menschengeschlechtes ihre

<sup>&#</sup>x27;) Diese Arbeit beantwortet nach den Laacher Stimmen, besonders ben Stimmen VI. und XII., die erste Frage, welche der zweiten Pastoral-Conferenz von 1869 gestellt war. Wir heben für diesmal unter den vielen, sehr trefslichen Arbeiten eine hervor, die den Gegenstand am ausschrlichsten behandelt, und werden in den "Miscellen" eine kurze Beantwortung der zweiten Frage "über die Behandlungsweise der bloß civiliter geschiedenen Cheleute" solgen lassen. D. R.

Freiheit mißbraucht hatten und in Sünde gefallen waren, hat Gott diese übernatürliche Heilsordnung nicht zurückgenommen, sondern vielmehr dieselbe erweitert und noch fester begründet, indem Er dem Menschen das übernatürliche Ziel beließ, und die Möglichkeit zur Erreichung desselben durch die Erlösung. Gott bereitete nun 4000 Jahre die Menschen auf den Erlöser vor. Zuerst erstreckte sich diese Vorbereitung auf das gesammte Menschengeschlecht, indem Gott fortsuhr, sich den Stammvätern und Patriarchen zu offenbaren; dann ganz vorzüglich auf ein einziges Volk, auf das israelitische, welches Er unter seinen besonderen Schutz nahm und auf außerordentliche Weise leitete, und als Werkzeug zur Vorbereitung auch anderer Völker auf den Erlöser sich erfor.

Diesem Volke gab er durch seinen Profeten Mohses seine erweiterte Offenbarung; zu diesem Volke sandte er fortwährend Profeten und ließ sowohl durch deren Beissagungen, als auch durch Anordnung von Vorbildern (Thpen) stets auf den versheißenen Erlöser hinweisen, und durch Schilderung seines Lebens und Wirkens ein so treues Bild von ihm entwersen, daß die Wenschen ihn bei seinem Erscheinen und Auftreten als den versheißenen Messias und Beltheiland erkennen konnten. Bei diesem Volke bestimmte Gott auch eigene Organe, das Hohepriesterund das Priesterthum, zur Pflege und Vermittlung der göttlichen Offenbarungen und Satungen.

Endlich in der Fülle der Zeit erscheint Er selbst, der verheißene Messias, der von allen Guten heißersehnte Erlöser der Welt. Er tritt auf als großer Lehrer, der da ist das Licht der Welt; als der hohe Priester, der mit seinem eigenen Blute die Gottheit mit der Menscheit versöhnt, als der himmlische König, der von nun an alle Bölker in sein Reich einführen, in seinem Reiche zu heiliger Liebe vereinigen will. Und dieses Reich hat sich ausgebreitet, ist wirklich ein Weltreich geworden, und besteht noch als solches: es ist die christliche, die christskatholische Kirche. Das ist also die übernatürliche Heils-

ordnung, in welche Gott felbft ben Menfchen gleich bei beffen Schöpfung einführte, welche beftand vom Anfang bes Menschengeschlechtes an, welche fich auf bas Berhältnig bes Menschen zu Gott bezieht, welche bas lette, bas übernatürliche Biel und Ende des Menfchen, und die Mittel, ju foldem übernatürlichen Ziele zu gelangen, und alle hierauf fich beziehenden Offenbarungen und Ginrichtungen Gottes, wie fie gemäß ber Fülle der Zeit gegeben murben, in fich begreift, das alfo, fage ich, ift die übernatürliche Beilsordnung, welche endlich der Sohn Gottes vollendet, ber er durch feine Auferftehung und Simmelfahrt das tieffte Fundament gab, und welcher Er dadurch die Rrone auffette, daß Er fie durch die Sendung bes heiligen Beiftes zur unfehlbaren Bermittlerin ber Erlöfungsgnaden an die Menschheit machte. Das ift die übernatürliche Beilvordnung in der Menschheit, welche vom Anfange an und durch alle Jahrtaufende bis auf den heutigen Tag bestand und befteht neben ber natürlichen Beilvordnung, welche dem Staate obliegt, ber bie irdische Wohlfahrt ber Menschen zu seinem Endziele hat.

"Nicht die menschliche Gesellschaft, sagt Schneemann, war das erste, sondern die göttliche, der Urstand; unser Geschlecht ist unter göttlicher Einwirkung zum Vernunftgebrauche erwacht, und die höhere Erstenntniß und die volle Tugend ist für immer an diese göttliche Führung gebunden geblieben, Nicht das Ningen mit der äußeren Natur, nicht der Kamps um die Freiheit, ist der Lebenspuls unserer Geschichte; sondern die Entzweiung mit dem Lichtreiche, und die Wiederverbindung durch die Erlösung."

Beweis für die Existenz einer übernatürlichen Heilssordnung ist auch der Umstand, daß kein heidnisches Bolk ohne Religion und ohne ein Organ der Religion oder Priesterthum getroffen wird.

Diese übernatürliche Heilso ronung ift also, sowohl nach Ursprung als Dauer, sowohl nach ihrem Ziele als auch nach den dahin führenden Mitteln in ihrem Bereich mindestens ebenso berechtigt, wie die natürliche Heilsordnung und deren Träger, der Staat.

Die Trägerin und Vermittlerin dieser übernatürlichen Heilsordnung in der Menschheit ist die wahre Kirche. Die wahre Kirche ist also so alt, wie die Menschheit, und so berechtiget in ihrer Existenz, wie die übernatürliche Heilsordnung selbst; und sie bleibt so lange berechtiget, als man den Beweis nicht liesert, daß es eine übernatürliche Heilsordnung in der Menschheit nicht gibt und nie gegeben hat, d. h. so lange man nicht mit unumstößlicher Gewißheit nachweist, daß es keinen Gott und keine Unsterblichkeit, keine Ewizkeit und keine Verzeltung gibt und daß Gott sich den Menschen niemals geoffensbaret habe: ein Beweis, der nie geliesert wurde, und nie gesliesert werden wird.

Diefe übernatürliche von Chriftus vollendete Beilsordnung wurde von 3hm auch frei und unabhängig von jeder weltlichen Macht constituirt. Er trat öffentlich als Lehrer auf, durchzog als folder das ganze Land von einem Ende zum andern, sammelte Unhänger, nahm Junger an, mählte sich Apostel, wirkte Bunder; Alles diefes, ohne den Sobenpriefter oder den hohen Rath, oder Herodes oder Pilatus, oder den Raifer in Rom auch nur im mindeften zu befragen. Er ließ fich von feiner weltlichen Macht autorifiren, holte fein "Placetum regium" oder "Exequatur" ein, sondern erklarte sich in dem, was Er that, felbst als die einzige und höchste Autorität, weil als ben Sohn Gottes; und diefes Borkehren feiner eigenen Autorität mar auch ber Grund vieler Anfeindungen und Berfolgungen von Seite ber jubifchen Obrigfeiten und feines endlichen Todes. Chriftus nannte fich Ronig, grundete fein Reich, nannte es Reich Gottes, Simmelreich, Kirche, und gab ihr eine bestimmte deutliche Organisation mit der Bestimmung und unzweifelhaften Berheißung, ein Weltreich zu werden, somohl an Umfang, als Dauer. Und alles dieses that er nicht fraft allerhöchster obrigkeitlicher Bewilligung, sondern lediglich aus eigener göttlicher Autorität.

Das Schweigen des Herrn vor Herodes und vor dem

Richterstuhle des Pilatus, wie vor dem hohen Rathe, dürfte mithin auch in dem Sinne ausgelegt werden, daß Er damit sagen wollte, Er erkenne diese irdischen Gewalten nicht als competent, nicht als berechtiget an, um über sein Wirken, über das durch seine Bethätigung zu gründende Reich zu Gericht zu sigen.

Die Kirche Chrifti ift bemnach frei und unabhängig von jeder außer ihr befindlichen Autorität in ihrem Anfang, in ihrem Sein.

Frei ift die Rirche Chrifti auch in ihrer Fortdauer, worüber ich nur ein paar Worte bemerken will. Chriftus hat feiner Rirche die Aufgabe gestellt, eine Weltfirche, ein Weltreich zu werben. Bare die Rirche in der Leitung ihrer eigenen Angelegenheiten den irdischen Mächten untergeordnet, fo mare die Löfung einer folden Aufgabe von vorneherein unmöglich, indem ja die weltlichen Gewalten der Rirche feindselig entgegen= treten und fie verfolgen konnten, wie es wirklich auch von Seite der Juden und Beiden gefchehen ift. Alfo tann Chriftus, der feine Religion zur Beltreligion machen wollte, eine folche Ubhängigkeit seiner Rirche von ber Staatsgewalt nicht gewollt haben. Chriftus grundete eine freie Rirche, frei auch in ihrer Wirksamkeit. Denn nicht den weltlichen Obrigkeiten, fondern den Aposteln in ihrer Unterordnung unter Betrus und beffen Nachfolger, übergab Er die höchfte Autorität in seiner Rirche, und Niemand anderen; ihnen befahl Er, feine Lehre allen Bölkern zu predigen, die Sakramente zu fpenden. Er fagte ihnen voraus, daß fie feiner Lehre megen bei den Obrigkeiten und Königen großen Widerspruch erfahren werden; Er fagte ihnen aber nicht, daß fie fich benfelben irgendwie fügen follen; Er fagt nicht, daß den Königen und Obrigkeiten irgend eine Autorität über die Rirche zustehe, sondern er ermahnt sie vielmehr, ungeachtet diefes Widerspruches und der Berfolgungen, in ihrer Thätigkeit auszuharren, und verspricht ihnen hiefür einen großen Lohn. Wie mir miffen, haben die Apostel dieses auch wirklich gethan. Sie haben fich nicht an die Befehle,

Drohungen und Strafen ber Obrigfeit gekehrt; fondern fie haben ihre Wirksamkeit in der Rirche und für fie - unbefümmert um die weltlichen Mächte — immer mehr entfaltet und bethätiget. Als die Apostel deshalb vor dem hohen Rathe ftanden, um fich megen ihrer Predigt zu verantworten, fprachen fie zu demfelben: "Ermäget felbft, ob es erlaubt ift, ben Menfchen mehr, als Gott zu gehorchen." Alles das Beweis genug, daß die Apostel überzeugt maren, daß fie in ihrer Wirksamkeit für das Reich Jefu Chrifti von keiner irdischen Obrigfeit ober irgend einer weltlichen Autorität abhängig feien. Beweis hiefür ift uns auch die gange Rirchengeschichte, welche die großen Gefahren aufweift, die im Berlaufe der Jahrhunderte ber Rirche erwuchsen, ihre Freiheit zu verlieren und in Abhängigkeit von den Staaten zu gerathen und die großen und ichweren Rämpfe, die fie beftand, um ihre volle Unabhängigfeit von benfelben zu bemahren, oder wieder zu erringen. Zeugniß hiefür auch die vielen Märthrer, welche Blut und Leben für diese Freiheit hingeopfert hatten. Chriftus hat alfo eine freie Rirche gegründet, frei in ihrem Anfange und Sein, in ihrer Fortbauer und in ihrer Wirksamfeit.

Worin aber befteht diefe Freiheit der driftlichen Rirche?

## A.

Die Freiheit der Kirche befteht in der Unabhängigkeit der Kirche von der Staatsgewalt sowohl in ihrem Bestande als auch in ihrer gesammten auf die Erreichung ihres heiligen Zweckes gerichteten Wirksamkeit und Lebensentfaltung; sie besteht darin, daß die Kirche ihre eigenen Angelegenheiten selbstsständig, d. h. ungehindert und unabhängig von jeder andern außer ihr besindlichen Gewalt, ordne und verwalte. Zu diesen eigenen Angelegenheiten, in deren Anordnung und Leitung die Kirche sich unabhängig von der Staatsgewalt bethätigen muß, gehört nothwendig:

I. Ihr Lehramt. Chriftus, fowohl durch feine Lehre, las

auch durch fein Beispiel das Licht der Welt, hat in feiner Rirche ein Lehramt eingesett, und dasselbe dem Apoftolate in Bereinigung mit dem Primate übertragen. Denn ju ben Aposteln hat er gesprochen: "Wie mich ber Bater gesendet hat" u. f. w. und "gehet in die gange Welt, prediget bas Evangelium jedweder Creatur" u. f. w. Diefes Lehramt muß alfo frei und unabhängig fein von der Staatsgewalt und zwar: a) in der Berkundigung der Lehre Jefu Chrifti, der gefammten gottlichen Offenbarung. Der freien Rirche barf es baher von ber Staatsgewalt nicht verwehrt werden, das Evangelium, die driftlichen Religionswahrheiten allen Menschen zu predigen. wann, wo, wie und burch welche firchliche Organe fie es für gut und nothwendig erachtet. Dem firchlichen Lehramte allein obliegt das gesammte, innere wie äußere, ordentliche wie außerordentliche Miffionsmesen, unabhängig von der Staatsgewalt. Der freien Rirche muß es geftattet fein, Schulen, Erziehungsund Unterrichts-Anstalten — höhere wie niedere — nach ihrem eigenen Ermeffen zu errichten. Denn die Staatsgewalt hat nur das Recht, ein bestimmtes Dag allgemeinen Biffens, allgemeiner Bildung feftzuftellen, und die Erreichung desfelben feinen Unterthanen zu ermöglichen. Das aber ift für bas Staatswohl gleichgiltig, ob diefes Mag allgemeiner Bilbung in ben Staatsschulen oder in firchlichen Anftalten erworben wird. Bon diefem unveräußerlichen Rechte, eigene Unterrichts= und Erziehungs= Unftalten zu gründen, muß die Rirche gang besonders dann Gebrauch machen, wenn die Staatsschulen den unabweislichen Bedürfniffen und Anforderungen der Rirche nicht mehr genügen, ober gar mit benfelben in Widerspruch gerathen würden.

Dem Lehramte der freien Kirche muß es gestattet sein, den Religionsunterricht in allen Schulen und Bildungsanstalten, in welchen sich Katholiken befinden, unabhängig von der Staatsgewalt zu ertheilen und zu leiten, und auf die religiöse Erziehung in denselben entscheidenden Einfluß zu nehmen.

Das Lehramt einer freien Rirche muß frei und unab-

hängig fein b) in der Heranbildung der Religionslehrer. Die freie Rirche barf baber nicht gehindert werden, zur Erziehung eines tüchtigen Rlerus Seminarien zu gründen und bie beftebenden nach ihrem Ermeffen zu ordnen und zu leiten. Das Lehramt der freien Kirche allein ift berechtigt: c) die Religions= lehrer zur Ausübung ihres heiligen Amtes zu bevollmächtigen, und ihnen die firchliche, b. i. göttlich berechtigte Sendung gu ertheilen. Alle Lehrgewalt in Betreff der heiligen Religion geht von dem firchlichen Lehramte aus. Jeder öffentliche Religions= lehrer bedarf der firchlichen Sendung; ohne diefe kann Niemand eine berechtigte öffentliche religiofe Lehrgewalt befigen. Dem Lehramte ber freien Rirche muß geftattet fein d) bie Beaufsichtigung und Ueberwachung der religiösen Erziehung und des gefammten religiösen Unterrichtes, und baber folgerichtig und nothwendig die Mitaufsicht auch über den weltlichen Unterricht, aber nur bezüglich des Berhältniffes desfelben gur fatholischen Wahrheit, und es darf ihm e) das Recht nicht verfümmert werden, über religiofe Fragen und Angelegenheiten felbstftändig und unabhängig von der Staatsgewalt zu ur= theilen ober zu entscheiben. Das firchliche Lehramt ift berechtiget und verpflichtet, über die Reinheit des Glaubens zu machen, religiöse Ameifel zu lösen, religiöse Brrthumer zu untersuchen und den Gläubigen als folche zu bezeichnen, alle erscheinenden literarifden Broducte zu prufen und über beren Berhältniß jum mahren Glauben ein maggebendes Urtheil zu fällen. Es ift berechtigt, alle öffentlichen Lehrer, Beiftliche fomohl als auch Laien, fofern fie Ratholiten find und Lehren vortragen, welche den Wahrheiten der driftkatholischen Religion widersprechen, darauf aufmerkfam zu machen, zu ermahnen, zu warnen und nöthigenfalls fie mit firchlichen Strafen zu belegen. Die Rirche ist verpflichtet, dahin zu wirken, daß Ratholiken ihre Rinder Lehrern und Lehranftalten, durch welche driftlicher Glaube und driftliches Leben gefährdet werden, nicht anvertrauen, fie ift berechtigt, einen folden Befuch ihren Bekennern nöthigenfalls zu verbieten.

Nebenbei sei noch bemerkt, daß die erste und wichtigste Pflicht katholischer Eltern in Betreff ihrer Kinder die ist, daß sie dieselben katholisch erziehen. Die Schule hat die Bestimmung, den häuslichen elterlichen Unterricht und die häusliche elterliche Erziehung zu unterstützen, fortzusetzen und zu vervollsommnen. Dazu, zu diesem hochwichtigen Zwecke, zahlen katholische Eltern ihr schweres Geld in den Staats und Gemeindesäckel, aus welchem die Staatsschulen erhalten werden. Die Katholisen sind daher berechtigt und verpslichtet, an ihre Schulen die Ansforderung zu stellen, daß Erzichung und Unterricht in denselben mit den Lehren und Grundsätzen der heiligen Religion nicht nur nicht im Widerspruche stehen, sondern sich in vollsommenem Einklange, in vollsommener Uebereinstimmung mit derselben befinden, oder mit andern Worten, daß sie consessionell seien.

Bu den eigenen Ungelegenheiten der Rirche gehört:

II. Ihr Priefteramt. Die freie Kirche muß frei sein in der Spendung ihrer Gnadenmittel und bei der Verwaltung ihres gesammten Cultus; sie muß unabhängig von der Staatsgewalt und unbehindert nach ihrer Lehre und nach ihren Bestimmungen die heiligen Sakramente spenden können. Der Staat darf sich bei der freien Kirche in die Spendung der heiligen Sakramente nicht hemmend einmischen, er hat kein Recht, keine Vollmacht, hierüber Bestimmungen für die Kirche zu erlassen.

Gerade so verhält es sich auch mit der Berwaltung und Bollziehung aller andern Culthandlungen. Die Kirche, welche von ihrem göttlichen Stifter die Bollmacht, die Culthandlungen zu vollziehen, erlassen hat, ist auch in dieser Hinsicht unabhängig von der Staatsgewalt, und ist letztere nicht berechtiget, Borschriften in Betreff der Berwaltung und Bollziehung des Cultus zu erlassen. Nicht die Staatsgewalt hat also z. B. das Recht, zu bestimmen, wem ein kirchliches Begräbniß zu Theil werden soll und wem nicht; das ist Sache der Kirche.

Bu den eigenen Angelegenheiten der Kirche gehört III. Ihre Regierungs- oder Hirtengewalt. Chriftus hat die

Regierungsgewalt in seiner Rirche ben Aposteln und beren Nachfolgern übergeben. Denn zu biefen fprach er: "Wie mich der Bater gefendet hat, alfo fende ich euch"; und "Euch übergebe ich die Schluffel bes Simmelreiches" u. f. w. und ber heilige Apostel Baulus ichreibt, daß die Bifchofe vom heiligen Beifte gefett find, feine Rirche zu regieren. Die höchfte und oberfte Gewalt aber in feiner Rirche übergab ber göttliche Stifter bem Betrus und beffen Rachfolgern. Bemäß biefer von Chriftus felbft grundgelegten, baber unabanderlichen Berfaffung, hat fich nun die firchliche Regierungsgewalt im Laufe der Jahrhunderte herausgebildet und entwickelt. Diefer firchlichen Autoritat, den firchlichen Behörden allein, fteht nun bas Recht gu, in der Kirche alles das anzuordnen und zu beftimmen, mas zur Erreichung des firchlichen 3medes nothwendig ober guträglich ift - unabhängig von der Staatsgewalt. Diefer fteht eine Regierungsgewalt in der Rirche nicht zu, und fie darf, fofern die Rirche noch den Namen der freien verdienen foll, die firchliche Autorität in ihrer Regierungsgewalt nicht hindern, und fie darf diefelbe fich nicht unterordnen. Rraft diefer von Chriftus verliehenen Regierungsgewalt ift diefelbe auch berechtiget, die Gintheilung des firchlichen Bebietes in Rirchenprovinzen, Diözefen u. f. w. zu beftimmen, neue Diözefen gu errichten, überflüffige aufzuheben, Bifchöfe zu ernennen, ernannte an beftätigen ober ihnen die Beftätigung auch zu verfagen. Gie, die Rirche, hat das Recht, alle ihre Angelegenheiten felbftftandig zu verwalten, alle firchlichen Streitigkeiten unabhängig zu untersuchen und zu entscheiden; fie hat das Recht, alle jene Tribunale und Berichtsbehörden zu errichten, welche fie für eine gedeihliche Berwaltung des Rirchenregimentes als nothwendig und angemeffen erachtet; fie hat das Recht, fouldige Rirchenglieder nach den beftehenden Rirchengesetzen zu beftrafen und fie nöthigenfalls aus ihrer Gemeinschaft auszuschließen. Die Rirche ift berechtigt, gur Regelung ober Entscheidung wichtiger Rirchenangelegenheiten, allgemeine und Particular-Concilien, unabhängig

von der Staatsgewalt zu berufen und zu leiten; sie ist besechtiget, sosern sie sich nicht freiwillig dieses Rechtes sür gewisse Umstände und Verhältnisse zu Gunsten der Staatsgewalt oder einzelner um die Kirche verdienter Familien begeben hat— alle kirchlichen Beneficien nach den bestehenden Kirchensgesetzen zu vergeben, alle Kirchenämter unabhängig von der Staatsgewalt zu besetzen. Kurz, die Kirche allein ist berechtiget, alles das ins Werk zu setzen, was aus der Regierungsgewalt vernünstiger Weise gefolgert werden muß, nämlich: für ihre Mitglieder Gesetze zu geben, nicht mehr ersprießliche Gesetze aufzuheben, die Beobachtung derselben zu überwachen und die Uebertreter zu ermahnen, zu richten und zu bestrafen.

Bu den eigenen Ungelegenheiten der Rirche gehört

IV. Ihre Religionsübung. Gine freie Rirche muß für alle ihre Glieder das Recht freier Religionsübung fordern, b. h. fie muß für ihre Glieder bas Recht fordern, nach ihrem Glauben leben, die Lehren und Satzungen ihrer heiligen Religion allent= halben öffentlich bekennen und befolgen zu dürfen, ohne mit ben Staatsgesetzen in Collisionen zu kommen, ohne Qualereien und Berationen ober wohl gar Einbufe bürgerlicher Rechte und Vortheile ober Kerfer befürchten zu muffen. Die Staategewalten dürfen daber feine folden Gefete geben, fie dürfen die Gläubigen zu nichts verpflichten, zu nichts zwingen, modurch fie mit der Lehre und mit den Forderungen ihrer Religion in eine folche Collifion gerathen murben, daß fie genöthiget maren, entweder dem Staate ober der Rirche ungehorfam gu fein. Die Rirche exiftirt und wirft fraft göttlicher Bollmacht, und fie ift für ihre einzelnen Blieber feine willfürliche, fondern eine zur Erlangung ihres Beiles nothwendige Gefellschaft; benn "wer glaubt und getauft ift, wird felig merben, wer aber nicht glaubt, wird verdammt werden." Es ift alfo bem Kirchengliede, fofern es fein Beil gewinnen will, nicht freigeftellt, ob es glauben und feinen Glauben bethätigen wolle, oder nicht; fondern es muß glauben und nach den Grundfäten

des Glaubens leben: das ift feine hohe und unvermeidliche Pflicht, und wird eben badurch auch fraft göttlichen Willens fein heiliges Recht. Daher muß ber driftliche Staatsburger auch von jeder Staatsgewalt fordern, daß fie diefes fein unveräußerliches Recht anerkenne, und zwar badurch, daß fie ihn gefetlich nicht zu Sandlungen verpflichte, durch deren Ausübung er feiner Rirche untreu werden, fein heiliges Recht einbugen mußte. In einem Staate aber, wo folche Befete gegeben würden, würde dem driftlichen Staatsbürger entweder nach der einen ober nach ber andern Seite Bewalt angethan; er mußte entweder der Rirche folgen und badurch der Staatsgewalt ungehorfam merden, ober er mußte ber Staatsgewalt folgen, und badurch feine heiligften religiöfen Intereffen ichabigen. ware das für eine Freiheit? Er ware nicht frei, und es durfte daher die Rirche, welche aus folchen in ihren berechtigtesten Intereffen geschädigten, also unfreien Mitgliedern beftunde, nichts weniger als eine freie Rirche genannt werden. Soll die Rirche das Pradicat frei verdienen, fo muß ihren Gliebern volle Freiheit in der Uebung ihrer heiligen Religion gestattet sein.

Bu den eigenen Angelegenheiten der Rirche gehört:

V. Der Besitz und die selbstständige Verwaltung ihres materiellen Eigenthums. Die Kirche, als eine äußere und sichts bare Gesellschaft von Menschen, bedarf zur Bestreitung ihrer Auslagen für den Cultus, zur Handhabung des Kirchensegimentes, für verschiedene Anstalten und Einrichtungen, zur Förderung ihres Zweckes, materielle Mittel, ein Eigenthum.

"Denn es ist klar — sagt Gerhard Schneemann — daß die Kirche ihren den ganzen Menschen erhebenden Cult nicht entsalten kann ohne Gotteshäuser, ohne Ornamente, ohne mancherlei Kirchengeräthschaften und andere kostspielige Dinge. Sie ist die umfassendsste Gesellschaft auf der Erde, zählt dermalen 200 Millionen ihrer Glieder, und ist bestimmt, noch größer zu werden, da sie im Verlause der Zeit alle Menschen in ihren Schooß ausnehmen soll. Eine solche Gesellschaft bedarf zu ihrer Regierung, zum Lehramte, zur Spendung der Sacramente und zur Feier des Gottesdienstes eine zahlreiche Obrigkeit. Diese Amtsverrichtungen sind so wichtig und schwer, daß sie nicht nebenbei von

Dilettanten betrieben werden können, sondern den ganzen Menschen in Auspruch nehmen. Ein so zahlreiches Personale kann nicht unterhalten werden ohne zeitliche Güter, und die Berwaltung eines so ungeheuern Reiches läßt sich nicht führen ohne bedeutende Kosten. Auch sind die kirchelichen Aemter von solcher Bichtigkeit, daß eine vielsährige Borbereitung auf dieselben nothwendig ist. Gott wollte, daß die Kirche bis zum Ende der Belt unabhängig vom Staate bestehe, und ihre segensreiche Birksamkeit entsalte. Wer nun daß ziel, den zweck will, muß auch den Weg zu diesem Ziele, die Mittel zu diesem zweck wollen. Kann also die Kirche durchaus nicht ohne zeitliche Güter eristiren, und ihre von Gott überkommene Wirksamkeit nicht ausüben, so hat Gott auch gewollt, daß sie zeitlichen Güter erwerbe und besitze die zum Ende der Welt. Dieser göttliche Wille aber, eben weil heilig und unverlezlich, ist zugleich die Quelle eines unverlezlichen, selbsteigenen, und nicht erst durch den Staat erworbenen Rechtes der Kirche aus Erwerb und Besitz."

Auch soll die Kirche ein lebendiges Bild der göttlichen Güte auf Erden darstellen und deshalb muß sie ihre ganz bessondere Sorgfalt den Werken der leiblichen Barmherzigkeit zuwenden. Zur Uebung der Barmherzigkeit gehört aber der Besitzzeitlicher Güter. Wie nun nach göttlicher Anordnung die Wirkssamkeit der Kirche frei und unabhängig sein soll, so muß auch die nothwendige Vorbedingung dazu, das Sigenthumsrecht diesselbe Selbstständigkeit genießen.

Hieraus folgt zugleich nothwendig, daß der Kirche das alleinige Verwaltungsrecht ihrer Güter zusteht. Denn die freie Verwaltung ist eines der ersten aus dem Eigenthume fließenden Rechte.

Durch die Vollberechtigung der Kirche erlangt also auch ihr Eigenthum volle Berechtigung. Demnach muß die freie Kirche von der Staatsgewalt auch Anerkennung ihres Eigensthumsrechtes fordern. Sie muß von der Staatsgewalt verslangen, daß sie anerkenne, daß die Kirche berechtiget sei, Eigensthum, Vermögen zu erwerben, und dasselbe nach ihrem freien Ermessen zu verwalten und zur Förderung des Kirchenzweckes zu verwenden.

Eine freie Rirche muß also von der bürgerlichen Gewalt mindestens das fordern und verlangen, daß dieselbe das Eigen-

thumsrecht der Kirche mit dem aller andern vollberechtigten Staatsbürger und Gesellschaften wenigstens auf gleiche Linie stelle, folglich derselben den gleichen Rechtsschutz zu Theil werden lasse.

Ein nothwendiges Erforderniß endlich ber freien Kirche ist unbedingt

VI. Der freie Berkehr aller Glieder der Kirche unterseinander; also der freie Berkehr des Oberhauptes mit den Hirten und mit den andern Gläubigen — der Hirten mit dem Oberhaupte und mit den Gläubigen — und der Gläubigen mit ihren Hirten und mit ihrem Oberhaupte. Diesen Berkehr aller Glieder in der Kirche hemmen, verhindern, heißt der Kirche ihre Lebensader unterbinden. Eine solche Kirche wäre nichts weniger als eine freie; sie wäre eine von außenher gesmaßregelte, eine gebundene, geknechtete Kirche. Der freie Berstehr aller Kirchenglieder ist nur die nothwendige Folge der firchlichen Freiheit in ihrem Lehrs, Priesters und Hirtenamte.

Aus allen bisher Erörterten folgt nun, daß zu den eigenen Angelegenheiten der Kirche gehören: I. Ihr Lehramt, III. ihr Priefteramt, III. ihr Hritenamt, ihre Regierungsgewalt, IV. ihre Religionsübung, V. ihre Vermögensgebarung und VI. der freie und ungehemmte Verkehr aller ihrer Glieder, und — daß die Kirche nur dann eine freie genannt werden kann, wenn sie in allen diesen ihren Angelegenheiten frei und unsahängig vom Staate ihres heiligen Amtes walten kann.

hiemit ist die erste Frage, worin die Freiheit der Kirche bestehe, erlediget, und ich komme zur zweiten, welche heißt:

B.

Ift die Freiheit der Rirche nothwendig?

Die Freiheit ist der Kirche nothwendig. Um dieses dars zuthun, könnte ich kurz darauf hinweisen, was bereits bewiesen worden — nämlich, daß Christus, der Sohn Gottes, seine Kirche frei und unabhängig von jedweder weltlichen Gewalt constituirt hat, und ich könnte schließen: Wenn die Freiheit für die Kirche nicht nothwendig wäre, so würde Christus seine Kirche nicht völlig frei und unabhängig constituirt, so würde Er ihr die Berechtigung freier Existenz und Wirksamkeit nicht ertheilt haben.

Ferner könnte ich fagen: Die Rirche ift nothwendig und erfahrungsgemäß eine fichtbare Befellschaft; benn fie ift eine Bereinigung von Menschen zur Realifirung ber übernatürlichen Beilsordnung. Jede Befellichaft aber muß, foll fie andere ihren Zweck erreichen, jene Mittel ungehindert gebrauchen und anwenden fonnen, welche zur Erreichung ihres Bieles unumgänglich nothwendig find. Alfo muß auch die Rirche, welche fowohl nach ihrem Zwecke als nach ihren zugewiesenen Mitteln eine freie, von ber Staatsgewalt unabhangige Befellichaft ift, frei fein in ihrer Wirksamkeit, foll fie andere das von ihrem göttlichen Stifter ihr geftectte Ziel erreichen. So nothwendig dem Staate in seinem Bereiche eine freie und ungehemmte Birtfamteit ift zur Erreichung feines Zweckes, fo nothwendig und noch nothwendiger ift der Kirche in ihrem Bereiche eine freie und ungehemmte Entfaltung ihrer Wirksamkeit, ba ihr 3meck ein noch unendlich wichtigerer und heiligerer, und die Erreichung besfelben ungleich schwieriger ift.

Ich könnte auch fagen: Sein und Wirksamkeit eines Dinges müssen sich entsprechen. Was unabhängig ist in seiner Existenz, in seinem Sein, muß solches auch in seinem Dasein, in seiner Wirksamkeit sein. Die Kirche nun ist frei und unabhängig in ihrem Sein, in ihrer Begründung, also muß sie eben so frei und unabhängig sein in ihrer Wirksamkeit. Die Freiheit ihres Wirkens ist für die Kirche naturnothwendig.

Ebenso ließe sich behaupten: Christus hat seine Kirche frei und unabhängig constituirt in den Aposteln und deren Nachfolgern bis ans Ende der Welt; denn Er hat gesagt: "Wir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden; gehet in die ganze Welt . . . ich bleibe bei euch, bis ans Ende ber Welt." Chriftus wollte also, daß seine Kirche frei und unabhängig bleibe bis zum Ende ber Welt.

Die Freiheit und freie Lebensentfaltung ift also nicht nur ein Recht für die Kirche, sondern auch deren Pflicht. Ift aber die Freiheit der Kirche pflichtgemäß, so ist sie auch durchaus nothwendig.

Doch alle diese Gedanken will ich nicht weiter erörtern. Ein anderer Gedanke möge hier Platz greifen und weiter ausseinandergesetzt werden, um darzuthun, daß die Freiheit der Kirche durchaus nothwendig sei, und der ist folgender:

Chriftus hat feine Rirche frei und unabhängig in ihrem Bereiche von der Staatsgewalt — gegründet. Die Kirche Chrifti ift also mesentlich frei und unabhängig. Um noch deutlicher zu werden, unterscheiden wir zwischen innerer und äußerer Freiheit. Chriftus hat eine innerlich, d. h. an fich freie Rirche gegründet. Innere Freiheit ift alfo ein wesentliches Merkmal, ein unveräußerliches Prarogativ (Borrecht) ber driftlichen Rirche; und biefe murbe aufhören bie Rirche Chrifti gu fein, in dem Augenblicke, wo fie auf ihre innere Freiheit verzichten und weltliche Mächte als folche, als maggebend auf dem firchlichen Bereiche, anerkennen murde. Auf biefe innere Freiheit tann und darf alfo die Rirche niemals verzichten; ftets muß fie fich als eine an fich freie miffen und bethätigen; immer und überall muß fie ihr Recht, freier und unabhängiger Eriftenz und Wirksamkeit, in Anspruch nehmen, mahren und vertheidigen.

Unter äußerer Freiheit will ich hier die Anerkennung kirchlicher Freiheit und Unabhängigkeit von Seite der Staatsgewalt — verstanden wissen. So lange die Kirche nur allein sich selbst als einzig berechtiget und maßgebend in ihren eigenen Angelegenheiten anerkennt, solange sie sich in ihrem Bereiche frei bethätiget, wo und wie sie kann, und dort, wo man ihre Rechte unterdrückt, sich fremder, unberechtigter Gewalt nicht fügt, sondern protestirt, leidet und bebet, bleibt

sie bennoch innerlich frei, wenn sie auch äußerlicher Freiheit beraubt sein würde. Selbst wenn der Papst in Gefangenschaft wäre, und Bischöfe im Kerker, wegen Uebung der kirchlichen Rechte, oder wegen Vertheidigung der kirchlichen Freiheit, aber niemals sich der fremden unberechtigten Gewalt im kirchlichen Bereiche fügen würden, bliebe die Kirche innerlich frei, und würden selbst deren Gefangenschaft, Kerker und Tod, die lebshafteste Protestation gegen alle staatlichen Uebergriffe auf kircheliches Gebiet, eine neue "Magna charta" für die christliche Freiheit.

Auch die äußere Freiheit, worauf der Kirche ein nicht minderes Recht zusteht, ift ihr zur Erreichung ihrer ershabenen Bestimmung, ihres hohen Zieles nothwendig. Denn je mehr sich die Kirche auch äußerlich frei bethätigen, je ungehinderter von Außen sie ihre Birksamkeit entsalten kann, um so mehr und vollkommener vermag sie den Menschen zu heiligen und zu beseligen.

Die äußere Freiheit ift also der Kirche nothwendig, als Bedingung zu einer um so durchgreifenderen und vollstommeneren Wirksamkeit; die innere Freiheit aber ist der Kirche absolut nothwendig als wesentliches Merkmal der Kirche Christi.

Die Freiheit überhaupt ist der Kirche um so mehr nothwendig, als sie sogar auch das Jundament und die Grundlage bildet für alle übrigen Merkmale, welche Christus seiner Kirche verliehen hat. Denn nur eine freie, von der Staatsgewalt als solcher unabhängige Kirche kann die wesentlichen Merkmale der Kirche Christi als göttlicher Heilsanstalt dauernd besitzen und für alle Zukunst bewahren.

Christus, der Herr, hat nur Eine Kirche gestiftet, nicht mehrere; nur eine einzige. Die Kirche Christi muß also auf der ganzen Welt und für alle Zeit nur Eine, eine einzige sein. Wenn sie aber der Staatsgewalt unterworfen, wenn sie von der Staatsgewalt abhängig wäre und wenn demnach der

Staatsgewalt als folcher auch im firchlichen Bereiche eine maßegebende Autorität zukommen würde, so würde, da die Staaten souveraine, die Staatsgewalten von einander unabhängig sind, die Eine Kirche nothwendig in eine Mehrheit von unabhängigen Kirchen aufgelöst werden; es gäbe dann eben so viele von einander unabhängige Kirchen, als souveraine Staatsgewalten existiren, und die Kirche Christi hätte hiedurch aufgehört, nur Eine, nur eine einzige zu sein auf der ganzen Erde.

Die Rirche Chrifti muß einig fein auch in ihrer Lehre. Auch diefe Einheit wurde unmöglich fein, wurde bald verschwinden, wenn die Rirche als folche in ihrem Bereiche, in ihren eigenen Angelegenheiten ben Entscheidungen der Staats= gewalt als folder unterworfen wäre. In diesem Falle hätten die souverainen Staatsgewalten - jede in ihrem Lande auch das Recht und die Gewalt, über den Inhalt der drift= lichen Wahrheiten, über Gegenftande des Glaubens und der Sitten maggebend, in letter und oberfter Inftang zu entscheiben. Nun stelle man sich vor, es tauchen ba und bort Zweifel über driftliche Wahrheiten auf, es fei 3. B. über ben mahren Sinn und über die richtige Auslegung mancher Schriftstellen zu entscheiben; stelle man fich vor, es entstehen in verschiedenen Ländern mancherlei Irrthumer gegen den Glauben, und die Staatsgewalt habe hier zu entscheiden: bald murbe da Staatsgewalt eines Landes fo, die eines anderen Landes aber anders, vielleicht fogar fehr oft das Gegentheil entscheiden. Was in einem Lande als unzweifelhafte driftliche Wahrheit gelten würde, murde vielleicht schon im nächsten Lande - weil von der Staatsgewalt verworfen - nicht mehr für mahr ge= halten werden durfen, und um die Ginheit in der Lehre mare es geschehen. Es ift also einleuchtend, daß, wenn die Staats= gewalt auch auf firchlichem Gebiete fo vollberechtiget mare, wie auf staatlichem, die Bewahrung der Ginheit in der Rirche unmöglich würde, und daß hiedurch auch vernichtet würde das einzige Mittel zur Bemahrung diefer Einheit, welches eben

darin besteht, daß in der Einen über die ganze Erde ausgesbreiteten christlichen Rirche nur eine einzige, und zwar die von Christus selbst bestellte Autorität, das oberste Lehrs und Richtersamt in Glaubenssachen auszuüben berufen und berechtiget ist.

Mit der Bertrummerung der firchlichen Ginheit ginge aber auch nothwendiger Weise die Ratholicität der Rirche verloren, die eben mefentlich darin besteht, daß die Rirche Chrifti zu allen Zeiten, an allen Orten, bei allen Menfchen Gine und diefelbe ift. Burde nämlich bie Gine und diefelbe Rirche burch Ginbufe ihrer Einheit in eine Bielheit von unabhängigen Rirchen auseinandergegangen fein, fo hatten wir ebenfo viele von einander unabhängige National= ober Staatsfirchen mit ben Staats= Oberhäuptern an der Spite. Eine folche einzelne Staats= oder Nationalfirche, beren Grenzen fich nicht über bie Staatsgrenzen hinaus erftreden konnen, fonnte boch die Gine für alle Bölker aller Jahrhunderte bestimmte Kirche, d. h. die fatholische, unmöglich fein, und alle Staats- ober Nationalfirchen zufammen ebensowenig, da fie, als von einander unabhängig, in Folge der verschiedenen Bandlungen, welche ihr Glaubensinhalt erfahren würde, und in beren Folge ber eine Staat mehr, ein anderer weniger vom positiven Glauben festhielte oder negirte - die gang gleiche, d. i. identische Rirche aller Zeiten, aller Menschen und Orte, d. h. die katholische, nimmermehr sein fönnten.

Eine der Staatsgewalt unterworfene und in ihrem eigenen Bereiche von der Staatsgewalt abhängige Kirche würde aber auch das Merkmal der Heiligkeit verlieren, welche eben darin besteht, daß sie, die Kirche, in ihrem Stifter und in ihrer Lehre ein Ideal der Tugend aufstellt, welches durchaus vollstommen, vollendet heilig ist, und daß sie durch die ihr versliehenen Gnadenmittel zur möglichsten Erreichung dieses hohen Ibeales die kräftigste und wirksamsten Hilfe und Unterstützung gewährt. Die verschiedenen Wandlungen, welche die christlichen Wahrheiten in verschiedenen Staaten durch die Staatsgewalten

erfahren würden, würden auch nothwendig das chriftliche Tugendideal und ebenso auch die hiezu ersorderlichen Tugendsoder Gnadenmittel alteriren und es könnten, je nach Verschiedensheit der Lehre, auch verschiedene mitunter nichts weniger als heilige Tugendideale von der Staatsgewalt aufgestellt und die Glieder der Kirche nicht selten der wirksamsten Tugendmittel, wie z. B. Beichte 2c. beraubt werden.

Schon aus diesem Wenigen geht hervor, daß es um die Heiligkeit der Kirche geschehen wäre, wenn der Staatsgewalt die Oberhoheit auch im kirchlichen Bereiche zukommen würde.

Aber auch die Apostolicität könnte in einer unfreien von der Staatsgewalt abhängigen Rirche nicht mehr beftehen. Denn die Apostolicität besteht darin, daß die Bischöfe, welche burch bas Sacrament ber Weihe in ununterbrochener Reihenfolge oder Succession die Nachfolger der Apostel find, die Autorität in der Kirche besiten und ausüben, d. h. ihre Diözesen unabhängig von der Staatsgewalt regieren, daß fie aber ihre Sendung, ihre firchliche Lehr= und Regierungsgewalt von bem Bifchofe erhalten, welcher in Folge ununterbrochener Gucceffion auf bem Stuhle Betri ber Nachfolger diefes Apoftels, und als folder das Oberhaupt der ganzen Kirche, und daher allein und ausschließlich, fraft göttlicher Inftitution, bevollmächtiget und berechtiget ift, die oberfte und höchfte Bewalt in der Rirche unabhängig von jeder Staatsgewalt auszuüben. Es verfteht fich nun von felbft, daß eine Rirche, über welche die Staatsgewalt als folche die Oberhoheit ausübt, eine Staatsgewalt, welche weder durch die Weihe in ununterbrochener Succeffion, noch burch irgend welche Sendung vom Dber= haupte der Kirche hiezu bevollmächtiget oder berechtiget ift die apostolische Rirche nicht fein könne.

Endlich würde eine unfreie, in letzter Inftanz vom Staate abhängige Kirche auch auf das Prärogativ der Unfehlbarkeit keinen Anspruch mehr machen können. Denn Christus hat nur der apostolischen Kirche versprochen, bei ihr zu verbleiben bis 33\*

zum Ende der Welt; nur seiner Kirche, der Einen, katholischen, heiligen und apostolischen, hat Er den heiligen Geist verheißen, keiner andern. Sine Kirche aber, welche von der Staatsgewalt abhängig ist und welche dem Staate eine maßgebende Autorität in kirchlichen Dingen zuerkennt, eine Kirche, welche in Folge dieser Abhängigkeit weder einig noch katholisch, weder heilig noch apostolisch mehr sein würde, hätte auch aufgehört, die Kirche Christi zu sein, und könnte daher auch nicht den geringsten Anspruch mehr machen auf das Prärogativ der Unsehlbarkeit. Aus den Veränderungen und Wandlungen, welche der christliche Lehrinhalt bei den verschiedenen Staaten bald erfahren würde, würde die Welt bald den sprechendsten Beweis vom Gegentheile erhalten.

Ich könnte noch anführen, daß die Kirche durch Abhängigsteit von der Staatsgewalt alles Vertrauen einbüßen würde. Denn die Kirche ist der Zeuge der göttlichen Offenbarung. Ein Haupterforderniß eines Zeugen aber ist seine Unabhängigsteit, seine Selbstständigkeit.

Ich könnte auch noch anführen, daß ein von der Staats= gewalt abhängiger, serviler Clerus überall und jederzeit die Achtung der Gläubigen verloren hat.

Doch von allem dem will ich nicht mehr reden. Reicht ja das vordem Gesagte vollkommen hin, um nun ganz überseugt zu sein, daß die Freiheit für die Kirche durchaus nothswendig, daß sie ein wesentliches Merkmal der Kirche, daß sie sogar das Fundament und die Grundlage aller übrigen Merkmale sei, welche Christus seiner Kirche verliehen. Diese Freiheit ist der kostdarste, werthvollste Juwel in der Krone der Herrelichkeiten, womit Christus seine mackellose, jungfräuliche Braut, seine heilige Kirche geschmückt hat. Die Kirche kann und darf also auf ihre Freiheit nie und nirgends verzichten, und würde sie durch ein Verzichtleisten auf ihre Freiheit den Keim des Todes in ihr Herz legen, einen Selbstmord begehen.

Siemit ift nun der zweite Bunkt, betreffend die Roth-

wendigkeit der firchlichen Freiheit beantwortet, und wir stehen vor dem dritten Bunkte, lautend: "Ift die Freiheit der Kirche ber gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens hinderlich?"

C.

Die Freiheit der Rirche ift der gedeihlichen Entwicklung bes Staatslebens keineswegs hinderlich.

Wie bereits Eingangs dargelegt worden ift, besteht vom Unfange des Menfchengeschlechtes an eine doppelte Beilsordnung, die übernatürliche und die natürliche. Die übernatürliche, d. i. die Religion, deren Pflegerin die Rirche, befaßt fich mit den Beziehungen des Menschen zu Gott, mit der überirdifchen, jenfeitigen Beftimmung bes Menschen und mit den Bedingungen und Mitteln, folche zu erreichen; die natürliche Beilvordnung, beren Pflegerin die Staatsgewalt, befagt fich mit ber irbifchen Wohlfahrt des Menichen und mit den Mitteln, diefe bestmöglichft su fördern. Hieraus ergibt fich, daß der Staat wie die Rirche jedes feine eigene und gefchiedene Berufssphare habe, Berufs fphären, die zwar verschieben, aber nicht entgegengesett find. Wenn fich nun die Rirche in diefem ihren Bereiche, in welchem fie, aber auch nur fie gang allein, volle Berechtigung hat, entwickelt und ihre Wirksamkeit möglichft entfaltet, so wird fie die Staatsgewalt, beren Aufgabe ja eine andere, verschiedene, vom firchlichen Bereiche gesonderte ift, in ihrer Entwicklung nicht im mindeften behindern, fo lange lettere nicht folche Beziehungen des Menfchen, die ihrer Natur nach in das religiöse Bereich gehören, in ihr Bereich zieht. Das beiberfeitige Berhältniß zwischen Rirche und Staat ift also ein folches, bag beibe Bewalten, fo fie fich innerhalb ber von Gott ihnen mit Bezug auf ihr Ziel angewiesenen Grenzen halten, gang wohl frei und unabhängig neben einander bestehen und sich der gedeihlichsten Entwicklung erfreuen können, ohne Collifionen zu befürchten, die bei einigermaßen gutem Willen nicht zu beiberfeitiger Bufriedenheit gelöft werden könnten. Ginen Beleg hiezu geben uns

jene Staaten, welche, obwohl fie der Kirche die vollste Freiheit gewähren, dennoch auch in staatlicher Beziehung sich der gebeihlichsten Entwicklung erfreuen, und hierin jene Staaten übersslügeln, welche der Lirche ihre berechtigte Freiheit verfümmern.

Sollte aber dieses zu allgemein und zu ideal gesprochen sein, so lohnt es die Wichtigkeit dieses Gegenstandes, ihn einer noch eingehenderen Erörterung zu unterziehen. Zu diesem Beshuse wollen wir zuerst die Wirksamkeit des Staates mit Bezug auf dessen Ziel, und dann die Wirksamkeit der Kirche näher betrachten.

Zweck und Aufgabe bes Staates ift Sicherung ber irbiichen, zeitlichen Wohlfahrt feiner Glieber. Diefer Staatszweck wird von der Rirche vollfommen anerkannt. Das Erfte, mas jur Erreichung diefes Zweckes im Staate nothwendig ift, ift ein Organ als Träger ber oberften Staatsgewalt. Mag nun biefes Organ ein Ginzelner ober mogen es Mehrere fein, mag es beschränkt ober unbeschränkt fein, mag fich die Ausübung ber Staatsgewalt in diefer oder jener Form vollziehen, die Rirche lägt es fich nicht beifommen, dieses bestimmen gu wollen; die Rirche als folche hat fich nie und nirgends für die Nothwendigkeit einer befondern Staats= und Regierungsform ausgesprochen; fie verträgt fich mit jeder Form der Staatsverwaltung, mit jeder vernünftigen Staatsverfassung, und lehrt ftete und überall Behorfam gegen bie beftehenden Staategewalten; wie fie benn wirklich auch fast in allen Ländern ber Erbe, fo verschieden fie auch in ihrer Berfassung find, ihre segensvolle Birtsamteit entfaltet, ohne Benachtheiligung der Staatsgewalten.

Es obliegt der Staatsgewalt, die zeitliche Wohlfahrt ihrer Angehörigen sicherzustellen gegen feindliche Angriffe von Außen, nöthigenfalls mit Anwendung von Waffengewalt, d. h. durch den Arieg. Die Kirche nun, obwohl sie den Arieg im Allgemeinen für ein großes Unheil erklärt, verbietet dennoch denselben nicht, sondern sie erklärt ihn im Nothfalle für erlaubt,

und befiehlt ihren Gläubigen, entsprechend den Anordnungen der Staatsgewalt, mit Gut und Blut für die Staatswohlfahrt einzustehen.

Die Staatsgewalt hat aber ihre Angehörigen nicht bloß nach Außen zu schützen, sondern deren zeitliche Wohlfahrt auch im Innern bes Staates, ber einzelnen Glieder untereinander und jum Gangen, möglichft zu fichern und zu forbern. Die Sorge für die Sicherheit, der Schutz ber Person, ihres Lebens und ihrer Gefundheit, ihrer Ghre, ihres Eigenthums und aller ihrer Rechte, fällt in bas Bereich ber Staatsgewalt. Ich fonnte nun hier allerdings auf alle Gebote Gottes hinweisen und zeigen, daß diefelben obigen Bedingungen zeitlicher Wohlfahrt nicht nur nicht hinderlich, sondern vielmehr fehr förberlich feien. Doch biefes verfpare ich mir für fpater. Sier will ich nur fo viel bemerken, daß die Rirche mit jedem Bernünftigen ber Un= ficht fei und lehre, daß ber Staat nicht nur berechtiget, fondern auch verpflichtet ift, für die Sicherheit der Perfon, ber Ehre, des Eigenthums und aller Rechte feiner Zugehörigen gemiffenhaft Sorge zu tragen, und daß fie daher biefer pflichtmäßigen Wirksamkeit ber Staatsgewalt um fo weniger hinderlich fein fonne, als ja auch fie felbst und alle ihre Bekenner, bie ja als Blieder der Rirche nicht aufhören, auch Mitglieder bes Staates zu fein, nach obgenannten Beziehungen auf ben Staatsichut angewiesen find, und auf felben auch vollberechtigten Unfpruch erheben.

Im unmittelbaren und untrennbaren Zusammenhange mit der zeitlichen Wohlfahrt der Bewohner eines Staates steht die Bolkswirthschaft und das Erziehungs- und Unterrichtswesen. Zur Volkswirthschaft rechne ich die Landwirthschaft und das Handwerk, Fabrikation und Künste, Handel und Verkehrsmittel, und endlich die öffentlichen Abgaben und Lasten, und die Gebarung mit denselben — das Staatssinanzwesen. Wann ist es der Kirche je in den Sinn gekommen, sich in diese der Staatssgewalt zukommenden Angelegenheiten einzumischen? Wann und

wo hat sie die Ordnung dieser Angelegenheiten für sich, für ihr Bereich in Anspruch genommen? Die Kirche hindert den Staat nicht, für eine gute, gedeihliche Volkswirthschaft Sorge zu tragen, sie hindert ihn gewiß nicht, für Landwirthschaft und Handwerke, für Fabrikation und Kunst, für Handel und Verkehr und für eine gerechte Vertheilung der Staatskosten, der Steuern und Abgaben ersprießliche Gesetz zu geben.

Eine Grundbedingung zur Beförderung ber zeitlichen Bohlfahrt ift das Erziehungs- und Unterrichtswesen. Daher fällt dasselbe in diesem Sinne auch in das Bereich ber Staats= gewalt und fteht berfelben das Recht zu, Erziehungs- und Unterrichts-Unftalten zu errichten und zu leiten. Die nirgends aber hat die Rirche ber Staatsgewalt diefes Recht abgesprochen, niemals ift fie berfelben in biefer Begiehung hinderlich in ben Weg getreten. Die Rirche verlangt nur, bag in allen biefen Erziehungs-, Unterrichts- und Bilbungs-Unftalten, fofern fie für Ratholiken bestimmt find, nichts gelehrt werde, mas gegen die ausgesprochene Rirchenlehre mare, und daß fie bei allen Fragen, die ins Bereich der übernatürlichen Beileordnung gehören und bort ihre unzweifelhafte Löfung finden, die Lehrsätze der Rirche zur maßgeblichen Richtschnur nehmen. Man entgegnet mir vielleicht, daß es eben barin liege, daß eben diese Rudfichtnahme auf Lehre und Grundfate der heiligen Rirche bei Erziehung und Unterricht der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens entgegen fei, indem dadurch die freie wissenschaftliche Forschung gehemmt werde; die Kirche sei eine Feindin der Aufflärung, des Fortschrittes der freien Biffenschaft. — Ich antworte: Die Staatsgewalt hat ihre Wirksamfeit, foll fie eine gedeihliche fein, nur in dem ihr durch ihren 3med zugewiesenen Bereiche zu entfalten. Die religiofe Seite der Erziehung und des Unterrichtes aber gehört ins Bereich der übernatürlichen Heilsordnung, ins firchliche Bereich, also in ein Bereich, auf welchem die Staatsgewalt ohnehin nicht competent, nicht berechtiget ift. Wenn nun, und in wiefern bie

Staatsgewalt also beim Unterrichte und bei der Erziehung das religiöse Element ins Auge faßt, kommt ihr die Kirche entsgegen und spricht gleichsam zu ihr: "Staatsgewalt, Du befindest Dich nun nicht mehr in dem Dir zustehenden Bereiche; Du befindest Dich in meinem Bereiche; ich, die ich hier allein competent und berechtiget bin, kann Dir über alles Nothswendige und Bünschenswerthe hier mit unsehlbarer Gewißheit und Sicherheit Auskunft geben: ich biete mich Dir als Lehrerin, als Begweiserin und Führerin an." Belcher Bernünstige kann in Bahrheit behaupten, daß die Staatsgewalt durch ein solches Bersahren der Kirche in ihrer gedeihlichen Entwicklung gehindert werde? Im Gegentheile wird hiedurch das Birken der Staatsgewalt durch ein entsprechendes Mitwirken der geistlichen Gewalt in ihrem Bereiche noch verstärft und hiedurch das Gesbeihen desselben desto mehr verbürgt und gesichert.

Dbige Entgegnung enthält eine Beschuldigung der ungeheuerlichsten Art. Sie befagt nämlich, indem fie die Rirche als eine Feindin der Aufflärung, des Fortschrittes, der freien Wissenschaft - hinstellt, nicht mehr und nicht weniger, als daß das Chriftenthum mit der Wiffenschaft im Widerspruche ftehe, daß es die Probe freier wiffenschaftlicher Forschung nicht bestehe. Diese Behauptung aber ift eine freche Luge. Nicht mit einem einzigen unzweifelhaften Resultate der mahren Wiffenschaft steht die Kirchenlehre im Widerspruche. Durch achtzehn= hundert Jahre hat fie die strengste wissenschaftliche Rritit beftanden, und fie wird fie beftehen bis zum Ende ber Welt. Und es kann auch nicht anders fein. Denn die driftkatholische Lehre ift göttliche Offenbarung, ift also ein Ausfluß der höchften, der göttlichen Bernunft, und fann daher mit den mahren Refultaten der menschlichen Bernunft in feinen wirklichen Wider= fpruch gerathen. D, wenn auch nur ein einziger Bunkt ber driftlichen Offenbarung in Widerspruch mare mit einem mahren und unzweifelhaften Resultate ber gefunden Bernunft und Wiffenschaft, längft hätten dann die Feinde aller Offenbarung

die Mauern Sions gestürzt und nicht mehr geruht, bis der lette Stein aus seinem Fundamente geriffen worden ware.

Die Kirche, heißt es, ist eine Feindin der Aufklärung und des Fortschrittes. Ja; aber nicht der wahren Aufklärung, nicht des wahren Fortschrittes, sondern des falschen Fortschrittes, des Fortschrittes von der Wahrheit zum Irrthum, von der Gerechtigkeit zur Ungerechtigkeit, von der Gesittung zur Sittenslossekt; sie ist eine Feindin von der Aufklärung und vom Fortschritte von der Sorte eines Carl Vogt mit seiner Affenswenschenkeorie. Daß aber eine solche Aufklärung der gedeihslichen Entwicklung des Staatslebens förderlich sei, wird wohl kein erleuchteter Staatsmann behaupten wollen. Treffend besmerkt in dieser Hinsicht der gelehrte P. Florian Rieß:

"Unser Urtheil über eine Bildung, beren oberstes Gesetz nicht die Wahrheit ist, eine Bildung, welche den Menschen für die Religion kalt und gleichgiltig, wenn nicht gar unfähig macht, welche ihm die übernatürlichen Güter verschließt, um seine Kräfte an der Oberstäche dieser Erscheinungswelt zu zersplittern — unser Urtheil über eine solche Bildung, gestehen wir es offen, ist etwas kühler, als das der liberalen Katholiken. Nach der höchsten Seite scheint sie uns eher den Namen der Barbarei zu verdienen, und sehen wir mit den Besten unserer Zeit in ihr ein übertünchtes Grab von Moder und Fäulniß, in welchem die wirklichen Elemente von Vildung zu versinken drohen, wenn nicht mit dem wirksamen Schutze der höchsten Güter ein Damm ausgerichtet wird."

Die Kirche eine Feindin der Aufklärung, der Wissenschaft und des Fortschrittes! Nur ein Ignorant oder ein Böswilliger kann der Kirche eine solche Insulte ins Angesicht schleudern. Sagt es doch jedes Blatt der Welts und Kirchengeschichte, daß die Kirche zu allen Zeiten die Mutter der Schulen und die Begründerin, Pflegerin und Beförderin der Künste und Wissenschaften gewesen, und jetzt noch werden nicht wenige Schulen, Bildungs und Erziehungs-Anstalten von kirchlichen Instituten und geistlichen Orden gehalten und geleitet, die in wissenschaftlicher Beziehung den Staatsschulen gewiß nicht nachstehen.

Die katholische Kirche will man beschuldigen, daß sie eine Feindin des Fortschrittes sei! Und doch gibt es kaum eine

Runst ober eine Wissenschaft, in der sie nicht zu allen Zeiten ausgezeichnete Celebritäten aufzuweisen gehabt hätte. Be welchen Völkern sind die größten Gelehrten und die größten Denker entstanden? Nicht bei den christlichen? Welche Nationen und Völker gehören zu den Eulturvölkern? Nicht die christlichen? Welche Nationen und Völker stehen an der Spitze der Civilissation? Sind es nicht die christlichen? Und welcher Welttheil hat noch immer das Uebergewicht über die andern Welttheile? Ist es nicht der kleine Welttheil, das christliche Europa? Und dennoch wagt man es, Christenthum und Kirche als eine Feindin des wahren Fortschrittes zu bezeichnen: welch eine Kurzsichtigkeit; welch ein Undank!

Aber — fahren die Feinde der kirchlichen Freiheit fort — die freie Kirche beansprucht auch das Recht, Güter, Versmögen zu erwerben, zu besitzen, zu verwalten und nach eigenem Ermessen zu verwenden. Würde der Kirche volle Freiheit zusgestanden, so wird sie, da sie Mittel und Wege hiezu hat, bald zu großem Vermögen, zu bedeutenden Besitzungen gelangen, und so werden dann allmälig unermeßliche Güter und Reichsthümer sich in den Händen des Elerus auhäusen, und dadurch dem allgemeinen Verkehre und der Volkswirthschaft für immer entzogen zum größten Schaden des Volkswohles. In diesem Sinne ist daher die Freiheit der Kirche der gedeihlichen Entswicklung des Staatslebens hinderlich.

Ich antworte: Können nicht auch Private, können nicht auch andere Staatsbürger sich bereichern? Können dieselben nicht in den Besitz unermeßlicher Güter gelangen? Können sich nicht auch hier unermeßliche Güter und Reichthümer in einer einzigen Familie vereinigen? Gibt es nicht auch wirklich Familien im Staate, welche unermeßliche Reichthümer besitzen, wie z. B. ein Rothschild, Sina u. s. w.? Sind nicht sogar die Finanzen der größten Staaten Europas in den Händen einiger Geldjuden, einiger weniger Börsenkönige? Warum hält man denn diese Anhäufung unermeßlicher Reichthümer in einer

Sand nicht für staatsgefährlich und der öffentlichen Bolkswohlfahrt nachtheilig? Warum benkt man benn hier nicht baran. durch Erlaß eines Amortifations-Gefetes ober bergleichen eine folde Bermögensanhäufung zu verhindern? Sonderbar, bas hält man nicht für nachtheilig: wenn aber die Rirche zu einigem Befit, ju einigem Reichthum gelangt, das foll gleich ftaatsgefährlich fein; da schreit man gleich, folches sei ber allgemeinen Bolfswirthschaft hinderlich; da ift man gleich mit allerlei Beschränkungen, Rechtsberaubungen, Amortisations-Besetzen u. d. gl. gur Sand. Gegen die Rirche werden alle möglichen Braventiv= magregeln hervorgefucht; fie foll mit ben Schurfen unter Bolizeiaufficht ftehen; ihr Bermögen wie bas ber Berichmenber, der Mündel und Irrfinnigen unter Curatel bleiben. Wer aber verwendet feine Reichthumer beffer, die Borfentonige, die durch ihre hohen Procente, durch ihren Bucher Staaten und Bolfer aussaugen und in den Abgrund des Berderbens fturgen, oder die Rirche, die ihr Bermögen auf Beftreitung der Cultus= Auslagen, für Schulen und Erziehungs-Anftalten, für Armen. Rranten= und Waifenhäuser und für die mannigfaltigften Un= ftalten mahrer humanität und Nächstenliebe verwendet? Die todte Sand! die ungahlige Urme genahrt, gekleidet, unermeßliche Streden urbar gemacht, Feder und Binfel herrlicher benn alle Andern geführt, die Alles belebt, mas fie anrührt? Wo ift bas Staatsgefährliche? Bier ober bort? Ueberdieß ift, wenn die Kirche nicht andere, besondere Rechtstitel dazu erworben hat, mit ber vollen Kirchenfreiheit feineswegs bie Freiheit ber Rirchengüter von den öffentlichen Staatslaften und Biebigfeiten (Steuern u. bgl.) verbunden. Der Staat fann von ber Rirche verlangen, daß fie für ihre Büter und Befitungen, für ihr Bermögen im gleichen Berhältniffe gur Beftreitung ber öffentlichen Laften beitrage, wie die übrigen Staatsbürger. Man fann baber in diefer Beziehung nicht mit Recht behaupten, daß die Kirchengüter die öffentliche Wohlfahrt schädigen, und zwar um fo meniger, da es feine in fich abgeschloffene Priefter=

kaste gibt, in deren Familien die Kirchengüter etwa vererblich wären, sondern das Priesterthum sich aus der Bevölkerung aller Klassen ergänzt und daher selbst dem Aermsten aus dem Bolke die Möglichkeit gegeben ist, am Genusse der Kirchengüter Antheil zu nehmen und die Widmung zu bestimmten Bildungsund Humanitätszwecken stets dieselbe bleibt. Es ist also irrig, daß die volle Kirchensreiheit, weil sie auch Bermögenssreiheit in sich schließt, der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens hinderlich sei. Vielmehr ist auch hier das gerade Gegentheil der Fall.

Ein anderer Umftand, an dem manche Begner der firchlichen Freiheit Unftog nehmen, find die klöfterlichen Inftitute. Sie fagen nämlich: "Die völlige Rirchenfreiheit involvirt (ent= hält, begreift in fich) auch bas Recht ungehinderter Grundung und Errichtung von firchlichen, flöfterlichen Inftituten. Wann und wo immer daher die Rirche die volle Freiheit erlangt hat, hat fie dieselbe ftete zur Errichtung einer übergroßen Bahl von Rlöftern benützt, worunter die meiften Bettelorden, und nicht wenige find, die fich nur einem fogenannten beschaulichen Leben widmen. Durch eine übergroße Bahl von folden Rlöftern aber werden zu viele Menschen ber Befellichaft, ber Arbeit entzogen; es entfteht dadurch im Staate eine Armee von geiftlichen Bettelleuten; und die beschaulichen Orden leisten ber menfchlichen Gefellschaft überhaupt keinen Rugen; fie find die "fructus consumere nati". Es ift daher kein Zweifel, daß zu viele Rlöfter überhaupt, und die Bettel- und beschaulichen Orden insbesondere ber ftaatlichen Gefellschaft, dem Boltswohle nachtheilig und daher der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens hinderlich find." Hierauf ift zu erwidern:

Allerdings involvirt die Freiheit der Kirche auch das unbeschränkte Recht derselben, geistliche Orden und Klöster nach ihrem Gutdünken zu gründen und entstehen zu lassen. Oder wird es etwa der Staatsgewalt einfallen, sich einmischen und es verhindern zu wollen, wenn es an irgend einem Orte einigen

reichen Leuten einfiele, ihre Häuser zu verkausen, von nun an gemeinschaftliche Cassa zu haben und in einem einzigen großen Hause, das sie eigens für sich erworben und eingerichtet haben, nun ein Communleben zu führen? Gewiß nicht. Nun, das Klosterleben nach seiner weltlichen Seite ist auch nichts anderes. Wenn man sich dort (im ersten Fall) nicht für berechtigt hält, sich einzumengen, so ist man es noch weniger bezüglich der Klöster.

Die Befolgung ber evangelischen Rathe ift die schönfte Bluthe der driftlichen Moral. Bermög dem Rechte freier Religionsübung muß es Jedermann geftattet fein, diefelben fei es einzeln, für fich ober in Bereinigung mit andern Bleich= gefinnten, d. h. im Ordensleben — auszuüben. Das Ordensleben stellt den Grundsat: unitis viribus - thatsächlich bar, einen Grundsatz, den die Staatsgewalt nimmermehr verkennen, und deffen Ausführung fie nicht verhindern darf, wenn fie nicht fogar bas Fundament, auf dem des Staates eigene Eriftenz beruht, verkennen will. Ueber die Nütlichkeit und fegensvolle Wirksamkeit der geiftlichen Orden für die menfch= liche Gefellschaft find wenigstens alle unbefangenen Denker, die den Boden einer positiven Religion noch nicht gang verlaffen haben, einig. Die Beranlaffung zur Gründung verschiedener geiftlicher Orben, beren Idee allerdings im innerften Beifte des Chriftenthums murzelt, gaben gewöhnlich befondere Berhältniffe, eigenthumliche Bedurfniffe der Zeit und der Lander, denen abzuhelfen sie geschaffen wurden. Fast alle geiftlichen Orden, fast alle Rlöster befassen sich entweder mit Ausübung der Seelforge oder mit dem Miffionswesen, oder mit der Erziehung und dem Unterrichte, ober mit der Pflege und Leitung von Wohlthätigkeits= und humanitäts=Unftalten. Das Leben in folden kirchlichen Inftituten ift vollkommen geregelt, die Beit genau eingetheilt, Jedem ein angemeffener Wirkungsfreis zugetheilt. Sie find baber nichts weniger als mußig. Was die beschaulichen Orden betrifft, so find dieselben überhaupt fehr wenige; dann find auch diefe nichts weniger als mußig; fondern ihre Zeit zwischen Gebet, Betrachtung und Arbeit getheilt. Sie find die Pflangftätten mahrer und echter driftlicher Uscefe. Das herrliche Beifpiel ber Selbstverleugnung und Abtödtung, welches fie der Welt darbieten, war zu jeder Zeit von nach= haltiger Wirkung auf die Berbefferung ber Sitten, welche es bei Armen und Reichen hervorbrachte. Die Briefter folcher Orden gleichen Bienen; haben fie fast das ganze Jahr hindurch durch ihr innerliches Leben den füßeften und duftigften Honig des chriftlichen Beiftes in sich aufgenommen, so laffen fie dann benfelben durch Beiftesübungen und Exercitien, die fie in den verschiedenften geiftlichen Unftalten und Seminarien abhalten, im reichlichften Mage auf viele Briefter und Gläubige übergeben, indem fie in denfelben den gläubigen Ginn, den driftlichen Gifer, mahre Gottesfurcht und Frommigfeiten wieder beleben, erneuern, erfrischen und fräftigen. Wie oft trifft man diefelben auch am Bette der Rranken und Sterbenden als tröftende Schutzengel. D, die Welt ahnt es gar nicht, wie viel und wie Großes fie folden Beiftesmännern verdantt.

Man meint es tadeln zu dürfen, daß manche geistliche Orden die "göttliche Vorsehung" als ihr Grundcapital, als ihr Stammvermögen auserkoren. Abgesehen davon, daß auf diese Weise oft mit Vermeidung der größten Schwierigkeiten auf die schnellste Weise jene Hilfe geschaffen wurde, welche Orts- und Zeitverhältnisse in religiöser Hinsicht unumgänglich erheischen, abgesehen davon, daß heroische Beispiele freiwilliger Armuth mächtig auf den armen Theil des Volkes wirken, ihn mit seinem Lose aussöhnen, zufriedener mit demselben machen und zur geduldigen Ertragung der Noth stählen, so ist ja Niemand gezwungen, diese geistlichen Orden zu unterstützen. Es ist das Jedermann freigestellt und die unparteiische Geschichtssforschung hat kaum ein Beispiel auszuweisen, daß das christliche Bolk berartige Zusprüche schwer empfunden oder darüber je bei der Staatsgewalt Beschwerde gesührt hätte. Uedrigens hat

ja in diefer Beziehung die Bevölkerung felbft, ich möchte fagen - den Regulator in ihrer Sand; fie braucht, wenn ihr derartige Ansprüche zu viel werden, benfelben nur nicht mehr willfährig zu fein, und die Rirche ift dann genöthiget, ihre dießbezügliche klöfterliche Statistik bemgemäß einzurichten. Aber angenommen, es murden fich bei völliger Rirchenfreiheit die Rlöfter wirklich in foldem Mage vermehren, daß es dem Staatswohle nicht mehr gedeihlich mare, nun, bann konnte fich ja die Staatsgewalt in diefer Beziehung an die Rirchengewalt wenden, und die Rirche, die ichon vermöge dem driftlichen Principe der Liebe auch gegen die irdische Wohlfahrt der Menichen nicht gleichgiltig bleiben barf, wird gerne jene Berfügungen treffen, durch welche die geistlichen Orden und Rlöfter wieder auf ein gedeihliches Maß zurückgeführt werden. Roch moge die Bemerkung hier Plat finden, daß zur Zeit, wo noch viele klöfterliche Institute blühten, es für wohlerzogene tugendhafte Töchter aus armen Familien, welche ihrer Armuth wegen auf eine paffende Berforgung in der Welt nicht hoffen konnten, nicht schwer war, eine folche im klöfterlichen Leben zu finden, wo fie ein durch weife Befete geregeltes Leben führen, einen ihren Rraften und Berhältniffen entsprechenden Wirfungsfreis finden konnten, vor den taufend Gefahren der Welt geschütt, ihre zeitliche Berforgung fanden, und im Dienfte der Gottesund Nächstenliebe ihr Wirken der Welt nütlich wurde. Wie fcmer ift es jest, beim Mangel folder Inftitute für folde vermögenslose Mädchen eine Berforgung zu finden; wie viele verfallen dem Lafter und werden unglücklich und der Welt verderblich.

Da nach der Aussage Seneca's schon bei den alten Heiden teine Schlechtigkeit war, welche nicht von irgend einem sosgenannten Weltweisen in Schutz genommen worden wäre, so nimmt es keineswegs Wunder, wenn es auch in unsern Tagen so verrückte Köpse geben sollte, welche sogar am Eölibate der katholischen Geistlichen und der Rosterbewohner Anstoß nehmen

und ihn als dem Boltswohle abträglich erklären. "Bon den Brieftern - fagen folche - ließe fich, wenn fie verebelicht waren, doch gang vorzüglich erwarten, daß fie ihre Familienglieder fehr gut, mufterhaft und glücklich erziehen würden. Die Bielen aus bem Schoofe folder Familien Bervorgegangenen, gut Erzogenen, würden fodann wieder ebenfo glückliche und zufriedene Familienkreise bilben, mas für eine gedeihliche Ent= wicklung des Staatslebens, für die öffentliche Wohlfahrt nur fehr förderlich sein würde." Ich antworte: Davon will ich gar nichts erwähnen, daß auch bei der Erziehung zwischen Theorie und Praxis nicht felten fich ein gewaltiger Unterschied einftellen fann, und daß der Erfahrung gemäß die Rinder von Badagogen bei weitem nicht immer die befterzogenen find. Wollte man aber beweibte Beiftliche, fo mußte man fie auch in finanzieller Beziehung fo ftellen, daß fie im Stande maren, ihren Familiengliedern eine ftandesgemäße Erziehung und entsprechende Berforgung zu verschaffen. Denn sonst wurde man ja nur eben fo viele Proletarierfamilien schaffen, die nur ein feineres Leben gewohnt waren und mehr Bedürfniffe hatten, aber eben des= halb um fo unglücklicher waren. Nachdem nun aber jett schon die Priefter finanziell fo gering geftellt find, daß weitaus die Mehrzahl derfelben kaum das Rothwendige fich verschaffen kann, wie fehr mußte ba ber Finangfäckel ber Gefellschaft in Anspruch genommen werden, wenn fie nun fammt Familie ftandesgemäß follten leben können. Ginen folden Anspruch auf die Staatsfinanzen murde die Gefellschaft mahrlich nicht als einen volkswirthschaftlichen Fortschritt, fondern eher als beffen Begentheil erkennen. Betrachte man nur die Beamtenfamilien. Wenn fo ein nicht höher geftellter Staatsbeamter eine gahlreiche Familie hat, in welcher Klemme befindet er fich gewöhnlich bezüglich ber Erziehung und Verforgung seiner Kinder, wenn er nicht ausnahmsweise ein bedeutendes Bermögen befitt. Wie hart und schwer thut er fich bezüglich ihrer Zukunft. Solche Beamtenfamilien find fehr oft bedauernswerther und unglücklicher, als die

der Handwerker und Taglöhner, die wieder durch Taglohn und Handwerk ihr Fortkommen finden. Die Beamtenstöchter aber, meistens doch nobel und vornehm erzogen, finden, wenn ohne Bermögen, selten eine passende Bersorgung, und weil an anstrengende häusliche Arbeit nicht gewöhnt, auch durch selbe nur sehr schwer ihr Fortkommen. Und doch sind die Beamten verhältsnißmäßig finanziell noch viel besser gestellt, als die Geistlichen.

Der Priefter ohne Weib und Familie ift ber Bater ber Armen seiner Gemeinde. Eben desmegen, weil der Briefter feine Familie befitt, für die er zu forgen hatte, kann man ihm eigennütige Zwecke um fo weniger zumuthen, und geben beswegen die Wohlhabenden ihre Wohlhaten fehr gerne durch die Sande der Briefter. Diefes Bertrauen des Bolfes murben aber verehelichte Priefter nicht mehr befigen, und fie maren fowohl deshalb, als auch aus dem Grunde, weil fie auf die Berforgung ihrer eigenen Familienglieder bedacht fei mußten, nicht mehr in der Lage, für die Armen so viel zu thun, als fie thun konnen und wirklich thun, da fie unverehelicht find. Gesetzt aber auch den Fall, die Berehelichung der Priefter brächte der Gesellschaft einigen Bortheil — quod ego nego jo ware es bennoch nur ein lucrum cessans für die Staats= gesellschaft und keineswegs ein damnum emergens. Deshalb fann man auch nicht behaupten, daß der Colibat der Beiftlichen ber gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens hinderlich sei. Mit Beziehung auf den Colibat der Rlöfterlichen aber erlaube ich mir zu bemerken, daß ja keineswegs der Mangel an Population es ift, woran die Staatsgefellichaften der civili= firten gander laboriren, sondern das gerade Gegentheil bavon, und daß nicht der Mangel an Bevölferung das fogenannte Proletariat und die sociale Gefahr geschaffen, sondern ein gewaltiger Ueberfluß an Leuten, daß ber Colibat, von einem Großtheile diefer Bolkeklaffe richtig und freiwillig eingegangen, fogar fehr geeignet mare, die fociale Gefahr wieder zu vermindern und allmälig zu befeitigen.

Ein gewiffer liberaler Berein unferer Tage entblöbete fich nicht, die josephinische Albernheit wieder aufzumarmen, ber Colibat der Beiftlichen der fatholischen Rirche sei unvernünftig, unnatürlich und staatsgefährlich; auch laffe fich derfelbe aus der fatholischen Lehre nicht begründen. Der göttliche Beift lehrt, daß der fleischlich gefinnte Mensch nicht verftehe, mas des Beiftes ift. Es ift daber Leuten folder Sorte zu verzeihen, daß fie den Geift und die Bedeutung des firchlichen Colibates nicht begreifen und nicht zu würdigen wiffen. Was ihnen aber weniger zu verzeihen ift, das ift der Umftand, daß fie fich auch als Weise, als Lehrer in einem Gegenstande geriren, in welchem fie es noch nicht einmal bis zur Schülerhaftigkeit gebracht, und daß fie fich zu Sachwaltern der Beiftlichkeit aufwerfen in einer Sache, in welcher die Betreffenden fie um ihre Bilfe, um ihre Bermittlung weder erfucht haben, noch diefelbe munichen. Also der Cölibat gilt diefen liberalen Herren als unnatürlich. Ich antworte: Der Mensch hat einen freien Willen; fraft deffen fann er auch, wenn er will, die Befriedigung feines Befchlechtstriebes fich verfagen, fann über benfelben herrichen. Wenn er nun höhere, übernatürliche Grunde hat, diefe Befriedigung fich zu verfagen und fich hierin felbst zu beherrichen, jo ift folde Enthaltfamkeit keineswegs wiber- ober unnatürlich, fondern übernatürlich. In übernatürlichen Gründen murzelt auch die Anordnung des firchlichen Cölibates, welcher beshalb auch übernatürlicher Ordnung und keinesmeas unnatürlich ift. Das Chriftenthum ift die Religion der Selbstverleugnung, der Abtödtung, und nach driftlichen Grundfaten ift der jungfrauliche Stand vollkommener, als der eheliche. Es ftimmt daher mit bem Beifte bes beiligen Evangeliums vollfommen überein, daß der katholische Priefter als Verfündiger des Gefetes der chriftlichen Gelbstverleugnung und als Prediger auch der jungfräulichen Bolltommenheit, diefe Gelbftverleugnung und Bollkommenheit auch an fich felbst übe und darstelle. Die Rirche hat niemals gelehrt, daß der Colibat ein gottliches Gefet fei;

wohl aber, daß er ein evangelischer Rath sei. Es ist daher gewiß geziemend und höchst wünschenswerth, daß sich die evansgelische Bollsommenheit besonders am katholischen Priesterthume um dessen erhabenen Beruses willen darstelle. Doch wozu hier alle Gründe für den Sölibat der katholischen Priester aus der göttlichen Offenbarung ansühren wollen. Sind sie ja doch in einem jeden katholischen Morals und Kirchenrechts-Compendium leicht zu sinden. Daß die pseudoliberalen Herren solche übersnatürliche Gründe nicht anerkennen wollen, darf nicht Wunder nehmen, da sie überhaupt alles Uebernatürliche verwersen, und den lieben Gott selbst kaum mehr etwas gelten lassen.

Die Kirche hat den Cölibat für ihre Priester gesetzlich vorgeschrieben. Ich muß es aufrichtig bekennen, daß ich hierin einen neuen Beweis für die Wahrheit und Göttlichkeit der tatholischen Rirche und des Chriftenthums erkenne. Denn wäre fie und ihre Offenbarungs-hinterlage nicht wahr und göttlich, hatte fie für diese ihre Wahrheit und Göttlichkeit nicht die un= umftöglichften Beweife, fo hatte fie ein Befet, welches dem Clerus eine fo große Selbstverleugnung auferlegt, nicht magen, und fie hatte es durch eine fo lange Zeit nicht festhalten durfen und nicht können, ohne einen allgemeinen Abfall des Clerus zu erfahren, ohne mindeftens großen Prieftermangel befürchten zu muffen, ohne von einer wuchtigen Opposition zur Zurucknahme eines folden Gefetes gezwungen zu werden. haben auch die Säresiarchen nichts Giligeres zu thun gehabt, als bei ihren Secten den Cölibat abzuschaffen, und darum gibt es bei allen häretischen Kirchen kein Colibatsgeset, weil fie das Bewußtsein in sich tragen, daß ihre Unterscheidungslehren auf so schwachen Füßen stehen, daß fie das durch ein Colibats= gefet für ihre Beiftlichen zu bringende Opfer nicht auszuhalten im Stande maren. Uebrigens fann von einem widernatürlichen Zwange bezüglich des firchlichen Colibatsgesetzes vernünftiger Beise nicht die Rede sein, da ja die Kirche zum Priesterthume Niemanden zwingt, und es alfo von dem freien Belieben eines

Jedweben abhängt, ob er Priester werden und sonach den Cölibat auf sich nehmen wolle oder nicht. Auch werden ja nicht Kinder oder Knaben zum Priesterthume befördert, sondern Männer, da die Kirche Niemanden zum Priesterthume zuläßt, der nicht die zur Erreichung der Mündigkeit und Volljährigsteit erforderliche Zahl der Jahre zurückgelegt hat.

Die liberalen herren behaupten, daß der Colibat ohnehin unnüt, ja schädlich fei, indem er die von der Rirche erhofften Wirkungen nicht zu erreichen, nicht hervorzubringen vermöge, und in Folge des Cölibatsgesetzes die Sittlichkeit des Clerus fehr gefährdet fei, und einer nicht zu nennenden Unsittlichkeit Unlag geboten werde. 3ch antworte: 3m Großen und Bangen erreicht die Rirche den Zweck, den fie mit ihrem Colibatsgesetze intendirt; im Großen und Bangen fteht der fatholische Clerus als fittenrein und mufterhaft da. Das beweisen die liberalen Zeitungen wider ihren Willen, ba fie nicht anftehen, alle Schattenseiten und Makeln, die fie an katholischen Beiftlichen gu entdeden vermögen, schadenfroh in die Welt auszupofaunen und an die große Glode zu hängen. Waren Falle von Unfittlichkeit beim Clerus fo häufig, fo hätten diefe Berren Liberalen nicht nöthig, zu Lügen und Berleumbungen tagtäglich ihre Zuflucht zu nehmen. — Man gebe nur der katholischen Rirche ihre volle Freiheit, man laffe fie, unabhängig von der Staatsgemalt, ihren Clerus felbft erziehen, und - Fälle von Unfittlichkeit unter bem Clerus werden zu den feltenften Ausnahmen gehören. llebrigens murben ja auch die beweibten Briefter in sittlicher Hinsicht nicht unfehlbar. Dber gibt es etwa bei Cheleuten feine geschlechtlichen Ausartungen? feine Chebruche? feine nicht zu nennende Unfittlichkeit u. bgl.? Die beweibten liberalen Berren, die den fatholischen Geiftlichen fo gerne bas Joch des Colibates abnehmen möchten, hatten ficher mehr Urfache, vor ihren eigenen Thuren, als vor denen des fatholischen Clerus zu fehren.

Sogar staatsgefährlich, sagen die Herren Liberalen, ift

bas firchliche Colibategefet. Warum? Berehelichte Priefter, fagen fie, wurden mehr Unhänglichkeit haben an ben häuslichen Berd, an die Beimat, an das Baterland; fie murben mit bem Bolfe durch neue Familienbande noch inniger vermachsen; fie murben fich auch ber Staatsgewalt, ben Staatsgeseten gefügiger zeigen; man fonnte fie in ihrer Opposition gegen bie Staatsgewalt leichter murbe machen." Das ift endlich aufrichtig gesprochen. Alfo bas ift's, ums "Gefügig=", ums "Mürbe= machen" handelt es fich alfo. Dazu alfo brauchten die Liberalen die Priefterebe, um fie, die Briefter, leichter gu vermögen, Religion und Rirche, Freiheit und Gemiffen ihrer zeitlichen Eriftenz, dem materiellen Wohle ihrer Familien zum Opfer ju bringen! Wenn ich es nicht früher ichon gewußt hatte, fo mußte es mir wenigstens jest einleuchten, wie nothwendig ber Colibat ber Beiftlichen für bie Rirche fei, um ihre göttlich berechtigte Freiheit und Unabhängigkeit ber Staatsgewalt gegenüber zu bemahren und zu erringen. Gefügige, fervile Beiftliche möchten die Herren Liberalen gerne haben, und dazu foll die Priefterege verhelfen. Gott bemahre uns daher vor dem Danaër-Gefchenke der Priefterebe in der fatholischen Rirche. Die herren Liberalen werden hoffentlich noch lange - ad graecas Calendas - warten muffen, bie fie ihre Bergens= wünsche in Erfüllung geben feben. Wünscht bie Staatsgewalt eine clericale Opposition nicht, fo kann fie einer folden fehr leicht vorbeugen: fie braucht in ihrer Gefetgebung und Wirtfamkeit nur in bem Bereiche zu verbleiben, worauf fie berechtiget ift, fie braucht nur nicht auf ein Bereich, welches ihr nicht jukommt, worauf fie keine Berechtigung besitt, fie braucht fage ich - nur nicht aufs firchliche Bereich überzugreifen. Bezüglich folder Gefete, welche den fatholischen Glauben, bas fatholische Bemiffen, die göttlich berechtigte Freiheit ber Rirche in ihrem Bereiche nicht verleten, wird die Staatsgewalt am tatholischen Clerus stets die treuesten Staatsburger und Unterthanen haben. Doch genug über diefen Bunkt. Das hierüber

Gefagte reicht vollkommen hin, um die Falscheit und Albernsteit der aufgestellten Behauptung der Colibatsseinde zu erstennen.

Much in ber driftlichen Lehre von ber Selbstverleugnung und Abtöbtung (Ascetismus) wollen die Feinde firchlicher Freiheit eine Gefahr für die Induftrie erbliden. "Durch diefe Lehre - fagen fie - verurtheilt die Rirche allen Lugus, und verfündiget fie fich baber am legitimen Flor ber Induftrie; benn ohne Luxus fann die fortschreitende Industrie nicht mehr beftehen: alfo ift die Rirche eine Feindin der Induftrie." 3ch antworte: Die Kirche verurtheilt ben Lurus nicht, fofern er bem Stande und ben Berhältniffen ber Perfonen angemeffen ift. Jenen Luxus aber, ber bie Mutter fo vieler Cribafalle, fo vieler Banquerotte, der fo viele unglückliche Familien an den Rand des Berderbens bringt, der die anvertrauten Raffen plündert, und mit Rerker — auch nicht felten mit Selbstmord endet, muß fie und muß jeder Rechtschaffene verabscheuen. Un= genommen auch, die Befolgung ber Lehre von der driftlichen Ascetif entziehe ber Induftrie einige Bortheile, fo ift nicht zu überfehen, daß das Privatwohl einer Rlaffe von Menfchen nicht zum herrschenden Gefichtspunkte für das öffentliche Wohl gemacht werben barf; und daß diefer allenfallfige Entgang durch die vielen Bortheile, welche das Chriftenthum der öffentlichen Wohlfahrt gemährt — wie fpater gezeigt werden wird reichlich aufgewogen werben.

Ein anderes Bedenken der Gegner der Kirchenfreiheit lautet folgendermaßen: "Die Freiheit der Kirche ist der gedeihslichen Entwicklung des Staatslebens gefährlich, weil die Resligion überhaupt mit ihrem Hinweis auf den Himmel, auf eine jenseitige ewige Glückseligkeit, der irdischen Wohlfahrt, dem irdischen Glücke der Menschheit hinderlich und nachtheilig ist. Die Kirche nämlich, mit ihrer Lehre von einer ewigen Wohlsahrt, von einem ewigen Heile nimmt die Thätigkeit des gesammten Menschen für dasselbe dermaßen in Anspruch, daß er

burch bie überwiegende Sorgfalt, biefes ewige Beil zu erlangen, an einem ernftlichen, unermudeten Streben nach irbifder Bohlfahrt völlig gelähmt und gehindert wird, um fo mehr, ba bie Religion ihn lehrt, diefe irdifche Bohlfahrt für fehr gering, ja, im Bergleich mit einer emigen, für nichts zu achten. Durch eine folche Lehre, wo fie durchdringt, muß der Menfch für feine irbifche Wohlfahrt völlig gleichgiltig, und in feinem Bemühen für irdifches Glüd und Bohlergeben abgeftumpft werben. Die Religion alfo, mit ihrer Bertröftung auf eine jenfeitige Blüdfeligfeit betrügt den nach Blüdfeligfeit burftenden Belt= burger um fein zeitliches Bluck." - Gine fcmere Anklage, die gegen die Religion, fürmahr, und ware fie mahr und ge= gründet, auch mehr als hinreichend, um bas Staats= und Wohlfahrtsgefährliche derfelben, und baber auch der firchlichen Freiheit barzuthun. — Aber die Religion und die Trägerin und Pflegerin derfelben, die Rirche, lehrt ja nicht, daß der Mensch sich um Irbisches nicht fummern, daß er nicht grbeiten folle. Im Begentheile macht fie ihm Arbeitfamkeit zur Pflicht, indem fie lehrt, daß jeder Menfch arbeiten folle, fo lange es Tag ift, d. h. fo lange er Zeit und Kräfte hiezu hat. Die Kirche heiliget die Arbeit, indem fie uns diefelbe als eine von Gott auferlegte Buge, als Simmelsichluffel hinftellt und uns an= leitet, dieselbe in reiner und heiliger Abficht, nämlich aus Ge= horsam und Liebe gegen Gott, zu verrichten. Die Rirche ver= bietet ober hindert nicht die Sorge für das Zeitliche; fie will vielmehr, daß jeder Denich einen beftimmten und angemeffenen Wirkungefreis habe, und fehrt, daß er nur durch getreue und gemiffenhafte Erfüllung feiner Berufs= und Standespflichten bas emige Beil erlangen fonne. Die Rirche lehrt, bag jeder Menich über die Berwendung der von Gott ihm verliehenen Talente, über bie Unwendung aller feiner geiftigen und leiblichen Rrafte bem höchften Berrn und Richter und ewigen Bergelter merbe ftrenge Rechenschaft ablegen muffen. Wie nun, auf welche Art und Beife, zu meffen Wohlfahrt er diefes thun

solle, darauf weist ihn, den Chriften, das große Gebot der Nächstenliebe hin.

Die Kirche ist für die zeitliche Wohlfahrt der menschlichen Gesellschaft keineswegs gleichgiltig; sie kann und darf das um so weniger sein, als ja ihr göttlicher Stifter ihr die Nächstenliebe zur strengsten Pflicht gemacht hat, und dieselbe sogar als Kennzeichen der Gemeinschaft einer gläubigen Seele mit Ihm angegeben, und durch seinen Hinweis auf die Werke der Barmherzigkeit und auf die Anerkennung und Belohnung derselben am Tage des allgemeinen (großen) Weltgerichtes, die Sorge für die zeitliche Wohlfahrt der Menschen als einen würdigen und nothwendigen Gegenstand für diese Liebe bezeichnet hat.

Die Rirche lehrt nicht, daß die zeitlichen Güter merthlos. ober daß fie nicht munichenswerth feien. Gie lehrt nur, daß die zeitlichen Güter nicht bie mahren, nicht die höchften, daß fie nicht um ihrer felbft millen munichenswerth feien, fondern nur als Mittel zu weit höheren und heiligen Zwecken, nämlich als Mittel zur Bethätigung der Gottes- und Nächftenliebe, zur Ausübung leiblicher und geiftiger Werke ber Barmherzigfeit, zur Erwerbung von Berdienften für die Emigfeit. Je mehr man mit zeitlichen Gutern gefegnet ift, befto mehr Gutes tann man für seine Mit- und Nachwelt thun, defto mehr Berdienste kann man fich sammeln. Die Rirche erlaubt also ihren Gliebern, fich zeitliche Güter, Bermögen zu erwerben und zu befiten. - Wenn fie zugleich auch auf die große Gefahr binweift, welche ber Befit großer zeitlicher Güter mit fich bringt, so lehrt sie nur etwas, was die tägliche Erfahrung hinreichend beftätiget, nämlich, daß großer Reichthum gar leicht ftolz, hart= herzig und gefühllos macht gegen die Röthen und Bedürfniffe armer Mitmenschen.

Die Anzahl jener, die fich vergeblich abmühen, zu zeitslichem Wohlstande zu gelangen, jener, denen bei dem besten Willen und vollstem Kraftauswande irdische Glückseligkeit unerreichbar

bleibt, gahlt nach vielen Millionen. Millionen ringen tagtäglich nach irdifcher Blückfeligkeit, verbrauchen ihre Rrafte im Mammonsbienfte ber Reichen, und vermögen für fich kaum fo viel gu erfdwingen, um ihre und der Ihrigen Bloge nothdürftig beden, und beren Sunger einigermagen ftillen zu können. Bu biefen Millionen tritt nun die Rirche als ein tröftender Schutengel, lehrt fie Gebuld in ihren Leiden, Bufriedenheit mit ihrem harten und faft graufamen zeitlichen Schickfale, indem fie benfelben eine weit höhere und ewig dauernde Glückfeligkeit zeigt, die auch fie mit der ihnen nicht fehlenden Gnade Gottes er= reichen können, für die fie von Gott bestimmt find und durch welche alle irdischen Entbehrungen und Leiden, aller Berluft an irdischen Freuden unendlich aufgewogen werden. Sie, die Rirche, fteht mit der gangen Bucht ihrer Beweise für die Wahrheit diefes höheren himmlischen Lebenszieles ein, beilt die frebsartig einfressende Unzufriedenheit und den Rlaffenneid burch das Beispiel des Erlösers, der 30 Jahre im Schooke einer handwerkerfamilie lebte, und durch den hinmeis auf die Taufende von heroischen Beispielen freiwilliger Armuth. Das arme gepreßte, ber Berzweiflung nabe gebrachte Menichenberg, das diefer himmlischen Botschaft vertraut, fühlt fich erleichtert. athmet wieder freier auf, verföhnt fich mit der Menschheit und mit feinem harten irdifchen Loofe, tragt in Beduld, im Bertrauen auf die höhere Silfe fein Rreug bis jum Ende feiner irdifchen Laufbahn, und fährt nach fo vielen Mühfeligkeiten in ben fichern Safen himmlischer Blückseligkeit ein. Und eine folche Religion, eine folde Rirche foll ein hemmniß fein für eine gebeihliche Entwicklung des Staatslebens? Sie foll die Menschen lähmen in ihrer Sorgfalt zur Begründung menschlicher Wohlfahrt!? Wahrhaftig, eine folche Beschuldigung ift die größte Ungerechtigkeit, die man gegen fie begehen fann; fie ift eine arge Berkennung bes ganzen Befens ber heiligen Religion.

Die freie Kirche hat auch das Recht, nach ihrem Ermessen für die Gläubigen die Tage zu bestimmen, die sie mit Enthaltung von knechtlicher Arbeit und festlich (gottselig) besechen follen. Allerdings ist die allgemeine und öffentliche Feier solcher Feste eine Angelegenheit, die auch eine volkswirthschaftsliche Bedeutung hat, und die daher auch der Staatsgewalt nicht gleichgiltig sein kann.

Was die göttlich geordnete Sonntagsseier betrifft, so ist — davon abgesehen, daß sie zur Erreichung des religiösen Zweckes der Kirche nothwendig ist — durch competente Gelehrte festgestellt, daß diese geradezu ein Bedürfniß der menschlichen Natur befriedigt, daß sie für Erhaltung der Kraft, der Gesundheit und des Lebens, besonders der schwerarbeitenden Menschenklassen nothwendig: daß sie ein Postulat der Humanität und des Mitseides gegen Menschen und Thiere sei.

Was die andern Feste betrifft, deren allgemeine und öffentliche Feier die Rirche noch außer der Sonntagsfeier anzuordnen für gut findet, fo richtet fich die Rirche bei Ginführung derfelben nach ben obwaltenden religiöfen Bedürfniffen ihrer Glieder mit möglichfter Berücksichtigung ihrer materiellen und volkswirthschaftlichen Interessen. Da fich nun diese reli= giöfen Bedürfniffe und volkswirthichaftlichen Intereffen in ben verschiedenen Zeitläuften verschieden geftalten fonnen, und ba befagte Feste nicht göttlicher Anordnung, sondern von der Rirchengewalt eingesett find, fo liegt eine entsprechende Menderung, eine Bermehrung ober Berminderung berfelben, entsprechend dem jedesmaligen Bedürfniffe und Berhältniffe, allerdings im Bereiche ber Möglichkeit. Gine folche kann fogar nothwendig werden. Gefett nun den Fall, die Anzahl der firchlichen Feiertage murbe mirklich berartig, daß fie den veranderten Zeitverhältniffen nicht mehr entsprechen, und eine gedeihliche Entwicklung der staats- und volkswirthschaftlichen Interessen benachtheiligen, nun, bann braucht fich die Staatsgewalt mit ber Rirchengewalt diegbezüglich wieder nur freundschaftlich zu benehmen, und die Rirche wird ihren hieher bezüglichen berechtigten Bunichen und Vorftellungen die gebührende Berudfichtigung gewiß angebeihen laffen. Gegründeten Beforgniffen wegen Benachtheiligung der materiellen Interessen der Staatssangehörigen durch die kirchlichen Feiertage kann durch eine dießbezügliche freundschaftliche Vereinbarung zwischen Staat und Kirche sehr leicht vorgebeugt werden.

Hieraus ift ersichtlich, daß das Staatsleben für seine gesteihliche Entwicklung von der freien Kirche bezüglich deren Feiertagen nichts zu fürchten hat. Nicht durch die kirchlichen Feiertage, wohl aber durch die sogenannten blauen Montage, durch Sauss und Trinkgelage, durch den in Folge wüster Ausschweifungen eintretenden moralischen, physischen und finanziellen Banquerott (Kahenjammer), durch die vielen Strikes u. dgl. gehen viele Arbeitskräfte und viel Arbeitszeit verloren und werden die volkswirthschaftlichen Interessen wirklich im hohen Grade bedroht und geschädiget und zerrüttet. Eine Heilung solcher krebsartig um sich fressenden Uebelstände ist ohne durchzgreisende Wirksamkeit der Kirche unmöglich; eine durchgreisende Wirksamkeit aber kann nur die freie und von einer staatlichen Gesetzgebung nicht gelähmte Kirche entsalten.

Endlich behaupten die Gegner der kirchlichen Freiheit, daß diese der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens aus dem Grunde hinderlich sei, weil durch sie das staatslebens aus dem Grunde hinderlich sei, weil durch sie das staatslebens aus dem Grunde hinderlich sei, weil durch sie das staatslechte beeinträchtiget werden. "Denn dem Staate, der Staatsgewalt — sagen sie — steht als solcher das oberste Aufsichtsrecht über die Kirche und über alle im Staate besindlichen Gesellschaften und Bereine zu. Einen Staat im Staate darf die Staatsgewalt nicht dulden. Das jus summae inspectionis, jus cavendi und jus eirea sacra sind wesentliche Rechte der Staatshoheit. Insbesondere aber unterstehen die Kirchengüter ihrer Natur nach der Staatsgewalt."

Ich antworte hierauf: Es ist bereits hinlänglich bewiesen worden, daß der göttliche Stifter der christlichen Religion seine Kirche ganz frei und unabhängig von der Staatsgewalt gegründet

und conftituirt hat. Folglich fteht der Staatsgewalt als folder irgend ein Soheitsrecht über die Rirche nicht zu. Ein jus inspectionis (oberftes Ein= und Aufsichtsrecht über die Kirche) hat der Staat als folder nicht. Gehörte diefes Recht zu den wefentlichen Staatsrechten, fo hatten es die heidnischen Raifer eben fo gut beanspruchen können, wie die driftlichen Fürften, und die Apostel und deren Nachfolger maren verpflichtet ge= wesen, Alles, mas fie lehren und anordnen wollten, denselben vorher mitzutheilen — eine Behauptung, deren Unftatthaftigfeit unschwer einleuchtet, und der das Vorgehen und die gefammte Wirksamkeit ber Apostel und die 18hundertjährige Geschichte ber driftlichen Kirche widerspricht. Dem Staate kann ein Inspectionsrecht über die Rirche nur in dem Sinne guerkannt werden, wie es jedem einzelnen Menschen zukommt, fofern die Kirche an ihn das Anfinnen stellt, die driftliche Religion anzunehmen und ein Glied in der Rirche zu werden; er hat das Recht, in das Wefen, in die Lehre, Organisation und gesammte Wirksamkeit der Rirche Ginficht zu nehmen, um fich von der Wahrheit und Göttlichkeit derfelben vollkommen zu überzeugen. Hat er biefe lleberzeugung gewonnen und ift er ein Glied der Kirche geworden, fo hat er von nun an die Rirche zu hören, ihr zu gehorchen und feiner Ueberzeugung durch Wort und That Ausdruck zu geben. Ein Hausherr, ein Sauseigenthumer, der einen Fremden in fein Saus einladet, ihn in demfelben herumführt, und ihm die gesammte Ginrichtung und alle Einzelnheiten in bemfelben zeigt, hat hiedurch dem Fremden nicht das Recht gegeben, in seinem Sause auch Befehle und Anordnungen zu erlaffen, welche für die Bewohner des Hauses maßgebend waren. Das ift von felbst einleuchtend. Da dem Staate ein Hoheitsrecht über die Rirche nicht zusteht fo fann aus einem folden ein Inspectionsrecht über die Rirche auch nicht abgeleitet werden. Wollte man bem Staate als folchen ein Inspectionsrecht über die Kirche zuerkennen, so mußte man auch der Rirche ein gleiches Recht über ben Staat zugeftehen.

"Alles Recht — behaupten die Vertheidiger eines staatslichen Hoheitsrechtes über die Kirche — geht vom Staate aus; ohne staatliche Genehmigung können keine Rechte erworben werden. Nur durch die staatliche Anerkennung werden Rechts-Subjekte geschaffen. Die moralischen Persönlichkeiten, die Gesellschaften und Corporationen im Staate haben daher ihre Berechtigung nur dem Staate zu verdanken; sie haben das Recht zu bestehen, zu wirken und zu besitzen nur in Folge staatlicher Anerkennung. Hieraus solgt, daß alle Gesellschaften, Corporationen und Vereine, also auch die Kirche, der Staatsgewalt untergeordnet und von derselben abhängig sein müssen."

3ch antworte: Nur auf folche Gefellschaften und Bereine. beren Zwede ihrer Natur nach dem Staatszwecke untergeordnet find, erleiden obige Behauptungen einige Anwendungen. Auf Befellichaften aber, welche burch ihre höhere Macht unabhängig von ber Staatsgewalt constituirt murben, und beren 3mede ihrer Natur nach bem Staatszwecke nicht untergeordnet find, tonnen obige Sate feine Anwendung finden. Gine folche Besellschaft aber ift die mahre Kirche. Ihr Zweck ist seiner Natur nach dem Staatszwecke nicht unterworfen; er steht höher. Das Uebernatürliche fann nicht dem Natürlichen, bas Simmlische nicht bem Irdischen, das Emige nicht bem Zeitlichen untergeordnet fein. Auch hat der göttliche Stifter, wie bewiesen worden, seine Rirche als folche dem Staate nicht unterworfen. Die Rirche besteht nicht fraft allerhöchster obrigkeitlicher Bewilligung; fie besteht fraft göttlichen Rechtes, hat das Recht zu befitzen und zu wirken fraft göttlichen Rechtes, abgefeben von allen ftaatlichen Ginrichtungen. Gie erhielt von ihrem gottlichen Stifter mit Bezug auf ihren heiligen 3med felbfteigene Rechte; fie besteht als Rechtssubjekt unabhängig vom Staate und ift nicht erft durch letteren dazu gemacht worden. Die staatliche Anerkennung schafft überhaupt keine neuen Rechts= subjette; fie ift, wie Schneemann treffend fagt, einfach nur

die staatliche Garantie und Privilegirung eines in der menschlichen Natur wurzelnden und durch Vertrag entstandenen, also schon bestehenden Rechtes und es ist daher unrichtig, daß alles Recht vom Staate ausgehe, und daß keine Rechte bestehen können, die vom Staate nicht verliehen werden. Ist aber diese Voraussetzung unrichtig, so ist es nothwendig, auch die daraus gezogene Schlußsolgerung, nämlich die, daß die Kirche dem Staate untergeordnet und von demselben abhängig sei, oder daß der Staat ein dießbezügliches Hoheitsrecht über die Kirche besitze.

"Aber einen Staat im Staate — sagt man — darf die Staatsgewalt nicht bulden." Nimmt man den Begriff des Staates im wahren, gewöhnlichen Sinne des Wortes, so ist die Kirche kein Staat. Staat und Kirche sind, wie hinlänglich bekannt, sowohl nach ihrem Zwecke als auch nach ihren Mitteln verschieden. Aus dem Grunde kann auch die Kirche nicht einen Staat im Staate bilden, und es ist, gelinde gesagt, eine Gedankenlosigkeit, in Vetreff der Kirche von einem Staate im Staate zu reden.

Was das jus cavendi — das Verhütungsrecht — das Recht des Staates betrifft, den Schaden, der durch allenfallsige Ueberschreitungen oder Mißbrauch der Kirchengewalt entstehen könnte, zu verhüten, so will ich dem Staate ein solches nicht absprechen, vorausgesetzt, daß man auch der Kirchengewalt das gleiche Recht dem Staate gegenüber zuerkennt. Denn so unswahrscheinlich es auch klingt, es ist dennoch ein möglicher Fall, daß die Kirche die ihrer Wirksamkeit gesteckten Grenzen überschreitet, daß sie aufs staatliche Gebiet übergreift und ihre Macht, ihre Gewalt mißbraucht. Aber ein ebenso möglicher Fall ists, daß der Staat sich das Gleiche der Kirche gegenüber zu Schulden kommen lasse, und wenn wir die Geschichte bestragen, so Letzteres gewiß öfter, als Ersteres geschehen. Staat und Kirche also besitzen ein gleiches gegenseitiges Verhütungsrecht. Uber deswegen, weil die Staatsgewalt die Grenzen ihrer Wirks

samkeit überschreiten, ihre Gewalt migbrauchen kann, bat es fich die Rirchengewalt nie einfallen laffen, gegen ben Staat gegen die staatlichen Erläffe und Anordnungen Praventiv-Magregeln einzuführen. Die bloge Möglichfeit gegenseitiger Ueberschreitungen berechtigter Birksamkeit rechtfertigt auch wirklich die Ginführung von Praventiv-Magregeln, wie 3. B. "Placetum" und "Exequatur" sind, durchaus nicht. Denn fonft mußten folche Magregeln für jeden einzelnen Staatsburger und für alle Bereine und Rorperschaften im Staate bestehen, da für fie alle die Möglichkeit gegeben, ihre Gewalt zu überschreiten oder zu migbrauchen. Wem könnte es auch einfallen, ein folches Recht ber Staatsgewalt gegen ihre Staats= burger vertheidigen wollen? Wer murbe nicht hierin eine arge Beeinträchtigung berechtigter perfonlicher Freiheit erblicen? Welcher Rechtschaffene würde fich nicht durch ein fo eclatantes Zeichen ungerechtfertigten Migtrauens verlett fühlen? Bofewichter, Berbrecher und Schurken pflegt man ja unter Polizeiaufficht zu ftellen. Was murde benn bie Staatsgewalt bagu fagen, wenn die Rirche von berfelben verlangen murbe, daß fie ihr alle staatlichen Erläffe und Berordnungen vor ihrer Bublifation unterbreiten foll, und daß fie ohne ihre Benehm= haltung, ohne ihr "placet" keinen berfelben veröffentlichen burfe. Burbe fie fich das gefallen laffen? Und bennoch hatte die Kirche mindeftens nicht weniger Urfache hiezu, als ber Staat. Wenn fich also ein solches Verfahren teine Staatsgewalt, nicht einmal der unbescholtene Staatsbürger gefallen laffen würde, warum foll fich folches gerade die Kirche, die ältefte, allerberechtigfte und ehrwürdigfte Gefellschaft gefallen laffen. Bielleicht desmegen, weil der Staat der Stärfere, die Rirche aber physisch die Schwächere ift? Weil dem Staate gur Execution feiner Befchluffe Gewaltmagregeln zu Gebote fteben, der Rirche aber nicht? Wo bliebe aber da der Rechtsstaat, wenn bem Staate Gewalt für Recht ginge? Da famen wir ja in die Zeiten des Fauftrechtes und könnte von einem Rechtsftaate teine Rede mehr fein. Der Staat hat um fo weniger Urfache jum Mißtrauen und zur Anwendung von Praventiv-Magregeln gegen biefelbe, ba auch bie Rirche bem Staate gegenüber feine folden anwendet und fie der Staatsgewalt fast immer vertrauensvoll entgegenkommt, und ba ber Staat in ber gunftigeren Lage fich befindet, indem er bei allenfallfigen Collifionsfällen die Ausführung feiner Befchluffe fogar erzwingen kann. Sollte die Rirche wirklich je etwas beschließen ober anordnen, mas die berechtigten Interessen des Staates schädigen könnte, fo gibts ja für die Staatsgewalt ein schicklicheres Mittel, um den Schaden zu verhüten, als die Mißtrauen athmenden Präventiv-Magregeln find. Sie braucht fich in einem folden Falle nur an die Rirchenbehörde zu wenden, Vorstellungen zu machen, und um Abhilfe zu ersuchen, und es werden fich in einem folden Falle die obwaltenden Schwierig= teiten und allenfallfigen Collifionen bei gegenseitigem freundschaftlichen Ginvernehmen friedlich begleichen und befeitigen laffen. -

Ein Recht des Staates circa sacra — d. h. über die äußern Ungelegenheiten ber Rirche gibt es nicht, außer dem, welches zugleich Pflicht ift, und darin besteht, die selbsteigenen und die erworbenen Rechte und Büter der Rirche zu beschüten. Die äußeren Angelegen beiten der Rirche find eben auch firchliche Angelegenheiten, und gehört baber beren Beforgung, Regelung und Verwaltung so gut wie die der innern firchlichen Angelegenheiten zu den wesentlichen Rechten der Kirche. So wenig als der Staat es zugeben würde, wenn die Rirche als folche sich das Recht anmagen wollte, die äußern Ungelegenheiten des Staates in ihre Sand zu nehmen und zu leiten, ebensowenig kann und darf es sich die Rirche gefallen laffen, daß der Staat ihre äußeren Angelegenheiten — die negotia circa sacra — als ftaatsrechtliche erkläre, fie in fein Bereich Biehe, und fie nach feinem Sinne, nach feinem Belieben ordne. Budem, wo ift die Grenze der Rechte in sacra und eirea

sacra? Unter dem Titel der Rechte circa sacra wäre dem Staate ein Vorwand in die Hand gegeben, selbst innere und sehr wichtige Angelegenheiten der Kirche in sein staatliches Bereich zu ziehen.

Würde dem Staate als solchem ein jus summae inspectionis, cavendi und circa sacra über die Kirche im Sinne der Gegner kirchlicher Freiheit zustehen, so hätte hiedurch dersselbe ein bequemes und scheinbar sogar berechtigtes Mittel, die Kirche in ihrer berechtigten Wirksamkeit zu hemmen, die Lebensadern derselben zu unterbinden und sie zu seiner dienstbaren Magd herabzuwürdigen, ihre göttlich berechtigte Existenz zu gefährden. Quod nusquam!

Bezüglich der Kirchengüter fagt man, fie gehören schon ihrer Natur nach, als materielle Güter, in das Bereich der Staatsgewalt. Ich antworte:

Der materielle Besithftand ber Rirche gehört feiner Natur nach allerdings ins Bereich der Staatsgewalt, ba der Staat die natürliche Heilsordnung, die zeitliche Wohlfahrt zu beforgen hat. Der Staat hat daher dem materiellen Besitsstande der Rirche gegenüber jene Rechte, welche er bezüglich des materiellen Eigenthumes aller feiner Staatsangehörigen verhältnigmäßig beanspruchen fann, und auch jene Pflichten, welche ihm bezüglich des Eigenthumes aller feiner Staatsbürger obliegen. Nicht mehr und nicht weniger. Der Staat hat daher die Bflicht, die Rirchengüter, das Eigenthum und die diegbezüglichen Rechte der Rirche so gut wie das aller seiner Unterthanen zu beschützen und zu vertheidigen; er hat aber auch bas Recht, von der Rirche für ben Schut ihres Eigenthums und ihrer Rechte berhältnißmäßig alle Abgaben zu fordern, welche er von allen Staatsbürgern für ben gleichen Schut ihres Gigenthums und ihrer dießbezüglichen Rechte zu beanspruchen berechtiget ift. Wie nun dieses Recht und diese Pflicht des Staates ihn nicht zum Eigenthümer ber Guter ber Staatsburger macht, ebensowenig vermag es ihm, bem Staate, irgend ein Eigenthumsrecht über

die Güter der Kirche, über deren materiellen Besitsstand zu versichaffen. Die Kirche ist und bleibt Eigenthümerin ihrer Güter, sie hat dieselben rechtmäßig erworben. Ihr Eigenthumsrecht beruht auf Rechtstiteln, die sowohl im Naturs als Staatsrechte besgründet sind. Ist und bleibt aber die Kirche so gut wie jeder Staatsbürger Eigenthümerin ihrer Güter, so gebühren auch nur ihr allein und nicht dem Staate jene wesentlichen Rechte, welche aus dem Eigenthumsrechte nothwendig gesolgert werden, nämlich das freie Berwaltungs und Verfügungsrecht. Der Staat ist dem kirchlichen Eigenthume gegenüber ebenso, wie bezüglich des Eigenthums jedes Einzelnen seiner Staatsbürger verpflichtet, das Eigenthumsrecht der Kirche zu respectiren und zu beschüten.

So viel steht nun fest: Durch die Freiheit der Kirche werden dem Staate keine ihm gebührenden Hoheitsrechte entzogen.

Aus dem bisher Angeführten geht nun hervor, daß die Freiheit der Kirche der gedeihlichen Entwicklung des Staatsslebens nicht hinderlich ist.

Aber die Freiheit der Kirche ist der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens nicht nur nicht hinderlich, sondern sie ist derselben sogar höchst förderlich, und zwar a) durch ihre Lehre und b) durch ihren Cultus und ihre Sacramente.

## a) Durch ihre Lehre.

Alle großen Fragen über Religion und göttliche Dinge welche die Menschheit interessiren müssen, und stets interessiren müssen und stets interessiret haben, alle großen Fragen, welche zu allen Zeiten große Geister, große Denker und Weise in Bewegung setzen, sind durch das Christenthum, durch die heilige Kirche gelöst.

Gemäß ber Lehre ber Kirche gibt es Einen, einen breispersönlichen, ewigen, reingeistigen, absolut vollkommenen Gott. Gott hat die Welt, Körpers und Geisterwelt, Engel und Menschen

aus Liebe, zu feiner Berherrlichung geschaffen. Der Menich. ein perfonliches Wefen, weil beftehend aus Rorper und Beift - baher felbftbemußt und frei. Gefchaffen nach bem Bilbe Gottes zu einer emigen Erifteng, hat er eine doppelte Beftimmung, eine zeitliche und eine außerzeitliche ober emige. Zeitlich follte er feine Freiheit am Gefete Gottes erproben und burch fein freiheitliches, biefem Befete gemäßes Streben, b. h. burch Bewahrung eines liebevollen Gehorfams in biefer Brufung, bann außerzeitlich im Befige unverlierbarer Gludseligkeit, beruhend auf übernatürlicher Anschauung Gottes, ewig Gottes Liebe und Erbarmung verherrlichen. — Der Mensch hat aber diese Freiheitsprobe schlecht bestanden; er ift durch Migbrauch feiner Freiheit gefallen. Aus ber vergifteten Burgel, sofern fie nun neue Triebe ansetzen sollte, konnten nur sittlich frankelnde Zweige hervorgeben; es mußte mit Bezug auf die Fortpflanzung des Menschengeschlechtes das Uebel des geschehenen Sündenfalles ein Erbübel fein. Unfähig, fich felbst aus diefem Sündenfalle wieder emporzuhelfen, unfahig, fühnende Benugthuung zu leiften und bas übernatürliche Gnabenleben in fich wieder herzuftellen, erbarmte fich Gott des gefallenen Menfchengeschlechtes und es wurde nach seinem ewigen Rathschluffe gottlicher Liebe ber Erbiculd ein Erbverdienft entgegengesett durch die Erlösung, die in Mitte ber Menschheit, in der Mitte ber Zeitläufte vollbracht morden ift durch den Mensch gewordenen Sohn Gottes, Jefus Chriftus. Gin Gottesreich gur Bermittlung ber Erlöfung an die Menfcheit hat er gegrundet - feine Rirche - und beren Borfteber mit feiner gottlichen Bollmacht ausgerüftet und an die Welt gefendet. In Chriftus, in ber Bereinigung mit ihm, mit feiner Rirche, burch ben Glauben und Bethätigung des Glaubens ift Beil für alle Menfchen; aber in fouldvoller Gefchiedenheit von ihm, von feiner Rirche, gibt es feine Rettung. In diefer mahren Kirche gibt es eine vollgiltige Bergebung ber Sünden für ben reumuthigen und buffertigen Sunder, und einen übernatürlichen Beiftand gur

Befolgung des göttlichen Willens. — Gott ift ein Gott voll Erbarmung, aber auch voll Gerechtigkeit; einem jeden Menschen wird Er nach dem Tode nach seinen Werken vergelten. Sogar geringe Unvollsommenheiten und nicht vollständig geleistete Genugthuung schließen die Seele zeitweilig vom Neiche unsgetrübter Seligkeit aus, und müssen sie in einem Mittelzustande — Fegseuer — einen schmerzvollen Läuterungsproceß bestehen. Es gibt eine Auserstehung der Todten, ein Gericht über die ganze Welt, eine ewige Scheidung des Lichtreiches vom Neiche der Finsterniß, ewige Herrlichkeit mit und in Christus, ewige Verdammniß ohne Christus, eine ewige, höchstweise Vorssehung.

Dieß ift die Sauptgrundlage des driftlichen Glaubens= gesetzes. Unendlich groß und erhaben, unendlich vollkommen und rein tritt uns diefes driftliche Glaubensgefet entgegen, und keine andere Religion der Welt vermag mit ihm einen Bergleich zu bestehen. — Unermeglich groß find baber bie gefellschaftlichen Bortheile, welche für die Menschheit hieraus erwachsen, und um nicht gar zu weitläufig zu werden, so will ich nur Ginen Punkt, nämlich ben erwähnen, daß erft durch das Chriftenthum, durch das driftliche Glaubensgeset die mahre Menschenwürde wesentlich aufgestellt, erfannt und erfaßt murde. Mus diesem Grunde fonnte sich auch die Verkennung der Menschenwürde, die Sclaverei, unter driftlichen Boltern auf die Länge nicht mehr behaupten. Auf der Anerkennung der Menschenmurde aber und seiner höheren Bestimmung beruben ja alle mahrhaft freiheitlichen Institutionen civilisirter Bölfer - ein Umftand, der für einen benkenden Menschen eines weiteren Beweises ficher nicht bedarf.

Auf dem Fundamente des chriftlichen Glaubensgesetzes ruht das Gebäude chriftlichefatholischer Moralität. Ausgangs- und Mittelpunkt der chriftlichen Moralität ist der göttliche Wille. Dieser liegt in den Borten: "Werdet vollkommen, wie ich, euer Gott, vollkommen bin." Diese Vollkommenheit besteht also

in der möglichst großen Gottähnlichkeit. Somit drückt sich das oberste christliche Sittengesetz so aus: "Werde Gott möglichst ähnlich, und du bist dann möglichst vollsommen." Allerdings haben schon die Heiden den göttlichen Willen als oberstes Gesetz der Sittlichkeit erkannt; aber zwischen dem obersten Gesetze christlicher und heidnischer Moralität ist ein unendlich großer Abstand, da die Heiden nur Götter kannten, und diese ihre idealen Götter sehr unvollkommen gedacht wurden, während das Christenthum nur Einen wahren Gott, und diesen als absolut vollkommenes Wesen kennt.

Die Ibee des göttlichen Willens als Norm höchfter menschlicher Moralität ift aber im Ginzelnen flar gelegt burch die göttlichen Befete, wie fie in der heiligen Rirche des Sohnes Gottes niedergelegt find und von diefer erklart merben. Diefe Bebote nun find die Grundlage, find ein mahrer Talisman für die Wohlfahrt der menschlichen Gefellichaft. Das IV. Gebot fanctionirt die Autorität in ber Gefellichaft; macht bie Eltern und Obrigkeiten zu Gottes Stellvertretern in Familie, Staat und Rirche. Das V. Gebot garantirt die Sicherheit des Lebens. Das VI. Gebot ordnet das geschlechtliche Berhältniß, macht die Che unauflöslich, heiliget die Familie, bewahrt die Jugend vor Entnervung burch bas Gift ber Wolluft; fchafft ein gefundes und fraftiges Geschlecht. Das VII. Gebot fichert Gigenthum und Rechte ber Gingelnen, wie der Befammtheit, fest die Grenzmarken zwischen "Mein" und "Dein." Das VIII. Gebot aber schütt Ehre und guten Namen, verpflichtet zu Wahrhaftigkeit und Redlichkeit, ben Grundpfeilern alles gegenfeitigen Bertrauens, macht Berträge unverletlich. Das IX. und X. Gebot aber greifen bas fittliche Uebel in feiner Burgel, im Bergen, und fuchen es ichon in feinen erften Reimen gu erstiden. Das III. Gebot bezieht fich auf die Feier der heiligen Tage, welche erforderlich find zur Anpflanzung, Pflege und Rräftigung bes driftlichen Glaubens-, Sitten- und Gnadengesetzes. Das II. Gebot fanctionirt die Beiligkeit des Eides.

Das I. Gebot aber ift aller andern Grundstein. Alle diese Gebote lassen sich kurz zusammenfassen in das große Gebot der Liebe, welche sogar die Feinde nicht ausschließt: "Liebe Gott über Alles, deinen Nächsten aber — und wenn er auch dein Feind wäre — wie dich selbst." Die Liebe ist die Seele aller Gebote, die sie durchdringt, der Geist, der sie belebt.

Mit diesem Glaubens= und Sittengesete nun tritt die Rirche vor die Menschheit bin; fie legitimirt ihr Auftreten und ihre Wirksamkeit mit dem Sinweise auf ihre unmittelbar gott= liche Gründung und Bevollmächtigung. Gie beweift die Bahrheit und Göttlichkeit ihrer Lehre und ihrer Sendung mit ben unumftöglichften Beweisen, welche vor dem Richterftuhle der Bernunft fowohl als einer 18hundertjährigen Gefchichte als gemiß erprobt worden find. Diefen unumftöglichen Beweis vermag nur fie allein und fonft feine andere Religions- Befellichaft zu liefern. Dadurch erlangt die Kirche göttliche Autorität. Unermeglich groß aber find die Bortheile, welche hieraus für bas gefellschaftliche Bohl ermachfen. — Belch eine Macht über bie Bemiffen übt fie in Rraft biefer Ueberzeugung aus! Die Bewißheit ber Wahrheit und Göttlichkeit bes Chriftenthums und die sichere Soffnung auf eine ewige Bludseligkeit übersteigt jedwedes irdifche Blud. Mit göttlicher Bollmacht ver= fündet fie das driftliche Glaubens= und Sittengefet, und gott= liche Sanction ift mit diefem Gefete verbunden, ift ihm gewiß. Mit folder Autorität und Sanction ber Befete, die fie im Namen Gottes verfündet, tritt nun die Kirche auch vor die Mächtigen und Gewaltigen diefer Erde und fagt ihnen, mas fie zu thun verpflichtet find, und mas auch ihnen nicht erlaubt fei. Sie wehrt der Tyrannei von oben fo gut, wie der Unbotmäßigkeit von unten; fie lehrt die Obrigkeiten Liebe und Berechtigkeit für ihre Untergebenen, väterliche Sorgfalt für ihr Bohl; die Untergebenen aber lehrt fie Ehrfurcht und Behorfam gegen ihre Dbern. Mit göttlicher Autorität verfündet die Rirche das große Befet ber Liebe: Bott ber Bater aller Menfchen, alle

Menschen Rinder Gottes, Glieder der Ginen Gottesfamilie, untereinander Brüder und Schweftern. Deswegen muß fie alle das gemeinschaftliche Band geschwifterlicher Liebe umfaffen. Diefe driftliche Liebe, wie fie von der Rirche gelehrt und gepflegt wird, ift die Mutter fo vieler Wohlthätigkeites, Sumanitates und Bildungs-Anftalten, welche im Berlaufe der Zeiten unter den driftlichen Nationen und Bölfern entftanden und gegründet worden find. Rindern und Greifen, Armen und Baifen, Blinden und Taubstummen, Bermahrloften und Gefallenen, Kranken und Befangenen, Glenden und Preghaften aller Art, hat die Rirche zu jeder Zeit ihre liebevollfte Fürforge und Pflege angedeihen laffen. Alle bie biegbezüglichen Unftalten mahrer Rächftenliebe find nach dem Zeugniffe der Geschichte theile unmittelbar von der Kirche ins Werf gesetzt worden, theils mittelbar durch folche Blieder ber Rirche, welche ben belebenden Smpuls hiezu von der Kirche und ihrer beseligenden Lehre empfangen hatten.

Das ift der Grund, warum wir bei driftlichen Nationen so viele solche wohlthätige Anstalten, bei nicht driftlichen Bölkern aber fast gar keine, oder sehr wenige ähnliche Anstalten finden.

Aus dem Wenigen, was ich nun über die Lehre der Kirche angeführt habe, dürfte klar geworden sein, daß dieselbe der menschlichen Wohlfahrt sehr förderlich sei. Ich gehe nun zu den Sacramenten der Kirche über, und will von denselben nur zwei hervorheben, nämlich Buße und Altarssacrament.

## b) Durch ihre Sacramente und ihren Cult.

Wahrhaftig, die Bußanstalt der Kirche genügt allein schon, um die Wahrheit und Göttlichkeit des Christenthums im hellsten Lichte darzustellen. Eine Religion, die eine Anstalt von solch eclatant göttlichem Charakter besitzt, kann nicht anders, als göttlich sein. Das kirchliche Bußgericht ist für den Gläubigen ein göttliches Gericht von solch enormer Wichtigkeit, daß von demselben das Schicksal in der Ewigkeit abhängig gemacht ist. Hier ist die vollkommenste Anklage — weil Selbstanklage

- benn Unkläger und Angeklagter find in Giner Berfon; bier die höchste richterliche Gewalt — weil Gewalt zu binden und gu lösen für die Ewigkeit mit göttlicher Bollmacht. Bier ift ber Ungeklagte feiner Begnabigung gemiß, vorausgefest, bag er entschloffen ift, die möglichen Grundbedingungen gewiffenhaft zu erfüllen, die da teine andern find, als Berenung feiner Schuld, ernftlicher Borfat, aufrichtige Selbstanklage und moglichfte Wiedergutmachung. Das facramentalifche Buggericht fördert die Selbstkenntnig und bricht dem Sochmuthe, der Burgel aller menschlichen Berirrungen, burch die Rothwendigfeit der aufrichtigen Selbstanklage die Spite ab. Durch bas tatholifde Buggericht werden Feinde mit einander ausgeföhnt, entzweite Chegatten wieder vereiniget, wird ungerechtes Gut wieder erftattet, werden gegebene Mergerniffe möglichst wieder gut gemacht, viele Gunden und Berbrechen in ihrem Reime erftickt, unzählige Sunder auf den Weg der Rechtschaffenheit und Tugend wieder zuruckgeführt, und auf demfelben erhalten. Das fatholische Buggericht mit feinem göttlichen Siegel abfoluter Berichwiegenheit, flößt felbit benjenigen Bertrauen ein, und öffnet ihren Mund, welche lieber fterben murben, als bag fie fonft irgend einem Menfchen manche ihrer geheimen Berirrungen entbecken, gefteben möchten. Das fatholische Beicht= gericht ift deshalb auch das einzig paffende Lehrinftitut, wo die unerfahrene Jugend Aufflärung und Belehrung erhalt über geschlechtliche Berirrungen, die fie in den Abgrund des Berberbens fturgen murben; jenes Inftitut, mo fie, ba fie eine Entbedung nicht zu fürchten haben, diese ihre Berirrungen und Folgen aufrichtig entbeden, und vom Beichtvater väterliche Belehrung, Troft, Rath, Leitung und Silfe empfangen. Durch das Sacrament des Bufgerichtes werden die nächften Gelegenheiten zu Gunden und Berbrechen entfernt, werden jahrelange boje Gewohnheiten aufgegeben, und merden die Reffeln ber Sunden felbft von folden gerriffen, melde, der Bergweiflung nahe, fich die Rraft einer Bekehrung nicht mehr zutrauten.

Dit Gott und mit fich felbft und ihren Nebenmenschen ausgeföhnt im heiligen Buggerichte, betreten fie im Bertrauen auf Gottes allmächtige Silfe mit Entschlossenheit die harten und beschwerlichen Wege ber Bekehrung und Buffe, und weihen felbft in Sunden ergraute Manner den Reft ihrer Lebenszeit Gott und der Tugend. Doch um die fegensvollen Wirkungen bes facramentalen Buggerichtes für die Menschheit nur einigermaßen gebührend darzustellen, mußte ich ja ein ganges Buch ichreiben. Es ist gewiß, unermeglich find die gesellschaftlichen Vortheile, welche aus demfelben hervorgehen, und ich nehme feinen Anstand, zu behaupten, daß eine Religion, die eine folche Unftalt aufzuweisen hat, hiedurch ein weiteres Siegel ihrer Böttlichkeit aufgedrückt erhalten hat; umfomehr, als es unmöglich gemesen mare, eine folche dem menschlichen Sochmuthe fo wehthuende Inftitution ohne göttliche Beglaubigung in die Welt, ins menichliche Leben einzuführen. Aehnliches, und noch viel mehr könnte ich aber auch fagen vom allerheiligften Sacramente des Altars.

Eine mahre Religion muß ein gotteswürdiges Opfer haben. Ein höheres, gottesmürdigeres Opfer aber, als das allerheiligfte Altarssacrament, läßt fich nicht mehr benten. Der Mensch, der Gläubige, ist das Fleisch und Blut des Gottessohnes. Eine innigere Gemeinschaft, welche ein Mensch hier auf Erden mit Gott einzugehen vermöchte, tann aber nicht mehr gedacht werden: sowie auch kein vornehmeres, kein kräftigeres Denfmal an einen Scheibenden gedacht werden fann, als ein foldes, in welchem und burch meldes ber Scheibende un= geachtet seiner Trennung bennoch wirklich und wesenhaft wieder gegenwärtig wird und bleibt. Ein folches Opfer, ein folches Denkmal und eine folche Speife zur Bermittlung innigfter Gottes= gemeinschaft ift bas allerheiligfte Altarssacrament. Jeder Blaubige muß es empfangen (mindeftens einmal bes Jahres), aber ohne schwere Sunde, möglichft rein muß der fein, der fich diesem Tische zu folder Gottesvereinigung nahet. 3ch frage

nun: "Rann es für eine gläubige Seele noch einen mächtigeren Impuls geben, nach Tugend und Beiligfeit zu ftreben, als diefes heiligfte Sacrament? Oder fann es noch ein fraftigeres Nahrungs- und Stärkungsmittel geben im Rampfe gegen die Sunde und im Streben nach driftlicher Bolltommenheit, als Chriftus Jefus felbst ift im beiligften Sacramente, ber Urquell aller Gnaben?" Nimmermehr. Im heiligften Sacramente thront Jefus Chriftus Tag und Racht in Mitte ber Gläubigen auf feinem Liebesthrone. Sier ift Er bas geheimnifvolle Feuer, an dem fich die im täglichen materiellen Ringen ermatteten und erfalteten Bergen wieder erwärmen und ftarten, und bie heilige Liebesflamme ber Gottes= und Menschenliebe wieder anfachen. Mein Berg ift viel zu arm und meine Feder viel zu ungewandt, um den Reichthum des Segens, der aus diefem heiligften Sacramente über die Menschheit ausströmt, nur ein wenig gu fchildern.

D, wie viel ließe sich dann noch von der Schönheit, Erhabenheit und Gotteswürdigkeit des katholischen Cultus sagen, eines Cultus, welcher auch den Ungebildeten zur Liebe der Religion, der Tugend und der Gerechtigkeit begeistert! Doch ich will alles dieses übergehen, und ich wende mein Augenmerk nur der Lehre der Kirche von ihrer Infallibilität zu, ihrer unsehlbaren Leitung in Glaubenssachen.

Das kirchliche Lehramt ist in göttlichen Dingen, ist in der Klarlegung und Berkündigung der göttlichen Offenbarung unsehlbar. Die Unsehlbarkeit ist ein wesentliches Merkmal, welches Christus seiner Kirche, als einem Gottesreiche, zur Bermittlung seiner göttlichen Offenbarung und Erlösung versliehen hat. Aus dieser Lehre aber, von der Unsehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes, entstehen für die menschliche Gesellschaft sehr viele Bortheile; denn nur eine göttlich beglaubigte und unsehlbare Lehrautorität ist berechtigt, an die Menschheit heranzutreten mit der verpflichtenden Forderung, ihr in der Berstündigung der göttlichen Wahrheiten vollen Glauben, unbedingtes

Vertrauen zu schenken. Durch eine unsehlbare Lehrautorität wird aller Ungewißheit und Unsicherheit in Betreff einzelner Lehren im Schooße der Kirche ein Ende gemacht; allen Religionssftreitigkeiten und Spaltungen innerhalb der Kirche ein Ende gemacht. Wer aber auch nur oberflächlich die Weltgeschichte kennt, weiß, wie viel Unheil, Krieg und Verwüftung solche Spaltungen und ReligionssStreitigkeiten nach sich gezogen haben.

Faffen wir das Gefagte zusammen, fo ergibt fich baraus, daß die Lehre und die Sacramente der Kirche, daß ihre gefammte Wirksamkeit ber gedeihlichen Entwicklung bes Staatslebens nicht hinderlich ift. Bielmehr fördert die Rirche die 3mede ber Staatsgewalt auf eine für lettere höchst vortheil= hafte Beife. Die Kirche läutert die Neigungen und mildert bie Sitten, befämpft die bofen Leidenschaften, erzieht die Menfchen zu wohlgefitteten und tugendhaften Staatsburgern, die nicht bloß megen ber auf die Uebertretung gesetzten Strafe, fondern um des Bemiffens millen die Staatsgefete beobachten. Sie mahrt und beschütt die Burde des Menschen, und beffen berechtigte Freiheit. Die Rirche lehrt Beruftreue, pflichtmäßige Erfüllung der Standespflichten als Weg zum himmel; fie ftarkt die fittliche Rraft in der Arbeit, lehrt Opfer und Entsagung, heiligt und mäßigt den Benug, leitet zur Ordnungsliebe, zur Erfüllung ber Familienpflichten an, begunftiget bas häusliche Leben; gewiß reelle Leiftungen für das materielle Wohl ber Menfcheit. Sie fcutte auch jederzeit die Freiheit der Wiffenichaft, wie uns die Beschichte der tatholischen Universitäten, die in Mitte ber Staaten fast unabhängige Republiken der Intelligenz maren, barthut.

"Alles — sagt P. Florian Rieß — was zum sittlichen Halt in der Gesellschaft, zur Kräftigung der Einheit beiträgt, wie: das eheliche Band, der Gehorsam gegen die Gesetze, die Treue und Redlickseit im Verkehr — sichert die Kirche durch die stärksten Beweggründe. Sie nimmt das Schwache gegen das Starke durch die Pstege der Gerechtige feit und Liebe in Schut. Da aber hievon in allen Verhältnissen die

wahre sociale Wohlfahrt des Menschen abhängt, so wird die katholische Lehre allezeit die höchste Wohlthäterin der Menscheit bleiben."

Haupt für die Grundlage und mächtigste Stütze der Staaten gehalten, um wie viel mehr muß dieses von der chriftlichen, von der katholischen Religion der Fall sein, da ja nur diese allein durch unwiderlegliche Thatsachen und Gründe sich als die wahre vom Sohne Gottes gegründete und bevollmächtigte Heils und Rettungsanstalt der Menscheit erweisen kann.

Rein Staat fann ohne Religion, ohne Rirche besteben. Der Sturg ber Altare hat ftets den Umfturg ber gefellichaftlichen Ordnung, Anarchie, Thrannei, Terrorismus nach fich gezogen. Jeder Machthaber, der es unternahm, die gefellichaftliche Ordnung wieder herzuftellen, einen Staat zu bauen, fand sich genöthiget, zur Religion und Kirche wieder feine Zuflucht zu nehmen. Dhne Religion gibt es feine Sittlichkeit, ohne Sitt= lichkeit fein Recht, alfo ohne Religion fein Pflichtbewußtfein, ohne Pflichtbewußtsein teinen Salt für die Befete. (Schneemann.) Gin Mann, ber feine Religion, feine religiofe Ueberzeugung hat, vermag der menschlichen Gesellschaft eine ausreichende Garantie für eine rechtliche Handlungsweise nicht zu bieten. Das Staatsgesetz gilt ihm nur fo lange etwas, als er es in feinem perfonlichen Intereffe findet, es zu beobachten; findet er aber feinen perfonlichen Vortheil nicht mehr babei, so wird er es verachten und mit Fugen treten, wo und wie er fann. Er wird hundert Mittel und Wege finden, um die Staatsgefete zu umgehen, und wo immer er unentbeckt und ungeftraft fie übertreten zu können glaubt, wird er nicht anftehen, es au thun.

Einem Menschen ohne Religion ift kein Mittel zu schlecht und zu niedrig, wenn es nur geeignet ist, ihm seine habsüchtigen, ehr- und selbstsüchtigen Pläne erreichen zu helsen. Schwindel auf Schwindel wird er häusen, List und Betrug anwenden, Grausamkeit und Unterdrückung, ja selbst Raub und Mord nicht scheuen; und sind ihm endlich vielleicht Mittel mißlungen, hat er seinen Zweck nicht erreicht, sieht er sich entdeckt, entslardt, nun, dann befreit ihn, den Ungläubigen, ja ein Schuß Pulver, eine dünne Schnur, oder eine geringe Dosis Gift fast augenblicklich aus seiner ganzen Verlegenheit, aus seiner Qual. Aus erbarmungsvollem Mitleid befördert er auch sogar seine Frau und seine Kinder noch brevi manu in die nicht geglaubte Ewigkeit. Beispiele hiezu liefert uns die Tagesgeschichte genug, da sie uns zeigt, daß gewöhnlich nur solche Menschen, welche an Religion und Glauben banquerott geworden sind, von ihren schlechten und verderblichen Leidenschaften zur Verübung der schauberhaftesten Verbrechen sich sortreißen lassen.

. In einem Staate, so unglücklich er auch gewesen sein mag, in einem Staate, wo Religion und Glaube noch fest im Herzen des Bolkes wurzeln, sind die Uebel und Schäden der Zeit noch immer zu heilen, ist eine gedeihliche Entwicklung des öffentlichen Lebens immer noch möglich und wahrscheinlich.

Man will uns vielleicht hinweisen auf fatholische Staaten. welche, ungeachtet ihres tatholischen Charatters, tief erschüttert, in ihrer Macht gebrochen, und am Rande bes Berderbens fich befinden. Ich antworte: Der katholische Charakter diefer Staaten ift gewiß nicht schuld an ihrem Berfalle. hier obwalteten und obwalten gang andere Urfachen und Berhältniffe, die der Rirche fremd find, von ihr nicht herbeigeführt murben. Ja, wenn wir in biefe Sache tiefer eindringen wollten, fo murben mir gerabe auf bas Begentheil tommen. Wir murben finden, daß ber Beginn und Fortgang des Berfalles, des Ungludes, des politis ichen und finanziellen Ruines folder Staaten nicht felten mit ihrer allmäligen Lossagung von den Principien des Chriften thums und der katholischen Rirche im unleugbaren Zusammenhange fteht. Ueber manche biefer Staaten wurde die erlittene Erschütterung ichon viel früher hereingebrochen fein, wenn fie nicht tatholisch gewesen maren.

3ch kann nicht umhin, hier noch besonders auf die großen

Berdienste hinzuweisen, welche fich die Rirche um die Fortbildung, Beiterentwicklung der Menschheit im Großen erworben. Es gibt keinen wichtigen Bunkt in ber driftlich = politischen Gefellschaftslehre, ber nicht von irgend einer Secte geleugnet, angegriffen oder befämpft worden. Bis zum Grundpfeiler aller Sittlichkeit, dem Glauben an die emige Bergeltung, ift Alles durch Irrlehrer in Frage gestellt worden, mas dem Social= Gebäude Feftigfeit, Burde und driftlichen Abel verleiht: Berpflichtung des Sittengesetes - durch die Manichaer, Albigenfer, Wiedertäufer u. f. w.; Beiligkeit der Che - durch dieselben: geheiligtes Ansehen der Obrigfeit - burch Wiflef, huß u. a. Sauptfächlich ber Rirche, die den Rampf gegen biefe Barefien aufgenommen und fiegreich geführt, ift es zu verbanten, daß diefe für jedes Gemeinwefen höchft verderblichen Irrthumer ausgerottet, daß die mahren und großen Principien der Gefellichafts= lehre gerettet wurden, und daß fo die menfchliche Befellichaft vor völliger Zerrüttung und Auflösung, und vor unabsehbarem Elende und Unglude bewahrt murbe. Die driftliche Culturidee hat den Rampf mit ihren Todfeinden nur durch die fatholische Lehre und Rirche fiegreich beftanden.

Den klarsten, glänzendsten und herrlichsten Beweis aber, wie wohlthätig die Wirksamkeit der Kirche für die Menschheit sei, und daß sie der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens höchst förderlich, gibt uns eine, wenn auch nur sehr kurze Bestrachtung über den glücklichen Zustand, in welchen die Welt versetzt würde, wenn sie wirklich, thatsächlich, sowohl im Großen und Ganzen, als auch jeder einzelne Mensch, dem christsatholischen Glaubens und Sittengesetze, den Vorschriften des heiligen Evangeliums genau, getreu und unverbrüchlich nachsleben würde. In diesem Falle wäre die Gesetzgebung aller Staaten mit dem Gesetz Gottes, mit dem Geiste des Evanzgeliums in vollkommenem Einklange. Die Machthaber und Obrigkeiten walten ihres Amtes mit Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe, mit Treue und Gewissenhaftigkeit, eingedenk, daß

fie ihre Macht und Stellung von Gott haben, daß vor Gott der König wie der Papft ift, ber Berr wie der Diener, daß fie alle einst über ihre Verwaltung Gott werden Rechenschaft geben muffen, und daß ihnen dann nach Berdienft ewig wird vergolten werden. Die Unterthanen achten ihre Obrigkeiten als Stellvertreter Gottes, leiften ihnen willigen Gehorfam und befolgen alle Gesetze, nicht aus Furcht und Zwang, sondern um Gottes und ihres Gemiffens millen. Es gibt von Dben feine Migachtung, feine Bedrückung der Unterthanen, und von unten feinen Ungehorfam, feine Auflehnung, feine Gewaltthat nach oben. Alle Bewohner, alle Staatsbürger lieben fich untereinander mit aufrichtiger Liebe als Rinder Gottes, als Brüder und Schweftern. Unter ihnen gibt es feinen Stolz, feinen Bag und keine Feindschaft mehr, weder Reid noch Chrabschneidung oder Berleumdung, weder Lüge noch Falichheit, weder Betrug noch Ungerechtigkeit, weder Diebstahl noch Raub, weder Berfolgung oder Gewaltthätigkeit, noch Mord. Der Reiche hängt fein Berg nicht an feinen Reichthum; er betrachtet feine Buter als von Gott ihm anvertraut, und er theilt von feinem leberfluffe gerne benen mit, die Mangel leiden. Der Arme ift arbeitfam, genügfam, zufrieden; er leidet an dem Nothwendigen feinen Mangel, da ihm die thätige Nächstenliebe seiner vielund mehrbefitenden Mitglieder im Staate gu Silfe tommt. Reichthum und Armuth werden durch die thätige Rächftenliebe ausgeglichen und verföhnt, und im Grunde hort die Armuth auf, da felbst der Aermste im Staate von der liebevollen Theil= nahme feiner Mitmenschen fo viel erhält, als er nothwendig bedarf. Es gibt unter ihnen aber auch keinen Tagbieb, keinen Faullenzer, feinen Müßigganger.

Wenn, sage ich, sowohl die Nationen im Großen und Ganzen, als auch jeder einzelne Staatsbürger insbesondere den Borschriften des heiligen Evangeliums, dem Gesetze Gottes, wie es durch die Kirche gelehrt wird, thatsächlich, genau, getreu und unverbrüchlich nachleben würden, so gabe es lauter gottesfürchtige, liebevolle und treue Chegatten, forgfältige und gemiffenhafte Eltern; fittenreine, wohlerzogene, gehorfame Rinder; feufche, züchtige und blühende Innglinge und Jungfrauen; mäßige, nüchterne und befonnene Manner; achtungswürdige Greife, redliche Bermalter, gerechte Richter, gehorfame, ordnungeliebende Solbaten: die Berren maren mit väterlicher Sorgfalt auf die Wohlfahrt ihrer Untergebenen bedacht, die Anechte und Diener aber gehorfam und fleißig, treu und anhänglich. Leben und Ehre, Eigenthum und Rechte waren allenthalben ficher; Redlichkeit und Treue, Aufrichtigkeit und gegenseitiges Bertrauen würden herrschen im öffentlichen, wie im Privatleben. Alles von Oben bis Unten mare in schönfter Ordnung. Die öffentlichen Laften, Steuern und Biebigfeiten murden fehr verringert, murben unbedeutend merben; benn Berwaltung und Rechts= pflege murben fich bei biefen Berhältniffen fehr vereinfachen. Alle vielfältigen Controllirungen murden als überflüffig megfallen, und die Gerichts-Tribunale würden fich vermindern, da die meiften auftauchenden Differengen und Streitpunkte von ben Staatsbürgern unter fich im Beifte gegenseitiger Billigfeit und Nächftenliebe, oder etwa durch einfache, billige Bertrauens= Berichte abgethan würden. Gine geringe Anzahl von Sicherheite= Organen mare hinreichend. Die ftehenden Beere murben aufhören: benn Empörungen und Revolutionen im Innern würden nicht mehr vorkommen, und Rriege, die mit dem Geifte des Chriftenthumes in fo grellem Widerfpruche fteben, murben fobann unter driftlichen Rationen und Bolfern nicht mehr geführt werben. Alle wichtigen internationalen Fragen und Differenzen murben burch ein internationales Friedensgericht, an deffen Spige etwa das Oberhaupt der driftlichen Rirche ftunde, im Beifte ber Berechtigkeit und Billigkeit gefchlichtet und ausgeglichen merden.

Unter solchen Verhältnissen würde fast alles Elend, würden die meisten Leiden und Trübsale von der Erde verschwinden. Zufriedenheit und Wohlstand würden sich mehren; Glück und Segen bei der Menschheit Einkehr nehmen. Der Odem des göttlichen Seistes würde die Welt durchströmen, und das Ansgesicht der Erde würde in der That erneuert werden; die Erde würde ein halbes Paradies. — Die menschliche Wohlfahrt hat in jeder Gestalt, also auch als materielle, die sittliche Ordnung zur Grundlage, deren beste Freundin die katholische Lehre und deren treue Pflegerin die katholische Kirche ist.

Aber man wird mir hier einwenden, daß das wohl eine schone Ide sei; daß sie sich aber in der Menschheit niemals verwirklichen werde, auch dann nicht, wenn wirklich der ganze Erdkreis christlich werden, und wenn man der Kirche auch die vollständigste Freiheit in ihrem Wirken einräumen würde. Allersdings, ich gebe das zu; aber man wird mir auch von der andern Seite wenigstens so viel einräumen müssen, daß es — wie P. Florian Rieß trefslich bemerkt — um das Staatswohl sehr gut bestellt wäre, wenn die christkatholische Lehre allentshalben Gehorsam fände, und daß folglich diese Lehre und die Vermittlung derselben durch die Kirche, der gedeihlichen Entswicklung des Staatslebens nicht hinderlich, sondern vielmehr sehr förderlich sei.

Ich habe nun meine mir gestellte Aufgabe vollendet, indem ich gezeigt: A, worin die Freiheit der Kirche bestehe; B, daß sie für die Kirche nothwendig und C, daß sie der gesteihlichen Entwicklung des Staatslebens nicht nur nicht hinderslich, sondern höchst förderlich sei.

Je freier, je ungehinderter, je unabhängiger aber von der Staatsgewalt die Kirche wirken kann, desto mehr Vertrauen, desto größeren Einfluß gewinnt sie, desto krafts und segenvoller wird ihre gesammte Wirksamkeit für das wahre Wohl der Menschheit. Die Freiheit der Kirche ist daher der gedeihlichen Entwicklung des Staatslebens nicht hinderlich, wohl aber im höchsten Grade förderlich. Je vollständiger diese Freiheit, desto gewisser, desto vollkommener auch deren segensvolle Wirksamkeit.

Die Religion ift einmal Thatsache, ba hilft kein Leugnen Sundert von Millionen find von ihrer Wahrheit und Gött= lichkeit überzeugt. Diese murden mit Sinopferung aller irbifchen Intereffen an ihr festhalten; fie ift eine Dacht geworden, mit ber man rechnen muß. Zugleich ift es unzweifelhaft, baß fie ber Staatsgewalt mefentliche Bortheile verschafft und bas Staatswohl fehr fordert. Die Rirche wird auf ihre berechtigte Freiheit niemals verzichten. Was ift nun bem Staate beil= famer: das volle Recht der Rirche auf Freiheit anerkennen, ober mit ihr im beftändigen Sader ju liegen, mit ihr beftändig Rrieg zu führen? Gine Staatsgewalt handelt baber nur in ihrem eigenen wohlverftandenen Intereffe, wenn fie allen Bersuchungen, die Rirche ju fnechten, widerfteht; wenn fie alle migtrauifden und engherzigen Gefete verhindert und befeitiget, wenn fie alle hemmniffe firchlicher Rraftentfaltung und Wirtfamteit entfernt; wenn fie der Rirche die mohlberechtigte vollftanbige Freiheit ihres Seins und Wirkens zugefteht und ehrlich einräumt. Staat und Kirche follen nicht gleichgiltig, nicht indifferent gegen einander fich verhalten. Sie können fich ohne Befährdung der großen und wichtigen Intereffen ber Menfch= heit nicht gegenseitig ignoriren. Die Kirche bedarf zu größerer Entfaltung ihrer fegensreichen Wirksamkeit ber Bilfe bes Staates; noch mehr aber bedarf der Staat zu feinem gedeihlichen Beftande und Wirfen ber Silfeleiftung der Rirche.

Staat und Kirche sollten daher in wahrer Würdigung ihrer beiderseitigen von Gott überkommenen Aufgabe, betreffend die zeitliche und ewige Wohlfahrt der Menschheit — in einem freundschaftlichen Einvernehmen und Verhältnisse zu einander stehen: die Kirche mit heiligem Eifer und mütterlicher Sorgfalt frei waltend ihres heiligen Amtes, der Staat mit kräftiger Hand schützend die heiligen Interessen der Religion und Kirche.

Eine freie Kirche ist die kräftigste Stütze der Staats= gewalten, die mächtigste Hüterin der wahren und großen gesell= schaftlichen Grundlagen und Principien, die aufrichtigste Freundin und Förderin menschlicher Wohlfahrt.

Möge Gott der Kirche in unserem lieben Desterreich die volle berechtigte Freiheit und den Sieg über die Feinde der gesellschaftlichen Ordnung verleihen; möge das Vaterland auf christlicher Grundlage neu erstehen, und für Jahrhunderte Hort und Zuflucht sein tiefer Religiösität, gründlicher Sittlichkeit und wahrer Freiheit.

## Literatur.

Hymni Breviarii Romani. Zum Gebrauche für Klerifer übersetzt und erflärt von Josef Pauly, Kaplan in Nachen. 1. Theil: Hymni Psalterii mit einer furzen Einleitung. 2. Theil: Hymni de Tempore. Nachen 1868 und 1869.

In der Einleitung berührt der Uebersetzer etliche Punkte, deren Erörterung ohne Zweifel am Plaze ist, wie die Frage, ob die Verbesserung, beziehungsweise Umänderung der Hymnen mit Rücksicht auf den Urtext zu billigen, oder ob man hierin nicht zu weit gegangen sei. Den ersten Theil der Frage legt der Uebersetzer dahin zurecht, daß Papst Urban VIII. nicht eine geschichtliche Hymnensammlung habe anlegen wollen, sondern den lithurgischen Zweck im Auge hatte. An der Berechtigung, die Hymnen diesem Zwecke entsprechend zu gestalten, zweiseln wir keinen Augenblick. Ob die Revision der Hymnen als Bersbesserung anzusehen sei, darüber ein bestimmtes Urtheil abzugeben, scheut sich der Uebersetzer, weil er einen Bergleich zwischen dem Texte der Handschriften und dem des Breviers dis jetzt nicht hatte anstellen können.

So viel ift gewiß, daß wenigstens manche Strophen kaum mehr erkennbar find, und wir, die wir die alten Hymnen aus dem täglichen Gebrauche kennen, wagen die Behauptung, daß so manche Aenderung unnöthig und kaum zum Besseren gemacht

worden ift. Uebrigens mag auch der verschiedenartige Geschmack seinen Antheil haben.

Herr Paulh hat die Hymnen in ungebundener Rede übersfetz; wir tadeln es nicht; er will dadurch leichter zum Berständniß führen und den Text mit wörtlicher Treue wiedersgeben, was in gebundener Rede wohl schwer angeht. Wir verkennen die großen Schwierigkeiten nicht, die sich einer allsseitigen Erklärung und getreuen llebersetzung der Hymnen entzgegenstellen. Herr Paulh hat gewiß Verdienstliches geleistet und selbst die schwierigen Stellen überwunden. Daß bei dem redlichen Streben, mit dem Bedeutenderen sertig zu werden, mansches Einzelne minder berücksichtigt wurde, möchten wir dem Herausgeber nicht zur Schuld anrechnen; denn wir sind überzeugt, daß er bei einer Nevision dieses Werkes das eine oder andere selbst verbessern werde.

Bielleicht aber ift es ihm nicht unlieb, wenn wir zu biesem Zwecke einige Stellen beleuchten.

Fürs Erste trasen wir manche Härten der Sprache, die in ungebundener Rede um so leichter zu vermeiden waren; so I. Theil pag. 13: "Da laßt uns wegtreiben jede Trägheit, laßt uns schnell uns erheben und in der Nacht zu Gott uns wenden, wie der Prophet es uns besiehlt;" und alles dieß in einer einzigen Strophe! Sehr unangenehm berühren die vielen participia praesentis im Deutschen; an vielen Stellen sind sie mit Glück anders gegeben; doch das können wir gewiß nicht sagen von der herrlichen Strophe II. Theil pag. 83: "Sich selbst gab er, da er geboren ward, uns zum Genossen, da er beim Mahle saß, zur Speise, sich selbst gibt er, da er stirbt, zum Lösegeld, gibt sich selbst, da er herrscht, zum Lohne." Da ging wohl die Schönheit des lateinischen Textes ziemlich verloren.

Auch jene Ansprüche, die man an eine genaue Ueberssetzung zu stellen hat, finden wir nicht jederzeit erfüllt; sei es, daß die Uebersetzung bald mehr, bald weniger gesagt, als im

Texte liegt; fei es, daß die Uebersetung icon die Erklärung. die Erklärung aber erft die genaue Ueberfetung bringt. Wir haben viele folder Stellen gefammelt; einige mögen bier Plat finden; so I. Theil pag. 13, we compage nostri corporis mit "unfer Inneres" gegeben ift; mogen wir auch die Er= flärung billigen, fo nicht die Uebersetung. Pag. 17 in psalmis meditemur ift wohl nicht: "mit Psalmen lobpreisen", und wenn pag. 26 vecordia "Albernheit" heißt, mas foll man dabei denken? Pag. 37: pudor sit ut diluculum "die Reufchheit sei wie der Tagesanbruch"; warum nicht wie Morgenroth? Pag. 48: obscura tollere "von Gunden befreien": marum wurde nicht das Bild beibehalten, das durch caliginem und lumine fortgefett wird? Go wollen wir auch aus dem II. Theile einige Stellen hervorheben. Pag. 20 lucis ipso in limine, "gleich beim Beginne bes Lebens", fagt man nicht auch: an der Schwelle des Lebens? Pag. 22: lumen requirunt lumine, "bei dem Lichte suchen fie das Licht"; der Stern mar das Mittel. Pag. 30 fonnen wir die Uebersetzung von praetulerunt nicht gut heißen. Warum sparsum cruorem postibus mit "Blut, das die Thurpfoften bedeckt" gegeben ift, mahrend die Erklärung "befprengen" angibt, konnen wir nicht einfehen; ebenso fugitque divisum mare "es schwindet die Theilung des Meeres". Der Ginn ber letten zwei Berfe biefer Strophe ift: Die Israeliten fommen glücklich burch bas Meer, mahrend ihre Feinde untergeben. Alfo: das Meer theilt fich und weicht jurud; die Feinde merden in den Fluthen begraben. Der Uebersetzer beruft fich in der 1. Anmerkung zu diesem Symnus auf ein Wort des heiligen Augustin, das aber zu unferem, nicht zu seinem Gunften spricht: Signum est sancti baptismi. per quod fideles in novam vitam transeunt, peccata vero eorum tamquam inimici delentur atque moriuntur. Das ift genau ber Sinn, ben wir ben zwei Zeilen ber Strophe unterlegen. Gegen die Unnahme des Ueberfeters fpricht auch die Bedeutung von fugere; fugere wird hier von zwei Theilen

gefagt, fann alfo nur auseiandergeben bedeuten, mabrend "es schwindet die Theilung des Meeres" offenbar heißen foll: es schlugen die getheilten Wogen wieder zusammen. Pag. 54: imaginem vultus tui "Bild beines Gleichniffes"; das mare ein Bild des Chenbildes! Pag. 72: verbis ut essent proflui, "daß fie reich feien an Worten", durfte zu andern fein in: daß die Rede (in den verschiedenen Sprachen) ihnen geläufig mare. Die erste Strophe, pag. 83, wollen wir wortlich anführen: "Das göttliche Wort, bas in die Erscheinung trat, ohne des Baters Rechte zu verlaffen, tam, zu feinem Werte ausgehend, bis jum Abende feines Lebens." Schlieflich murden wir doch nie mit dem Ueberfeter gefchrieben haben, wie pag. 62: regnat — Dei caro, "es herrschet das Fleisch Gottes:" noch wie pag. 79: corporis ferculum, "die Schüffel mit seinem Leibe:" noch wie pag. 83: in vitae ferculo, "auf ber Schuffel bes Lebens." Siemit wollen wir abbrechen. Wir find uns felbst recht wohl bewußt, daß auch unsere Ansicht nicht eine durchaus maßgebende fei; doch die Lefer mögen fich felbst ein Urtheil bilden und der Ueberseter moge diefe Bemerkungen als wohlgemeint beachten. P. R. R.

Die oberste Lehrgewalt des römischen Bischofes. Bon einem römischen Theologen. Autorisirte Uebersetzung mit Vorwort, Anmerkungen und Anhang des Uebersetzers. Zweite Auflage. Trier, Verlag von Ed. Groppe. 1870. gr. 8. S. 118. Pr. 12 Sgr.

Der Verfasser behandelt in sieben Capiteln eine Frage, welche durch längere Zeit auch innerhalb der katholischen Kirche die Geister lebhaft beschäftigte, und welche nunmehr seit dem 18. Juli durch die Entscheidung des vaticanischen Conciles für jeden gläubigen Katholiken ihre definitive Lösung gefunden hat. Im ersten wird der Fragepunkt, um den es sich eigentlich handelt, näher dahin präcisirt, ob der Papst auch allein die oberste Lehrgewalt besitze oder ob ihm das Recht zustehe, Glaubensdekrete zu erlassen, welche ohne Weiteres an und für

fich ftete Beltung haben, irreformabel find, und folglich jede Möglichkeit eines Irrthumes ausschließen. Im zweiten Capitel wird fodann aus ber Schrift ber Beweis geführt, bag ber Bapft die Gewalt befitt, über Glaubensfachen Befete zu geben, worauf das dritte Capitel diese Gemalt des Räheren als die oberfte und deshalb als eine unfehlbare beftimmt. Im vierten Capitel wird weiter bargelegt, wie die Zuerkennung ber oberften Lehrgewalt an den Papft die den Bifchofen verliehenen Rechte nicht beeinträchtige, mahrend bas fünfte Capitel die beständige Ausübung diefer oberften Lehrgemalt von Seite ber Bapfte vorführt und im fechsten Capitel auf die ökumenischen Concile hingewiesen wird, welche diese oberfte Lehrgewalt bes Papftes in der Kirche bestätigen. Das siebente Capitel endlich zeigt gegenüber den Ginwürfen eines Döllinger und Conforten, wie fcon vor der vaticanischen Definition die papstliche Unfehlbarkeit sententia fidei proxima gewesen, und wird in einem Anhange eigens noch die Orthodoxie des Papftes Honorius vertheidigt.

Der Verfasser erkennt richtig den innigen Zusammenshang der Unfehlbarkeit mit der Lehrgewalt und macht mit Recht darauf ausmerksam, wie die Bekämpfer der päpstlichen Unsehlbarkeit eben dessen Lehrprimat bekämpfen. Derfelbe setzt die fragliche Sache gut auseinander, weiß das zahlreiche Materiale gut zu verwerthen, und geht den Schwierigkeiten nicht aus dem Wege. Wir können daher diese Schrift zur Orientirung in der gegenwärtig so wichtigen Frage bestens empfehlen. Sp.

Berühmte Enadenorte unserer lieben Frau in verschiedenen Ländern Europa's. Bon J. Spencer Northcote, Doctor der Theologie, Präsident von St. Mary's College zu Oscott. Autorisitet Ueberssehung aus dem Englischen von L. B. Studemund. Köln, 1869. Druck und Berlag von J. P. Bachem. gr. 8. S. 316. Pr. 24 Sgr.

Nach einer einleitenden Auseinandersetzung, was ein Gnadenort sei, wird eine Reihe solcher Gnadenorte vorsgeführt, u. z. aus dem Kirchenstaate, Neapel, Schweiz, Frankreich

und England. Der Verfasser verfolgt babei mehr den erbauenden Zweck und bringt daher die Kritik einer streng historischen Wahrsheit im Allgemeinen weniger in Anwendung. Nur bei einigen macht er eine Ausnahme und zwar steht da La Valette obenan, wohl aus dem Grunde, weil die Entstehung und zunehmende Berühmtheit dieses Gnadenortes unserer Zeit angehört. In einem Schlußworte bespricht er das Alter und das Geziemende der Marienverehrung überhaupt, und setzt die Vortheile der Walsahrten zu den sogenannten Gnadenorten auseinander.

Das Büchlein lieft fich fehr angenehm, und kann insbesonders zur frommen Lectüre für den Mai-Monat empfohlen werden.
—1.

Stunden katholischer Andacht. Bon Fr. J. Holzwarth. Schaffschausen, F. Hurter'sche Buchhandlung. 1870. 4. S. 505, fünfzehnte bis neunzehnte Lieferung à 30 fr. oder Band IV. Preis 2 fl. 30 fr.

Holzwarth's Stunden fatholifcher Andacht murden bereits öfter in diefen Blättern nach Gebühr marm empfohlen. felben find ja namentlich für den gebildeten Laien ein gang treffliches Sandbuch, um tiefer in die Wahrheiten feines Glaubens einzudringen und fich mehr und mehr zu einem echt driftlichen Leben zu ermuntern. Wir können dasselbe auch wiederum fagen von dem uns vorliegenden vierten Bande, der an Reichhaltigkeit des Inhaltes und gediegener Behandlung des Stoffes hinter ben früheren Banden feinesmegs guruckbleibt. Es will derfelbe die Frage beantworten: "Berr, mas muß ich thun, damit ich das ewige Leben habe?" und es gefchieht dieß in der Weise, daß vor Allem die Regel des driftlichen Lebens nach folgendem Gefichtspuntte dargelegt wird: Sterben für die Sunde, für die Welt, für fich felber; das leben Jefu Chrifti leben: wir beschwören euch, auf eine Gottes murdige Beife gu wandeln; wer mir nachfolgen will, der nehme fein Rreuz auf fich und folge mir nach; mit Jefus muffen wir uns unferem

Vater überlassen, ber im Himmel ist; wie stehst du zu diesen Grundsätzen des christlichen Lebens? — Sodann ist der Mensch nach seiner jetzigen Anlage der Gegenstand der Betrachtung, und es werden weiter das Gewissen, das Gesetz (das natürsliche, christliche, firchliche und menschliche) und die menschlichen Werke besprochen. Nachdem hierauf die Natur der Sünde im Allgemeinen und die sieben Hauptsünden insbesondere sind erswogen worden, wird das Bild des "wahren Menschen" gezeichnet und demnach von der Tugend überhaupt und von Glaube, Hossinung und Liebe insbesonders gehandelt. Der Schlußeabschnitt kennzeichnet die rechte Sorge für das zeitliche Wohl.

Wir wünschen diesen "Stunden katholischer Andacht" eine recht weite Verbreitung, deren sie in jeder Beziehung werth sind.

-r-.

Kleiner Heiligenspiegel für Schule und Hand. Bearbeitet von Wilhelm Walke, hauptlehrer in Breslau. Mit Genehmigung bes hochwürdigften fürstbischöflichen General- Licariatsamtes zu Breslau. Feine Ausgabe mit Stahlstich. Breslau. Berlag von Görlich und Koch. 1869. fl. 8. S. 136.

In einfacher und kurzer Weise wird da die Legende dersienigen Heiligen vorgeführt, deren Namen in Deutschland am häusigsten als Taus und Firmnamen vorkommen. Der Berfasser will da der Jugend ein wichtiges Mittel zu ihrer sittslichen und religiösen Erziehung an die Hand geben, und jene zahllosen Fälle verhüten, wo nicht bloß dem Kinde, sondern selbst dem Erwachsenen die Lebensgeschichte seines heiligen Namenspatrones unbekannt bleibt. Diesem Zwecke entspricht denn auch vollkommen das nette Büchlein, dessen Interesse noch dadurch erhöht wird, daß bei jedem Namen die deutsche Besteutung desselben angegeben wird. Einsichtsvolle Erzieher der katholischen Jugend werden sicherlich unserem Verfasser für sein Werkhen dankbar sein.

Bartholomäns Carranza, Erzbischof von Toledo (geb. 1503, gest. 1576). Bon Heinrich Laugwit, Doctor der Theologie. Kempten. Berlag der Jos. Kösel'schen Buchhandlung. 1870. gr. 8. S. 107.

Mit unpartheiischer Grundlichkeit zeichnet ber Berfaffer bas leben eines Mannes, beffen Wirken in feinem Orden, fowie als Theologe des Trienter Conciles, als Rathgeber Carl's V. und Philipp's II. und als Erzbischof von Toledo sicherlich kein unbedeutendes war, der aber noch mehr durch feine fechzehn= jährige Befangenschaft bei ber fpanischen Inquisition eine intereffante Ericeinung in der fpanifchen Gefchichte geworben ift. Insbesonders wird dem Processe eine große Aufmerkfamfeit gewidmet von S. 27-106, und werden namentlich aus Carranza's bedeutendstem und umfangreichstem Werke, dem Ratechismus in spanischer Sprache, ber die hauptgrundlage der keterischen Anschuldigung bei der Inquisition bildete und zulett vom heiligen Stuhle verboten murbe, deffen religiöse Meinungen bargeftellt. Bir konnen nach ber gemachten Darftellung bem Berfaffer nur beiftimmen, wenn er feine Meinung dahin ausspricht, Carranza habe sich allerdings vielfach unklar und zweideutig ausgesprochen, sei aber von eigentlicher Sarefie durchaus freizusprechen. Wurde ihm nun deffenungeachtet ber Broceg gemacht, murde berfelbe durch nicht weniger als feche= zehn Jahre fortgeschleppt, so spricht dieß keineswegs zu Bunften ber fpanischen Inquisition. Es geht aber aus unserer Schrift wieder recht flar hervor, daß diefe ein reines Staatsinftitut mar, dem die Bapfte durchaus nicht hold maren, deffen Intriguen= spiel jedoch auch selbst sie vielfach nicht zu durchkreuzen vermochten. Berade in letterer Sinficht möchten wir diefer fleinen Biographie die allfeitigfte Beachtung munichen.

## Kirchliche Beitläufte.

IV.

"Rom oder Tod!" So lautete ichon feit geraumer Zeit das Losungswort der italienischen Umfturzmänner, die, ein Baribaldi an ihrer Spite, geheim und offen gegen ben letten Reft des römischen Kirchenftaates conspirirten. Was aber der wilden Revolution nicht gelang, bas vollendete bie gefronte eines Bictor Emanuel, indem berfelbe, nach echter Banditenmanier die augenblidliche Ohnmacht Frankreichs benütend, feine Truppen von der ewigen Stadt Befitz nehmen und durch eine wohleingeleitete Abstimmungscomödie den Raub fanctioniren ließ. Seit 20. September ift also ber heilige Bater seines ganzen weltlichen Befitthumes beraubt und berfelbe felbft factisch ein Gefangener. Zwar hat man ihn nicht in Retten und Banden gefchlagen, und Raub-Italien will fogar ihm feine volle Freiheit in der Ausübung feiner geiftlichen Bewalt garantiren; welcher Werth jedoch dergleichen heuchlerischen Berficherungen beizulegen fei, barüber laffen wohl felbft die Reinde der Rirche nicht den geringsten Zweifel auftommen, die ja eben laut aufjubeln, daß mit dem Sturze ber weltlichen Herrschaft dem Papfithume felbst und der katholischen Rirche der Todesstoß versett worden sei; und was Rom seit seiner Occupation an Gewaltthaten und Greuelscenen, an Berunglimpfungen und Schmähungen der Kirche und ihrer treuen Diener gefehen, bas gibt mahrlich zur Benüge Zeugniß von dem Beifte, der nunmehr daselbst unumschränkt dominirt, von dem Beifte der Loge nämlich, die in Rom ihren Großmeifterftuhl aufgeschlagen hat. Ja, Niemanden von gesundem Berftande, fo muß vielmehr jeder Aufrichtige mit Bius IX. in deffen Schreiben an die Cardinale vom 29. September fagen, gibt es, ber nicht feben und gefteben mußte:

"baß der heilige Vater, nachdem ihm die oberste und freie Gewalt, welche er mit dem Rechte seiner obersten weltlichen Herrschaft auf die Post und den treuen Briesverkehr hatte, und da er der Regierung nicht vertrauen kann, welche sich diese Gewalt angemaßt hat, des nothwendigen und raschen Weges und der Freiheit beraubt sei, die Angelegenheiten zu besorgen, welche der Statthalter Jesu Christi und der gemeinsame Vater der Gläubigen, zu dem die Söhne aus der ganzen Welt ihre Zuslucht nehmen, durchaus behandeln und erledigen muß."

Wer hätte baher von einem Pius IX., diesem heldenmüthigen Versechter der Sache Gottes und seiner Kirche, etwas anderes erwartet, als daß derselbe, trothem er sich von allen Regierungen, selbst den katholischen, völlig verlassen sah, laut reclamirte und protestirte:

"Angesichts einer Thatsache, welche die heiligen Principien eines jeden Rechtes und insbesonders des Bölkerrechtes mit Füßen tritt und unter den Augen von ganz Europa vollbracht worden ist;

daß der greife Dulber durch den Cardinal Antonelli mit aller Entschiedenheit erklären ließ:

"Die Usurpation sei null und nichtig und ungiltig, und könn ekeine Präjubiz gegen Seine wie Seiner Nachfolger in perpetuum unveräußerliche und legitime Rechte der Herrschaft und des Besißes begründen und wenn die Gewalt die Ausübung derselben verhindere, so wolle Se. Heiligkeit sie unversehrt bewahren, um sie seiner Zeit wirklich in Besiß zu nehmen"?

Wie wird sich nun aber die Zukunft der Kirche gestalten? Das ist wohl schwer zu sagen, denn wer durchschaut die Pläne Gottes und wer kennt seine Wege? — Soviel ist jedenfalls sicher, daß die Kirche nicht zu Grunde gehen wird: dafür bürgt die Verheißung ihres göttlichen Stifters, dafür spricht auch die Geschichte, laut deren Zeugniß sie schon mehrere und noch traurigere Katastrophen überdauert hat. Aber rechtsertigt sich hiemit auch das unerschütterliche Vertrauen eines jeden wahren Katholiken, so sind deshalb die Hände nicht müßig in den Schooß zu legen, sondern es ist Pflicht und Schuldigkeit, mit allen rechtlichen Mitteln für die Wiederherstellung des gestörten Rechtszustandes thätig zu sein, wie ja der heilige Vater selbst sagte, er werde sein Recht jest Niemand mehr empsehlen, als

Gott und dem fatholifchen Bolke. Und Gottlob, es regt fich auch bereits allenthalben das fatholische Bewußtsein im fatholis ichen Bolfe: findliche Beileidsbezeugungen gegen ben beraubten Bater, feierliche Proteste gegenüber der ichandlichen Frevelthat, glanzende Demonstrationen für die gefährdete fatholische Sache find bereits in Menge erfolgt und werden von Tag zu Tag noch mehr erfolgen; und dieß ist um fo höher anzuschlagen, als darin zugleich eine mächtige Reaction liegt gegenüber den modernen europäischen Berhaltniffen, die gang lebhaft an die schönfte Bluthezeit bes Fauftrechtes erinnern. Mag benn auch die Stunde ber Rettung naher oder ferner liegen, fie mird gewiß tommen, und bie Zeit einer befferen, glucklicheren Butunft wird eben bann anbrechen, wenn Gott durch die Tage der Trubfale feine weifen Abfichten erreicht haben wird. Bielleicht foll gerade der nunmehr vollends in Scene gefette italienische Ginheits= ftaat die modernen Staatstheorien fo recht eclatant ad absurdum bemonftriren und bamit ber Grund zu einer heil= famen Ernüchterung und zu einer gründlichen Umtehr gelegt merben.

Inzwischen ist, wie es nicht anders thunlich war, in Folge der Occupation Rom's auch die Suspension des vaticanischen Concils erfolgt, das noch immer fortgedauert hatte, obwohl seit der letzten feierlichen Sitzung am 18. Juli die meisten Väter abgereist waren und erst mit 11. November deren Rückstehr erfolgen sollte.

"In dieser betrübten Lage der Dinge — sagt Pins IX. in der Suspensionsbulle vom 20. Oktober — da Wir an dem freien und ungehemmten Gebrauche der Uns von Gott übertragenen höchsten Autorität in vielsacher Weise gehindert werden, und da Wir wohl einsehen, daß den Vätern des vaticanischen Concils in dieser hehren Stadt, so lange die vorerwähnte Lage der Dinge dauert, die nöthige Freiheit, Sicherheit und Ruhe keineswegs gewährt sei, um die Angelegenheiten der Kirche mit Uns zu verhandeln und da überdieß die Bedürsnisse der Gläubigen in so großen und allbekannten Drangsalen und Erschütterungen Europa's es nicht gestatten, daß so viele Hirten von ihren Kirchen seine, darum suspendiren Wir, nachdem Wir die

Dinge zum größten Kummer unseres Herzens dahin gekommen sehen, daß das vaticanische Concil in solcher Zeit durchaus nicht fortgesett werden könne, nach vorgängiger reislicher Ueberlegung auf eigenen Antrieb, frast apostolischer Autorität mit Gegenwärtigem die Feier dieses vaticanischen öfumenischen Concils dis auf eine andere passendere und bessere Zeit, welche durch diesen heiligen Stuhl bekannt zu geben ist, und verkünden seine Suspendirung, indem Bir Gott, den Urheber und Vertheidiger seiner Kirche anslehen, daß er nach endlicher Beseitigung aller Hindernisse Seiner getreuesten Braut ehestens die Freiheit und den Frieden wiedergeben wolle."

Nun über diese Suspension des vaticanischen Concils werden wohl die Feinde der Kirche triumphiren und auch die sogenannten Vertreter der deutschen Wissenschaft, die gelehrte Prosessorenwelt, sowie die diplomatischen Notenschreiber werden darüber nicht ungehalten sein, hat man ja ohnehin das vaticanische Concil für unfrei erklärt und hat insbesonders der samose Nürnberger Protest der Handvoll Prosessoren aus eben diesem Grunde gegen die Veschlüsse desselben reclamirt. Wenn aber eben diese Nürnberger Protestanten am Schlusse ihrer Erstärung an die Vischöse der sogenannten Minorität die Vitte richten:

"auf das baldige Zustandekommen eines wahren, freien und baher nicht in Italien, sondern dießseits der Alpen abzuhaltenden ökumenischen Concils mit den ihm zu Gebote stehenden Mitteln hinzuwirken"

fo haben diefelben bereits von Seite der zu Ende Auguft ver- fammelten Bischöfe die treffende Antwort erhalten:

"Bir erflären — so heißt es in beren Ansprache an ben Clerus und die Gläubigen — daß das vaticanische Concil ein rechtmäßiges, allgemeines Concil ist, daß ferner dieses Concil ebensowenig wie irgend eine andere allgemeine Kirchenversammlung, eine neue, von der alten abweichende Lehre aufgestellt oder geschassen, sondern lediglich die in der alten Hinterlage des Glaubens enthaltene und treu gehütete Wahrheit entwickelt, erflärt und den Irrthümern der Zeit gegenüber ausdrücklich zu glauben vorgestellt hat; daß endlich dessen Beschlüsse ihre für alle Gläubigen verbindende Kraft durch die in der öffentlichen Sitzung vom Oberhaupte der Kirche in der seierlichsten Weise vollzogene Publication erhalten habe. Indem wir mit vollem und rückhaltslosem Glauben den Beschüssen der Concils beistimmen, ermahnen wir als Eure von Gott gesetzen Hirten und Lehrer, und bitten Euch in der Liebe zu Euren

Seelen, daß Ihr allen widerstrebenden Behauptungen, von welcher Seite sie auch kommen mögen, kein Gehör schenket. Haltet vielmehr unerschütterlich sest in Vereinigung mit Euren Bischöfen an der Lehre und dem Glauben der katholischen Kirche, lasset euch durch nichts trennen von dem Felsen, auf welchem Jesus Christus; der Sohn Gottes, seine Kirche gegründet hat mit der Verheißung, daß die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen werden."

Und wenn auch der heilige Bater rücksichtlich dieser Ans
sprache unter dem 28. October an die deutschen Bischöfe schreibt:

"Noch vollständiger wäre Unser Trost gewesen, wenn Bir, um Euere Pastoral-Instructionen wirksamer zu machen, auf diesem Eueren Hirtenbriese die Namen aller ehrwürdigen Brüder und Bischöse Deutschstands unterschrieben gesehen hätten —"

fo wird fich derfelbe keineswegs getäuscht haben, wenn er dafelbst weiters schreibt:

"Es kommt uns indeß nicht der geringste Zweifel in den Sinn, daß diese Prälaten, deren Namen vermißt werden, nicht alle in gleicher Weise verstehen, wie offendar die Psicht sei, welche den geweihten hirten obliegt, ihre Heerden über die auf dem Concile definirten Glaubens-wahrheiten zu belehren, um die ihnen anvertrauten Schäftein von verzgisteter Weibe fern zu halten, und sie mit der heilsamen Weide der katholischen Lehre zu nähren, umsomehr, als in jenen Ländern speciell gewisse Söhne des Hochmuthes, die sich Katholiken nennen, nicht bloß mit heimlichem Truge, sondern mit offener Stirne das Dogma des katholischen Glaubens bekämpfen."

Denn auch Bischof Hefele von Rottenburg wird sicherlich die Hoffnungen der Oppositionspartei zu Schanden machen, sollte er auch bis jetzt noch nicht, wie es bereits verlautete, die dogmatischen Constitutionen des vaticanischen Concils haben promulgiren lassen.

llebrigens sind für die nächste Zukunft wohl schwere Kämpse auf kirchlichem Gebiete zu fürchten, indem die deutsche Wissenschaft, noch mehr aufgebläht durch die glänzenden Waffensersolge der deutschen Armee, nur noch umsoweniger vor dem Romanismus, wie sie die römisch katholische Wahrheit zu schelten beliebt, sich beugen wird, indem das protestantische Preußen und das schismatische Rußland sich in die Herrschaft Europas theilen zu wollen scheinen, und indem der stirchens

feindliche Liberalismus mehr als je allenthalben die Oberhand gewinnen will. Auch in unserem Defterreich, bas, feiner altfatholischen Traditionen gang vergessend, gegenüber ber Bergewaltigung des heiligen Baters auch nicht das leifefte Wort eines officiellen Protestes hatte, scheint eine neue Auflage liberaler Magregeln gegen die Rirche bevorzufteben; benn murden bei der anläglich des Infallibilitäts-Dogmas erfolgten Rundigung des Concordates entsprechende Borlagen an den Reichs= rath in Ausficht geftellt, fo hat nunmehr in demfelben die beutsch-liberale Parthei glücklich wiederum Dbermaffer erhalten; und geht es im Sinne des Wiener Gemeinderathes, deffen Majorität die Schüler, die das 14. Jahr bereits zurückgelegt haben, zu den Religionsübungen nicht mehr angehalten wiffen will, und die noch jungft gegen die öffentlichen Proceffionen proteftirte, fo icheint die Rirchenfreundlichkeit diefer zu gewärtigenden Magregeln wohl nicht befürchtet werden zu dürfen. In Ungarn und Croatien aber hat das Infallibilitäts Dogma gar das placetum regium eingetragen, und wir zweifeln fehr, ob der am 27. October zu Beft eröffnete Ratholiken-Congreg die der firchlichen Freiheit brobende Befahr zu beschwören geeignet fein merbe.

Nun, wir vertrauen auf den Herrn, der seine heilige Kirche nicht verlassen wird, und thut nur ein Jeder, Geistlicher oder Laie, an dem Plate, an den ihn die Vorsehung gestellt hat, seine Pflicht und Schuldigkeit, so werden ohne Zweisel die Tage der Trübsal abgekürzt werden, und die gerechte Sache der Kirche und ihres Oberhauptes und damit Recht und Gestittung überhaupt, werden nur um so eher wiederum zur öffentslichen und allgemeinen Anerkennung kommen.

## Miscellanea.

I. Wie sind vom Seelsorger in und außer dem Beichtstuhle Chelente zu behandeln, die lediglich auf Grund eines Erfenntnisses eines weltlichen Gerichtes, also ohne Bewilligung der firchlichen Behörden, die eheliche Lebensgemeinschaft aufgaben?

Vorstehende Frage wurde als zweite These für die zweite vorigjährige Pastoral-Conserenz gestellt, und soll im Folgenden kurz angedeutet werden, wie dieselbe ihre richtige Lösung zu

finden habe.

I. Im Beichtftuhle. Hier sind vorzugsweise zwei Grundssäte zu beachten: a) Jeder Pönitent, der über seine Pflichten unwissend ist, oder dieselben verletzt, soll darüber belehrt werden und b) man soll den materiellen Sünder nicht zu einem sormellen machen; daher: Klagt sich ein Ehegatte darüber an, daß er die Scheidung seiner She bloß durch Erkenntniß eines weltzlichen Gerichtes bewirkt habe, oder äußert er über die Erlaubtsheit seines Vorgehens Zweisel oder Beunruhigung, frägt er hierüber um Rath u. s. w., so tritt die Pflicht der Belehrung hierüber ein, unbekümmert, ob Hoffnung da sei, daß er sich darnach richten werde oder nicht.

1. Weigert er sich nach liebevoller Belehrung und Mah-

nung, so gilt er als nicht disponirt.

2. Klagt sich ein solcher Pönitent, den der Confessarius als einen bloß civiliter Geschiedenen kennt, gar nicht hierüber an und erscheint er also in dieser Sache ganz als in bona side befindlich, so ist zu unterscheiden, ob nach Berücksichtigung der Verhältnisse und des Charakters Hoffnung da sei, daß er einer bezüglichen Mahnung Folge leisten werde, — oder ob dieses nicht zu erwarten sei; im ersten Falle muß die Belehrung ers

folgen, im zweiten Falle gewöhnlich unterbleiben.

3. Büßte der Confessarius anderswoher, daß der andere Shegatte die Scheidung vor dem kirchlichen Forum wünscht, so müßte er an den im Bußgerichte anwesenden Shegatten, auch wenn dieser nichts hierüber sagt, die nöthigen Fragen stellen, denn bei dieser Sachlage ist kaum eine dona sides vorhanden, da die bezügliche Verpstichtung zwischen dem Shegatten wahrscheinlich zur Sprache gekommen ist. Uebrigens wird sich aus den erhaltenen Antworten erkennen lassen, ob noch dona sides vorhanden sei oder nicht, in der Regel wird Belehrung und Aufsorderung zum kirchlichen Gehorsam folgen müssen.

4. Bare auch ber Ponitent in der fraglichen Sache bona fide, weiß aber ber Seelforger, daß die Uebergehung des firchlichen Gerichtes in der Gemeinde bei den Gutgesinnten Aufsehen und Aergerniß verursacht habe oder noch mache, so muß eine Belehrung oder Mahnung eintreten, weil das bonum commune und die Ehre der Kirchengesetze hiebei ins Spiel kommen. Die Berücksichtigung des öffentlichen Urtheiles dürfte gerade bei dieser Frage schwer ins Gewicht fallen. Ist nämlich in einer Gegend oder Gemeinde die Ansicht vorherrschend, daß die Betretung des kirchlichen Rechtsweges nicht nothwendig sei, da es ja vor dem Concordate auch so war u. s. w., so ist einerseits bei Einzelnen leichter eine bona sides anzunehmen und andererseits wird eine dießbezügliche Mahnung schwerer eine Wirkung haben.

Ueber den Inhalt der Belehrung und Widerlegung der Einwürfe 3. B. den Kostenpunkt betreffend u. f. w., würde es

zu weit führen, hier näher einzugehen.

II. Außer dem Beichtstuhle. a) Im Allgemeinen ohne Rücksicht auf einzelne Individuen wird der getreue Seelsorger auch diese Pflicht, in Ehe-Angelegenheiten das kirchliche Forum anzugehen, bei sich ergebender Gelegenheit in passender Weise berühren und einschärfen, sowie andere Pflichten des katholischen Christen. Beim öffentlichen Unterrichte kann die Rücksicht, aus einem materiellen Sünder keinen formellen zu machen, nicht Schweigen auferlegen, wie sich von selbst versteht, obwohl die wahre Klugheit auch hier nicht bei Seite gesetz werden darf.

b) 3m Befonderen. a) Wird ber Seelforger außer bem Beichtftuhle von folden nur civiliter gefchiedenen Cheleuten be= fragt, fo muß er natürlich der Bahrheit Zeugniß geben und Beobachtung der Kirchengesetze auffordern. b) er nicht zu Rathe gezogen, ift aber gegrundete Soffnung, daß die bezüglichen Cheleute, ober menigftens ein Theil berfelben Folge leiften werde, fo foll er ebenfalls belehren und mahnen. c) Wacht die Uebergehung des firchlichen Rechtsweges in der Gemeinde Auffehen ober öffentliches Mergerniß, fo foll ber Seelforger in ber Regel ebenfalls biegbezügliche Schritte machen; benn wenn die Sinwegräumung der Mergerniffe überhaupt gu den Pflichten bes Seelforgers gehört, fo gilt biefes auch hier und zwar um fo mehr, da leider in diefem Buntte eine unfirchliche Brazis und die Sintansetzung der Rirchengesetze mehr zu beforgen ift, als in manchen anbern Dingen. d) Ift fein öffentliches Aergerniß anzunehmen und zugleich mit großer Wahrscheinlichkeit vorauszuseten, daß Borftellungen nichts fruchten merden - fo mird es beffer fein, vorläufig zu schweigen; - weil man annehmen fann, daß die Parthei die Gundhaftigfeit ihrer Sandlungsweife nicht genau tenne, und weil man 37 \*

durch die unzeitige und, wie vorausgesetzt wird, fruchtlose Bestehrung aus materiellen formelle Sünder machen oder wenigstens deren Gewissen noch mehr beschweren würde.

II. Pfarr-Concursfragen beim Serbst-Concurs 1870 1). E theologia dogmatica: 1. Quid dicit papae infallibilitatis dogma die 18. Julii h. a. solemniter definitum? Quomodo solvuntur potissimae huic dogmati obmotae difficultates? 2. Jesum Christum verum Deum esse suis demonstretur argumentis.

E theologia morali: 1. Orationis notio, distinctio et necessitas exhibeatur. 2. Faber lignarius quidam a Lupicino fure ligna bona fide emit 60 florenis; ex his lignis diversa mobilia confecit, quae bona fide 90 florenis vendidit Simoni; illa ligna erant furtive surrepta; quaeritur, quomodo restitutionis officio sit satisfaciendum?

Ex Jure ecclesiastico: 1. Potestne vere oecumenicitas concilii Vaticani in dubium vocari? 2. Quid leges Austriacae recentiores praescribunt de religiosa prolium educatione tam in matrimoniis puris quam mixtis? 3. Utrum moderna lege Austrica de matrimonio, quod dicunt civile, laeditur jus ecclesiae?

Aus der Paftoral-Theologie: 1. Wann ist die polemissche Predigtweise anwendbar, und wie sind dergleichen Vorträge nach Inhalt und Form zu verfassen? 2. Erklärung des bischöfslichen Reservatfalles: homicidium quodcumque voluntarium. 3. Wie ließe sich etwa unter den gegenwärtigen Verhältnissen eine kirchliche Armenpslege organisiren?

Predigttext: "Da sprach der Herr: Simon ich habe für dich gebetet, daß dein Glaube nicht gebreche." (Luc. 22, 32.)

Predigtthema: Die Unfehlbarkeit des Papstes in Sachen des Glaubens und der Sitten.

Ratechefe: Was heißt fündigen?

Aus der Exegese: Paraphrase über das Evangelium auf den vierten Sonntag nach Oftern (Joh. 16, 5—14.)

<sup>1) 3</sup>ahl ber Concurrenten: 6 Beltpriefter und 3 Regularpriefter.





