
4
X.5 2*

289
2

9 1— * ᷓ.
* .
* 4

V

33 *

.
48

2

—

.23  5  22  5  —  —  50  5.—  35  8  W.  55  2  6  .  35  3—  7  8  ——  32  —  0—  *  .  0  .  0  —  2  50  5  2  *  *  15  5  3  3  .  8  *  8  .  —  0  2——  —  5  90  —  —4  0  85  423  2*  bant  ——  20  2  2*  2  7  39  5  128  5  —  26  3  23  .  5  *  2  6  8  3——  2  ——  33  0  16  —  4  0  1*  2  4  2  27  23  50  2  2  55  55  85  50  ö  .—  25  18  23  2  2  1  30  5  e  3  88  10  *  65  *  2  2N.

—  — Aru

2 N
2*

2
*3IA

8

—

à

*

53

Vr
—8

— —  —

8  8
——

29

*
V

2  2  8  95
N



— 5—
—

*  3 —
*2*  —  7 187—  75  * N＋ e

8***  —. 884 2 2—  2—
＋* * —— .

＋—5* *. * V

22
4  22.

—  — *** * 4  4
5

* 6*
* 24

＋ *
R E.

*—

887*
*.

* 2

IX EV*
22  4

*
V  *.

7 .

5
X

ISI *
*

*
2

9 **  =
I.

15
2*

10 *—*

42
5

n**
V

＋

6 2

N

*2
*98

—  — ＋**

*.

2  2
＋* ——

*
V*.V

442

2  2
—

2*  *  2 U *  —
*

C.

4.

V99 —

2*„ K.

⁴*
NX

.
. 53



V.
2887

*
5 2

V —5
3 V.

X. V * —
** * —  —— *

*
.

—  — 24853 8 8
40⁵1 4*

VIII

*

. *
** *

2
* IIIN

NVII
—*

* 10  2*
V

12* *.  2 * .
* 9

255.U 2.
＋** * .

V
***

2

13*

＋ 2

*

＋ —

8

B 5

55
146 *  e

2
*3

4—  4—*
2

0 *

35  *
*

*. —*  —*
—

22Wrrs
**

—*——
9

*

**

888

—
9

***

*
N*

4

2

— * *

7
7

2  2 230
7 *  *

*. *



＋
4*

8
8*

Ther Dgl lilll
fal

I

*

—*—

—

—3

2

—

2

2

0

35

.

—

——

22

2

150

2

45

*

20

The

2

ogi

yraktiſch

—

155

3.

lal-

*

2

3

2

2

2

Z

8

2—

boaauegaa

2

2 von den

5

—

oſeſſoren der biſchöfl

theolog. Diözeſan⸗

——

Lehranſtalt

2

*

2

—

2

2

Verantw etliche Redacteure:

Dr. J

Sprin

Vlatelm und Dr.

3

0

—

3

—

4

ang.

—

Funfnndzwanzigſter Jah

—

—

15

—

14

7

—

0

—

4

—

—

*

—

.

—

———

9—

Linz, 1872.

5

88

In Commiſſion bei Quirin Haslinger

Druck von Joſ. Feichlinger's Erben.

—

2

3

2

20

*Herausgegeben—

—

—3

2

—

2

2

0

35

.

—

——

22

2

150

2

45

*

20

The

2

ogi

yraktiſch

—

155

3.

lal-

*

2

3

2

2

2

Z

8

2—

boaauegaa

2

2 von den

5

—

oſeſſoren der biſchöfl

theolog. Diözeſan⸗

——

Lehranſtalt

2

*

2

—

2

2

Verantw etliche Redacteure:

Dr. J

Sprin

Vlatelm und Dr.

3

0

—

3

—

4

ang.

—

Funfnndzwanzigſter Jah

—

—

15

—

14

7

—

0

—

4

—

—

*

—

.

—

———

9—

Linz, 1872.

5

88

In Commiſſion bei Quirin Haslinger

Druck von Joſ. Feichlinger's Erben.

—

2

3

2

20

*von den
Oſeſſoren der biſchöfl heolog Diözeſan. Lehranſtalt

2*  5

*

2  7 Verantw rtliche Redacteure:
*

Dr. rinPlakolm und Dr.
2

2

Ar *

ang.
——7  2

Fünfnudzwanzigſter Jal
—  7

XI 14 —V

*Linz, 1872.
—*  . In Commiſſion bei Quirin Haslinger.

ruck von Joſ: Feichlinger's Tben.

*  —
—

F.&

n



*

2  2
— . —23

8
*

VX. 4  *4
V

*

X
*

* 27

—*

88

I

V

3
— 2

2

* AVN
2 V

*

.  *

**
— 5

8——

* *
*2

3 2
*——

*4
ie

—
*.2

22  22
——*

*
2

.* *
74 * 8

.

*

9  —  2—  29

2 I
*



Inhalts Verzeichniß
zum Jahrgange 1872

4. Abhandlungen:
Die altkatholiſche Bewegung“
on der prieſterlichen des Krankenbeſuches II on der

44ſterlichen bei Sterbenden
69Gedanken Üüber Inſere Katechismen

29Reform des theologiſchen Udium I Oeſterreich
183Der Miniſter des Ußſacraments

Aphorismen über den Catechismus 204
Die römiſche Disputation über  4 des hl Petrus Anweſenheit Iu Rom 257

298Bemerkungen zu
Die Merkmale der Kirche Iu ihrer praktiſchen Verwerthung zur Er⸗

327kennung der wahren Kirche hr
385Die eſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters

Stimmen aus dem oberöſterreichiſchen Clerus Sachen der Congrua⸗
422frage 1458Die ſacramentale

B Literatur
Die erke und Tu der Ungläubigen nachErnſt Johann 80Uguſtin

rau Fr ehrbuch der Kirchengeſchichte für Studirende 92
rier ern Die pringproceſſion und die Wallfahrt zum rabe

96des Willibrord in erna
Scheben J̃ Di. Periodi Blätter zur wiſſenſchaftlichen Be

101ſprechung der großen religiöſen Fragen der Gegenwart
105Ehrler oſef. Das Kirchenjahr

Weckſtimmen für das katholiſche Volk 108

erner Der neue Reformator Albis Anton und ein Altkatholi—
109(isdmus

Zwerger ohanne Dr. Die Volksſchule In ihren Beziehungen zu Fa
milie, und QA 110

Rieder ebrg Ignaz Paͤrhamer's Un Franz Anton Marxer eben
Un. Wirken 111

214Michelid Fr Ur Der häretiſche Charakter der Infallibilitätslehre



eit e
Bibliothek der Kirchenväter 224
Conrad von Bolanden geſammelte riften in illuſtrirten Volks⸗

ausgaben 231
Beyr Mathias. Predigten auf alle Sonn— un des katholiſchen

Kirchenjahres 236
Huller Dr Ausgewählte Volkspredigten 237
Hurter Heinrich Schönheit und Wahrheit der katholiſchen Kirche 239
Laſſerre einrich rau von Lourdes 240

346Bernſtein A Urſprung der Sagen von Abraham, ſaak und Jacob
Krawutzky Dr Das apoſtoliſche Glaubendbekenntni
Ginzel Dr Kirchenhiſtoriſche riften 364
ellöcker igmun Religiond u  ein für den erſten Unterricht

n katholiſchen Schulen und Familien 365
367öſinger Rudolph Zwölf Kanzelvorträge

Nippel Carl Das Matthäus⸗Evangelium 479
487Meinhold Aurel Das ationalität rineip

ranke icht nach anoſſa! 491
odenkblätter die Jubiläumsfeier des Stiftes St brian 493
Setwin Hermeneutieae Biblieae Institutiones 495

C. Kirchliche Zeitläufte 1—IV. 114 242 370 497
D. Miscellanea

Zur der Abläſſe un der Lehre II den Uten Werken 124
U den interlaſſenen apieren eine langjährigen Strafhaus⸗Seel⸗

ſorgers 127 254
Pfarrconcursfragen ahre 872 252 509
Apoſtoliſche retben In der atholiſchen ereine 379
Liturgiſches 382
Responsum datum Patre Pio iteris gratulatoriis theolo-

383
08Zur

Die und Communion als blaßbedingung 11
Schlußwort und Pränumerations— Ei  un 511



Die „ultkatholiſche“ ewegung
ine dogmatiſche Studie.

„Alea jacta est!“ Mit dieſen verhängnißvollen orten
ſoll der greiſe Stiftspro Döllinger nach vielem Drängen das
Programm des Münchener „altkatholiſchen“ Kongreſſes unter⸗
chrieben aben Und un der That, die Würfel ſind gefallen, der
Stein, welchen Döllinger's Erklärung vom 28 März v. in
ewegung geſetzt, iſt ins en gekommen, und ＋ iſt ke  uin
ehen, derſelbe auf der ſchiefe ene, die er betreten, zum
Stillſtand gebracht werden ird Zwar iſt der Erfolg, den die
ſogenannte altkatholiſche ewegung bisher erzielt hat, eben nicht
bedeutend nennen, und den wirklich ereits errungenen
Erfolg 0 dieſelbe nicht aufzuweiſen, wenn ihr nicht nament⸗
lich die bairiſche Regierung ſo mächtig Unter die Arme greifen
würde Doch wir ſind überhaupt nicht gewohnt, den er
einer ache nach dem augenblicklichen Erfolge ſchätzen, nd
darum würden wir auch noch keineswegs unſer au vor der
altkatholiſchen ewegung beugen, ſelbſt enn dieſelbe ＋2 ereits
zu ganz anderen Reſultaten gebracht, elbſt wenn ſie wahr
haft großartige Dimenſionen angenommen hätte telmehr egen
wir hier wie überall den ſittlichen Maßſtab und en uns
die rage, auf welchen ſittlichen otiven denn die alt⸗
katholiſche ewegung beruhe, welche ſittliche Tenden⸗—
zen dieſelbe verfolge, und erſt von der Art und eiſe der
Beantwortung dieſer rage ird e8 abhängen, ob wir derſelben
auch eine ſittliche Berechtigung zuzuerkennen, ob wir ihr unſere
ſittliche Werthſchätzung ei werden aſſen im Stande
ſind In dieſem Sinne denn im Folgenden über die gegen  —



wärtige altkatholiſche ewegung eine eingehendere Studie ange⸗
ſtellt, und zwar vom rein dogmatiſchen Standpunkte, einmal weil
der Altkatholicismus insbeſonders als dogmatiſche rage auftritt
und m Intereſſe des wahren und unverfälſchten katholiſchen
Glaubens die Welt un Bewegung etze wi  l, und ſodann, eil
wir beſten jene Objektivität bewahren zu können meinen,
welche ſich ſtreng die Sache ſe zu halten und von den
perſönlichen, rein ſubjektiven Beſtrebungen der einzelnen Partei⸗
gänger möglichſt abzuſehen bemüht iſt, erne Verfahrungsweiſe,
we  E uns bei der gegenwärtigen Erregung der Gemüther nicht
nur durchaus zweckmäßig, ondern geradezu nothwendig dünkt
Dabei ſollen ſechs Geſichtspunkte In Betracht kommen, von

welchen aus eine Rechtfertigung der altkatholiſchen Bewegung
von deren Wortführern theils wirklich verſucht wird, theils ver.

ucht werden könnte

Vor em iſt jener Geſichtspunkt In Betracht zu ziehen,
auf den der Name „altkatholiſche ewegung“ hin⸗
wei Altkatholiſch will nämlich teſe Bewegung enannt ſein,
eil ſie für den Beſtand des alten katholiſchen Glaubens ſtatt⸗
finde, welchen eben die vaticaniſchen Dekrete vom Juli 1870
und insbeſonders das ogma von der päpſtlichen Unfehlbarkeit
alterirt haben ollen. Die atholiſche IV ſei ſeit dem Juli
1870 eine andere geworden und darum machen die alten treuen
Katholiken dieſe neukatholiſche 1* mit Fug und Recht
Oppoſition und eben In der unverletzlichen ahrhei und Heilig⸗
keit des en katholiſchen Glaubens iege die volle Berechtigung
der altkatholiſchen ewegung.

Nun, wie verhält e8 ſich mit dieſ Attentate, welches das
Vaticanum auf den alten katholiſchen Glauben verübt aben ſoll?
Faßt man den QAuben un ſeiner principiellen Bedeutung
inſoferne eL ni Geringeres iſt, als die ſich unter der Mit



wirkung der Hnade vollziehende Zuſtimmung zur geoffen⸗
barten ahrhei auf die Autorität des ſich offenbarenden Gottes
hin, ſo ſtehen die vaticaniſchen Decrete auf keinem andern Bo⸗
den als die andern Dogmen des katholiſchen Glaubens Im
Namen Gottes, de ſich zuletzt mn der vollkommenſten Weiſe
durch ſeinen eingebornen ohn 2. Jeſus geoffenbaret hat,
und der Unter ſeinem beſonderen Utze ſei göttliche ahrhei
den Menſchen In ſeiner Kirche kund werden läßt, ſtellt die auf
dem vaticaniſchen Concile verſammelte lehrende 1 die be
treffenden Glaubensſätze auf, wie teh eben auch auf den ruhe
ren allgemeinen Concilen geſche iſt; ＋ iſt alſo da durchaus
das alte katholiſche Glaubensprincip, auf dem überhaupt der
atholiſche Glaube ſich aufbaut, und auf dem ſich auch der
Glaube die vaticaniſchen Dogmen als der alte atholiſche
Glaube aufbaut; eS iſt nach wie vor dem Vaticanum der gleiche
formelle Glaube, wie CL überhaupt von jeher In der katholiſchen
1 geherrſ hat, 8 iſt tn principieller und formeller Bezie  —
ung durchaus keine Aenderung herbeigeführt worden.

Aber der Glaube beſagt n ſeiner materte  en Beziehung
auch den Glaubens⸗Gegenſtand, die einzelnen Wahrheiten, die
tm Glauben feſtzuhalten ſind Nach dieſer ette iſt denn ſeit
dem Vaticanum der an der Dinge allerdings ein anderer
geworden, indem ſeit demſelben der Katholik Unter der Strafe
des Anathems verpflichtet iſt, die vaticaniſchen Glaubensſätze im
Glauben feſtzuhalten. Amt iſt jedo ni Uderes geſchehen,
als was auch bei den früheren allgemeinen Concilen, wie nament—
lich be  Im Concil von Trient, der Fall war, und hat wie hier

auch dort die lehrende ＋ den Bedürfniſſen der Zeit ge⸗
mäß dem ihr anvertrauten Glaubensſchatze Dasjenige entnom⸗
men und als ausdrückliche Glaubenswahrheit definirt, was das
Seelenheil der Gläubigen nothwendig machte Sodann ſind die
vaticaniſchen Dogmen gleichfalls te die anderen Dogmen nUur
In ihrer beſtimmten Faſſung und genauen Formulirung neu,
beſagen aber tm Uebrigen nur die alte atholiſche Wit⸗ wie



dieſelbe von jeher in der katholiſchen tx vorhanden war, und
un derſelben auf die verſchiedenſte eiſe bald mehr bald weniger
beſtimmt hervortrat, und bald mehr, bald weniger explicirt In
den Glaubensquellen, in Schrift und Ueberlieferung, ihren Aus
druck fand Nach der materiellen ette hat alſo das Vaticanum
nur aus einem ſogenannten Ogma implicitum (der Sache nach
vorhandener, aber nicht ausdrücklich definirter Glaubensſa ein
ſogenanntes dogma explicitum geſchaffen, und damit hat 22 ſeine
efugni nicht überſchritten, hat es kein neue orgehen einge⸗
chlagen, keinen Abfall von der en Grundlage vollzogen.

ber gehen denn die vaticaniſchen Dogmen nicht gerade
darauf hinaus, daß ſie alle Gewalt, we ſich nach der en
katholiſchen Lehre auf und iſchöfe vertheilt, dem Papſte
allein vindiciren, daß uin ukunft dem Papſte jene unfehlbare
ehramt zukommen ſoll, welches man bisher dem Papſte und
dem mit ihm vereinigten Episcopate der geſammten katholiſchen
Welt beigelegt hat? Wie kann alſo hier, * ſich gerade
egenſätze handelt, die vorhin gemachte Unterſcheidung wiſchen
dem ogma implicitum und dem Ogma explicitum eine An
wendung finden? Ja, erſcheint nicht gerade hier das Glaubens  2
Princip elbſt abgeändert, wenn die des bisherigen
petro⸗ apoſtoliſchen Lehramtes ein petriniſches Lehramt geſetzt
wird?

So önnte man fragen und ſo wird auch wirklich von alt  2
katholiſcher ette gefragt; und e8 Are der Vorwurf einer prin⸗
cipiellen Aenderung wohl chwer abzuweiſen, wenn eben die
Vorausſetzung eine richtige Are Doch die Sache verhält ſich
keineswegs ſo, wie dieſelbe angenommen ird Wie nämlich

und Biſchöfe un Gemäßheit der von Li ſeiner Kirche
gegebenen Verfaſſung uim kirchlichen Organismus eine beſtimmte
Stellung einnehmen, und wie dieſelbe tm Verlaufe der Kirchen  2  2
eſchichte, natürlich nicht immer un der gleich markirten Weiſe

Tage xt  . wird vom Vaticanum unächſt die päpſtliche
Gewalt definirt, und ſodann ausdrücklich der biſchöflichen



Gewalt das 2  hr zukommende göttliche Recht gewahrt; und
der von jeher bei der Beſtimmung der Glaubenswahrheit
eine hervorragende, 10 die eigentlich maßgebende Rolle pielte, ſo
ſpri es auch das Vaticanum aus  7 daß der auch alle  In
unfehlbare Glaubens⸗Beſtimmungen erlaſſen könne, ohne jedoch
dabei von dem katholiſchen Episcopate getrenn ſein, daß
nach wie vor als Glaubensregel das petro⸗apoſtoliſche Lehramt
gilt, welches je nach den Umſtänden bald durch den ap allein
und bald durch den mit den ber die rde zerſtreuten,
oder auf einem allgemeinen Concile verſammelten Biſchöfe Iin
die Action tritt, immer aber durch den ap ſeinen natur—
gemäßen concereten Ausdruck erhält. Das Vaticanum teht alſo
durchaus nicht im Gegenſatze zur Vergangenheit, und hat das  2
e  E auch kein neue Glaubensprincip eſchaffen, und ſomit auch
uin dieſer Hinſicht ke  ine principielle Aenderung herbeigeführt.

Stehen nun die inge ſo, kann 22 auch keinem Zweifel
unterliegen, wie man von dieſem Geſichtspunkte aus ganz und
gar mit Unrecht das Vaticanum Oppoſition macht, und
wie nach dieſer Richtung die altkatholiſche ewegung ke  ine ſitt⸗
liche Berechtigung In Anſpruch zu nehmen vermöge. Uebrigens
geht aus dem eſagten auch dieß klar hervor, daß ＋ eder ein
„altkatholiſches“ noch ern „neukatholiſches“, ondern nUur ern

„katholiſches“ gibt, und daß als eben dasjenige
zu gelten hat, welches auf dem iüimmer gleichen ormellen Glau⸗
bensprincipe ruht, und welches demnach auch, wenn auch nicht
explicite, ſo doch implicite ſtets und überall und von llen
geglau wurde Weil aber ehen die vaticaniſchen Dogmen auf
dieſem formellen katholiſchen Glaubensprincipe bafirt ſind, und
eil ihnen auch die materielle Katholicität un der beſagten Weiſe
ukommt, ſind deren Bekenner die en und wahren a  0  2
iken, während die altkatholiſche ewegung durch ihre Oppoſition

dieſe katholiſchen Dogmen ſich geradezu als „akatholiſch“
charakteriſirt.



Der zweite Geſichtspunkt zieht die altkatholiſche Bewegung
von der Seite in Betracht, nach welcher dieſelbe die ompe
tenz der die vaticaniſchen Dogmen definirenden Ato⸗
14 beſtreitet und zwar aus materiellen Gründen
Die als ogma zu definirende Lehre mu nämlich auf Schrift
und Tradition beruhen, und demnach durch dieſe hinreichend
bezeugt ſein. In beider Hinſicht ＋* aber bei den vaticani⸗
ſchen Dogmen, welche weder ſchriftgemäß ſeien, noch un der
kirchlichen Ueberlieferung gehörig ausgeſprochen werden; dieſelben
hätten daher überhaupt nicht von dem Vaticanum definirt wer.

den können, und wenn ſie chon definirt worden ſind, ſo ſeien
ſie als nicht ökumeniſch auch nicht verbindend. Udem wider⸗
re auch insbeſonders das vaticaniſche ogma von der
lichen Unfehlbarkeit der Vernunft, was bei einem wirklichen
katholiſchen ogma nicht der Fall ſein dürfe, und ＋ entbehrete
demgemäß der Glaube an dasſelbe nicht bloß der nothwendigen
Grundlage, ondern Are geradezu widervernünftig, während doch
der Glaube des Katholiken ern vernünftiger ſein Daraus
rechtfertige ſich denn von ſe die Oppoſition die vatica⸗
niſchen Dogmen, die altkatholiſche ewegung kämpfe für kein
geringeres Gut, als für die Vernünftigkeit des katholiſchen
Glaubens.

Alſo die vaticaniſchen Dogmen entbehren der nöthigen
teriellen Grundlage. Worin eſteht aber dieſe materielle rund
lage, auf der das atholiſche ogma ruhen muß? In nichts
anderem, als daß dasſelbe einmal mit der ehre der Schrift
durchaus harmonirt, mehr oder weniger klar In erſelben aus

geſprochen erſcheint, und ſich organiſch In die Schriftlehre
eingliedert. Dagegen verlang nicht jede ſche ogma als
ſolches unbedingt ern ganz ausdrückliches Schriftzeugniß; enn
dieß Are 10 der Standpunkt des Proteſtantismus, und man

ches vorvaticaniſche ogma würde in dieſem S  uinne ſich nicht



als ſchriftgemäß erweiſen. Sodann muß das iſche ogma
durch die Tradition bezeugt ſein, t. e8 muß dasſelbe ſich har⸗
moniſch eingliedern In die ganze kirchliche Lehrentwicklung, wie
dieſe vom Anfange In der Kirche bis zum Zeitpunkte,
das ogma definirt wurde, ſtattgefunden; es muß ſich ur
alle kirchlichen Jahrhunderte gleichſam der rothe Faden nachwei⸗
ſen laſſen, an dem ſich das definirte ogma mit dem der Kirche
urſprünglich übergebenen Glaubensſchatze verknüpft, und dem zu
olge dasſelbe In den verſchiedenen kirchlichen Jahrhunderten In
mannigfaltiger Weiſe, bald mehr bald weniger offen, bald In dieſer
bald In jener Form, jetzt mehr in den Principien, aus denen 2
die naturgemäße Folgerung iſt, und jetzt mehr nach dieſen
Folgerungen ſelbſt, zu Tage It ingegen iſt * nicht noth⸗
wendig, daß ſich das Dogma tn der Ueberlieferung ſtets auf
die gleiche Weiſe bezeugt, alſo mit den gleichen Ausdrücken, oder
immer gleich beſtimmt und gleich offen, oder keiner Zeit be
ritten und angefochten, oder auch niemals hie und da aus dem
Bewußtſein einzelner Kirchenglieder mehr oder weniger ent⸗
ſchwunden. In dieſem S  unne würden wohl gar wenige katho⸗
liſche Dogmen Ur die Tradition bezeugt ſein, und Are über⸗
au be dieſer orausſetzung die Definirung eines Dogma
geradezu berflüſſig Endlich darf das katholiſche ogma mit
der ernun In keinem Widerſpruche ſtehen, ＋2 darf das
ſelbe den Geſetzen des vernünftigen Denkens und auch den ge
wiſſen und zweifelloſen Reſultaten der Wiſſenſchaft nicht entgegen
ſein; es muß aber dasſelbe keineswegs nothwendig durch die Ver
nunft aus deren eigenen Principien, wie man agen pflegt,
philoſophiſch beweisbar, oder gar begreifbar ſein; mit einem
Orte, das atholiſche Dogma darf nicht widervernünftig ein,
jedoch kann e8 übervernünftig ſein, und iſt dasſelbe übervernünf⸗
tig jedenfalls un dem Sinne, daß dem Nenſchen die betreffende
ahrhei nicht auf dem Wege des eigenen vernünftigen For  —
ſchens, ſondern durch die Offenbarung kund geworden iſt Wo
bliebe denn onſt der poſitive Charakter des Chriſtenthums als



der vollendeten übernatürlichen Offenbarung, gäbe es tm
deren Falle noch wahre und eigentliche Myſterien, die recht
eigentlich und ganz vorzüglich die Uebernatürlichkeit des lau
bens und ami das wahre Glaubensverdienſt für das höhere
übernatürliche Ziel des Menſchen begründen?

Wenn alſo un der beſagten die materielle Grundlage
eines ogma geſtaltet iſt, ſo ruht dasſelbe auf dem rechten
Grunde, ＋2 ntſpri den Anforderungen des katholiſchen Glau
bens als poſitiven Offenbarungs⸗Glaubens, und ＋2 iſt demnach
auch un dieſer Hinſicht der Glaube ein ſolches Dogma ein
gegründeter, ein vernünftiger, oder beſſer geſagt, ern vernunft⸗
gemäßer, aber ke  In unvernünftiger oder widervernünftiger Glaube
Und nun wie es un dieſer Beziehung mit den vaticaniſchen
Dogmen? Das Vaticanum, der ap und alle Biſchöfe, die
theils auf dem Concil für ieſelben geſtimmt, theils nachträglich
ſich denſelben unterworfen aben, vindiciren ihnen dieſe noth
wendige materielle Grundlage, das Concil elbſt, die Biſchöfe un
thren Hirtenbriefen und viele ausgezeichnete Theologen führen
den Beweis hiefür, die große enge des Klerus und des katho⸗
liſchen Volkes ſtimmt ihnen bei Auf der anderen Seite beſtrei⸗
ten einzelne auf ihre Wiſſenſchaftlichkei ochende Männer das
Vorhandenſein dieſer nothwendigen materiellen Grundlage, nd
bringen fu gar manche Gründe in's Treffen, die aber hin⸗
wiederum von den Anhängern der vaticaniſchen Dogmen wider—
legt werden, und die auch öfter ſchon darum nicht ſtichhältig
ſind, weil den vaticaniſchen Dogmen ein ganz anderer Sinn
5

unterſchoben wird, als dieſelben beſagen wollen. Da muß man
denn doch zUm Mindeſten ſo viel gelten aſſen, daß es uin der
fraglichen Sache Gründe Pro und COntra gebe, daß ＋2 zuletzt
auf ein competentes Zeugniß ber die Echtheit oder den Sinn
dieſes oder jene ſtreitigen Dokumente hinauskomme. Weſſ
Zeugniß hat nun aber die erforderliche Competenz, das des Pap⸗
ſtes und der iſchöfe, oder das einzelner gelehrter Theologen
und Kirchenhiſtoriker? Nach katholiſchen Grundſätzen offenbar



jenes und nicht dieſes, da eben nur und Biſchöfe als un⸗

fehlbares petro⸗apoſtoliſches Lehramt das Formalprincip des katho⸗
iſchen Glaubens bilden. Im entgegengeſetzten Falle würden die
gelehrten Theologen und Kirchenhiſtoriker über ap und Biſchöfe
geſetzt und würden jene und nicht teſe eigentliche For  2
malprincip des katholiſchen Glaubens abgeben. Auch würde da
überhaupt der atholiſche Glaube nicht mehr recht eigentlich
auf der Grundlage der übernatürlichen, von ott beſtellten Au⸗
orität ruhen, ondern vielmehr auf der Grundlage der natür⸗
lichen Wiſſenſchaft, der Glaube wäre da In ſeinem innerſten
Weſen angegriffen und un rage geſtellt. Und abgeſehen hievon,
in welcher Lage befände ſich der Nichttheologe und der Nicht
hiſtoriker? derſelbe den gelehrten Opponenten nur blind  2
lings lauben, ſelbſt enn EL deren vorgebrachte Gründe nicht
einſieht oder doch für zweifelha nehmen muß, oder 0  E er

überhaupt nur und aus dem Grunde denſelben beipflichten, et
ſeine ernun gleichfalls urtheilt, daß die vaticaniſchen Dogmen
der nothwendigen materiellen Grundlage entbehren? Wäre aber
der erſtere Standpunkt ohne Zweifel ern geradezu unvernünftiger,
als jeder vernünftigen Grundlage beraubt, Are der letztere
Standpunkt noch mehr geeignet, jenen Rationalismus doku
mentiren, auf den das erfahren der opponirenden Theologen
und Kirchenhiſtoriker zuletzt und eigentlich hinausgeht, inſoferne
ſie den Glauben eben nUur den Maßſtab ihrer ſubjektiven

anlegen. Uebrigens räg chon und für ſich das
dießbezügliche orgehen den Charakter des Rationaliſirens

ich, indem hier von der materiellen Richtigkeit der vaticani⸗
chen Dogmen auf die ormelle Berechtigung der dieſelben defi⸗
nirenden Autorität geſchloſſen werden will, während doch in Ge
mäßheit des poſitiven Offenbarungs⸗Charakters des riſten⸗
um vielmehr der von der formellen Berechtigung der
definirenden Autorität auf die materielle Richtigkeit des definir⸗
ten Dogma geſchehen hat, wie man ſich denn auch nsbe⸗
ſonders eßhalb dem Dogma der päpſtlichen Unfehlbarkeit



eil man einen Sinn und kein Verſtändniß für das
übernatürliche Weſen des Chriſtenthums und der 11 łit
hat und demnach die ahrhei jenes und das eben und Wir
ken dieſer nur aus natürlichen Gründen rklärt haben wi

mit I weil man rationaliſirt Nur mehr
haben wiu alſo Recht enn wir agen die altkatholiſche ewe  2
gung, inſoferne dieſelbe aus materiellen Gründen die Competenz
der die vaticaniſchen Dogmen definirenden Autorität beſtreite
charakteriſire ſich einfach als „rationaliſirend.“ Anderſeits
erſcheint nach dem Geſagten der Glaube die vaticaniſchen
Dogmen durchaus der Weiſe vernunftgemäß, wie dieß über—
haupt bei katholiſchen ogma der Fall ein muß, und
kämpft omit te altkatholiſche Beziehung Iu dieſer Beziehung
nicht nur nicht für die „Vernünftigkeit des Glaubens“ ſondern
he ſie entweder den Glauben elbſt auf oder drückt ſie den elben
geradezu zu wahrha unvernünftigen erab, indem ſie
denſelben auf ganz und gar ungenügenden Autorität
aufbauen will

Vom ritten Geſichtspunkte aus erſcheint der Vorgang der
altkatholiſchen ewegung und für ſich correcter indem man

nämlich da aus formellen Gründen die Oekumenicität
des Vaticanums beſtreitet Natürlich Are das Vaticanum
kein ökumeniſches Concil oder wenigſtens die Decrete vom

Juli 1870 aus dieſem oder M Grunde rechtlich
giltig, ſo fiele auch die Verpflichtung hinweg, bei Strafe des
Anathems die vaticaniſchen Dogmen überhaupt oder doch jene
vom Juli 1870 anzuerkennen und die Oppoſition
erne olche Zumuthung wohl berechtigte et jene
Autorität ehlete die nach katholiſchen Grundſätzen die Glaubens  —

involvirt. Wie te ＋2 nun aber mit den formellen
Gründen, we die Oekumenicität der vaticaniſchen Dogmen

rage ſtellen ſollen



—41

Wir haben hier vor Allem tm Allgemeinen zu bemerken,
daß ＋2 das Weſen der 1x als einer lebendigen, übernatür⸗
lichen Inſtitution ganz und gar verkennen hieße, man

nach einer gewiſſen juriſtiſchen aAblone die etum nicität der
allgemeinen Concile emeſſen. Der Geiſt Gottes, der die Kirche
belebt, kann nicht an beſtimmte Formeln gebunden werden nd
erſcheinen daher auch keineswegs gleich vom Anfange die
Erforderniſſe zu einem ökumeniſchen Concile juridiſch feſtgeſte
Dieſe werden vielmehr erſt dem Leben, dem irken und Walten
des göttlichen Geiſtes in der 11 abgelauſcht und mit ezie⸗
hung auf die kirchliche Verfaſſung, und den realiſi⸗
renden Zweck durch die theologiſche Wiſſenſchaft näher beſtimmt.
Inſoweit aber dieſe canoniſtiſche Fe  ellung zur entſprechenden
Orientirung nothwendig iſt, und in ſowei mit Fug und Recht
zur Beurtheilung der Dekumenicität eines Concils die von der
theologiſchen iſſenſchaft beſtimmten Principien als Maßſtab In
Anwendung kommen haben, hält das Vaticanum jede, auch
die Ar Kritik aus, indem bei emſelben die verſchiedenen
canoniſchen Formen, wie ſie ſich auf die Einberufung, Zuſam
menſetzung, Beſchlußfaſſung, Beſtätigung beziehen, mit der ſtreng⸗
ſten Genauigkeit eingehalten erſcheinen. Und eben darum be
ruhen e gemachten Einwendungen theils auf ganz unkatholi⸗
ſchen Grundſätzen, theils betreffen dieſelben eine eite,‚ die ſich
überhaupt mehr der ontrole entzieht und eßhalb einer Anfein
dung ſo leichter zugänglich iſt

In der erſteren Hinſicht wird nämlich insbeſonders
die Zuſammenſetzung des Vaticanums ern Vorwurf erhoben, welcher
nur tn dem Falle Berechtigung beanſpruchen kann, die Con⸗
cilsväter einfach nur als e Vertreter ihrer Diöceſen, als die
Mandatare der Gläubigen aufzufaſſen ären, eine Auffaſſung,
welche wohl dem modernen Conſtitutionalismus, aber keineswegs
der gottgegebenen Verfaſſung der ntſpri wie dieß die

Geſchichte der Kirche von ihrer erſten Grundlegung bis
auf unſere Tage außer allen Zweifel Sodann wo man



D—

dem Papſte eine Stellung in der 1u zuweiſen, die ihm nach
dem Zeugniſſe der heiligen und der Kirchengeſchichte nicht nuLr

nicht ukommt, ondern die ihn auch zu einem bloßen Ehrenfigu⸗
ranten, zu einer ganz ohnmächtigen Jammergeſtalt herabdrückt.
Weiters ird die Einſtimmigkeit der Beſchlußfaſſung in einer
eiſe urgirt, eder un der Geſchi ihres Gleichen hat,
noch überhaupt vom eſen des katholiſchen auben nothwendig
gefordert wird, und ird endlich gar von der weltlichen Placeti⸗
rung die Giltigkeit des kirchlichen ogma abhängig gemacht, ern
Vorgang, der ſehr der atur der ache und der eſchicht
lichen Wirklichkeit widerſpricht, daß es ade wäre, hierüber
auch nur ern Wort verlieren.

In der anderen Hinſicht aber wird dem Vaticanum nament⸗
lich Mangel an Gründlichkeit und Freiheit zum orwurfe ge
macht Es ſollen keine gehörigen Vorbereitungen getroffen worden
ſein; die Biſchöfe haben ſich ber die Gegenſtände der Verhand⸗
lung nicht recht orientiren können; die Verhandlung ſei ſehr
oberflächlich und flüchtig geführt worden; bei einer ſchlechten Akuſtik
des Saales, bei einer ehr beengenden Geſchäftsordnung habe
man ohne gründliche ebatten, ohne genaue Prüfung der Zeug⸗

die Beſchlüſſe gefaßt Dabei eien die meiſten Biſchöfe Unter
einer Art moraliſcher reſſion geſtanden, in  2.  dem die einen ſchon
durch ihre Stellung als poſtoliſche Vicare vom Papſte ſehr
abhängig geweſen, die andern durch usſicht auf Auszeichnungen
oder auch durch das perſönliche Anſehen des Papſtes, welcher
mit ſeiner ganzen Autorität insbeſonders für die päpſtliche, alſo

eigene Unfehlbarkeit eintrat, ewonnen, und noch andere
durch den langen Aufenthalt In Rom, durch die Hitze, den Kriegslärm
mur  be geworden ſeien; und was dergleichen Klagen mehr ſind

Da drängen ſich Uns denn der Gedanken gar mancherlei auf
oher hat man denn, ſo möchten wir zuerſt fragen, auf alt
katholiſcher ette ſo genaue Kenntniß rlangt von den Vorgängen auf
dem Concile, nachdem doch alle Betheiligten das ſtrengſte mis
geheimniß eloben mußten? Stammen aber die betreffenden



—  ——

aten wenigſtens theilweiſe, wie man auch eingeſteht, aus un
lauteren Quellen, ſo pricht dieß tcherli ſchon von vorneherein
nicht eben Gunſten der Berichterſtatter. Alsdann ollte man
denn doch meinen, eS wären gerade un dieſer ache vor allen
andern die betheiligten Biſchöfe die competenten Zeugen. Doch
dieſe rheben nicht nur keine derartige Anklage, ſondern bezeugen
vielmehr das Gegentheil, wie insbeſonders der Generalſecretär
des Concils, der gelehrte und fromme Biſchof von St. Pöl⸗
ten, Dir Feßler; und hätte auch einer oder der andere früher
eine dießbezügliche Aeußerung gemacht, hat EL dieſelbe jeden⸗
falls durch ſeine nachträgliche Unterwerfung unter die vaticani—
ſchen Decrete widerrufen. der Are ＋2 nicht eine niederträch⸗
tige Charakterloſigkeit, ſich dieſen Dekreten zu unterwerfen, enn
man als ugen⸗ und Ohrenzeuge die Ueberzeugung gewonnen
hätte, dieſelben entbehrten der nöthigen Gründlichkeit und Frei⸗
heit? Und Are ＋ nicht überhaupt die heiligſte Gewiſſenspflicht
aller Biſchöfe, die Concil et genommen haben, und ins
beſonders jener, die eine Vergewaltigung erlitten hätten, vor aller
Welt olche ebrechen offen aufzudecken? Ja gerade die dieß
bezügliche Anklage gegen das Vaticanum involvirt eine ſo chreck
liche Anklage die Biſchöfe daß ſich ſchon hieraus der
Haß erklären mag, von dem manche ſogenannte Altkatholiken

den katholiſchen Episcopat erfüllt ſind, und daß man

wahrlich gar nicht weiter den erbärmlichen Verleumdungen,
als hätten te Biſchöfe einer moraliſchen Preſſion ihre eſſere
Ueberzeugung zUum er gebracht, zu reifen brauchte, alle
rechtlich Denkenden recht ieſelben zu verhetzen. Wären
aber anderſeits dieſe nklagen nur irgend wie begründet,
müßte man auch in ahrhei der ganzen Kirche Chriſti irre
werden, man könnte tn derſelben nie und nimmermehr eine gött⸗
liche Inſtitution ehen, die fort und fort Unter dem beſonderen
göttlichen Utze ſteht, und man müßte mit Verachtung einer
Sache den Rücken kehren, deren vornehmſte Vertreter o ehr
degeneriren önnten.



änden alſo unter olchen Umſtänden auch nur Zeugen
Zeugen, kann es keinen Augenblick zweifelha ſein

welchen, nicht bloß ĩim Intereſſe des katholiſchen aubens, deſſen
Träger Papſt und Biſchöfe ſind, ſondern ſe im Intereſſe des
Chriſtenthums, der Vorzug geben Bringt man nun über
dieß noch In Anſchlag, daß die Klagen ber Mangel rund⸗
lichkeit und Freiheit beim Vaticanum ſich eigentlich nUuLr auf die
materiellen Gründe ſtützen, von denen tm vorigen Abſchnitte
die ede war; beachtet man weiter, daß ehen denſelben Klagen
auch ein falſcher Begriff von der Unfehlbarkeit der Ir
Grunde liegt, inſoferne nicht rkannt oder nicht angenommen
wird, daß bei Feſtſtellung der geoffenbarten ahrhei ern etwaiger
Defect In der Anwendung der natürlichen ittel auf überna⸗
türliche Weiſe durch ein beſonderes Eingreifen Gottes ſupplirt
wird: ſo ird eS noch um mehr erſichtlich ſein, welch geringer
er denſelben beizulegen ſei, und wie von dieſer Seite die
Oekumenicität des Vaticanums ganz mit Unrecht beſtritten 1.
Endlich önnte man noch die allgemeine Bemerkung machen, daß
dieſelben formellen Bedenken, welche von altkatholiſcher Seite

das Vaticanum erhoben werden, jedes rühere all⸗
gemeine Concil gemacht werden önnten nd mehr oder weniger
von den Häretikern der einzelnen chriſtlichen Jahrhunderte wir
lich gemacht worden ſind, wie namentlich von Seite der rote  —  2
ſtanten gegenüber dem Concil von Trient. Hiedurch verräth
aber der Altkatholicismus recht ſeine Wahlverwandtſchaft mit
den Häretikern aller chriſtlichen Jahrhunderte und namentlich mit
den Proteſtanten, nd amt denn auch ſein wahres antikatho⸗
liſches Glaubensprincip, wie dieß jetzt, der und der
geſammte Episcopat für die vaticaniſchen Dogmen einſtehen, nur

noch deutlicher hervortritt, dd nunmehr die Oppoſition
den auf dem Vaticanum mit dem Papſte verſammelten Epis
Copa ſich auch als Oppoſition die ber die Tde zer  2
reuten und mit dem Papſte un Zuſammenhang ſtehenden Biſchöfe,
und demnach dasEeehramt überhaupt rweist



Von dieſem ritten Geſichtspunkte kann alſo die altkatholiſche
Sue nur als „antikatholiſch“ charakteriſirt werden

Von einem vierten Geſichtspunkte aus wird die altkatho⸗
liſche Bewegung In der folgenden Weiſe zu rechtfertigen verſucht.
Die Geſchichte der enſ

eit, o ſagt man, müſſe von einem
öheren Standpunkte beurtheilt werden; es ſeien in derſelben
verſchiedene Phaſen und Perioden zu unterſcheiden, denen durch
die zur ſch gelangten een eine beſtimmte ignatur aufge⸗
räg werde, und die einen e fortſchreitenden an der
menſchlichen Kultur aufweiſen. Insbeſonders gelte dieß von der
VoVn. und nachchriſtlichen Zeit Angebahnt erde aber die
Periode durch den allmähligen Verfall der alten; tm fortwährenden
Kampfe der Gegenſätze ewähre ſich die richtige zeitgemäße Idee,
und dringe dieſe insbeſonders dann allgemein durch, die
entgegengeſetzte unrichtige oder doch nicht mehr zeitgemäße Idee
auf die äußerſte Spitze getrieben, tn ihren äußerſten Conſe
Juenzen entwickelt werde; und ehen In dieſer Weiſe kennzeichne
ſich die ahrheit, die nach dem jedesmaligen Kulturſtand der
enſ

et dieſelbe tn ih Denken und Handeln beherrſchen
ſoll Ein offener lick In die Geſchichte aber, begründet
man weiter teſe ſeine Anſchauung, beſtätige hinreichend das
Geſagte, und namentlich begreife 2 S auf dieſe Weiſe, wie
das Chriſtenthum Unter den ungünſtigſten Verhältniſſen den
Sieg ber das Heidenthum habe davontragen önnen. Dieſer
Sieg ſei aber erſt ollends durch das Concil von Nicäa ent
ſchieden worden, welches mit der Verurtheilung des Arianismus
und durch ſei Einſtehen für die Weſensgleichheit des Sohnes
mit dem ater das Heidenthum für immer zurückdrängte, vie
denn auch der folgende aſt allgemeine a die ahrhei nicht
mehr vernichten konnte; 10 gerade dadurch, daß dieſelbe trotz
dieſes aſt allgemeinen Abfalles die erhan behalten, habe ſie
ſich ſo recht als die richtige zeitgemäße Idee bewährt, und tm



Kampfe der Gegenſätze, man denke nUur die chriſtologiſchen
und anthropologiſchen Streitigkeiten, habe ſie ſich V h rich
tigen Auffaſſung behaupten geſucht Doch die allmählig zur
völligen rrſcha gelangte iſche Richtung, we zwiſchen
3.  u und dem Menſchen die Hierarchie eingeſchaltet, habe
jene Idee mehr und mehr verdunkelt und tn rage geſtellt,
indem ſtatt des en gewordenen, dem ater weſensgleichen
Sohnes Gottes, ern unfehlbares göttliches Prieſterthum der Menſch
heit das Heil zumitteln wolle, wobei mit der Unmittelbarkeit
auch zugleich die Freiheit berloren gegangen, bis endlich nach
wiederholten früheren fruchtloſen Verſuchen der der deutſchen
Gefühlstiefe und dem deutſchen Freiheitsbewußtſein entſtam⸗
mende Proteſtantismus die hemmenden Feſſeln gebrochen und
die verdunkelte Idee wiederum zu Ehren gebracht. Aber nicht
ogleich bei ſeinem erſten Uftreten ſei ihm dieß gelungen, weil
man einerſeits dem proteſtantiſchen Geiſte nicht treu geblieben
und anderſeits der Gegenſatz noch nicht auf die höchſte ttze
getrieben worden ſei Dagegen jetzt, das atholiſche Autori⸗
tätsprincip un der päpſtlichen Unfehlbarkeit Aus
geſtaltung gefunden, und auch der ſogenannte proteſtantiſche
Orthodoxismus ehr und mehr ſeinen Credit gekommen: da
nach dreihundertjährigem Ringen re ſich die wahre Idee
ollends Bahn, da ſei die Zeit für die wahre chriſtliche Zukunfts⸗
t gekommen, tn der alle confeſſionelle egenſätze aufgehoben
ſein werden, tn der die fortgeſchrittene Menſchheit ſich In echt
chriſtlicher Unmittelbarkeit und Freihei zu jenem allgemeinen Liebes  2
bunde vereinigen ſoll, der der wahren Urde des Menſchen einzig
und alle  In ntſpreche und 9 ſei, auf der Trde das verlorne
Parad  ies wiederum herzuſtellen. Und wiederum ſei die tſche
atton dieſer Neugeſtaltung ganz vorzüglich berufen und ehen
in dieſem großen Berufe iege denn auch die volle Berechtigung
der Itkatholiſchen ewegung, die dieſe Aufgabe auf ihre ahne
geſchrieben habe Wenigſtens ſei dieſelbe nicht chon und
für ſich verurtheilen und käme ＋ nur noch darauf



an, ver tm letzten Entſcheidungskampfe den Sieg behalten würde,
wodurch erſt endgiltig conſtatirt wäre, ob die ömiſche ehre
überhaupt Wahrheit nd ob dieſelbe insbeſonders als
auch die ukunft beherrſchen ollte.

Eine glänzende Rechtfertigung der Itkatholiſchen ewegung
dieß vorausgeſetzt, daß dieſelbe auch auf ahrhei beruhte
Aber ehen dieſes iſt nicht der Fall, ondern liegen der da
entwickelten Theorie, ＋2 gleich zu agen, geradezu pan
heiſtiſche Principien zu Grunde; denn nur der Pantheiſt kann
die Geſchichte der enſ

et überhaupt und das Chriſtenthum
insbefonders In der beſagten Weiſe auffaſſen; nUur für den
Pantheiſten, dem tm ganzen Univerſum wie In den einzelnen
Individuen die göttlichen een ſich ausleben, gibt ＋2 einzig
und alle  In eine relative Wahrheit für die einzelnen menſchlichen
Culturſtände, die nothwendig zum Durchbruch elangt, und die
eben hiedurch als die maßgebende zeitgemäße ahrhei ſich aus
weist, und dieß tn der nachchriſtlichen Zeit weſentich nicht anders,
als tu der vorchriſtlichen.

Nicht ſo ällt aber das Urtheil aus tm des richtigen
theiſtiſchen Gottesbegriffes, vom Standpunkte einer wahren über—
natürlichen Offenbarung. Da erſcheint ott als der lebendige
perſönliche, welcher alles und auch den Menſchen rſcha hat
und auch fort und fort als der Erhalter und der Regierer
ber und ＋ der Welt ſich befindet; und der en gilt als
er befähigt für die ahrheit, durch deren freie Bethätigung

ſein Ziel erreicht, aber als endlicher Geiſt nUur tu Abhängig⸗
keit von Gott, und mit deſſen Mithilfe Und weil nach dem
bloßen natürlichen Gange der Dinge ohne ganz beſonderes und
unmittelbares Eingreifen Gottes der e8 zu einem ent
ſprechenden Beſitze der ahrhei bringt, die als der Reflex
Gottes nur eine beſtimmte und eben auch eine ſein
kann, und demnach ſo die Erreichung des Zieles In rage ge⸗

wäre, hat ſich ott dem Menſchen auch geoffenbart,
zuerſt vorbereitend in der vorchriſtlichen Zeit, und zwar poſitiv



im Judenthum und negativ im Heidenthum, und alsdann un
vollkommener und vollendeter Weiſe durch ſeinen eingebornen
Sohn elbſt, der dieſem Behufe die menſchliche Natur annahm
und tn Menſchengeſtalt der Lehrer und Erlöſer der enſ

er
wurde Sowie aber durch teſe Offenbarende Thätigkeit Gottes
dem Menſchen die ſichere Erkenntni der göttlichen Wahrheit un
damit auch etn Ergreifen und Verwerthen derſelben nach freier
Ueberzeugung möglich wurde, beſtellte auch Chriſtus tn ſeinen
Apoſteln Und deren Nachfolgern, ap und Biſchöfen, ein unfehl
bares Lehramt, eine lebendige Stellvertretung, die für alle Zeiten
der Menſchheit den eſt und Gebrauch der göttlichen eils  2
wahrheit vermitteln ollte, und mit dieſer Vermittlung dem Men—
en einen vernunftgemäßen Glauben, ein Handeln nach freier
Ueberzeugung ermöglicht. Und eben In dieſem S  inne hat ſich
durch alle chriſtlichen Jahrhunderte das atholiſche Autoritäts
princip bethätigt, hat das unfehlbare petro⸗apoſtoliſche Lehramt
Im Kampfe mi  t dem Unglauben und Irrglauben die ahrhei
ſiegreich vertheidigt und nUur genauer und beſtimmter gekenn⸗
zeichnet, wie ehen auch auf dem Nicänum, und hat dasſelbe
endlich gegenüber unſerer autoritätsfeindlichen Zeitſtrömung tm
Dogma der päpſtlichen Unfehlbarkeit ſich nur conereter und
unabweisbarer ausgeſprochen; und ehen tn dieſem S  Inne wurde
und ird fort nd fort dem Menſchen ern vernunftgemäßer
Glaube, ein Handeln nach freier Ueberzeugung ermöglicht.

Wie ganz anders verhielte * ſich aber tn Gemäßheit jener
oben dargelegten Theorie. Da wäre auch die chriſtliche Wahr
heit, wenigſtens un einer beſtimmten Faſſung, ke  une vollkommene
und abſolute, und dieſelbe müßte ſich erſt tim Kampfe der egenſätze
Iin threr wahren Idee ausgeſtalten und als conſtatiren.
Wie jedo der Am elbſt zum endgiltigen ſchluſſe
kommen? Wie ſollten die Kämpfenden den Kampf mit muth
voller Begeiſterung und mit überzeugungstreuer Ausdauer führen
enn ſie ſich erſt durch den Ausgang von der ahrhei und
Gerechtigkeit ihrer ache überzeugen ſollen Wo 0  E die



—

Gewähr liegen, daß die Entſcheidung u Gunſten der wahren
und gerechten ache ausgefallen? Alle dieſe Fragen laſſen ſich
unur dann genügend beantworten, man auf dem Stand⸗
punkte des Pantheismus ſteht, dem ehen alle Erſcheinungen in
der Welt, in der moraliſchen E gut wie tn der yſiſchen, die
nothwendigen Entwicklungen und Entfaltungen der einen gött X

lichen Subſtanz, der göttlichen Idee ſind, mag dann Im Einzelnen die
Sache wie immer aufgefaßt werden. Und darum verwahren wir
uns mit Recht im Namen der theiſtiſchen Gottesidee und des
übernatürlichen Offenbarungsbegriffes eine Auffaſſung
der Kirchengeſchichte und beſchuldigen ſie nicht mit Unrecht des
Pantheismus. Allerdings bringt auch tm Sinne des Theismus
ott als der die Welt beherrſchende Geſchi

actor endlich und
ſchließlich durch ſein mittelbares oder elbſt unmittelbares Ein
greifen ahrhei und Recht zu Ehren; doch derſelbe reſpectirt
anderſeits anch die Freiheit des andern Geſchichtsfactors, des Men
ſchen, welcher demnach auch ahrhei und Recht verleugnen
kann, welchem aber, 3  hn anders jene ſittliche Verantwortung
treffen können, welcher als Geſchöpf ſeinem Schöpfer gen  2
ber nothwendig unterſteht, durch ern entſprechendes Organ die
genügende Erkenntniß von dem, was ahrhei und Recht iſt
ermöglicht ſein muß, und ehen wir denn wirklich ein
rgan von H

＋ in ſeiner ＋ eben in dem unfehl
baren etro⸗apoſtoliſchen Lehramte beſtellt.

Wenn aber ſodann die altkatholiſche ewegung nach der
obigen Auseinanderſetzung den Proteſtantismus und durch
denſelben das wahre Chriſtenthum ſich anſchließen will, wie
dasſelbe vom Nicänum gegen den Arianismus gewahrt worden,
ſo en wir auch einen ſolchen Zuſammenhang, aber allerdings
un entgegengeſetzter Richtung. Von proteſtantiſcher Seite befreunden
ſich U mit derſelben gerade jene emente, die von deretChriſti
im Sinne des Nicänums nichts wiſſen wollen, ondern von

derſelben mehr oder weniger verſteckt rationaliſtiſch denken, oder
richtiger pantheiſti

ch; denn tn ezug auf die religiöſe

2* Idee,



anders derſelben erne Bedeutung und Macht zuerkannt wird iſt
der Rationalismus weſentlich dealer Pantheismus Und demnach
gilt auch der Anſchluß weiterhin vielmehr dem Arianismus und

omi ſchließlich die altkatholiſche Bewegung auf nichts
Geringeres als auf ernne Reſuscitirung des Heidenthums hinaus
welches 14 religiöſer Hinſicht Grunde auch Ern bewußter
oder unbewußter Pantheismus war, und auch noch ſonſtige Ver—
wandtſchaften mit gewiſſen Beſtrebungen des modernen Huma
nismus aufzuweiſen hat So würde auch die In Ausſicht ge
nommene Zukunftskirche ohne Zweifel eher Eein heidniſches denn
ein chriſtliches Gepräge ſich tragen und das verheißene Para—
dies dürfte den Luſthainen der en Heiden auf's Haar gleich
kommen Und erne derartige Neugeſtaltung der Ulun
namentlich der eru der deutſchen Nation ſein!

Nein wir proteſtiren erne Zumuthung Na
men deut cher Ehre und deutſcher Zucht und wir wollen darum
auch nichts iſſen von Unmittelbarkeit und Freiheit die ſo
recht eigentlich nicht darin beſtänden daß keine Hierarchie ſich
zwiſchen ott Und den Menſchen ſtellete ondern vielmehr darin,
daß mit der Hierarchie auch ott ſelbſt hinwegge chafft und der
Menſch ſelbſt zum ott erhoben würde Und ebenſo laſſen wir
Uuns unſer Urtheil nicht erſt von dem Usgange der Sache ab
hängig machen ondern, erſcheint es chon an ſich als albern daß

und Biſchöfe von der ahrhei abgefallen ſeien Uund ſich
dieſe Kampfe ieſelben durch die altkatholiſche Bewe

er ſtellen müſſe, wittern wir hinter derartigen Be
hauptungen mit Recht pantheiſtiſche een und charakteriſirt
ſich denn von dieſem Geſichtspunkte aus die altkatholiſche Bewe
gung als Semipantheismus als „pantheiſirend“ 5
viellei ſich erklären daß ewiſſe Philoſophen e
emipantheiſtiſchen Neuſchellingianismus huldigen die begeiſtertſten
Wortführer derſelben ſind? Und dürfte endlich nicht be Manchen
ihr mehr oder weniger pantheiſtiſcher Gottesbegriff die Schuld
ſein, daß ſie ſich die päpſtliche Unfehlbarkeit gar chwer zu



21

denken vermögen, da man doch tm —  nune  H des theiſtiſchen Gottes  2
begriffes leicht ein wirkſames Eingreifen Gottes durch beſtimmte
Organe zu einem gewiſſen we begreift, ohne daß darum
dieſe Perſonen ſelbſt tn eine höhere Sphäre rhoben werden?

Von einem ſünften Geſichtspunkte aus wir die alt⸗
atholiſche ewegung in einem anderen ſich uns darſtellen.
an will nämlich zugeben, daß das kirchliche Lehramt die Dog⸗
men endgiltig beſtimmen und fixiren könne, aber dafür meint
man der verkehrten Auslegung und dem Mißbrauche
erſe

en vorbauen 8 ſollen Auch die definirten Dogmen
ſind 10 einer mehrfachen Auffaſſung ähig und ſind oft on in
ſehr extremer Weiſe von einzelnen kirchlichen Parteien und
theologiſchen Schulen aufgefaßt worden. Man ente In dieſer
Beziehung nulr die ſehr verſchiedene Deutung, welche die
tridentiniſche Gnadenlehre un der thomiſtiſchen und auguſtiniſchen
Ule einerſeits, und tn der moliniſtiſchen Ule anderſeits
gefunden hat Insbeſonders können die heiligſten Sachen
mißbraucht werden und ſind chon oft mißbraucht worden, da
eben Menſchen es ſind, we dieſelben uin Anwendung zu brin⸗
gen aben Dasſelbe gilt auch von Dogmen, we tm Dienſte
von Privatintereſſen und zur Förderung von Parteizwecken ge⸗
deutet und gehandhabt werden können, wie dieß 1⁴ In der Ge⸗
ſchichte der Inquiſition ſich nicht ſelten vorfinde. Auch die vati
caniſchen Dogmen vom Juli 1870 machen tn dieſer Rich
tung keine Usnahme. So könne namentlich die Beſtimmung
der päpſtlichen Gewalt als einer wahrhaft biſchöflichen, rdent—
lichen nd Unmittelbaren in einem S  etnne ausgelegt werden, daß
von einer göttlichen Gewalt der Biſchöfe gar ke  ne ede mehr

ſein vermöge, mehr, da nur un einem ganz allgemei⸗
nen, nachträglich eingeſchobenen Paſſus die Gewalt der Biſchöfe
tn Schutz werde Und nun gar erſt das ogma von

der päpſtlichen Unfehlbarkeit, welchen Mißdeutungen iſt dasſelbe



zugänglich! Da könnte man ſich die Unfehlbarkeit der tr
von der des Papſtes ganz und gar abſorbirt denken, oder doch
den als die Quelle derſelben Weiſe auffaſſen,
daß Lt und der Geiſt Gottes dabei ganz und gar den
Hintergrund treten; da könnte das Papſtthum auf erne Höhe
inaufgeſchraubt werden der ſich m eder Geiſtliches noch
Weltliches entziehen ve  öcht da könnte man vom Papſte

Weiſe denken müſſen, die hn geradezu ſchlechthin dem
Bereiche der einfachen Menſchenkinder entzöge Und ſind nicht
chon mehr oder derartige Deutungen oder doch Anklänge

dieſelben hie und da vorgekommen?
ber auch den Ibrau ſagt man weiter chließen die

vaticaniſchen Dogmen vom Juli 1870 ni aus 10 gerade
dieſer Beziehung ſei hier die größte Gefahr der haben

nach dem unparteiiſchen Zeugniſſe der Geſchichte nicht ereits
viele Päpſte hre geiſtliche Gewalt für thre eigenſten, oft ſehr
weltlichen Intereſſen auf das Schändli mißbraucht? Haben
nicht 8u wiederholten Malen Päpſte ſtörend und hemmend un
die bi öfliche Jurisdiktion eingegriffen und hat man ni von
päpſtlicher Seite ogar die Oberhoheit ber die E  t  E Gewalt
beanſprucht, daß man Kaiſer und Könige abſetzen du
können vermeinte? Und nun denke man ich, daß die vaticani⸗
ſchen Dogmen, namentlich jenes der pã  tchen Unfehlbarkeit, ſo
recht ſich feſtſetzen und Volke tiefe Wurzeln faſſen, erſcheint
da ni die Gefahr au höchſte geſteigert? Wäre da noch erne
Gewalt, ſei ſie geiſtlich oder weltlich, ſicher, Are da ni Alles
und ede der unumſchränkten Willkühr des Papſtes ausgelie⸗
er Erwäge man nun weiter, daß die Päpſte mei alters

Männer ſind daß dieſeben gar Et der Spielball
mächtigen Partei, einflußreichen Coterie werden, daß

der freiheitsfeindliche Jeſuitenorden urch ſeine mächtige Organi⸗
ſation die meiſten Chancen für erne olche dominirende Stellung

der I* beſitze, werde e8 noch mehr klar, te berechtigt
eben von dieſer Seite die altkatholiſche Bewegung ſei, wie ihr



—

in dieſem eine eminent ſittliche Bedeutung zukomme, wie
ſich aus dieſem Grunde auch insbeſonders die Staatsgewalt für
dieſelbe intereſſiren müſſe

Nun gut, ihr Herren von der altkatholiſchen Bewegung!
Zugegeben die Möglichkeit der Mißdeutung und des Mißbrau
ches eines Dogma's, 1a zugegeben ogar die Wirklichkeit einer
ſolchen Mißdeutung und eines ſolchen Mißbrauches, die aber
jedenfalls eit übertrieben werden pflegt, et es darum das
ind mit dem ade ausſchütten, gilt 8 eßhalb die Dogmen
ſelbſt rundweg zu verwerfen, weil dieſelben mißdeutet oder miß
braucht werden können? Uns ſchein vielmehr ein anderer Weg
der correcte und pflichtgemäße, und dieſer iſt, daß man ſich
ſtreng auf den Standpunkt des Dogma's elle, dasſelbe vor
allem im Sinne der kirchlichen Definition feſtzuſtellen ſuche und
im Uebrigen nach ſeiner wiſſenſchaftlichen Ueberzeugung inner⸗
halb der dogmatiſchen Grenzen ſich die ache zurecht lege und
dabei auch etwaige Mißdeutungen oder Mißbräuche des
Dogma's polemiſire. So haben e8 von jeher die treuen ohne
der gethan ind ＋ auch geſchehen bei den vati⸗
caniſchen Dogmen. Uebrigens ſind chon durch die bisher
erfolgten officiellen Erklärungen des Papſtes und der Biſchöfe
zumeiſt die gefürchteten Mißdeutungen und Mißbräuche ausge⸗
ſchloſſen und erſcheint eS überhaupt nicht blos als ein chlimmes
Zeichen des Mißtrauens, ondern auch als eine Abſurdität, vor

zukünftigen etwaigen Mißbräuchen eine große Ur zur
Schau tragen, und darüber die Welt ſo ſehr mn Allarm
verſetzen. Merkwürdig, gerade heut zu Tage liegt die acht des
Papſtthums mehr als 1e darnieder, ehen tn unſerer Zeit ſcheint
der Triumph der Feinde der tr ein vollendeter werden zu
wollen, und doch dieſe gewaltige Angſt vor der acht der
Kirche, dieſe erſchrecklichen Beſorgniſſe vor den Uebergriffen der
päpſtlichen Gewalt! Das denn doch ganz nderes
bedeuten wollen, als etwaige Mißdeutungen und Mißbräuche
des Dogma's, das manifeſtirt vielmehr das eigene chlimme Be⸗



2

wußtſein; das äßt vermuthen, daß * ſich In dieſem Kampfe
vielmehr die Sache ſelbſt handle, das dokumentirt das Ge
ühl der eigenen nma gegenüber der ahrheit, welche rotz
aller Anfeindung doch zum endlichen Sieg gelangen muß Und
hätten denn namentlich die weltlichen Regierungen auf ihrem
ureigenſten Gebiete nicht der ittel und Wege genug, ſich
und ihre Staatsangehörigen vor Mißbräuchen, dieſelben
je einmal kommen ſollten, wahren und zu chützen? Wahr
lich, 2 Are traurig beſtellt um die weltliche Gewalt, ſie Are
überhaupt chon verloren, enn dieſes nicht der Fall wäre, enn

ſich dieſelbe nur Uur die Knechtung der 11  E. durch die
Unterdrückung der kirchlichen Dogmen Leben erhalten müßte!

So ſtellt ſich uns die Sache dar vont rein menſ
lichen Standpunkte. Stellen wir uns aber geradezu auf den
chriſtlichen, auf den katholiſche Standpunkt, ebt In uns die
Ueberzeugung, daß Chriſtus ſein Wort einlöſen und bei ſeiner
1 ſein und leiben werde, daß der heilige Geiſt in der
tx Gottes und lebe, der ＋2 nie Ulafſen werde, daß
den Heilszweck und nit emſelben das wahre Wohl der Menft
heit geradezu gefährdende Verunſtaltungen oder Mißbräuche zur
rſchaf gelangen. ögen darum auch die Träger der kirch⸗
lichen Gewalt ihre Schwächen gehabt aben und tn Ulun
noch haben, ſie aben ſchon ihr entſprechendes Correctiv, und der
der Kirche verheißene göttliche Schutz garantirt unbedingt den
Zweck der Kirche, der übrigens durch e gefürchteten Miß
bräuche der geiſtlichen Gewalt weit weniger un rage geſtellt
würde, als durch die von altkatholiſcher Seite aufgeſtellten Theo
rien, E auf ni Geringeres als auf eine totale Auslie⸗
ferung der geiſtlichen Gewalt die Staatsgewalt, oder beſſer

die Volksſouveränität hinausgingen. Ja gerade das Letztere
hat ſo ſehr 0  7 daß man unwillkürlich auf den Gedanken
ommt, bei der ganzen ewegung enke man gan  8 und gar
nicht die Wahrung des kirchlichen Zweckes, ondern es handle
ſich viel  hr nur um die ——  cherung  H ganz anderer Intereſſen



eben auf Koſten des kirchlichen Zweckes, man habe die
Agitation ganz vorzugsweiſe aus politiſchen Motiven In Scene
geſetzt, nämlich dem modernen Staate zur Herrſchaft ber
die 1 Gottes zu verhelfen, und dadurch dieſe zu ver

nichten. In dieſem Falle aber önnte In dem gegenwärtigen
Kampfe überhaupt gar nicht die ede ſein von einer Hintan⸗
haltung des Mißbrauches, welchen die geiſtliche Gewalt auf Ko
ſten der weltlichen Gewalt oder auch Schaden der berechtig⸗
ten Freiheit des Individuums machen könnte, ondern ＋2 gälte
tm Gegentheile nur die Abwehr der Angriffe, die von Seite der

weltlichen Gewalt oder auch ſeitens einer zügelloſen Ungebunden⸗
heit des Individuums auf die legitime geiſtliche Gewalt Uunter⸗
Hommen werden ollen.

Doch wir wollen nach dieſer Richtung den Vorwurf der
Heuchelei gar nicht erheben, ondern Uns einfach begnügen, die
altkatholiſche ewegung von dem vorliegenden Geſichtspunkte
aus als durchaus „irrationell“ bezeichnen.

Unter einem ſechſten und letzten Geſichtspunkte kündigt
ſich die altkatholiſche ewegung als Reformbeſtrebung

S  uenne unſerer Zeit ollte nämlich un der ir auch das
Laienelement mehr zur Geltung gelangen und * ſollte zu dieſem
Behufe das Kirchenregiment conſtitutionell zugerichtet und par⸗
lamentariſch durchgeführt werden. Dadurch würde jener kirchliche
Abſolutismus gebrochen, den die gegenwärtige Zeitſtrömung o ſehr
perhorrescirt, und der ehen durch die vaticaniſchen Dogmen au
Neue ſanctionirt worden; 8 erhielten lsdann auch die Laien
einen maßgebenden Einfluß auf die Geſtaltung von Angelegen⸗
heiten, die eben auch ſie ſe und ihre eigenſten Intereſſen betreffen,
und 8 würde auch der niedere Clerus den unwürdigen eſſeln ent—
riſſen in die denſelben ern herrſchſüchtiger Episcopat geſchlagen. amt
würde dann auch eine Verſtändigung angebahnt mit dem modernen
Staate, deſſen freiheitliche Beſtrebungen Anerkennung, deſſen frei⸗



— *

—26 —.—

ſinnige Inſtitutionen Unterſtützung fänden; aller Conflict zwiſchen
weltlicher und geiſtlicher Gewalt hätte ein Ende, un  *  dem ſich
jede ſtrenge innerhalb ihrer Sphäre hielte, und mit der Beſeiti

2

2
gung jedweder Intoleranz würden alle Staatsangehörigen, mögen
dieſelben was immer für einer Confeſſion angehören, IM Rahmen
der modernen Staatsinſtitutionen einem gemeinſamen fruchtbaren
irken zum Wohle des Vaterlandes, Unbeirrt durch fremdartige
Intereſſen, zuſammengehalten werden. Um aber dieſes one
Ziel auch er erreichen, namentlich die Schulbildung
reformirt werden, der Einfluß des Uultramontanen Clerus auf
die Schule müſſe gebrochen, die Lehrer vom kirchlichen espo
tismus befreit, die Kinder confeſſionslos unterrichtet und erzogen
werden. Auch die Erziehung des Clerus mu mehr tm Sinne
des fortgeſchrittenen Zeitgeiſtes ſtattfinden und dürfe daher die
ſelbe un Zukunft nicht ehr ganz und gar den romi geſinnten
ſchöfen ühberantwortet leiben.

So nd ähnlich lauten die Tiraden, mit denen die alt
katholiſchen Reformatoren ihre Beſtrebungen auspoſaunen, und mit
denen ſie namentlich auf die Freunde des conſtitutionellen libe
ralen Staatsregimes eine mächtige Anziehungskraft ausüben.
ber handelt ＋* ſich da wirklich nur eine Reform in durch
aus unweſentlichen Dingen, die das ogma ganz und gar nicht in
Frage ſtellt, oder aber würde vielmehr be dieſer Reform der
tr nur durch Untergrabung des von ott gelegten unda  2  2
mentes und durch Beſeitigung aller dogmatiſchen Schranken der
Freiheit eine eröffnet und ſo durchaus unkatholiſchen In⸗
ſtitutionen der Weg gebahnt werden? Daß nicht das Erſtere
ſondern das Letztere, wenigſtens tm großen Ganzen und princi⸗
piell, der Fall iſt, das könnte et bei allen einzelnen ange⸗
ſtrebten Reformen nachgewieſen werden Doch wir erinnern nur

einen Hauptpunkt, der übrigens der ganzen Reformbeſtrebung
das beſtimmte Gepräge aufdrückt, nämlich die von altkatholiſcher
Seite intendirte Reform der Kirchenverfaſſung, die ganz ausge⸗
prochen auf proteſtantiſche Prinzipien und noch dazu tm S  inne der



fortgeſchritteneren Richtung des Proteſtantismus, auf das ſoge⸗
nannte Gemeindeprincip bafirt iſt, ſo daß alſo die kirchliche uto
rität In der Gemeinde liege und ſich die 1 von unten
nach oben ausbaue, während nach katholiſchen Grundſätzen gerade
umgekehrt die kirchliche Autorität eine von ott 1 und
gegebene iſt und dieſelbe In threr Amtsthätigkeit die irchliche
Gemeinde ründet und bildet Und überhaupt ſcheint uns der
genaue detaillirte Nachweis ganz und gar nicht nothwendig zu
ſein, da ſchon der Name manches derartigen Reformators,
wie des Aarauer Kirchenſtürmers eller, und die oſſene Sym⸗
pathie aller erklärten Kirchenfeinde mehr als zur Genüge den
wahren Charakter dieſer reformatoriſchen Beſtrebungen verrathen
und deren unkatholiſchen Geiſt documentiren, während im Uebri  2  —
gen olchen Leuten gegenüber für jeden, der 8 mit der
ehrlich meint, I das „TLimeo Danaos et 0OnꝘ ferentes“

ſein kann.
Sodann geht auch aus der ganzen Art und Weiſe, in der

man vorgeht, die gewünſchte Umgeſtaltung der 1 durch
zuführen, klar und deutlich hervor, welcher et da rſcht,
we geheime Triebfedern hier thätig ſind der etzt man ſich
nicht in entſchiedenen Widerſpruch ein Concil, das nach
katholiſchen Grundſätzen unzweifelhaft ökumeniſch iſt, ſteht man

nicht in offener Oppoſition den und gegen die
Biſchöfe des ganzen katholiſchen Erdenkreiſes? ber jenes Concil,
ſagt man, habe nicht die Wahrheit definirt, und Papſt und
Biſchöfe ſeien durch Anerkennung desſelben vom wahren Glauben
abgefallen. aher auch die vaticaniſchen Dogmen nicht
verbindlich und ap und Biſchöfe hätten durch ih a
vom Glauben ihre rchliche Gewalt verwirkt. Der tder
ſtand gegen dieſelben darum nicht ungeſetzlich, da man

ott mehr gehorchen als den Menſchen und
die Ueberzeugung ſeines Gewiſſens nicht handeln dürfe. Alberne
Usreden dieß, die mit dem katholiſchen Principe durchaus
Im Widerſpruche tehen, und we die ache geradezu auf den



Kopf ſtellen, da eben, wie ſchon oben gezeigt wurde, und
Biſchöfe ſind, welche auf einem allgemeinen Concile oder un
ih Zerſtreutheit ber die rde beſtimmen berufen
und befähigt ſind was göttliche ahrhei ſei und was demnach
auch das Gewiſſen eines jeden Katholiken verbinde. Ja ſelbſt
Ern Döllinger iſt der Anſicht, daß und Biſchöfe in Folge
ihres Irrthums keineswegs aufgehört haben, ap und Biſchöfe
8 ſein, und will darum derſelbe rückſichtlich der vaticaniſchen
Dogmen denſelben nulr einen aſſiven Widerſtand entgegengeſ
haben. etzt

ber der Nothſtand, ſo rufen die Schüler dem Meiſter zu,
geſtatte dieß nicht, da man ſich U ſo der acht der Biſchöfe
und des Papſtes nicht zu entwinden vermöge, da gar keine Ausf
ſicht vorhanden ſei, auf dieſem Wege die altkatholiſche Bewegung
in Fluß zu erhalten und zu einem glücklichen Reſultate zu füh⸗
ren. Da müßte denn alſo tm Sinne von Döllingers fortge⸗
ſchritteneren Schülern gar der berüchtigte Grundſatz, der Zweck
heilige die Mittel, herhalten, den man nUur den Jeſuiten
tn die zu chieben pflegt, da gälte 8 eigentlich zuletzt
ni anderes, als mit Gewalt das zu erreichen, was man auf
gütlichem Wege erreichen zu können verzweifelt! Nein, nur keine
Ausflüchte! Die Hand auf's Herz gelegt und offen eingeſtanden,
worin tn ahrhet der Nothſtand iege, nämlich in dem Um⸗
ſtande, daß und Biſchöfe die gerechte Sache vertreten,
und daß man ſich darum auch wohl bewußt iſt, man i  e
ihnen gegenüber im gerechten Kampfe und mit ehrlichen Mitteln
Urchau ni aus IT wollten eine Bewegung ehen, welche
eine zeitgemäße Kirchenreform anſtrebt, und Abet In Wirklich⸗
keit und uim Ernſte auf dem oden des katholiſchen Dogma
ſtehen wi  I! Ohne Zweifel würden die legitimen Träger der
Kirchengewalt einer olchen ohnehin ihr Ohr nicht verſchließen,
und ſie e8 thäten, ſo würde dieſelbe dennoch mit der Zeit
reuſſiren, und zwar nicht nUur deßhalb, eil es ſich da Um ke  mne
verwerfliche ache handelte, ondern auch gerade darum, eil



man einen guten Zweck mit guten Mitteln auf ehrlichem Wege
zu realiſiren ſtrebte. Denn die berechtigten Zeitforde⸗
rungen will ott berückſichtigt haben, nd nach dem Zeugniſſe
der Geſchi ſind legitime Reformbeſtrebungen nie ohne jeden
Erfolg geblieben, während die illegitimen noch immer In eine
Verwerfung des Princips, un eine Leugnung des Weſens

2 ſelbſt
ausliefen.

Das Gebaren der altkatholiſchen Reformatoren
alſo keineswegs zu deren Gunſten, und ezeugen dieſelben auch
hiedurch ihre Geiſtes-Verwandtſchaft mit dem Proteſtantismus
des Jahrhunderts, der gleichfalls mit der Parole „Reform
der Kirche Haupt und Gliedern“ die legitimen Träger
der Kirchengewalt Front gemacht und nunmehr Im Jahr
hunderte in ſeinen conſequenteſten Ausläufern e8 glücklich bis
zum puren Rationalismus und Pantheismus gebrach hat Da
aber auch dem doktrinären Liberalismus weſentlich rationaliſtiſche
und pantheiſtiſche een zu Grunde liegen, ſo bewieſe das
altkatholiſche Schwärmen für die liberalen Inſtitutionen des
modernen Staates nicht nur die geheime Sympathie für den
Rationalismus und Pantheismus, ondern * ande auch das
Räthſel ſeine Löſung, daß ſich Altkatholiken und Fortſchritts—
Proteſtanten die Brüderhände reichen wollen zur Stiftung der
großen liberalen Staatskirche, deren ott der iberale aat,
deren Bekenntniß das iberale Staatsgeſetz, deren Tempel die
confeſſionsloſe Ule ſein 0  7 in der omit das poſitive Chri
ſtenthum durch ern Gemiſch von Rationalismus und Pantheis⸗
mus als die wahre Zukunftsreligion zu erſetzen are

Damit räten uns denn auch hier wiederum die mptome
des nackten Unglaubens entgegen, wir ereits bei den
rüher In Betracht gezogenen Seiten mehr oder weniger wahr  2

haben, und amt 0 das früher ausgeſprochene
Urtheil auch un der inft ſeine volle Geltung, als die altkatholiſche
Bewegung tm Gewande von zeitgemäßen Reformbeſtrebungen
auftritt. Soweit aber insbeſonders auf dieſer Seite ern durch⸗



——  —

aus illegitimes Vorſehen die legitimen Träger der Kirchen
gewalt zu Tage 11 muß im Beſonderen von dieſem echſten
und letzten Geſichtspunkte aus die altkatholiſche ewegung als
„revolutionär“ charakterifirt werden.

Demnach hat die ingangs geſtellte rage nach den ſitt

—
en otiven, auf welchen die altkatholiſche ewegung beruht,
und nach den ſittlichen Tendenzen, welche dieſelbe verfolgt, vom

dogmatiſchen Standpunkte aus uin einer eiſe ihre eantwor.
ung gefunden, e nicht den geringſten Zweifel ehr darüber
zuläßt, daß der gegenwärtigen ſogenannten altkatholiſchen ewe
gung eine ſittliche Berechtigung nicht zukomme, daß wir der⸗
ſelben unſere ſittliche Werthſchätzung nicht et werden
aſſen können.

Wir wären eigentlich mit unſerer Aufgabe Ende und
önnten unſeren Artikel hier leßen Doch bevor wir dieß
thun, wollen wir noch einen lick werfen auf das rogramm
des Münchener „Katholiken-Kongreſſes“ als das vor

züglichſte Symbol des Altkatholicismus, um zu conſtatiren, e
der vorhin tn Betracht gezogenen Geſichtspunkte da mehr oder
weniger thre Anwendung finden Wir geben das Programm
Satz für Satz, indem wir daran unſere betreffenden Bemerkun—
gen knüpfen.

„Im Bewußtſein unſerer religiöſen Pflichten halten wir
eſt alten katholiſchen Glauben, wie EL uin Schrift und Tra⸗
dition bezeugt iſt en katholiſchen Cultus Wir
betrachten uns deßhalb als vollberechtigte Glieder der katholiſche
irche, und aſſen ns weder aus der Kirchengemeinſchaft, noch
aus den durch dieſe inſ

ft uns erwachſenden kirchlichen
und bürgerlichen Rechten verdrängen. Wir erklären die wegen
unſerer Glaubenstreue ber Uns verhängten kirchlichen Cenſuren
für gegenſtandslos und willkürlich, und werden durch dieſelben

der Bethätigung kirchlicher Gemeinſchaft In unſerem ewiſſen
nicht beirrt.“



Bewandtniß es mit dem alten katholiſchen Glauben
habe, erörterten wir Unter dem erſten Geſichtspunkte In wel
chem Verhältniſſe erſelbe aber zur Schrift und Tradition ehe
kam beim weiten Geſichtspunkte zur Sprache Hieraus aber
te auch insbeſonders aus dem Unter dem ritten Geſichts

2

2
punkte Geſagten ergibt ſich als nothwendige Schlußfolgerung,
daß te Leugner der vaticaniſchen Dogmen keine vollberechtigten
Glieder der katholiſchen V mehr ſind ſondern vielmehr der
Kirchengemeinſchaft und ami der avon abhängenden E
verluſtig geworden Die über dieſelben verhängten kirchlichen
enſuren ſind darum auch keineswegs gegenſtandslos oder will⸗
kürlich, und eS iſt nicht das „richtige“ Gewiſſen, welches durch
dieſeben der Bethätigung kirchlicher Gemeinſcha ni beirrt
würde Ueberhaupt Are ＋2 jede kirchliche Jurisdictions  —
Gewalt geſchehen, durch einen olchen das
Gewiſſen ſich der elben einfach entziehen könnte und müßte con  2

ſequent das Gleiche gegenüber der weltlichen Richtergewalt ſtatt⸗
haben, was man wohl ſchwerlich ud zwar mit Recht gelten
aſſen dürfte.

„Vom Standpunkte des Glaubensbekenntniſſes aus wie
＋2 noch In dem ſogenannten tridentiniſchen Symbolum enthalten
iſt verwerfen wir erſtens die Unter dem Pontificate Pius
IM Widerſpruche mit der ehre der 11 und den vom Apoſtel
Coneil befolgten Grundſätzen zu Stande gebrachten ogmen
insbeſondere das ogma von dem „nfehlbaren Lehramte“ und von
der öchſten, ordentlichen unmittelbaren Jurisdiktion des Papftes 2.

Auch dieſer Satz des Programmes findet Unter den erſten
drei Geſichtspunkten ſeine gehörige Beleuchtung Auffallend iſt
nUur daß bloß die letzten beiden Dogmen und ni auch
von der unbefleckten Empfängniß Mariens ausdrücklich angeführt
werden. Und was iſt ＋* denn mit der erſten dogmatiſchen Con⸗
ſtitution des Vaticanums „om katholiſchen Glauben“, die doch
von nahe 700 Coneilsvätern einſtimmig votirt wurde, und deren
Dekumenieität man auch n nicht, wenigſtens nicht offen, zu



*

—  32  —
beſtreiten wagt? Inſoferne aber gerade dieſelbe ſo recht die
Uebernatürlichkeit des katholiſchen Glaubens charakteriſirt, ſteht
dieſelbe auch Im inneren Zuſammenhange insbeſonders mit dem
ogma von dem unfehlbaren ehramte des Papſtes und kann
jedenfalls von jenem altkatholiſchen Standpunkte, wie wir ihn
Unter dem weiten Geſichtspunkte gekennzeichnet haben, von
einem katholiſchen Glauben tm Sinne jener erſten dogmatiſchen
Conſtitution des Vaticanums keine ede ſein.

. „Wir halten feſt der a  en Verfaſſung der 11
Wir verwerfen jeden Verſuch, die Biſchöfe aus der unmittel  —
baren ſelbſtſtändigen Leitung der Einzelkirchen verdrängen.
tT verwerfen die In den vaticaniſchen Decreten enthaltene ehre,
daß der der einzige göttlich geſetzte Träger aller kirchlichen
Autorität und Amtsgewalt ſei, als Im Widerſpruch ſtehend mit
dem tridentiniſchen Canon, ona eine göttlich geſtiftete Hier⸗
archie von Biſchöfen, Prieſtern und Diaconen eſteht Wir
bekennen uns zu dem Primate des römiſchen ofs, wie EL

auf Grund der Schrift von Vätern und Concilien in der en
ungetheilten chriſtlichen IV anerkannt var. Wir erklären,
daß nicht lediglich durch Ausſpruch des jeweiligen Papſtes und
ausdrückliche oder ſtillſchweigende Zuſtimmung der dem Papſte
zu unbedingtem ehorſam eidlich verpflichteten Biſchöfe, ſondern
nUuLr im Einklange mit der heiligen Schrift und en kirchlichen
Tradition, wie dieſe in anerkannten Vätern und Concilien nieder⸗
gelegt iſt Glaubensſätze definirt werden können.“

Ußer dem unter den drei erſten Geſichtspunkten Geſagten
gehört hieher auch der fünfte Geſichtspunkt. Uebrigens wird die
Behauptung, daß der nach der vaticaniſchen Lehre der
einzige göttlich geſetzte Träger aller kirchlichen Autorität und
Amtsgewalt ſei. nur Er den Vorwurf der ewußten Lüge
abzuweiſen vermögen, da der Widerſpruch mit dem betreffenden
Wortlaute denn doch zu offen vorliegt.

„Auch ein Concil, welchem nicht wie dem vaticaniſchen
weſentliche äußere edingungen der Dekumenicität —˖‚—



5

welches aber In allgemeiner Uebereinſtimmung ſeiner Mitglieder
einen ru mit der Grundlage und Vergangenheit der Kirche
vollzöge, vermöchte Urchau keine die Glieder der x inner⸗
lich verpflichtenden Decrete erlaſſen.“

Geſichtspunkt berückſichtigt den vorgeblichen Defect der
weſentlichen äußeren Bedingungen der Oekumenieität, die Geſichts⸗
punkte und enthalten die Richtigſtellung der ſonſtigen Be⸗
hauptungen dieſes Satzes. ade aber, daß die ter geforderte
„allgemeine Uebereinſtimmung ſeiner Mitglieder“ nicht näher
beſtimmt wird Nan würde alsdann noch beſſer entnehmen kön⸗
nen, e Factoren denn eigentlich das ogma fabriciren oll⸗
ten, oder 8 würde auch klar erſichtlich ſein, daß Unter ſolchen
Vorausſetzungen überhaupt gar ke  un beſtimmtes ogma zu
Stande ommen könne, ein Umſtand, womit vielleicht gar man⸗

cher Altkatholik meiſten einverſtanden ſein dürfte.
„Wir betonen, daß Lehrentſcheidungen eines Concils tm

unmittelbaren Glaubensbewußtſein des katholiſchen Volkes und
tn der theologiſchen Wiſſenſchaft ſich als übereinſtimmend nit
dem urſprünglichen und überlieferten Glauben der tr erwei⸗
ſen müſſen Wir wahren der katholiſchen Laienwelt und dem

Clerus, wie der wiſſenſchaftlichen Theologie bei Fe  ellung der
Glaubensregeln, das Recht des Zeugniſſes und der Einſprache.“

Auch hieher gehören die Geſichtspunkte und 2, we  E die
da verlangte Uebereinſtimmung principiell und achlich richtig
ſtellen Wenn hier eigens der katholiſchen aienwelt und dem
Clerus, wie der wiſſenſchaftlichen Theologie bei Feſtſtellung der
Glaubensregeln das E des Zeugniſſes und der inſprache

gewahrt wird, ſo tritt in dieſer Faſſung die rationaliſtiſche Rich
tung, E.  e wir Unter dem zweiten Geſichtspunkte wahrgenom⸗
men aben, nUr noch offener hervor. Das „unmittelbare Glau⸗
bensbewußtſein“ aber, von welchem da die ede iſt, rie nicht
wenig nach Pantheismus, ſowie wir auch die tm vorigen Satze
geforderte „allgemeine Uebereinſtimmung der Mitglieder der
Kirche“ nur vom pantheiſtiſchen Standpunkte begreifen ver⸗



—

möchten und träfe demnach In dieſer Hinſicht die Charakteriſtik zu,
E wir oben Unter dem vierten Geſichtspunkte gefunden aben

„Wir erſtreben Unter der Mitwirkung der theologiſchen
und canoniſtiſchen iſſenſchaft eine Reform In der Kirche, we  e
im Geiſte der en ir die heutigen Gebrechen und Miß⸗
bräuche heben und insbeſondere die berechtigten Wünſ des
katholiſchen Volkes auf Theilnahme den kirchlichen Angelegen⸗
heiten erfüllen  35 werde Wir erklären, daß der ur von Utrecht
der Vorwurf des Janſenismus grundlo gemacht wird, und
folglich wiſchen ihr und uns kein dogmatiſcher egenſa beſteht.“

Man erwäge das vorh  in Unter dem ſechſten Geſichtspunkte
Geſagte Wenn aber rklärt wird, der Kirche von Utrecht erde
der Vorwurf des Janſenismus grundlo gemacht, Tt hier
wiederum jenes durchaus illegitime Hinausſetzen ber das Urtheil
der competenten Kirchenbehörden Tage, wie man dasſelbe auch

wahrnimmt. Uebrigens dürfte dieſe Erklärung nicht ehr
aus dogmatiſchen Motiven, als vielmehr aus praktiſchen Oppor⸗
tunitätsgründen erfolgt ſein

„Wir en auf Wiedervereinigung mit der griechiſch
orientaliſchen und ruſſiſchen Kirche, deren Trennung ohne zwin⸗
gende Urſache erfolgte und tn keinen weſentlichen dogmatiſchen
Unterſchieden begründet

Die Trennung der griechiſch⸗-orientaliſchen und ruſſiſchen
tr von der abendländiſchen wurde allerdings urſprünglich
nicht durch weſentliche dogmatiſche Unterſchiede, ondern vielmehr
durch politiſche Motive veranlaßt, aber jede Schisma
nothwendig zur Häreſie und darum leugnen dieſelben nunmehr
nicht nUL den Primat, ondern auch das Fegefeuer und den
Ausgang des heiligen Geiſtes vom Vater und ohne Demnach
ſchein derſelbe et des Schisma's und der Häreſie, der gen  7
wärtig eine Spaltung mn der abendländiſchen Ixr anſtrebt,
nach dem Geſetze der Wahlverwandtſchaft eine Wiedervereinigung
mit der griechiſch⸗orientaliſchen und uſſiſchen IL tn Usſicht
gu nehmen



—

„Wir erwarten unter Vorausſetzung der angeſtrebten
Reformen und auf dem ege der Wi und fortſchrei
enden chriſtlichen Cultur allmälig Verſtändigung mit den übr
gen chriſtlichen Confeſſionen, insbeſondere mit den proteſtantiſchen
und biſchöflichen Kirchen nglands und Amerikas 74

dieſer Satz mehr als erne Oßbe Phraſe agen wol
len, wüßten wier demſelben Unter dem vierten Geſichts
punkte, vom andpunkte des Pantheismus erne ewiſſe
Berechtigung zuzuerkennen.

„Wir halten bei Heranbildung des katholiſchen Clerus
die ege der Wiſſen chaft für unentbehrlich Wir betrachten
die künſtliche Abſchließung des Clerus von der geiſtigen Cultur
des Jahrhunderts (in Knaben Seminarien und einſeitig von

Biſcho geleiteten höheren ehranſtalten bei deſſen großer
pädagogiſchen Bedeutung für das olk als gefährlich 2— wun

ſchen die Mitwirkung der weltlichen Obrigkeiten zur Erziehung
und Heranbildung eine ſittlich frommen, wiſſenſchaftlich erleuch
eten patriotiſch gefinnten Clerus Wir verlangen für den nie
deren Clerus erne würdige jede ierarchiſche Willkür
geſchützte Stellung Wir verwerfen die durch das ranzöſiſche
Recht eingeführte, neueſtens allgemeiner angeſtrebte willkürliche
Verſetzbarkeit (Amovibilitas ad nutum) der Seelſorgsgeiſtlichen 77

Das was wiur unter dem echſten Geſichtspunkte geſagt
haben, dürfte mehr als ſein dieſem inhaltsſchweren
Satze die richtige Würdigung zu ei werden zu laſſen Ins⸗
beſonders mag emerkt werden, daß emne Erziehung und eran⸗
bildung des Clerus inne ungläubigen Wiſſenſchaft
und eine unchriſtlichen Zeitgeiſtes und ohne entliche Beein  2  2
uſſung von Seite der Biſchöfe mit den katholiſchen run
ätzen ſchnurſtraks im Widerſpruche ſtände

„Wir halten zu den die bürgerliche Freiheit und huma
nitäre Cultur verbürgenden Verfaſſungen unſerer Länder ver.

werfen darum auch aus ſtaatsbürgerlichen und culturhiſtoriſchen
Gründen das den Staat bedrohende ogma von der päpſtlichen



Machtfülle;und erklären, unſeren Regierungen Kampfe
den Syllabus dogmatiſirten Ultramontanismus treu und eſt
zur Seite ſtehen wollen.

Die Geſichtspunkte 4, und ſind 8 mit denen dieſer
Satz des Programms zuſammengehalten werden mag, In

ſeiner entſprechenden Beleuchtung zu erſcheinen Hinzugefügt
mag nUuLr werden daß Syllabus gar nichts dogmatiſirt ſon⸗
dern vielmehr falſche Sätze, welche thren Folgerungen zur
Verwerfung von Glaubenslehren führen müßten, verworfen wurden

11 „Da offenkundig durch die „Geſellſchaft J eſu . die
gegenwärtige unheilvolle Zerrüttung der katholiſchen Kirche
ver chuldet worden iſt da dieſer rden ſeine Machtſtellung dazu
mißbraucht der Hierarchie, dem Clerus dem
culturfeindliche, ſtaatsgefährliche und antinationale Tendenzen
verbreiten und zu nähren, da eL enne falf und corrumpirende
Moral lehrt ſo ſprechen wir die Ueberzeugung aus daß Friede,
Gedeihen und Eintracht der 11 und richtiges Verſtänd⸗
niß zwiſchen hr und der bürgerlichen Geſellſchaft erſt dann
möglich iſt, der gemeinſchädlichen Wirkſamkeit dieſes Ordens
Eern nde gemacht ſein ird 74

Einen ſchweren Verdacht ſpri dieſer Satz gelaſſen
von der * hochgeſchätzten Trden aus, natürlich ohne

Beweis da deſſen Verbrechen „offenkundig“ ſind Doch ſonder⸗
bar dieſe Offenkundigkeit ſchein nUur für jene Katholiken zu
gelten we ſchon längſt jede kirchlichen innes bar ſind und
allenfa auch für die freiſinnigen Proteſtantenvereinler, welche
auf dem letzten Proteſtantentage zu Darmſtadt den Altkatholiken
oſſen ihre dießbezügliche Sympathie ausgeſprochen haben Anders
dagegen Urtheilen die Biſchöfe und urtheilt der pflichtgetreue
erus und das glaubenstreue olk Es ieg wohl auf der
Hand der run dieſer gewiß ſehr intereſſanten Erſchei⸗

elegen iſt
„Als Glieder der katholiſchen noch nicht durch die

vaticaniſchen Decrete alterirten Kirche, welcher die Staaten ihre



politiſche Anerkennung und ihren öffentlichen Schutz garantirt
haben, halten wir auch unſere Anſprüche auf alle realen Uter
und Beſitztitel der 1* aufrecht.“

Nach Geſichtspunkt iſt die katholiſche x durch die
vaticaniſchen Decrete nicht alterir worden, und ällt darum mit
dem Fundamente auch die darauf geſtützte Behauptung von den
Anſprüchen der Altkatholiken auf die realen Uter und Beſitz⸗
te der Kirche dbon ſelbſt un ihr Nichts zuſammen.

So fielen denn die 0 des altkatholiſchen Münchener
Programmes mehr oder weniger Unter jene ſechs Geſichtspunkte,
nach denen wir oben die altkatholiſche ewegung charakteriſirt
haben, und hat alſo tm Ganzen das von dieſer gefällte Urtheil
auch von jenem gelten, während anderſeits gerade dieſes
Zuſammenfallen beider einen evidenten Beweis liefert, daß wir
in unſerer angeſtellten dogmatiſchen Studie nicht Phantomen
nachgejagt ſind, ſondern durchaus Uuns innerhalb des ebiete
der Wirklichkeit gehalten haben.

Und nun zum Schluſſe noch einige praktiſche Bemer—
kungen. Soll einem ebe mit Ausſicht auf Erfolg entgegen⸗
gearbeitet werden, iſt wohl e der ganzen Arbeit die richtige
Diagnoſe die auptſache Das möchten wir auch auf die en
wärtige ſogenannte altkatholiſche ewegung angewendet wiſſen,
und wir erlauben uns demnach, von der gegebenen Charakteriſtik
derſelben, von der wir meinen, daß ſie durchaus richtig ſei, einen

ziehen auf die Art und Weiſe, wie derſelben
kräftigſten und erfolgreichſten begegnet erde Wir haben aber
un der altkatholiſchen Bewegung rationaliſtiſche Beſtrebungen
wahrgenommen, während anderſeits erſelben auch pantheiſtiſche
Ideen Grunde liegen, und möchten wir denn uin dieſer
Hinſicht vor Allem vor einem gewiſſen Myſticismus und
Quietismus warnen. Man kann nämlich das un der Kirche
und deren Inſtitutionen liegende übernatürliche Moment In einer
Weiſe uffaſſen und zur Geltung bringen wollen daß das natür⸗
liche Moment ganz zurücktritt, oder doch nicht gehörig gewür  —  2



38
digt wir  d. Dieſe Uebertreibung nun wir naturgemäß eine
Reaction zur olge aben, un der das natürliche oment auf
Koſten des übernatürlichen geltend gemacht ſein will, während
man von der übertreibenden Seite elbſt gar leicht einem Quie
tismus verfällt, der in völliger Sorgloſigkeit die inge gehen
läßt, wie ſie eben gehen, und ſich denkt, der übernatürliche Fac
tor, Gott, werde die ache chon recht machen So iſt ＋ aber
nicht nach der katholiſchen ehre In Gemäßheit derſelben iſt
nämlich der en für ern weſentliches öheres Ziel, ein über⸗
natürliches, beſtimmt, und ſind von E  u Iu ſei II
weſentlich höhere Elemente, übernatürliche, ſogenannte Gnaden⸗
mittel, hinterlegt, die ihm —  ene göttliche Gnadenhilfe ichern, ohne
welche Er ſein übernatürliches Heil durchaus nicht zu erreichen
vermag, und hat Chriſtus dieſer ſei E ſeinen göttlichen
chutz un ganz beſonderer Weiſe zugeſichert. Anderſeits läßt
aber die atholiſche Lehre die Natürlichkeit des Menſchen keines
wegs ganz verdorben oder vernichtet ſe

in, wie dieß der alte Gno⸗
ſticismus und Manichäismus und der neuere orthodoxe rote  2
ſtantismus, der Bajanismus und Janſenismus behaupten, und
nach der katholiſchen ehre omm auch die Freiheit des Men⸗
ſchen in Rechnung, der mit dem göttlichen Factor, mit der
nade entſprechend mitzuwirken hat, und durch ſein thätiges
Eingreifen, durch die Bethätigung ſei natürlichen Kräfte, durch
den Gebrauch der natürlichen ittel mit ott und Uunter ott
einen Factor der Geſchi der enf  Et abzugeben hat Mit
einem borte nach der katholiſchen ehre eſteht Harmonie zwi⸗
ſchen Uebernatur und atur, zwiſchen Gnade und Freiheit, und
in dieſem S  unne tritt der atholiſche Glaube auf als weſentlich
übernatürlicher, eſtützt auf die von ott Autorität,
will aber anderſeits in dieſer ſeiner Grundlage gehörig begrün⸗
det und amt ein vernunftgemäßer ſein In dieſem Sinne wahr
überhaupt die 1* ihren Inſtitutionen den autoritativen Cha
rakter und wi kraft ih göttlichen Autorität anerkannt ſein,

es aber auch nicht, in 4  hren Geſetzen und Anordnun⸗



gen auf einem zeitgemäßen oden ſtehen, und auch durch
Vernunftgründe einen willigen und freudigen Gehorſam erzie⸗
len; und In dieſem Sinne beſeelt den wahren Katholiken wohl
ein unerſchütterliches Vertrauen auf Gott, der mit ihm iſt und
ſeine gute und gerechte ache zum endlichen iege führen wird,

aber EL weiß ſich auch ott für den rechten Gebrauch ſeiner
Kräfte verantwortlich und ühlt ſich darum nur ſo eif
rigerer Thätigkeit angeſpornt.

So huldigt alſo die iſche ehre eder dem ationa⸗
lismus noch dem falſchen Myſticismus und Quietismus, und
daher ird auch dort, ieſelbe theoretiſch und praktiſch In
ren gehalten wird, ſie nicht durch einen falſchen yſti

—

2
cismus und Quietismus verunſtaltet wird, der Rationalismus
weniger leicht Zugang finden; und umgekehrt wird e8 dort, wO
ſich rationaliſtiſche Beſtrebungen Bahn brechen wollen, insbeſon⸗
ders und vor Allem Noth thun, ſchau halten, ob ſich
nicht irgendwie ern falſcher Myſticismus und Quietismus ange  2  2
etzt habe, und enn dieſes wirklich der Fall wäre, In der geeig⸗
neten eiſe ilfe treffen. Sodann geht aber dieſer falſche
Myſticismus und Quietismus tm Grunde eigentlich auf den
Pantheismus hinaus, und ſo begegnen uns hier auch erüh  —  —
rungspunkte mit der altkatholiſchen Bewegung nach dem Geſichts⸗
punkte, den wir oben vierter Stelle verhandelt haben, wie
denn auch wirklich anſeniſtiſche Elemente der altkatholiſchen
Bewegung ſich ſchloſſen haben, und das ünchener Pro  E  —
mi eine Sympathie für die janſeniſtiſche tr von Utrecht
offen ausſpri Auch nach dieſer Seite Urde ＋2 alſo gegen⸗
ber der altkatholiſchen ewegung geboten erſcheinen, einem
etwaigen falſchen Myſticismus und Quietismus mit aller Ener—
gie entgegenzutreten.

Die zweite Bemerkung möchten wir In en einer kirch⸗
en Reform machen Die altkatholiſche ewegung Tt 1a
auch als Reformbeſtrebung auf, und gerade In dieſer inſicht
dürfte ſie bei Manchen Anklang finden Wir ſind darum auch



—

der Meinung, man gerade von dieſer eite ſeine Augen
nicht verſchließen und nicht unbedingt edwede zeitgemäße Re⸗—
form zurückweiſen wollen In dieſem S  unne önnten denn die
Laien zUur Mitwirkung bei der kirchlichen Verwaltung mehr be

und denſelben überhaupt ein gewiſſer größerer Einfluß
auf die kirchlichen Angelegenheiten innerhalb der dogmatiſchen
Grenzen zugeſtanden werden Die ache hat allerdings ihre
gefährliche Seite und Ur namentlich die Furcht vor Ueber  2  2
griffen ins dogmatiſche Gebiet nicht ohne run ſein och auf
der andern ette würden gerade jene Theile der Laienwelt die
jetzt der Ir ſo indifferent enn nicht geradezu feindſelig
gegenüberſtehen für die kirchlichen inge mehr intereſſirt und
der 1V wieder näher gebracht und da hiemit wenigſtens bei
Denjenigen, die noch guten Willen haben, auch das ielfach
abhanden gekommene Verſtändni für die richtige niter cheidung
wiſchen dogmatiſchen und nicht dogmatiſchen ingen wiederum
mehr und mehr würde, würde ſelbſt die Gefahr
dogmatiſcher Uebergriffe weiterer Ferne erſcheinen, 10 dieſelbe
vielleicht auch von Seite der Staatsgewalt nicht weiter ſo dro⸗
hend die herantreten Natürlich ſollte ſich erne dieß
bezügliche Umgeſtaltung der gegenwärtigen kirchlichen Verhält

durchaus legitimer eiſe und darum namentlich Unter
entſprechender Intervention der von ott geſetzten kirchlichen
Gewalt vollziehen, und aben wir da beiſpielsweiſe die ſoge⸗
nannte ungariſche Autonomie vor ugen

Wenn aber von altkatholiſcher ette eine Reform der
Bildung und Stellung des Clerus intendirt ird ſo iſt nament—
lich unſeren agen die möglichſt hohe Bildung des Clerus

Geiſte er und wahrer Wiſſenſchaft und S  unne der
berechtigten Zeitanſprüche ehr eigenen wohlverſtandenen
Intereſſe der Biſchöfe elegen und wird dieß noch mmi mehr
werden, als daß ſie eine nicht nach Kräften anſtreben ſoll⸗
ten Sodann will der pflichtgetreue Clerus nur erne Stellung,
die mit dem ogma keinem Widerſpruche und EL ver⸗



—

zichtet lieber auf die glänzendſten Verhältniſſe, als daß er
ſein dogmatiſches ewiſſen handeln würde Eine größere Decen—
traliſation aber, die den Eigenthümlichkeiten der einzelnen Län⸗
der Rechnung rägt, wie eine von mancher Seite gewünſcht
wir  d, machen die vaticaniſchen Dogmen ſo wenig unmöglich, daß
wir ſie vielmehr durch dieſelben erſt recht ermöglicht ſehen; denn
ſoll eine Decentraliſation nicht nothwendig zur Desorganiſation
führen, ſo muß zugleich bei derſelben der gemeinſame Central
pun recht hervortreten, wie ja dieß eben durch die vaticaniſchen
Dogmen geſchie In dieſem Sinne würde man alſo durch An
bahnung einer zeitgemäßen Reform die altkatholiſche ewegung
lahm egen önnen.

tne TI und E  e Bemerkung endlich ſoll ſich auf den
Umſtand beziehen, daß gerade die Freunde und Anhänger des
modernen conſtitutionellen Staatsregimes mehr oder weni⸗
ger mit der altkatholiſchen ewegung ſympathifiren. Wir ehen
aber da ganz ab von jenen liberalen Doctrinärs, we ſich des
Widerſpruchs ihrer liberalen octrin mit den Grundſätzen des
katholiſchen Glaubens wohl bewußt ſind, und wohl auch Im
Intereſſe der Loge den poſitiven Glauben durch den glaubensfeind⸗
en doctrinären Liberalismus ſtürzen beſtrebt ſind, und wir
aben nur jene tm Auge, 2  E aus rein politiſchen otiven
dem conſtitutionellen Liberalismus huldigen, und dabei den auf
richtigen und rlichen llen aben, den Forderungen des katho  2  2
liſchen Gewiſſens durchaus gerecht zu werden. teſe nun wollen
ni wiſſ von einem abſoluten Staatsregime mit ſei poli⸗
tiſchen Mundſperre, ſeiner Cenſur, ſe

mnen Ständeprivilegien, und
können ſich chon gar nicht befreunden mit der mittelalterlichen
Staatsidee, nach der der ent und die Ausübung der bürger⸗
lichen mehr oder weniger ern beſtimmtes religiöſes
Bekenntniß gebunden ſind, nd deren traurigſte Frucht die ſoge⸗
nannte Staatsinquiſition geweſen, 10 ſie ſind vielleicht elbſt des
guten aubens, daß nach den heutigen Verhältniſſen eine ge⸗

freiere ewegung tm —.——65 und politiſchen eben



—

nothwendig und darum ewiſſe freiheitliche Inſtitutionen anzu  2  2
ſtreben eien. Da omm denn aber das Vaticanum mit einen
Decreten, namentlich mit ſeiner Unfehlbarkeit des Papſtes daher,
und, nachdem ſchon früher Im Syllabus ſo abfällig ber die
modernen Beſtrebungen geurtheilt, können dieſelben nach rer
Anſicht gar keine andere Bedeutung haben, als den en Abſolu⸗
tismus, vielleicht elbſt den mittelalterlichen, wiederum zur Gel
tung zu bringen, und weil ſie zwiſchen der principiellen erech  2  2
tigung einer octrin und den beſtehendenf Ver—
hältniſſen nicht unterſcheiden vermögen, wei ſie auch die
eminent religiöſe Bedeutung und Tragweite der vaticaniſchen
Dogmen nicht zu faſſen im Stande ſind, ſo halten ſie ſo ſehr

jener Anſicht feſt, daß ihnen die feierlichſten Erklärun  2
gen von Seite des Papſtes und der Biſchöfe das Geſpen des
ſogenannten Ultramontanismus nicht verſcheuchen. Begreiflich
alſo daß ſich auch von dieſer Seite eine Antipathie die
vaticaniſchen Dogmen eltend macht, aus welcher denn die alt
katholiſche ewegung reichlich Capital zu ſchlagen bemüht iſt

Verhält ſich aber die ache dergeſtalt, Are 8 da nicht
Platze, auf dieſe Schwäche Rückſicht zu nehmen Und der⸗

ſelben in einer Weiſe unter die Arme zu greifen, we  E natür⸗
lich nUur einem No  ande un ezug auf die thatſächlichen Ver⸗
ältniſſe Rechnung tragen wollte, und durch we ſomit der
principielle Standpunkt durchaus nicht aufgegeben würde? Wir
ſtehen nicht dieſe rage Im Allgemeinen bejahen, da der
atholiſche Glaube an und für ſich mit jeder Regierungsform
ſich verträg und die geziemende Berückſichtigung der indivi⸗
duellen en des Menſchen, bei deren Behandlung auch
onſt nicht nur das QAili diplomatiſcher Klugheit, ſondern auch
der chriſtlichen Moral iſt Anderſeits ſind wir aber im Beſon
deren der Meinung, daß für Diejenigen, denen e8 un unſeren
agen wirklich nur die conſtitutionelle Staatsform zu un
iſt, und die dabei in keiner Weiſe dem katholiſchen Glauben
nahe treten wollen, einfach nUur zwei Punkte nothwendig wären,



**  *

nen die zurcht vor der vermeintlichen Staatsgefährlichkeit
der vaticaniſchen Dogmen gründlich enehmen und ihnen
deren Anerkennung zu erleichtern. Es Are nämlich fürs *
wohl nicht in der Theorie, aber doch für die Praxis Verzicht
leiſten auf die Unterſtützung des weltlichen rmes, ſoweit e8
ſich die Durchführung und Geltendmachung kirchlicher Geſetze
handelt, we das rein individuelle ewiſſen des Einzelnen
treffen, und nicht irgendwie einen Rechtsact involviren. Wir
möchten dieſe Acte der kirchlichen Geſetzgebungs⸗ und Richter⸗
gewalt die rein religiöſen nennen, und meinen da beiſpielsweiſe,
daß der inzelne nicht durch ſtaatliche Zwangsmaßregeln zUr
Beobachtung des Faſtengebotes, der jährlichen ei w.

verhalten werde, nd daß die etwa verhängte geiſtliche Strafe
nicht auch eine ſtaatliche Geld oder Freiheitsſtrafe Im Gefolge
habe Urde aber durch ein kirchliches ergehen das Recht der
1* oder das eines Dritten verletzt, ſo hätte da türlich die
Richtergewalt des Staates wie überhaupt auch hier auf die
erhobene age dem gekränkten e Genugthuung verſchaf
fen. Man würde auf dieſe Weiſe in der ſogenannten
individuellen Gewiſſensfreiheit des modernen Staates thatſächlich
Rechnung tragen, und Are demnach nach dieſer Richtung die
Kirche nUr den Gebrauch ihrer geiſtlichen ittel angewieſen,
mit denen ſie jedoch den kirchlichen Zweck wohl auch zu wahren
vermag, vorausgeſetzt, daß ihr von Seite der Staatsgewalt die
volle Freiheit in der Handhabung der eigenen ittel gewahrt
wird, und man ihr überhaupt ſonſ Gerechtigkeit zukommen läßt

Der zweite un aber iſt, daß mit der Thatſache gerech⸗
net würde, daß der eſt und der enu rein bürgerlicher

von einem beſtimmten confeſſionellen Religionsbekenntniſſe
unabhängig ſein ollten Auch auf dieſem rein factiſ Bo
den wäre eine Verſtändigung möglich und käme e8 nur darauf
an, daß eS ſich ſtets wirklich nUur rein bürgerliche
handelte Freilich gilt das nicht von Sachen, die in das aut⸗
liche Gebiet entweder gar nicht oder doch nur theilweiſe fallen,



die vielmehr, wenigſtens theilweiſe, auch weſentlich dem kirchlichen
Gebiete angehören, wie die Schulbildung, we principiell die
1＋ nuLl durch die confeſſionelle Ule anſtreben darf, wäh
rend die mehr oder weniger monopoliſirte confeſſionsloſe Staats
Ule immer ern Nothſtand bleibt, der, Er nicht durch
Anwendung aller egalen ittel gänzlich beſeitigt werden kann,
doch wenigſtens durch eine ſo reichere Entfaltung aller reli  2
giöſen Mittel iſch nach Möglichkeit paraliſirt werden muß
Doch In dieſer Beziehung dürfte die tr doch eigentlich nur
bei den liberalen Doctrinärs Anſtoß finden, die gerade tn der
wenigſtens actiſch monopoliſirten confeſſionsloſen Staatsſchule
die beſte Propaganda für den glaubensfeindlichen doctrinären
Liberalismus ehen, und käme man jedenfalls nicht nur mit dem
katholiſchen Gewiſſen, ondern auch mit der geſunden Vernunft
In offenen Conflict, wo man In dieſem Umſtande die
vor dem Ultramontanismus begründet wähnen. Und ſo teßen
wir denn dieſe unſere praktiſchen Bemerkungen, indem wir erklä⸗
ren, daß dieſelben, wie ſie uns nur der Gedanke, wie der
gegenwärtigen altkatholiſchen Bewegung leichteſten die ttze
abgebrochen werden könnte, eingegeben hat, nur unſer eigenſtes,
durchaus unmaßgebendes Privaturtheil zum Usdrucke gebracht
haben en Dr. Sprinzl.

on der prielterlichen des Hwanbenbeſuchen
(Schluß.)

II
Von der rieſterlichen bei den Sterbenden.

Der gewiſſenhafte Seelſorger, welcher ſich Mühe gibt, den
Kranken gut vorzubereiten, wird ſeine orgfa beim eran  2
nahen der Sterbeſtunde verdoppeln. Er te den Sterbenden tn



45

der Todesnoth bei, ſo eit es ihm nUur mmi möglich
Und es iſt viel, ſehr viel, was EL ihnen da bringen und
nützen kann.

Mo dus juvandi morientes

Ingravescente morbo parochus infirmum frequentius
Visitabit St ad Salutem diligenter Juvare OII desinet“
ſagt das Rit Rom

Den Tod muß aſt mm der Prieſter ankündigen Er
gibt aber nur auf jene Anzeichen Acht die on iemand
beachten will hierin gar vie  le Kenntniß zeigen

würde e8 ſchlechten Eindruck machen
Sein Vorbild iſt auch hier wieder Jeſus Zu

dem hilflos vor ihm liegenden Kranken der Herr EIII,
remnltbunhlUT tibi beccata e Hilflos liegt auch der Sterbende
da Er iſt unſer geiſtlicher Sohn Wir müſſen ihm eilen;
denn wir können ihm die Sünden nachlaſſen, ihm die heilige
Wegzehrung bringen, erne enge frommer cte mit ihm
wecken, ihn vor den Anfe  ungen des böſen Feindes chützen
und ihm zuſprechen 0n 1Ee bloße Gegenwart des
Prieſters iſt dem Sterbenden ſehr nützlich Auch die
Kirchengebete für den Sterbenden ſind ehr kräftig und wirkſam

Aber auch für die Umſtehenden übet man ſolchen
Momenten erne ergreifende Miſſion Man ermahnet ſie, ſich
Gebete mit der * zu vereinigen „Curet toto tempore,
Ut domestici Simul 0  7 Qul adsunt PrO Deum 51²e
precentur (Cone Mediol.) Schon der Anblick ihres liebe  2
voll und treu für den Sterbenden beſorgten und hm beiſtehen⸗
den Seelſorgers greift die Herzen hinein Die ergene Zukunft
der eigene letzte Tag rücket thren edanten näher Sie ſagen
„So mo ich auch ſterben 7 Auch die uſprüche, die Sterbe

) Aus ieſem Grunde mu man auch leißig vigiliren und bei
nothwendigen Ausgängen 3U Hauſe angeben, WOo IM Nothfalle z U
finden ſei



46
gebete ſchneiden, nd eS iſt für Junge und Ite oft ein wahres
Glück, einen ſterbenden Menſchen betrachten. chon oft iſt
＋2 erhört worden, daß ſich ganz verſtockte Sünder darauf be
ehr haben „Lucratus eSt ratrem 8Suul.

Sogar dem Prieſter iſt der Beiſtand der Ster
enden vom größten Utzen. Neuer Eifer durchſtrömt die eele
Süße Hoffnungen ſteigen im Herzen auf Auch wir werden
einmal ſterben müſſen. Wer wei  5, ob uns Jemand te Aber
ott wird uns dann die gehabte Liebe vergelten und Uuns bei⸗
ſtehen Die Seelen der Abgeſchiedenen werden für uns bitten;
ihre heiligen Schutzengel, die dankbar ſind, werden dem
unſerigen helfen und Uuns nich verlaſſen. „Mensuram bonam
et cConfertam et COagitatam t supereffluentem dabunt IN
sSinum vestrum. Eadem quippe Mmensuraà, qu mensi
fueritis, remeétietur VObis.“

wie glücklich aren wir alſo, Uns einmal recht
viele Seelen danken könnten, daß wir ſie zum Gerichte Got⸗
tes begleitet und während esſelben eine Barmherzigkeit für ſie
angerufen, ihnen mit dem Beiſtande Mar  4 zu einem guten
usgange verholfen, und ſie auch tM Fegefeuer nicht vergeſſen
und un unſere pfer und Gebete eingeſchloſſen haben! Biſchof
Wittmann betete oft a0 auf dem Gottesacker für die
Sterbenden wie für die Verſtorbenen.

b) „Monebit instante periculo, confestim
cari, Ut IN tempore Ppraesto Sit morienti, Sumptoque Sane—

tissimo Viatico, et Unctione adhibita. 81 periculum 1II-
mineat, statim commendationis animae Officium praestabit.“

„Sed 81 tempus suppetat, sequentia pietatis Officia
praestare poterit., 81 iIta expedire judicaverit, PrO condi—
tione . primo, 81 aegrotos Indulgentiam
legitima auctoritate COnCESSaI consequi possit, C.  — IIli
reducat ad mentem proponatque, quid Ad E.  E COnSequen-
dam agi debeat: praesertim Ut contrito cCorde sanctissi-
Iu  — 68 sSemel Vel Saepius invocet.“



——.  —.—

2 Die — — der un Todesgefahr Befindlichen geht allem
Andern vor. Wie chrecklich are es, Eine eele aus der
elt ginge, ohne daß wir für ſie gethan, was In unſerer
Kräften an —*...

Bei ſchnellem ode wird man oft auf das ernoth⸗
wendigſte und Gewöhnlichſte ehen müſſen, je nach Um
ſtänden Sünden der Unmäßigkeit, Ungerechtigkeit, das
ſechſte ebot, heut zu Tage wohl auch der Auflehnung
das Concil 2e., und hat man, ofern der Sterbende noch
reden kann, einmal darüber ern beſtimmtes Bekenntniß,
man ihm Reue und Leid erwecken und abſolvire. Kann noch
eine Buße verrichten, eite man ihn gleich ſe dazu 2
indem man ihm etwa die auferlegten Gebete vorbetet oder mit
ihm betet Wird eU beſſer, ſo ſoll 4 das Uebrige nachholen.

Handelt ＋2 ſich einen Kranken un Todesgefahr, den
der Arzt nur einige Augenblicke verlaſſen kann,
eine Frau in Kindesnöthen 20., ſo T 8 hinreichen, daß ELr

ſich tm Allgemeinen anklagt ſo gut ETL ann), und der Beicht⸗
vater ſpreche ihn los, ohne die der Formel vorausgehenden Ge
bete zu verrichten, und begnüge ſich be äußerſter Gefahr für
das Sacrament der Sterbenden mit Einer Salbung.)

So ange der Kranke be Bewußtſein und Herr ſeiner
S  tnne iſt, darf man hn nur losſprechen, wenn EL ein Zeichen
der Reue gibt Zweifel, und tm Falle äußerer Unmöglich⸗
keit entſcheidet man ſich zu ſeinen Gunſten; denn: „Sacra-
menta propter homines.“ Schwere Aergerniſſe müſſen indeſſen
auch da noch nach Möglichkeit ehoben werden, ri
ten die Religion, die r oder die guten Sitten wider  2
rufen, die Maitreſſe aus dem Hauſe geſchafft, die bloße
Civiltrauung, enn kein aufhebendes Hinderniß vorhanden, durch
die eheliche Einſegnung rgänzt erden.? Der Prieſter kann

0 Gouſſet, Moraltheologie, N II. Nr. 581 ein Hinder⸗
niß vorhanden, von die Ir  2 nicht entbindet, die geſchiedene
rau ebt noch, kann der Prieſter nur abſolviren, der Kranke ſein



ſich nicht Reſtitutionen 20 und auch ſonſt Uum nichts
nehmen, wenn und wodurch ſein Amt bloßſtellen und
die et ehäſſig machen würde Wenn der Sterbende in ſol
chen Fällen einem Freunde, Verwandten, verſchwiegenen Manne 2.

einen Auftrag geben muß, o ſchadet das ſeinem Rufe durch
aus nicht

„Quod 81 inter confitendum, vel tiam antequam inci-
piat confiteri, VOX et 1oquela deficiat, nutibus t
signis cCOnetur, quoad ejus CTI poterit, peccata poeniten-
tis COBUOSCere; quibus uteumque vel 1 genere vel 1IN
specie cognitis, vel tiam 81 confitendi desiderium Sive
Per 8 Sive Per alios ostenderit, absolvendus est. His
enim actibus infirmus jJam peccatorem atetur.“ (Rit
Rom de 40C1. Poenit.)

Auch Kranke, reſp Sterbende, die Im Augenblicke, worin
ſie das Unglück getroffen hat, kein Verlangen beichten
den Tag legten, aber on H gelebt haben, nuß man

abſolviren, und ein Zweifel ber die Giltigkeit der Los
ſprechung obwalten, hat man ihnen die Abſolution beding⸗
nißweiſe zu ertheilen: 581 tu dispositus.“ Sub hac
Conditione abſolvirt man auch, ſie auch früher ein wenig
chriſtliches Leben geführt aben Und der heilige Liguori hält
* auch bei Solchen, die gerade mitten In einer ſchwe
ren ünde, ebru Trunkenheit 20 den Gebrauch
ihrer S  unne verloren haben und anders Katholiken ſind, für
„Satis probabiliter“, daß ſie Sub conditione abſolvirt wer.

den können: „Potest 61 debet abSOIVI (intellige Semper
8ub conditione) OMO catholicus Etiams!i 1N actual!l
peccato sensibus destituatur Pro hoce enim merito
praesumi potest, quod IPSe 1 proximo periculò 8SUAE

damnationis constitutus cupiat Ohnnimodo SUAE aeternae

ergehe bereut, dłbon den Anweſenden rklärt, daß CT eine (ivi ange⸗
traute Frau nicht mehr als Gattin anſehen, und alls T eſunde, die kirch⸗
lichen Bedingungen erfüllen wolle Gouſſet.)



sSaluti consulere.“ Gouſſet behauptet, EL Urde V der Praxis
dieſer Meinung folgen. Denn den Sterbenden Oszu  2  2
prechen, reiche s hin, daß man dem Sacramente einen
Schimpf anthue, und daß e8 nicht völlig Tage iege,
daß der Sterbende der Abſolution unwürdi Nun aber ver  —  2

ütet ＋2 die Bedingung, unter welcher man eben abſolvirt, daß
man dem Sagcramente einen Schimpf anthue und daß der
Sterbende der Abſolution unwürdig ſei, darüber iſt eine völlige
Sicherheit durchaus nicht da Denn alle Aerzte behaupten, und
wieder zu ſich Gekommene aben ＋ n öfters beſtätigt, ＋
könne ern enf noch mehrere Stunden Leben ſein und
von ſeiner ernun wirklich Gebrauch machen, ohne daß eL tm
Stande wäre, ＋2 durch ern äußeres Zeichen den Tag
egen. arf man aber agen „Sacramenta propter hominess“.

muß man auch ebenſo mit lauter Stimme dazu etzen „Sa-
cramenta damus, sicuritatem NOI damus.“

Daß einem bewußtloſen Kranken außerdem auch durch
und die Sacramentalien ielfach zu gekommen

werden kann, ieg Tage Man nur auch die eute
mit gläubiger Zuverſicht recht ringen 0 ſie ſollten
nur recht beten, ott möge ihm noch t  e Augenblicke geben.

Die heilige Abſolution kann einem Kranken, der bei Sin
nen iſt, öfters gegeben werden; bei einer kurzen, reumüthigen
Anklage, beſonders enn die Krankheit ſehr ſchmerzlich
und der Kranke et aufgeregt iſt, wenn uin Leiden⸗
chaften des Haſſes, der Unehrbarkeit ZC. verſtrickt war, ogar
öfters des age Liegt EL aber beſinnungslos da, ſo ſoll ſich
der Beichtvater nach deſſen hm bekannten Seelenzuſtande rich
ten, und hat Er, wie ehen erwähnt, gegründete Urſache, ſo kann
ELr ſie ihm bedingnißweiſe öfters penden Eine Zeit von

bis Stunden reicht hin, U wenn der Tod bevorſteht, noch
weniger.“)

) Gouſſet, 106. Clt, Nr. 586 — Benger, Compendium der Paſtoral⸗
Theologie 399



— 50 —
Auf die Gnade der Verzeihung äßt man die Gnade

der heiligen Wegzehrung und der letzten Delung folgen.
Man ſtellt dem Kranken unſern errn als den beſten Arzt Lei
bes und der Seele vor „Etiam morbos depellit,
aegrotos curat,“ und erwecke ſein Vertrauen nach dieſen be
den Richtungen hin Es te ni im Wege, ihm von den
Heilungen erzählen, we durch Empfang der heiligen Weg⸗
zehrung ſchon oft ewirkt wurden. So erzählt uns der heilige
Gregor von Nazianz daß ſein ater einmal In dieſer Weiſe
geſund ward Und ſollte ſeine Zeit aus ſein, ſo iſt gerade das
ſein allergrößter Troſt, daß ott zuerſt als Heiland und ater
ommt, ehe eL ſich als ſein Richter zeigen will.“)

Auch die Wirkungen der heiligen Oelung ſind ſo troſt

—
reich, daß man ſie ogar den Geſunden nicht oft erklären
kann. an wollen thren Empfang verſchieben, und berauben
ſich dadurch großer Gnaden „Gratia est Spiritus sancti.
cujus unctio delicta. 81 duae Sint uGC expianda,
peceati reliquias abstergit, et aegroti animam alle
1at 61 confirmat, Mmagnanl In divinae misericordiae
Hduciam excitando, gu in HTrmus Sublevatus et morbi
incommod AbDbOres levius fert, et tentationibus
daemonis calcane0o insidiantis facilius resistit, t sanitatem
cCorporis interdum, Ubi Saluti animae expedierit, 8S6E-

quitur. H

Wir Alle 0  en alſo oftmals die nade beten, daß wir
dieſes Sacrament rechtzeitig und mit vollem Glauben empfangen
können. Wie dankbar werden wir einſt darauf zurückblicken, enn
uns dadurch das egfeuer abgekürzt und gemildert worden —  *——

0 Das eilige Viaticum mit der größtmöglichſten Feier⸗
ichkeit zum Kranken etragen werden Gar ichts, was irgendwie zur größe⸗
ren Gottes beitragen und den Glauben und die Frömmigkei erhöhen kann,
ſoll an außer Acht „Si impiger EsS, veniet Ut fons messis tua, et

egestas longe fugiet te * Prov. ＋. 11 Die amilie des Kranken, die Dorf⸗
bewohner . dem Herrn entgegengehen auf der Beglei⸗

des heiligen Vigticums. Conc. Trid 8688. 14, 19



**

—  —

Die Anweſenden ſollten während der Spendung dieſer heiligen
Sacramente für den Kranken, und zwar auf den Knieen, beten.

Wenn der Kranke gewohnt war, öfters aus Andacht
communiciren, kann ihm auch die heilige Communion öfters
modo viatic i gereicht werden als affe die Ver—
ſuchungen . nach der Sent. COJI. alle — 6—8 Tage, nach
Anderen un noch kürzerer It Huſten und Delirium hindern
Urchau nicht immer ſeinem mpfange. Kindern darf
man ſie reichen, enn ſie wiſſen, was ſie empfangen.

Die heilige Oelung dagegen kann tn derſelben Krank⸗
heit und Todesgefahr nur einmal geſpendet werden, auch
wenn ſie der Kranke unwürdig empfangen, oder nach dem Em⸗
pfange von Neuem er geſündiget hätte Man pendet ſie bei
weiterer Entfernung gewöhnlich nach der Beicht und Commu⸗
nion, alſo bei der Proviſur „Jetzt will ich dir Ihnen) gleich
auch die heilige Oelung ertheilen.“ Disponirt iſt der Kranke
ereits durch die vorausgegangene Et und Communion, und
onſt möchte man viellei nicht mehr dazu kommen.

＋ Bezüglich der heiligen Abläſſe) iſt zu bemerken, daß
die Kranken ſie wie die Geſunden gewinnen können. Der Seel—
ſorger mache ſie alſo auf die betreffenden Gebete, Uebungen,
Bruderſchafts⸗Andachten XC. aufmerkſam, und lege ihnen die Be
nützung dieſer außerordentlich troſt⸗ und gnadenreichen eils  2  2
mittel recht ans Herz Die „Hdeles habitualiter infirmi,
Chronici, Ob physicum Permanens aliquod impedimentum

0OMO egredi impotentes“, we  e außer einer geiſtlichen
Communität eben, und welchen die heilige Communion nUuL

einigen en des Jahres getragen werden
egt, können gleichwohl jeden vollkommenen gewinnen,
den ſie ohne dieſes phyſiſche Hinderniß durch irchenbeſuch und

Bouvier, die heiligen Abläſſe; die Schatzkammer, Graz;
Gaudentius, Ablaß⸗ und Uch,‚ ruck, Rauch; aringer,Sammlung vbon Gebeten 2., Regensburg, Manz; Maurel, die Abläſſe, Pader⸗
born 870.

4*



Communion an t  h Tte gewinnen könnten ſie nur

2 reumüthig beichten, b) die anderen etwaigen edingungen
erfüllen, C Uund ſtatt des Kirchenbeſuche Und der heiligen Com-—
munion andere vom Beichtvater ihnen (in der Beicht !) aufer  —  2
egte fromme erle verrichten. (8 Indulg. Sept 1862.))

te Kranken ollen ein Crucifix haben, mit welchem die
Kreuzweg-Abläſſe (und der Sterbe⸗Ablaß) verbunden ſind
Sie önnen amt die genannten Abläſſe gewinnen, wenn ſie
ſelbes In der Hand haltend 2. zwanzig Vaterunſer?) und ſechs
Ehre ſei ott dem Vater (je eines nach den ſechs letzten ater
unſern) andächtig und ohne moraliſche Unterbrechung beten
Auch die Andacht zu dem mit dem ode ringenden Her
zen Jeſus) und 1⁰ aller uin den Stunden eines
age Sterbenden, iſt den Kranken ſehr zu empfehlen. Nicht
minder können die Mitglieder mancher Bruderſchaften,
des heiligſten Herzens Jeſu, des Scapuliers, des ritten Ordens,
des Gebetsapoſtolates ., die Eigenthümer heiliger, mit den
päpſtlichen en verſehener Gegenſtände für vte  le
fromme erke, die der gute Chriſt auch in der Krankheit nicht
unterläßt, reichliche Abläſſe gewinnen.

rweckung frommer Ete „Deinde hortetur
infirmum, et excitet, Ut dum mente vige eliciat actus
fidei, Spei et caritatis,“ aliarumque virtutum“, nempe:“)

) Bei Benger loe Cit. S 400 14 für die heiligen Stalionen,
zu Ehren der Wunden und nach der Meinung des heiligen Vaters;

letzten jede mit einem hre ſei Gott dem QAter Sie eſteht in fol⸗
gendem Gebete gütigſter, die Seelen liebender Jeſus! und beſchwöre
dich durch die Todesangſt deines heiligſten Herzen Un. durch die Schmerzen
einner Unbefleckten Mutter, V einem Blute alle Sünder in der Welt,
die etzt in den letzten ügen iegen un heute noch erben verden Herz
Jeſu n der Todesangſt erbarme dich der Sterbenden! (Jedesmal 100 Tage,
und für die, 8 einen bna ang täglich drei Mal zu drei erſchie
enen Zeiten eten, und die übrigen Üblichen, bei ranken zu mutirenden Bedin⸗
gungen erfüllen, N vollkommener Ablaß Pius ebruar 1850

Jahre und Quadragenen, und inmal im Monate IN voll—
kommener ine ormel iſt orgeſchrie „Dieſer



Ut Ermiter credat artieulos f1idei. t quidquid
sancta TOIlana Heclesia Catholica t apostolica credit
et OCG

Ut speret, Ohristum Dominum nostrum ProO 8SUuU 1·
clementia Süibi fore propitium; et merito ejus SaAnCS

tissimae Passionis et Der intercessionem Mariae t
omnium Sanctorum vitam aeternam consecuturum.

Ut tOto corde diligat, t maxime diligere cupiat
Dominum Deum dilectione, gua I1Ilum diligunt Beati,
Sanctique

Ut Ob AMmOTEII Dei doleat tOto Corde de omni Offensa
qualitercumque contra Deum et proximum cCommissa.

Ut corde Ob ALIIIOTCEIII Dei parcat omnibus, qui
Sibi quOqu- modo fuerint molesti aut inimici.

Ut ab 118 veniam postulet, gu8 aliquando dictis aubt
factis Offendit.

Ut quenm patitur dolorem t morbi molestiam propter
Deum 1 poenitentiam peccatorum SuOrUM patienter toleret.

Ut 81 Dominus Sibi Salutem corporis praestare digna-
batur. propone de Cetero PTO VIribus Suis peccatis
CaVCTGS t ejus mandata SerVare.

„Hortetur praeterea, Ut modo gu potest, Saltem
cCorde 1ta Der intervalla precetur: Miserere Meil Deus,

secundum Mmagnamm misericordiam tuam. In te Domine
spéeravi, nOII Confundar 1 aeternum. In tuas,
Domine, Commendo Spiritum Mmeum: redemisti Domine
Deus veritatis. — Deus 1I adjutorium IeulIll ntende te

Maria mater gratiae, mater misericordiae, tu ab
0O8E protege, et OT mortis suscipe. Sancete Angele
Dei, mihi CUStOS assiste.“

eiſu wir. QAn um ſo eher nachkommen müſſen, als der Kranke ohnehin
verpflichtet iſt die meiſten dieſer Iin der Sterbeſtunde nach Kräften
zu üben,  4 um ſein Heil beſtmöglichſt in Sicherheit zu ſtellen.“ Benger loe. (it

dieſes Schußgebete zul göttlichen Bar  Tzigkeit, zu eſus,



——

„Haec, et his similia poterit prudens Sacerdos VUI.
gari Vvel latino Sermone, PrO captu, morienti
suggerere.“

Mit Kindern muß man beſonders recht kindlich und lieb⸗
reich umgehen; thnen agen, wie es im Himmel ſchön iſt,
wie ſie dort den heiligen Schutzengel, die Mutter Gottes, den
himmliſchen ater, das heilige Jeſukind 20 ehe werden. Ebenſo
ſage man auch den Eltern, ſie ſollten ihnen auf hnliche eiſe
zuſprechen, ſo daß ſie vor Freude und ehnſu nach dem
Himmel alles andere vergeſſen. Die landläufige ede „Mit
Kindern läßt ſich noch nichts anfangen,“ iſt kaum In deren
allererſten Lebensjahren richtig. Der Prieſter macht hundertmal
die Erfahrung, daß bei vielen, beſonders aus recht chriſtlichen,
ſittlich reinen Ehen, ein gewiſſer Gebrauch der Vernunft dem
EL weit vorauseile. Sie ſind dann gehorſam, bringen
gern kleine, für ſie oft ehr große Opfer, prechen ſich manch
mal ogar ſelber zu, und ſterben ſo ergeben und elig ahin,
daß man wirklich recht erbaut wird.)

Können ſie ＋ faſſen, ſage man ihnen auch,‚ ſie
ihren Eltern Verdruß gemacht, uine etrübt hätten X., daß ſie
es bereuen müſſen, Jeſu, Maria, dem himmliſchen eL
Liebe,?) und ＋ nicht mehr thun dürfen. So bringt man ſie
einer Art Reue. Mit 6— 7 Jahren, einige noch früher, darf
man ſie auch abſolviren, und ihnen (den erſteren die heilige
Oelung penden; mit 8 — ) Jahren auch abſpeiſen, enn ſie
auch ſonſt noch nicht communicirt hätten.
Maria, dem Ili Schutzengel und allen Heiligen die nade der
Barmherzigkeit Gottes

) „Das Geheimniß der te Gott beſteht darin, alle inge für
ihn zu thun, ohne daran denken, daß ſie ſo ganz gering
Wir vergeſſen dieſes allzu oft, und verlieren viel Ich hebe
abſichtlich immer den den himmliſchen mit Ie
hervor, eil der eilige Thomas ſagt, 8 ſei vortrefflicher, btt als unſern
ater anzubeten, enn bloß als Unſern Schöpfer und errn, und alle erke
hätten größere Verdienſte, wenn ſie recht Im kindlicher tehe geſchähen.



——  —

Ordo comnmendationis animae.

Die Commendatio animae eſteht in einer Litanei nd
drei Empfehlungen, deren jede ſich ern entſprechendes Gebet
chließt Dauert der Todeskampf länger, ſo können auch das
hoheprieſterliche Gebet Jeſu, eine Leidensgeſchichte nach Johan⸗
nes, und andere Gebete vom bitteren Leiden und Sterben Jeſu
Chriſti noch verrichtet werden.

a) Anempfehlung der ſcheidenden eele. Je näher
der Augenblick herankommt, von welchem die Ewig⸗
keit abhängt, deſto dringender wird die Mahnung der Kirche,
unſere Gebete für den Hinſcheidenden du vermehren.

„Sequentes PrecCes quanta poterit (sacerdos)
10ri devotione dicat, admoneatque domesticos et eir-
Cumstantes, Ub SIimul Orent PrO moriente.“)

„Parochus Ne decedentis animae commendationem
decedens, Clericum saltem unum, 81 potest,
habeat, qui deferat vasculum benedictae, Super-
pelliceum t Stolam Violaceam,“) quibus IPSe Sacerdos
nte infirmi cubieulum indutus, locum ingrediens, dicat
Pax GC domui t Oomnibus habitantibus In e 0⁰

„Deinde aspergat“) aegrotum, lectum et cireum-
tantes AQUA benedicta, dicens: Asperges IIl Domine,
hyssopO et mundabor' te.“

„Postea Salvatoris nostri OCrucifixi imaginem aegroto
oSsculandam praebeat, verbis efficacibus EU ad Spem

die lauretaniſche, die Allerheiligen⸗Litanei, den Roſenkranz,
360., 8. länger auert. Obwohl die dieſes Sacramentale

zu enden, vorzugsweiſe dem Pfarrer bliegt, hat die Kirche doch V
ihrer ürſorge für das Seelenheil Pflicht und Recht derſelben jedem Prie⸗
ſter übertragen, und eshalb auch die Commendatio animae im Brevier und
Rituale beidrucken 35 und Rituale nimm man gewöhnlich
mit; Weihwaſſer und erze ſie beim ranken gewöhnlich! Wenig⸗
ſtens doch, außer im Alle, die Tole: nie ehlen ) Mäßig⸗
aber öfters während der uſprüche



56

aeternae sSalutis erigens. ipsamque imaginem
ponat, Ut iIllam aspiciens salutis SUuAE Spem Sumat.“

„Deinde SCCENnSA candela) genibus klexis) CU

omnibus Cireumstantibus breves Litanias devote recitet,
1 unoC modum: Kyrie eleison' ete.“

Die Wichtigkeit des Momentes ze. bringt ＋2 wohl von

ſelbſt mit ich, daß ieſ Gebete mit Andacht und tiefer Rüh
des Herzens gebetet werden. So geſchi eS auch be den

kurzen Zuſprüchen, die man einfließen läßt in wenigen Wor⸗
ten lebhafter Glaube, das Gemüth! Man macht
ſich keinen Begriff davon, mit welcher Liſt und alſ

er der
böſe ein daran arbeitet, dem Sterbenden tm Augenblicke des
ode Hoffnung und Vertrauen entreißen. Die Ix chreibt
die Beſchützung der Sterbenden gerade dieſe gefährlichen
Angriffe dem Sacramente der Krankenölung 8 hymagnam
divinae misericordiae Hduciam excitando“; und muß
auch der beiſtehende Prieſter ſeine oOrte ganz aus dem heili  2  —
gen Glauben chöpfen, und während ſie aus ſeinem gerührten
Herzen ſtrömen, 0  en ſie möglich noch inniger, noch ergrei⸗
fender werden.

Die Empfehlungsgebete. Der Prieſter ſoll den
Sterbenden, enn * nicht dringende Noth erfordert, nicht ver

aſſen, ſo lange tm Todeskampfe iſt Auch der böſe
Feind verläßt das Bett des Sterbenden nicht, und verdoppelt
eine Uth, 1e mehr ELr ſieht, daß ihm nUur wenige Zeit noch
übrig iſt „Habens Iram magnam, Sciens quod modieum
tempus habet.“ (Apoc. 12, 12.) Den iſſenhaften und treuen
Seelenhirten alſo drängt es, die Liebe Jeſu und dieſer eele
dränget ihn, ſie unabläſſig chützen und zu vertheidigen. Er

Die ſoll nach der gewöhnlichen Praxis Lichtmeß⸗
tage zur Erinnerung Simebn freudiges Nune dimittis etc.) benedieirt
worden ſein (Wachsſtöckh. Wenn nicht, könnte und ſollte ſie Im Moment?
geweiht verden. Nur die Litanei wir! nieen ebetet, die anderen Ge⸗
hete verrichtet der Prieſter



—  —

will ihr nach Kräften ern eben treuer ater ſein, als ihr
der heilige Schutzengel ein beſtändiger und unzertrennlicher
Gefährte iſt, und verläßt ſie nicht, bis ihr der Eingang in die
triumphirende V erſchloſſen iſt Vielleicht war e8 ſchon,
der ſie auch in die ſtreitende einbegleitet hatte!

Weil e8 aber ſehr häufig geſchieht, daß man auch beim
E  en en dieſer nicht genügen kann, ſo muß man vor.

ſorgen, daß ern oder der andere ate die entſprechenden ebun⸗
gen und Affecte mit dem Sterbenden erwecke und mit den
Hausgenoſſen für hun bete Wenn die eute auf dieſes nicht
gerichtet und die Gegenwart des Prieſters beim Sterben
ber Gebühr gewöhnt würden, ſo wäre nicht bloß auch dem
gewiſſenhafteſten Geiſtlichen die eelſorge ungemein erſchwert,
ſondern ſie ſelber müßten dabei leiden, und meiſten noch
die terbenden Wo alſo in einem orſe X. ein frommer,
geſetzter Laie wohnt,?) der „zuſprechen kann“, wie die eute
ſagen, da bringe man dieſes, neben allem eigenen Eifer, 10
nicht ab, ſondern belobe und begünſtige eS vielmehr!

Ueberdieß te 10 der gläubige Prieſter dem Sterbenden
auch In ſeiner Abweſenheit bei, indem EL auf ſeinen egen
für ihn etet, ihn bei der eiligen Meſſe, bei ſei Beſuchung
des Allerheiligſten einſchließt 20 und ſo In der That ng
und Noth immer um Herzen mit ſich herumträgt, bis ELr wieder

ſein ager zurückkehren kann.
Vorausgeſetz habe ich, daß ern ihm die kirchlichen terbe  2

gebete ereits ebetet und auch den Sterbeablaß erthei hat,
der Sterbende ſomit „ſeine ache habe“

Auch für Kranke, die noch gerade nicht beſonders bedenklich
darnieder liegen, darf man zu Zeiten die Commendatio animae

wenn man bei großer zu ſpät geholt wird. Oft
iſt 8 auch, als wenn 8 nicht geſchehen E, daß der Kranke in Gegenwart
des rieſter ſtirbt Man war vielleicht Tag und Nacht bei ihm Nun
man ſich auf Zeit, zUum Meſſeleſen, zur Chriſtenlehre, zAm ꝛc.
da 1 er, oft kaum, daß man recht zur Thüre hinaus war. „Gott hat
8 eben haben wollen.“ äufig haben ſie ieſes, vie das „Hingusbeten“



beten Erfahrungsgemã omm der Herr oft unvermuthet
und dann iſt man froh, ihnen dieſen ſchuldigen Liebesdienſt
erwieſen haben Nicht ſelten mag ern H Antrieb geradezu
vom heiligen Schutzengel ausgehen.

Die Anweſenheit des Seelſorgers iſt übrigens auch dazu ́I.

neesei
nützlich, daß der Kranke doch nicht ber Gebühr geplagt werde
und wenigſtens ruhig ſterben könne Deshalb müſſen die An⸗
gehörigen welche den Sterbenden durch lautes Weinen, Schreien 2.,
beſtändiges Fragen, ob eLr ſie noch kenne 20., beunruhigen könn⸗
ten, anft aber beſtimmt erinnert werden, daß ſie chriſtlicher
Liebe ſich beherrſchen, oder einige Augenblicke das Zimmer ver

aſſen möchten — Ueberhaupt ollen nicht vie  le Perſonen zugegen
ſein, und beſonders erne gehalten werden, welche dem Ster
benden Anlaß leidenſchaftlichen Regung werden önnten

Der Prieſter geſtatte nicht daß unde Füße des Sterben⸗
den öfters berührt werden, zu ſehen, ob ſie nicht chon erkal  2  2
tet ſind Auch ird er ſelber nicht etwa ters deſſen Puls
herumfühlen. Es könnte nach Umſtänden überaus
lichen Eindruck hervorbringen Die eigentlichen Todesanzeichen
ſind ohnedieß ſo rägnan 9 daß man ſich bald wie man nur

Einige ſterben geſehen hat auf ern paar Blicke ins Geſicht
auskenn Wwie es

Begleiter der Leichen vom Sterbehauſe bis zUm Orte, wo ſie der
Prieſter übernimmt) von einem praktiſchen Geiſtlichen elernt und oft ſehr
rgreif ende Geb  en

Das unaufhörliche Überlaute 2 der quält den Kran⸗
ken oft mehr, als die des bde Oft II der reilich erechte
Schmerz momentan ſo ngeſtüm hervor, daß der Prieſter ſchon ſelber
ſein darf Man ſei olchen gefaßt aber auch vernünftig! Faſt
unfehlbar wird die verlorene aſſung wieder rzielt an ohne viele orte
vorzubeten eginnt NI  3 Ave Arta 2 Sie nach und
ſie ſich wieder 30 Wenn der he und ſi beim Ziehen die
Iterblätter eben; wenn die Naſe igenthümlich zugeſpitzt iſt und die
läſern werden, das Geſicht oder wird, einbri 2 20

Oft aber Alles dieſes ſo plötzlich ein, daß man 8 vor inuten
noch kaum ahnen konnte.



59
eigentlichen Todeskampfe ſoll der Sterbende nicht mehr

umgewendet, überhaupt nicht mehr bewegt werden, weil dieſes
den Tod beſchleunigen kann.

Die Sterbekerze ſoll während der ganzen Agonie
angezündet leiben und in der Nähe des Bettes ehen
Es iſt geziemend, aber nicht ſtrenge nothwendig, daß ſie
wenigſtens In ſeinen letzten Augenblicken in der Hand alte, als
Bekenntniß ſeines Qauben und ſeiner Liebe „Dum infirmus
proximus est 20 transitum,“ agt der heilige Liguori, „tradat
El candelam7 Ut teneat, t ita 1 Hde mori ProO-
fiteatur.“ „Esbt 10 antiquissimus Eeclesiae ritus,
quem ommittere nullatenus ebet, ejusque mentio Ht 1
testamento 8. Ephremi Syri 0 (Catalani.)

ören wir nun das romi

ſche Rituale: „Cum IN SUl
exitus anima anxiatur, dicantur sequentes Orationes:“) Profi-
Ciscere Deus misericors 2 Commendote Suscipe Do-
mine Commendamus tibi Domine Delictajuventutis' te.

55 VeroO diutius aboret anima, poterit legi
U.  — hoe Evangelium 8. Joannis: ‚Sublevatis oculis“)
Passio Domini nostri Secundum Joannem' ＋ 9

„Oratio ad Dominum Jesum Christum de singulis arti-
culis passionis ejus, dicenda moriente, vel ab Lo ProO
Adoramus te Deus qui PrO redemtione' 0 —0

0 Man muß orgen, daß die Alles einem geeigneten Orte
bereit halten, ſchnell Licht U ekommen und daß ſie überhaupt
den Sterbenden nicht allein laſſen, auch nicht die Anderen hereinzurufen,
ſonſt 8 häufig, daß daherkomm und der Kranke Unterdeſſen
Ixr Sie Ammtli auch im reviere. Gebete verrichtet
man ſo daß man mitunter auch wieder UAſprüche einfließen laſſe; denn
der Kranke iſt da zerſtreut. Joan. 17 ES enthält die Gebete Jeſu für
die 3  Seinigen  — „Pater dus dedisti mihi, volo, Ut ubi 280 SUln, et IIi sint

Ut videant Claritatem meam“ ete. Cap 18 und 19 Dieſes
dem heil. Au guſtinusd ügeſchriebene ſich auch Unter den blaß⸗
ebeten in „Haringer's“ Sammlung aus Princivalli. Schluſſe fügt man

noch Vaterunſer, Ave und Ehre ſei Gott *. bei darauf täglich
ein von 300



— 60 —
„Dici praeterea possunt sequentes PSBalmi „Confite.

mini Beati immaculati. Retribueꝰ (118).“
„Tres piae t Utiles morientibus Orationes, SU.  — tri-

bus Aaber noster et tribus AVEe Maria!) 1 mortis
recitandae: Domine Jesu Christe, Per tuam sanctissimam
agoniam Domine Jesu Christe, qui ProO nobis mori
dignatus 88 Inl Domine Jesu Christe, qui Per

Propheétae dixisti. In Caritate perpetua dilexi te'

) Die Generalabſolution.
niter Generalabſolution verſteht man den päpſtlichen Segen

mit vollkommenem Ablaſſe für die Sterbenden. Die 1
möchte die Seelen ihrer Kinder ganz rein uin die ande ihres
0  EL zurückgeben, und erläßt ihnen durch das Sacrament
der Buße die ünden und ewigen Strafen, durch die heilige
Oelung die Ueberbleibſel der Sünden, und durch die General—
abſolution auch die zeitlichen raſen. Benedict XIV.
hat Ii 1747 allen Biſchöfen, we beim apoſto⸗
liſchen Stuhle darum achſuchen, die Vollmacht verliehen,
die Generalabſolution ſowohl perſönli zu ertheilen, als auch zu
ihrer ſo vie  le äcular-— und Regular⸗Prieſter
delegiren, als ſie für gut halten Ueberdieß hat * eine be
ſtimmte Formel afur vorgeſchrieben, we weſentlich iſt,
und auch Im durch ke  mne andere erſetzt werden kann,
und überdieß verordnet, daß auch die Geſunden fleißig ber
die Bedeutung und die Bedingungen des Sterbeablaſſes belehrt
werden 0  en

Den Mitgliedern gewiſſer Bruderſchaften, der Roſen⸗
kranz⸗Bruderſchaft, der Scapulier⸗Bruderſchaft vom erge

S o oft man reumüthigen . für die mit dem Tode ringenden
Gläubigen drei Vaterunſer Ehren des eidens Und der Todesangſt Chriſti
und drei Ave Maria zUum nre die Schmerzen Mariaä beim Tode Chriſti
etet, kann man 300 Tage Ablaß, un monatli Unter den üblichen Bedin⸗
gungen einen vollkommenen gewinnen. Papſt Iu VII 18 809



.— —

— 614. —
Carmel, der Bruderſ chaft von der unbefleckt en Empfängniß
Mariä, der ſieben merzen Mariaã

2

Bruderſcha kann der
Sterbeablaß von den dazu bevollmächtigten Prieſtern 1e nach
einem eigenen Formulare ertheilt werden. Bei a  en ande⸗
ren Bruderſchaften, nd ebenſo, auf Roſenkränze, Kreuze,
Medaillen, wie häufig geſchieht, der Sterbeablaß gelegt iſt
kann derſelbe auch ohne Vermittlung eines Prieſters nd ohne
die förmliche Generalabſolution gewonnen werden, nur

der Kranke die vorgeſchriebenen Bedingungen erfüllt.ꝰ Der
Prieſter oll ihn alſo auf dieſe aufmerkſam
machen, und ihm durch andächtige Zuſprüche deren Gewin⸗

verhelfen.
Die Generalabſolution nach der Ulle Benedict's XIV., von

welcher hier die ede iſt, kann Allen ertheilt werden, welchen
man die Abſolution und die heilige Oelung geben darf.“) „Zu
verweigern iſt ſie nuLl den Excommunicirten, den Unbußfertigen,
und denen, we uin einer offenbaren Todſünde dahinſterben.“
Die zUum ode Verurtheilten ſind nirgend ausdrücklich davon
ausgeſchloſſen, ſie ſich Aders bußfertig vorbereiten.

te kann In demſelben Stande der Todesgefahr, auch enn
er länger anhält (ypermanente infirmitate etsi diuturna“

„semel 1 Oodem morbi statu“) 5), nUuL einmal ertheilt
werden, außer  — „S81 prior applicatio invalida fuerit defectu
gratiae aubt aliarum conditionum requisitarum; t 1
morbis diuturnis Saltem Sub conditione Uurgente majori
periculo Vvel adveniente mortis articulo.6) Wenn ſich jedoch
der Kranke wiedererholt, und ſpäter neuerdings In die
Todesgefahr zurückfällt  1 (81 infrmus convaluerit, deinde

aurel, die Abläſſe, Paderborn 1870, im 2 Gewöhnlich
und Communion, des heiligſten Namens Jeſu, eue,

in Gottes Uen, Berührung des heiligen Gegenſtandes, auf welchen der 9
gelegt iſt Alſo nach mſtänden auch den Kindern, bereits ſündigen
onnten, den Vewußtloſen, Wahnſinnigen und Geiſtesabweſenden Ind

Sept 1838 et 12 Febr 1842 5) Sept. 1775 0 Rituale dioec.
Paderbornens.



—  —

quacunque de mortis periculum redeat“),
kann ſie wiederholt werden.

Ferners kann ſie deßhalb, daß ſie Sterbenden von

mehreren bevollmächtigten Prieſtern gegeben wird nicht mehr⸗
als werden Doch iſt amit nicht verboten,
daß ſie dem Kranken der nämlichen Todesgefahr mehr
als noch daß hm überhaupt der vollkommene Sterbeabla
aus verſchiedenen Titeln, der Roſenkranz⸗ oder
der Scapulierbruderfchaft ZC. ertheilt werde

Zum Empfange des Sterbeablaſſes oder der General—
abſolution iſt jedoch Ur weit als der Kranke
tande iſt eS erfüllen nothwendig: daß der Kranke
un Todesgefahr chwebe, enn auch auf den wirklichen Todes⸗
am nicht warten iſt b) daß er mindeſtens die habituelle
Intention habe; 0) daß er die heiligen Sterbeſacramente
pfangen habe, oder wenigſtens den üßen Namen Jeſ

reumüthig anrufe; überhaupt Akte des
merzes über die begangenen Sünden und Affecte glü⸗
henden Liebe 8u ott erwecke, und den Tod mit willigem
und ergebenem Her  0  en aus der Hand des annehme

Man ertheilt dieſelbe gewöhnlich bei der Proviſur nach der
eiligen Oelung, onſt erhielten ſie die wenigſten Sterbenden;

nach vorausgegangener Reue und Leid und geduldiger Ueber  2
nahme des ode mit ausdrücklicher“) nrufung des Uhen
Namens Jeſu, Nothfalle jedoch auch denen, welche Sprache
und Bewußtſein ereits verloren aben, enn man nur anneh

In eodem mortis articulo infirmus LOII potest pluries Uerari
ancC indulgentiam, pluribus sacerdotibus impertiendam.“ Febr 1841

12 März 1855 hat Papſt Pius ausdrücklich rlaubt daß ſi
mehrmals über denſelben Kranken und derſelben To geſprochen
werde. 3 ann der Prieſter bei mehr dringender Gefahr Ei gerufen werden
und kommen, ſo ſoll ſie da (wiederum! ertheilen, da die Conſtitution Bene⸗
dikt's XIV. von ET 0 articulo mortis Invocatio saltem mentalis,
quamdiu aegrotus 8Suae mentis est COmpos, est Conditio Sine dua N0O

ad indulgentiam luerandam (20 Sept



Ge⸗men kann, daß ſie nach dieſer nade verlangen würden
wonnen kann der Sterbeablaß indeß erſt „IU VeTO mortis
articulo,“)) un dem Augenblicke werden, welcher dem Verſchei⸗
den unmittelbar vorhergeht

Der Prieſter, welcher die Vollmacht zur Ertheilung der
Generalabſolution beſitzt kann ſie Bezirke ſeiner Jurisdiction
Allen ſpenden, we Todesgefahr kommen Er muß aber
die von enedie XIV vorgeſchriebene Form enaus)
anwenden. Der Segensgruß Pax —ͤuGC domui und die Be⸗
ſprengung mit Weihwaſſer unter der nii Sperges

Miserere Deus te mag wegbleiben dürfen, wenn
die Spendung der heiligen Sterbeſacramente Uunmittelbar zu⸗
vor ſtatthatte Doch iſt e8 ſicherer, ſie auch da noch eigens zu
wiederholen. Das Confiteor Namen des Kranken und die
allgemeine Losſprechung Misereatur tui te muß gebetet
werden enn e8 au Unmi  aLr gebetet worden
ware Semper est recitandum Confiteor hace (G-·
dictione, licet antea Jau 51iS dietum fuerit admini-
Stratione 88 Viatici t Unctionis —181 necessitas
geat 10 Und wenn ſeit dem Empfange der heiligen terb⸗
ſacramente ereits ern oder der andere Tag verfloſſen war, iſt
eS auch rathſam, dem Kranken vorerſt noch die ſacramentale
Losſprechung ertheilen.

„Wenn aber der Kranke dem ode chon nahe iſt, daß
zUr Ablegung des allgemeinen Sünden Bekenntniſſes und zur
Verrichtung aller Gebete ke  mne Zeit mehr erübriget ſoll der
Prieſter ogleich den Segen (benedictionem, Praefatam
benedictionem“ agt iguori ertheilen, indem er, was das

23 675 23 April 675 So ＋ V  * auch in
der Formel für die Scapulier⸗Bruderſchaft „ꝗAuod 81 mortis beri-
culum Deo avente ＋ Sit tibi AaeGC indulgentia PTO EeroO mortis
articulo Treservata Und in der der Unbefleckten Empfängniß Qrid
5 hoc, 81 infirmitate qua aegrotas, decedas allas, misericordia Dei,
salva sint tibi, donee fueris articulo mortis Constitutus 6 „Quam ab
omnibus 1II posterum Praecipimus.“ Ind Febr 1841



—  —

Sicherere iſt mit den Worten beginnt Dominus noster
Jesus ristus, Hlius Dei VIVI. Jul CO CrO Apostolo
8uU0 dedit potestatem“ Im äußerſten 0  0  E kann
EL ſich nach Catalani auf die oOrte beſchränken: Benedieat
te omnipotens Deus, Ater et Filius, Et Spiritus S
tus Amen Da dieſer Segen, als Namen des Pap
ſtes egeben den vollkommenen 0 1580 enthält 9

Benedietio articulo mortis CU. soleat impertiri
post Sacramenti Poenitentiae. Eucharistiae et extremae
Unctionis IIlis infirmis, Qul vel IIllam petierint dum Sana

mente t integris sensibus erant 8SEU verisimiliter petlis-
sent vel dederint COntritionis; impertienda iisdem
est Ctlam 81 pOstea Iinguae Caeterorumque SEIISUUM uSU

sint destituti aut delirium, vel amentiam ineiderint
EHXcommunicatis VeTO. impoenitentibus, et Qul manifesto
peccato mortali moriuntuUr st Omhnln0O deneganda

Habens praedictam facultatem, ingrediendo eubi-
PaxX uC domui ²culum. Abi jace infirmus, 164

deinde aegrotum cubieulum t Cireumstantes aspergat
AQu benedicta. dicendo Antiphonam Sperges te

„Quod 81 aegrotus VOluerit Confiteri audiat Illum t
absolvat 81 Confessionem OII peta XCitet iIlum ad
éeliciendum aCtum COntritionis; de Ujus benedic-
tionis eflicacia VIrtute, 81 tempus CTA breviter Admo-
ct tum instruat abque Ortetur, Ut morbi incommoda

dolores anteactae Vitae exXplationem libenter
perferat Deoque 8SE686 paratum Offerat 2d Ultro D
tandum quidquid E1 placuerit t mortem II batlen-
ter Oobeundam satisfactionem7 Auas

Von da ſoll man Alles auswendig wiſſen Benger loe Crt

hält 8 für ſicherer, auch in dieſem äußerſten Falle noch zu beginnen
mit: „Indulgentiam plenariam et remlsSlOnellI OInnlulll peccatorum tibi C0O0H—

cedo, nomlmne Patris, et Filli, et Spiritus sancti.“ Dieſer Meinung pflich
ten auch wir bei



peccando promeruit. Tum piis ipsum verbis consoletur,
12 Spem erigens, fore Ut divinae munificentiae lar-
gitate EI  — remissionem et vitam Sit CSOnSe

turus aeternam.“
„Sacerdos dicat:“) Adjutorium nostrum Ant. Ne

＋*reminiscaris Kyrie I Or Clementissime'
y Tune dicto ab unO OClericis adstantibus „Confi-

teor' Sacerdos dicat „Misereatur' Deinde: Do-
minus noster Jesus Christus 5 In nomine Patris
Per Sacrosanctae Benedicat

„S81 STO infirmus Sit deo morti proximus, Ut
Confessionis generalis faciendae, nequ praemis-
Precum recitandarum tempus suppetab, statim

Sacerdos 81 11 el impertiatur.“
In exspiratione.

a) Wenn der Augenblick des Verſcheidens wirklich nahet ⸗
ſoll man dem Sterbenden erhöht und laut, aber nicht ſchreiend
und un Pauſen, eigentlich zuſprechen, ganz ſich in die Lage
des Sterbenden hineinverſetzend und lles tn ſeinem Namen
betend Erſt ſagt man lles lateiniſch, und wenn er Todes-⸗
amp länger andauert, auch deutſch.

Scheint der Sterbende ereits verſchieden, ſoll ſich der
Prieſter hüten, ſogleich ein Zeichen des Todes geben, ihm
etwa ugen und Mund teße wollen 10. ſondern
nulr zu beten fort, bis der Tod gewiß iſt.“)

„Cum VeTO tempus exXSpirandi institerit, tune maxime
ab Omnibus ircumstantibus, flexis genibus vehemen-

orationi instandum est. Ipse VeroO moriens, 81 potest,
) Nach dem römiſchen Rituale eginn hiemit die von 10 XIV.

vorgeſchriebene Formel „Opus est, uUt Sacerdos qui hoce Caritatis Opus
exercet, imminentis mortis signa sciat, Ut 1ta aegroto jam expiranti
mehus auxiliari possit.“ Liguori. eine Wöchnerin bor der Entbin⸗
dung orben, ſo ſoll der geöffnet leiben wegen des Kindes) Oft
geht es noch I ange her, bis ſie den letzten thun Gebete



6
dicat, vel 81 non potest, asSistens 81Ve sacerdos Pro

9clara O6SE pronuntiet: Jesu 68 Jesu
Quod, et quae sequuntur 4d I1Ilius 2  7 81 videbitur,
etiam saepius repetet: In tuas Maria,
sSancta Maria, OTra Pro Mater gratiae, mater
misericordiae, tu ab hoste protege, et Ora mortis
suscipe.““

„Tuné. U viget pia consuetudo, pulsetur Campana
parochialis Hcclesiae aliquibus ictibus, ad significandum
Hdelibus In urbe, vel 10co, aut Xxtra 1 8Suburbanis exiS-
tentibus, instantem mortem exspirantis aegroti, Ut bO
Deum TOBare possint.“

Nach dem Verſcheiden ete der Prieſter unmittelbar
die im ituale vorgeſchriebenen Gebete, nie ſich dann nte  2
der und beginnt ohne weitere Erklärung auch mit den
Umſtehenden für den Verſtorbenen beten, wodurch
der erfolgte Tod beſten angezeigt und den heftigſten Aus
brüchen Schmerzes vorgebeugt ird

Dann beſprengt CEL den Leichnam noch mit Weihwaſſer,
ſagt den Angehörigen mitleidigen Herzens einige tröſtende orte,
wie ſie ſich der prieſterlichen Theilnahme von nahe egen,
und entfernt ſich ſtille Den Ausbruch des merze laſſe
gewähren. Eigentlich tröſten kann ETL tim erſten Augenblicke
Keines. Der Schmerz iſt zu neu, groß; eLr muß ſich erſt

egen.
Der Leichnam ſoll einige Zeit unberührt Im

liegen bleiben, doch man die eUte ſorgen, daß ugen und
un eſchloſſen werden, und daß Licht Und Weihwaſſer abet
eien Dann ſoll anſtändig, Im Feiertags-Gewande,; mit
reuz, Roſenkranz und osmarin In den auf der ru gefal⸗
eten Händen hergerichtet werden. Zu ſeinen Füßen oder der

nützen da mehr als J geiſtlichen Inſtituten ammelt ſich da ern i
der emeinde vor dem Tabernakel Das ebe 3.  für Sterbende iſt auch den
Geſunden nützlich.



— 67 —
Seite ſtehen reuz, Licht und Weihwaſſer, und die Beſuchenden
knieen ſich vor llem zuerſt zUum Gebete für eine Seele nieder
und beſprengen ihn dann mit Weihwaſſer. (Apoſtelgeſch. 9, 40.)

Die Bruderſchafts⸗ ritten rdens-Mitglieder werden
vielen Orten un inem eigenen Todtenkleide begraben. Die ung⸗
frauen haben gewöhnlich das weiße Kleid, allezeit aber den
Kranz auf dem Haupte Cleriker tragen den Talar und die
ihrem rdo entſprechenden Paramente in violetter Farbe, „50
als wollten ſie zum er an den ar gehen.“

Die löbliche 1  E, daß die Freunde und Nachbarn tm
Sterbehauſe zuſammenkommen und für den Hingeſchiedenen
eten, ſoll nicht durch Trinken 20 profanirt, noch weniger jun⸗
gen Leuten Gelegenheit zur Sünde werden. Sie ſoll auch ni
In die Nacht hinein dauern. In einigen rten wird übrigens
bloß Abend für den Verſtorbenen Ivn der Ir oder
vor dem Miſſionskreuze Roſenkranz und Litanei gebetet.

„Egressa anima de COTPOTE, Statim dicatur hoe
R Subvenite Or Tibi, Domine? nterim detur
Campana signum transitus defuncti PTO 1060 consuetudine,
Ut audientes pro ejus anima Deum precentur.“

„Deinde COTPUS de more honeste compositum 1oco
decenti CU. lumine collocetur CTUX

pectus inter defuneti ponatur,) aut Ubi desit,
1N modum crucis componantur, interdumque Asper⸗

gatur Au benedicta, et interim donece efferatur, qui Ad-
sunt, Sive Sacerdotes Sive aliis, Orabunt Pro defuncto.“

Wir aben nun ziemlich ausführlich von einer
des prieſterlichen mie gehandelt, we Unter die wichtigſten
ſeelſorglichen Verrichtungen gehört. „Das Mitleiden Gottes,“
ſagt Condren, „mit den Sterbenden iſt grenzenlos, und

„Vereinigung mit eſus im Tode Das göttliche Herz Jeſu iſt
Kreuze geöffnet, um Uns Quell des Lebens zu werden Das Herz des
umfaßt das reuz, NII durch Vereinigung mit dem Tode mit ihm zur
Auferſtehung und zum ewigen ʒ gelangen.“ Benger loe. Cit.

5*



——  —

ſcheint ihnen eine Gnaden Aum ſo lieber mitzutheilen, als ſie
kaum mehr der Gefahr ausge

ſetzt ſind, ſie zu mißbrauchen.“ In
der Krankheit und namentlich auf dem Sterbebette vollzieht ſich
das 8  E Zuſammentreffen Gottes mit ſeinem Geſchöpfe auf
Erden, das er ſo oft in unendlicher Barmherzigkeit heimgeſucht
hat und mit unbeſchreiblicher Sehnſucht retten verlangt.
Tauſend und tauſend Ke  tme der nade, welche bei der auſe
In das menſchli erz niedergelegt wurden, können un dieſen
Stunden noch zur Entfaltung kommen. Jeſus ſelber, der
die Sünder eine ganz beſondere Zärtlichkeit hatte, eilet herbei,

die noch nicht eingebrachte rnte ſeines bitteren Leidens
und Sterbens zu ſichern. Der ganz ungebeſſerte Sünder kann
da noch in ſich gehen, und der fromme und gute Chriſt hat
noch unzählige eſahren überwinden.

Aber auch für ſich ſelbſt ſammelt ſich der Prieſter die
größten Gnaden und Verdienſte, während EL dieſes heilige Amt
gewiſſenhaft verwaltet Die Visitatio t CUTA infrmorum t
morientium iſt ern ei des prieſterlichen Tagewerkes,
ott und die Menſchen ſich vereinigen, dem treuen Seelſorger
ihre Liebe entgegenzutragen. ogar die Kalten, die Ungläu⸗

Und wiebigen wundern ſich da, und fangen nachzudenken.
dankbar ſind erſt te Guten! wie gerührt ſind ſie, enn ſie
ihre Eltern, Kinder, guten Freunde 20. nicht bloß ergeben, ſon⸗
dern mit freudiger Zuverſicht Unter den Zuſprüchen des Prie⸗
ſters haben ſterben ſehen; enn eS ihm mit Gottes Gnade
gelungen iſt, in den letzten Augenblicken noch lles recht zu
machen! Da gehen die Herzen auf „So möchte ich auch ſter⸗
ben; dieſes Glück möchte ich auch aben Et es da oft nach
Jahren noch Dabei ern man das menſchliche Herz, man ern
die Gemeinde 20. kennen, wie onſt kaum auf eine andere Weiſe

ur fleißigen und ewiſſenha Krankenbeſuch wird
endlich dem Prieſter auch ſein eru erſt recht ieb und ſchön
Dem guten Seelſorger iſt es allezeit ein unvergeßlicher Troſt,
enn eLr vom Sterbebette eines Pfarrkinde heimgeht, ſich den



8

—  D

Schweiß abtrocknet und agen kann: „Nun hat ex'8 überſtan⸗
den, mit Gottes ilfe glücklich überſtanden.“ Dann nimmt
man den Roſenkranz zur Hand, und betet ihn ab für Alles,
was ſich da Im Herzen rege und was man ott ſchuldig
Wie ankbar wird uns jetzt die abgeſchiedene eele ſein, wie
ankbar ihr heiliger Schutzengel! agt 10 eſu ſelbſt „Mihi
CiSti 10

Hingegen wie könnte ern Seelſorger, der noch nicht allen
Glauben, alles moraliſche Gefühl verloren hat, uin ſei eben
noch einen ruhigen Augenblick aben, enn ELR denken müßte
„Aus meiner Schuld, meiner Trägheit . iſt eine cele
ohne geiſtliche Hilfe, ohne die heiligen Sterbſacramente in die
Ewigkeit hinübergegangen!“ mein Herr, gib uns ein
liebevolles, ern mitleidiges, ein prieſterliches erz Laß uns
dein Volk, laß Uns alle Kranken, Preßhaften und Sterbenden
un unſerem Herzen tragen, wie eine Mutter ihr ind trägt;
laß uns ihnen treue Freunde, gute wachſame Hirten ſein lege
deine tebe uin unſer Herz und dein Wort auf unſere unge,
damit wir Zeugen deiner größten Erbarmung ſein dürfen, und
dir keine eele, für welche du vte  le er gebracht haſt, ver.

aſſen oder verlieren. „O One Jesu, qui languentibus Olim
misericorditer opitulatus E8. inflamma t et ET·

ObES IEOS Simili charitatis ardore, Afflictis
I1Ilam ferre Opemn, quam laudabis et remunerabis 1 die
judicii. (Scut. fidei.)

edanken ber unſere Ratechismen.
on vor mehr als einem halben Jahrhunderte ſchrieb der

amalige Wiener Domſcholaſter, der verdienſtreiche nachmalige
Zu weltlichen Unterhaltungen, otwa gar zUm ter 2. kann man

vom ranken— oder gar vom weg unmög gehen
Gefühlloſigkeit (gegen den Tod) würde das Herz verhärten.



*

Biſchof Johann Nichael eonhar In ſeinem „Entwurfe eines
dreifachen Religions⸗Unterrichtes“ alſo „Jeder Religionslehrer,
welcher den vorgeſchriebenen Katechismus bei ſeinem Religions⸗
Unterrichte Grunde legt und denſelben als Leitfaden ſeinen
Schülern in die ande gibt, wird Manches darin finden, vas
der Form nach hier und dort verändert und verbeſſert werden
mo 77

5*  Es iſt unverkennbar, daß manche Erklärungen un
erem vorgeſchriebenen Katechismus, die aus der Theologie der
damaligen Zeit genommen wurden, zu abſtract, daher Kindern
unverſtändlich ſind, und zu deren Deutlichmachung man einer
zu langen Entwickelung bedarf, wodurch die koſtbare Zeit des
Unterrichte umſonſt verloren würde.“

„f D  1e Sprache unſeres Katechismus iſt hier und dort
wenig concret, aus gelehrten theologiſchen Compendien entlehnt,
und daher der Faſſungskraft der Kinder nicht angemeſſen.“

„Die gewählten i

eweiſe ſind ni immer die
paſſendſten.“

„Die Vernunftbeweiſe hat man ganz übergangen.“
„Was die rdnung betrifft, In welcher die Religions⸗

Wahrheiten In unſerem Katechismus vorgetragen werden, wird
man geſtehen, daß ſie nicht die richtigſte t

Aus dem allen folgt: „Ich erkenne die Unvollkommenheit
unſeres vorgeſchriebenen Katechismus;“ und: „Das Bedürfniß
eines verbeſſerten Katechismus iſt groß.“

So der gerade tm Fache des Religions⸗Unterrichtes ſo
erfahrene Leonhard.

Und wir haben noch immer keinen verbeſſerten Katechis
mus, das große Bedürfniß eines verbeſſerten Katechismus iſt
noch viel größer geworden, beſonders un neueſter Zeit dadurch,
daß man den Katecheten e Unterrichtszeit beſchränkte und alle
Unterſtützung ur die Lehrer abſprach; aber zu ſeiner Befrie⸗
digung, für Verbeſſerung des Katechismus iſt noch nichts ge

x˖

e Darum ird eS wo geſtattet ſein, dieſes wahrhaft



7⁴

dringende Bedürfniß hier neuerdings zur Sprache bringen
und etwa einige Vorſchläge zu machen, wie demſelben abgehol⸗
fen werden könnte, ohne daß Anſtoß bei den Aeltern der un
der, welche einen nelen Katechismus in die Hände bekämen,
befürchten Are.

Denn ganz richtig ſagt der hochwürdigſte Herr Tzbif
von Salzburg, Auguſtin Gruber, in ſei „Praktiſchen Hand
buch der Katechetil für Katholiken“ et „Die Einführung

Katechismen iſt in der katholiſchen 11 immerhin ern
gefährliches Unternehmen. Das gemeine Volk vermag chwer die
Form und Einkleidung von der ache zu unterſcheiden.
Eine tn nicht gewohnte, von den bisher üblichen abweichende
Ausdrücke gemachte Einkleidung das olk et ſchon als
eine neue ehre an und da ＋2 mit Recht die Lehre der katho  2  —
liſchen Kirche für unveränderlich hält, die auch tn der That
immer dieſelbe bleiben muß, iſt ihm eine ungewohnte un  2
kleidung, eine andere Reihung der Materie, ern ihm nicht ge
läufiger Ausdruck ſchon eine Abänderung uIn der ehre, die
8 tn ſei frommen Sinne verabſcheut.“ Darum würde ich
auch nie die Einführung eines eigentlich neuen Katechismus,
etwa von Deharbe, und mag 4 noch vie  le Vorzüge haben,
befürworten. Nur in dem Sinne wünſchte ich einen neuen Ka
techismus, daß der ſchon ſeit langer Zeit tn Gebrauch befindliche
von ſeinen nicht wenigen und Ni geringen Mängeln gereini⸗
get würde, auch Iun der äußeren Form zum Theile wieder ſeinen
Iteren Auflagen ähnlicher würde J will mich näher erklären.

Wenn ich die äußere Form des Katechismus geändert
wünſche, ſo veranlaßt mich dazu der Umſtand, daß man abge⸗
gangen iſt von der ſo ziemli In allen ſonſtigen Katechismen
und auch tn den öſterreichiſchen des vorigen Jahrhunderts, ich
habe vor mir einen „Auszug des großen Katechismus
mit Fragen und An  orten für die adt. und Landjugend“
vom Jahre 177½ beobachteten Uebung, Fragen und Antworten
abwechſeln aſſen, was ſehr dienlich iſt, die Aufmerkſamkei



—  —

des Schülers auf das Weſentliche In der Antwort hinzulenken.
Die eben erwähnte Auflage des „Auszuges“ hat gar keine
Schriftſtellen, die neueren Auflagen desſelben enthalten ſolche,
aber unter dem Striche, nur durch verweiſende Buchſtaben mit
dem exte verbunden. Mir ſchiene e8 viel zweckmäßiger, die
Schriftſtellen In den ext gehöriger Stelle einzureihen,
wie es auch un allen ſonſt gebräuchlichen Katechismen, ſo viel
mir bekannt, der Fall iſt Bei ſolcher Anordnung würden ſie
auch nicht leicht überſehen, ni leicht ganz übergangen wer
den können. Das wären zwei Wünſche bezüglich der äußeren
Ordnung, welche Leonhard be Aufzählung der Gebrechen unſeres
Katechismus nicht erwähnt.

ohl aber meint Ex, ird man geſtehen, daß die
(innere) Ordnung nicht die richtigſte iſt weiß, daß Augu⸗
ſtin Gruber dieſelbe mit Wärme vertheidiget hat „als vollkom⸗
men beifallswürdig threr Zweckmäßigkeit wegen,“ wie eLr dann
alſo umſtändlicher ausführt: „Das wahre Leben der von ott
erſchaffenen Geiſter eſteht un threm fortwährenden Zugewendetſein
des Gemüthes (des Denkens, Fühlens und Wollens) dem
Schöpfer. Dazu muß zuerſt der erſchaffene Geiſt Gott, das
Verhältniß Gottes 8u ihm und ſeines zum Schöpfer kennen
lernen, eil Er * aus ſich nicht kann, hat eS ihm der
Schöpfer geoffenbaret der Glaube mit Erkennung des
Symbolum; aus dem eu, mit Zuhilfenehmung der Offenbarungs⸗
Geſchichte den Schöpfer, Erlöſer, Heiligmacher In und durch die
Kirche, den Richter und Vergelter glauben ern und ſieht, uin
welchem Verhältniſſe ott zu ihm und zu ott teht
(1 Hau  u Aus dieſer gläubigen Erkenntniß ſieht EL dann
das Ohnmächtige ſeines Selbſt, das Nichtige alles Irdiſchen;
die Ausſichten auf ewige Uter und das gläubig erkannte Ver—
hältniß zu ott gibt ihm die offnung und die Neigung
zUAm en mit Dank, mit Bitte, mit Flehen erge⸗
bung, mit Fürbitte ganz im Sinne des Gebetes Jeſu
(2 Hauptſtück) Dieſe gläubige dieſe offende



Gemüthsſtimmung eignet hn, Unter Gottes ilfe Freude
Gott, dem Vater, dem Erlöſer, dem Heiligen Freude
den Miterſchaffenen, Miterlöſeten, Mitgeheiligten oder Mitzu⸗
heiligenden, gleicher Seligkeit Berufenen empfinden und
den Entſchluß zu faſſen, ott und dieſen Mitmenſchen Freude

machen die Liebe, die durch te Gebote Gottes und
der Kirche ihre Richtung zur Thätigkeit erhält und ſich aus  2
ſpri (3 Hauptſtück) Aber dieſes Glauben, dieſes Hoffen, die  —
ſes Lieben kann ſich der Menſch beſonders der gefallene
Menſch nicht ſelbſt geben; Gott, der ihn ſchuf und erlöſete,
iſt es auch, der ihn heiliget durch eine ihm In die Seele gelegte
Kraft; und actiſch iſt es, daß zur Ertheilung dieſer Kraft ott
ſinnliche, bedeutungsvolle und ahrha wirkſame Handlungen
angeordnet hat, die ihm die ra zum Glauben, und
Lieben geben, ſie ſtärken und vermehren, ſie wiedergeben, enn
ſie verloren ird die heiligen Sacramente Haupt⸗
tũ So teht durch Glaube, Hoffnung und L.  iebe mittelſt
der heiligen Sacramente der Menſ als wiedergeboren, zUum
Kinde Gottes und Miterben Jeſu gemachter Menſch un
voller Zuwendung zu ott da Aber dieſer heilige Zuſtand ſoll
In ihm permanent bleiben, habituell ſein und In jedem ugen⸗
blicke ſich auch äußern. Darum muß EL nun ſehen, welche Ge
finnungen und Aeußerungen dieſem ſeinem Zuſtande ent⸗
gegenſtehen, daß ſie mit demſelben ganz und gar unvereinbarlich
ſind dieſen Zuſtand darum tn ihm zerſtören würden; er muß
ehen, welche Geſinnungen und Aeußerungen aus dieſem ſeinem
ſeligen Zuſtande nothwendig hervorgehen, dieſem ſeinem inneren
Zuſtande immer neue Wachsthum geben, ihn bis zur Menſchen
möglichen Vollkommenheit, bis zum aße des In Chriſto voll  2
ndeten Ilters eſ 13) emporheben; eTLr muß ehen die
ſündhaften Gefinnungen, die ihn ins Reich des Satans ck
führen, Uund die tugendhaften, die hn Im Et Gottes erhalten

die Gerechtigkeit (5 Hauptſtück). Aber nicht
ewig iſt ſein — ö EL weiß es, daß eL ſterben muß; eLr



—  —

iſt aus dem Glauben er daß die eele unſterblich iſt und
daß auch ſein Leib auſerſtehe wird Es iſt ihr nur heilſam
zur Erhaltung dem Uten, mit Lebhaftigkeit ſich dieſ Unſ⸗
tigen Welt zu der vier letzten inge (Anhang
des Hauptſtückes).

Deſſenungeachtet ſcheint miu doch die Behandlung der vier
letzten inge als enne Anhanges et mißverſtändlich und
hielte ich für entſprechender ſie erſten Hauptſtücke als geof
enbarte Wahrheiten die wir glauben müſſen zu behandeln
Die Trennung aber der „chriſtlichen Gerechtigkeit“ von der
„Liebe“ halte ich für entſchieden unri  1g,  1 da ſie 10 doch eigent⸗
lich nicht bloß zuſammengehören, ondern zuſammenfallen Dem
nach würde alſo der katechetiſche toff Hauptſtücken
behandelt werden nach dem Schema Der katholiſche muß
glauben (1 Hauptſtück), was ott geoffenbaret hat dieſen
Glauben zeigen ur Gottesdienſt, Gebet zugleich Uebung der
Hoffnung (2 Hauptſtück) und der iebe, der der lebendige
Glaube das Böſe meidet und das Ute thut (3 Hauptſtück),
was alles dem Men chen aber nur möglich mit Gottes nade,
deren ihn be onders die heiligen Sacramente (14 Hauptſtück)
theilhaft machen viel von der rdnung Großen, wenn

ich ſo agen darf Innerhalb der beizubehaltenden vier aupt  7
ſtücke würde dann vielleicht ſchon auch noch manche Umſtellung
vorzunehmen ſein, jedenfalls müßte nach ernnem Dafürhalten
die Lehre vom eiligen Ebopfer nicht bei den Kirchengeboten
abgehandelt werden, ondern der natürlichen Verbindung mit
dem allerheiligſten Altarsſacramente wodurch auch ihr Verſtänd⸗
niß nicht erleichtert und gefördert werden dürfte

Ein weiteres ebrechen unſeres Katechismus findet con⸗
hard dann Iu den Beweiſen der Katechismuslehre; eS
nämlich die gewählten Schriftbeweiſe nicht mmi die paſſend⸗
ſten und die ganz übergangenen Vernunftbeweiſe „jetzt
(1816) mehr als jemals nothwendig;“ dem inne nämlich,
„daß man bei jeder Religionslehre, ſoweit ＋2 die atur



geoffenbarten Wahrheit zuläßt, die Uebereinſtimmung derſelben
mit den ausgemachten und allgemein anerkannten Vernunft⸗
Principien, mit den allgemeinen intellectuellen und moraliſchen
Bedürfniſſen der Menſchen zeige, die Vernunftmäßigkeit der
ſelben darſtelle.“

Nach meiner Meinung ſind aber die Vernunftbeweiſe un
einem Katechismus für Kinder entbehrlich, abgeſehen etwa
von einigen Andeutungen, wie ſchon die Schöpfung Gottes
Daſein verkündet, wie eine Fortdauer nach dem ode chon der
Glückſeligkeitsdrang In jedem Menſchen fordert dgl Ich be
daure vielmehr, daß der Traditionsbeweis Iim Katechismus eigent⸗
lich ganz vernachläſſiget iſt, dieſer ſo agen ſpecifiſch katho⸗
liſche Beweis, der von ſelbſt einiger Kenntniß der Geſchichte
der Kirche ühren würde, eL vorherrſchend aus dem eben
der Kirche, weniger aus den Schriften der Kirchenväter genom⸗
men würde Daß die Schriftbeweiſe nicht immer die paſſe
ſind, iſt ern ebrechen des Katechismus, das ELr mit manchen
theologiſchen Compendien, nicht mehr zu ſagen, theilt. Es
wäre durchgängig wünſchen, wenige aber treffende Schrift⸗
ſtellen als Beweiſe anzuführen; iſt immer die Gefahr
nahe, daß es einem Spötter oder Ungläubigen gelingt, mit dem
Erweis der et eines ſogenannten Beweiſes aus der he  i
igen Schrift, den Glauben das, was amt hätte bewieſen
werden ollen, du untergraben. Daß einfache Verweiſe auf exte
der heiligen Schrift, unvollſtändige ätze daraus In einem
Katechismus nicht vorkommen ſollen, braucht kaum eigens 1
merkt werden Jedenfalls dürften die eweiſe nie der be
einem brauchbaren Schulkatechismus unbedingt nothwendigen
Kürze hinderlich ſein nenne die Kürze unbedingt noth  —
wendig für einen brauchbaren Schulkatechismus. afur meine
ich mich berufen dürfen auf den ſel Petrus Caniſius, der
in der Vorrede zu ſeinem Katechismus vom Jahre 1569 chreibt:
„Wollte ott tm Himmel es käme noch ern Anderer, der
könnte und wollte die Hauptſtuck unſeres wahren katholiſchen



Glaubens noch kürzer, deutlicher und beſſer fürtragen.“ Auch
eßhalb iſt beſonders auf Ků des Katechismus zu dringen,
et EL ganz und gar dem Gedächtniſſe der Kinder, die jetzt
hnehin ſo vielerlei lernen ollen und nicht mehr den Katechis⸗
mus zur Uebung tM eſen gebrauchen, ſoll eingeprägt werden,
was Uunter den gewöhnlichen Umſtänden nUuLr bei größter Kürze
des Katechismus von der Mehrheit der Kinder wird gehofft
werden dürfen. In dieſer Hinſicht ſchein miur unſer Katechis⸗
mus namentlich be den Geboten Gottes viel enthalten,
was, et 8 einmal daſteht, unur viele, mitunter gar nicht ſo
einfache, Erklärungen erfordert, aber ohne irgend einem Nach
theile entbehrt werden könnte

Caniſius verlangt, gewiß mit ollſtem Rechte, von einem
Katechismus auch noch beſonders, daß EL „die Hauptſtuck unſeres
wahren katholiſchen Glaubens deutlich fürtrage.“ In dieſer
Hinſicht macht aber ſchon Leonhard unſerem Katechismus den
zweifachen Vorwurf, daß „manche Erklärungen abſtract,
daher den Kindern unverſtändlich und die Sprache hier und
dort zu wenig concret, daher der aſſungskra der Kinder nicht
angemeſſen“ ſei Und dieſe orwürfe, wahrhaftig ſie ſind keine
Verleumdung! Ja In den angeführten orten hat Leonhard in
der ſchonendſten Form das Hauptgebrechen unſeres Katechismus
bezeichnet. Bei einem Katechismus für Kinder iſt die aupt  2
ſache, daß den Inhalt der katholiſchen Glaubens  2  — und Sitten  2
lehre vollſtändig tn einer der Faſſungskraft der Kinder möglichſt
angepaßten Form darbiete Beweiſe ſind für teſe Katechu  2

Vorerſt ſollen ſie lernen, waseigentlich ebenſache.
glauben und zu thun iſt Allerdings rag das ind nach
dem „Warum“. Es ird ſich aber zufrieden geben mit dem
Verweiſe auf die von ott In der 1E eingeſetzte Autorität,
die 10 nde überhaupt der Grund und die egel, das
Formalprincip des katholiſchen Glaubens iſt, den, beſſer deſſen
einzelne Sätze, deſſen Inhalt, reilich jeder oli nach ſei
Kräften und Bedürfniſſen, ſoweit möglich un zuläſſig, Im



—

Wiſſen mit den Beweiſen kennen zu lernen und
bemüht ſein ſoll beſonders die vielfachen efahren des
Glaubens unſeren Tagen überwinden zu önnen mit
Gnade, die ſicherſten der wird erwarten dürfen der das
Seinige thut um den theuerſten Schatz des wahren Glaubens

erhalten
ben darum, eil eS ſich bei den kindlichen Katechumenen

vorerſt darum handelt ſie mit dem ganzen Inhalte der katho⸗
liſchen Lehre ekannt zu machen, dürfte die Anordnung des
Stoffes auch ziemlich gleichgiltig ſein, wenn nUur nichts über⸗
gangen wird enn nur die Anordnung nicht Mißverſtändniſſe
zu veranlaſſen geeigne iſt womit ſelbſtverſtändlich nicht verkannt
werden ſoll daß durch entſprechende Anordnung das Verſtänd⸗
niß mancher Lehren be nders viel erleichtert überhaupt die
Macht, der uindru des Ganzen der Offenbarungen Gottes,
wie ſie dem Katholiken von der unfehlbaren tr verkündet
werden, nicht wenig erhöht werden könne.

Uebrigens ird eder mit Leonhard offenherzig be
kennen daß man Hinſicht der Ordnung, welcher die
Religions⸗Wahrheiten einem populären Religions⸗Handbuche
abgehandelt werden ollen, niemals ganz übereinſtimmend denken
ird Mancher hält dieſe rdnung für die einzig richtige und
glaubt, daß nur be dieſer erne ehre aus der andern fließe,
Eerne Lehre von der andern begründet und vorausgeſetz werde
Ein Anderer hingegen findet ſie ogiſch, verſetzt und
verändert wieder Manches und findet nur die von ihm auf
geſtellte Ordnung der Religions Wahrheiten der ſtufenweiſen
Entwickelung der menſchlichen Seelenkräfte ganz angemeſſen
Ich ſe habe, als ich die Seelſorge trat e8 0  er verſucht
Eerne paſſende Ordnung der Religions Lehren aufzufinden und
die Wahrheiten unſeres Glaubens logi und faßlich aneinander

reihen Aber bei jeder Ordnung and ich einnige Un
bequemlichkeiten, mmi mußte ich hier und dort etwa voraus

ſetzen, oft manches n Geſagte wiederholen



Bleibt nun für einen guten Katechismus das t⸗
erforderniß, nebſt und bei entſprechender Kürze, Faßlichkeit und
Deutlichkeit der einzelnen orte, wie der Darſtellung im Allge⸗
meinen; hat Leonhard unzweifelhaft das Hauptgebrechen unſeres
Katechismus gerügt, da ETL „manche Erklärungen abſtract,
daher den Kindern unverſtändlich te Sprache hier und dort
zu wenig coneret und daher der Faſſungskraft der Kinder nicht
angemeſſen“ nannte; ergibt ſich aber nun die hochwichtige
Frage, wie könnte etwa das gewiß ſchwierige Werk der Beſeiti⸗
gung dieſer Gebrechen geſchehen, te önnte etwa ein ſprachlich
und ſa möglichſt deutlicher Katechismus wahrſcheinlich⸗
ſten Stande gebracht werden? Schwierig, ſehr chwierig
nenne ich dieſe Aufgabe und fürchte nicht, daß miu widerſprochen
würde Zur, annähernd auch nUur, befriedigenden Löſung derſel⸗
ben wird erfordert gründliche dogmatiſche und moraliſche Wiſſen⸗

und dann erſt noch ädagogiſche Erfahrung, das ſach
lich Richtige In den Kindern gewöhnliche, aßliche, deutliche Form
und Worte zu kleiden. Das ſind aber Vorausſetzungen und
Forderungen, die ſich vielleicht nicht gar zu oft tn Einem
Manne vereint finden, der dann erſt noch hinlängliche Muße
haben mu  L, olle ein einheitliches, elativ vollkommenes erk
geſchaffen werden. Ob da nicht die Paſtoral-Conferenzen gute
Dienſte eiſten könnten? Wie, enn der Stoff des Katechismus
tn ſo viele Parthieen, als die Di

ſe Decanate tn ſich begreift,
erlegt würde und drei ahre nacheinander als Gegenſtand einer
der zwei jährlichen Paſtoral⸗Conferenzen für jede Decanat eine
von dieſen Katechismus⸗Abtheilungen, verſteht ſich ährlich eine
andere, beſtimmt würde, ſo daß nach drei Jahren drei vollſtän⸗
dige Ausarbeitungen eines Katechismus In Fragen und Ant⸗
worten mit chri und enn das hochwürdigſte Ordinariat
dieſen Wunſch ausſpräche, auch Traditions und Vernunft  2  2
B

iſ in der vorgezeichneten, im Vorhinein ekannt zu
machenden Anordnung vorläge? Ich enke, eine Aufgabe
brächte Leben in die Paſtoral⸗Conferenzen, ſie würden vielleicht



mehr H Namen entſprechen enn unter kundiger Leitung
jede Frage jede Antwort zur Debatte herausforderte, die ihren
Ausgangspunkt und zugleich ihre Bahn hätte IM

lichen Arbeit erne der Conferenz⸗Theilnehmer der gewiß
wohlbegründete ſachliche und ſprachliche Abänderungen nach den
Meinungen ſeiner Intereſſe des allgemeinen Beſten ihre
Wiſſen chaft und ihre Erfahrung hier verwerthenden H Col
legen ſein Manuſcript aufnähme Jedenfalls aber könnten
olche, mehreren Mitgliedern wenigſtens erwünſ

, Abände—
rungen ins Protokoll Aufnahme finden wodurch EE
aterta würd 1—  —.— das Collegium der Recenſenten
das nach Einlauf der dreifachen Bearbeitungen des ganzen Ka
echismus aus ännern der Wiſſenſchaft und der Praxis zuſam⸗
mengeſetzt auf run von beſonders dazu befähigten
Mitgliede nach Vorlagen gefertigten Arbeit endgiltig den
Katechismus verfaſſen hätte verſteht ich, vorbehalten die
Approbation des Ordinarius Denn gewiß zweifelt e
mand der vollen Richtigkeit der Worte Leonhards „Die
Veränderung und Verbeſſerung des Katechismus Oomm einzig
und alle  Iu den Biſchöfen zu So ange die Oberhirten der
E dieſe Veränderung und Verbeſſerung ni vornehmen, iſt
eS heilige eine Religions ehrers ſich den vorge⸗
ſchriebenen Katechismus halten und ＋2 iſt keinem Falle
rlaubt denſelben beim Religions Unterrichte ganz bei Seite
etzen Benützen wir indeſſen den gegenwärtigen Katechis⸗
mus 0 gut wir können 7. Und wie? Das mag uns Auguſtin
Gruber noch agen „Wir wollen darauf ſehen, durch den münd
lichen Vortrag der Katechiſſati das hineinzulegen, was zum
heilſamen und deutlichen Religions⸗Unterrichte bei der aſſung
der Katechismus⸗Lehren erforderlich

Deßhalb iſt es ſeines Erachtens des Katecheten:
„Daß EL den Katechismus nicht nur richtig und ganz nach
katholiſchen Grundſätzen erkläre, ſondern auch auf erne Weiſe
erkläre daß alle die Katechismus urz bezeichneten Lehren



I  E
mit bereluche Wärme ergriffen und zur Erzeugung heiliger
Entſchlüſſe in frommer Liebe angewendet werden.“ Denn enn

irgendwo, gilt 1a gewiß vom Katechismus: Nicht für die Schule,
fürs Leben ernen tr.

Literatur.
Die erke und uge der Ungläubigen nach St Auguſtin.

inem Anhange über den 22 anon des Arauſieanum II.)
ine Studie über  43 den „Auguſtinismus“. Von Johann In
reiburg tm Breisgau. Herder'ſche Verlagshandlung. 187141
9* 25 2

Wohl keine Seite der katholiſchen Glaubenslehre bringt den
übernatürlichen Charakter des Chriſtenthums mehr zum Aus
druck als die ehre von der nade, und iſt ＋2 darum In
erer Zeit, die insbeſonders dieſen übernatürlichen Charakter
verkennt, von ganz beſonderer Wichtigkeit, daß gerade der katho⸗
liſchen Gnadenlehre die gebührende Aufmerkſamkeit zugewendet
werde. Aus dieſem Grunde begrüßten wir denn auch mit Freu⸗
den die Erſtlingsarbeit eines ayriſchen Theologen, eine von der
theologiſchen Facultät zu Würzburg approbirte Inaugural⸗Diſſen⸗
tation ber „die Werke und ugenden der Ungläubigen nach
St Auguſtin“, be der dem Verfaſſer nicht ſo ſehr die Löſung
dieſer Specialfrage des „Auguſtinismus“, als vielmehr der Auf⸗
bau der ganzen auguſtiniſchen Gnadenlehre auf ihrer wahren
Grundlage als Ziel vor ugen chwebte, un der alſo dem Leſer
gerade der eminent laſſiſche euge über die alte iſche
ahrhei von der Gnade vorgeführt erſcheint. Uebrigens findet
der erfaſſer mit Recht ehen un der Auffaſſung, die man von
den erken und Tugenden der Ungläubigen hat, einen Prüf
ſtein für jede theologiſche Gnadenlehre, und bietet dieſe Special⸗
rage noch das beſondere Intereſſe, daß aju und anſeniu
aſt mit denſelben orten wie Auguſtin dieſelbe beantwortet

haben und dieſe Beantwortung deſſenungeachtet der kirchlichen



81

Cenſur verfallen iſt Wir mennen demnach Gründe
aben, enn vir über das vorliegende erk eingehenderer
Weiſe referiren.

Der erfaſſer I ſich der geſtellten Aufgabe In zwei
Theilen zu erledigen negativ kritiſchen und
poſitiv thetiſchen, und wir können dieſer Eintheilung nUur zu⸗
ſtimmen, da ſachgemã zuerſt die bisher eltend gemachten An⸗
ſchauungen zur Darlegung kommen haben um lsdann nach
Abweiſung derſelben auf dem gewonnenen Fundamente die neue

richtigere aufzubauen Im erſten Theile aber ſind 22 vor Allem
die häretiſchenA der Reformatoren, des aju und
des anſeniu die kritiſche Unterſuchung gezogen werden
ene ehen In Gemäßheit ihrer falſchen Vorausſetzung, daß die
höhere Ausrüſtung des urſprünglichen Zuſtandes weſentlich zur
atur des enſchen gehörte, und daß daher dief ſelbſt ner.

halb threr natürlichen Sphäre durch die Erbſünde weſentlich
verunſtaltet ſei. den erken und ugenden der Ungläubigen
unbedingt und ausnahmslos und ſtrengſten Sinne des Wor⸗
tes Sünden und Laſter, und es gelten ihnen als Ungläubige
Diejenigen die nicht den rechtfertigenden Glauben, die Hdes
specialis, beſitzen aju und Janſenius dagegen faſſen zwar
die Werke und Tugenden der Ungläubigen gleichem S  tnne
auf, wie dieß eben auch ihre Auffaſſung des Urzuſtandes mit
ſich bringt jedoch haben ſie die erte Auge, we
nicht den übernatürlichen chriſtlichen Glauben an Gottes geoffen⸗
Arte Wahrheiten haben

Ausführlich liefert nun Ernſt 38 flgd den Nachweis
wie dieſe von der 11 als häretiſch verurtheilten Auffaſſungen
ganz und gar mit Unrecht dem heiligen Auguſtin unterſchoben
werden Dabei geht er vor, daß eL darlegt der heilige Lehrer
habe die Möglichkeit beziehungsweiſe Wirklichkeit eine ſittlichen
Handeln Sittlichkeit welche ns wahre und wirkliche
Beziehung ott ſetzt vor und unabhängig vom übernatür⸗
lichen chriſtlichen Glauben ekannt und ausdrücklich anerkannt



Es findet da namentlich die klaſſiſche Stelle In dem Buche
„von Ei und Buchſtaben“ 6. 27, und 48 die gebührende
Würdigung und wird auch die Thatſache ſichergeſtellt, daß
Auguſtin ehr vielen Stellen das Mangelhafte des ſittlichen
Strebens und der Tugendwerke bei den Heiden einzig in den
Defect des übernatürlichen Charakters ſetzt, ˙ daß dieſen ehen
auch ein Lohn, reilich nUur ern zeitlicher, irdiſcher, zu Theil
geworden.

Wenn ſich aber auch die reformatoriſche, bajaniſtiſche und
janſeniſtiſche Doctrin als Pſeudo-Auguſtinismus erweist, E
bleibt doch auf der anderen Seite beſtehen, daß Auguſtin in den
Werken und Tugenden der Ungläubigen nur Sünden ieht und
zwar In Gemäßheit des apoſtoliſchen „Omne. quod 0OII

est fide, peccatum est,“ wobei EL „Hdes“ nicht im —  nune  V
des poſte vom ewiſſen, ondern vielmehr vom theologiſchen
Glauben verſteht. Es liegt alſo hier eirn Räthſel vor, deſſen
Löſung ſchon ielfach die katholiſchen Gelehrten beſchäftigt hat,
und rn Uhr nunmehr 65 flgd die vorzüglicheren Ver—
uche vor, die man In dieſer Hinſi im Laufe der Zeit ge⸗
macht hat

Einen Verſuch unternahm der Gründer der ſoge

—
nannten Auguſtinenſerſchule, Gregor von Rimini Nach dem
ſelben iſt für den „Infidelis“ durchaus kein, auch nicht ern
bloß moraliſch gute erk möglich, alle erke der Ungläubigen

und ſind ünde, und eS gilt ihm dieſer Satz
von Denjenigen, welchen überhaupt die Kenntniß des wahren

abgehe. Ohne dieſe Erkenntniß Gottes, ohne dieſen
wenigſtens natürlichen, aus der Betrachtung der Creatur
ohne Offenbarung mit der Gnade (die nach ihm einzig
dieſe Erkenntniß ermöglicht) gewonnenen Glauben Are demnach
etn moraliſch guter Act abſolut unmöglich und undenkbar.
Doch dieſe Theorie wird, abgeſehen von der Unrichtigkeit ihrer
theologiſchen Baſis, die ni nderes als die unbedingte Noth
wendigkeit der bewußten, expliciten Beziehung auf ott zur



87

Conſtituirung eines wahrhaft ſittlichen cte wäre, jedenfalls
dem Gedanken Auguſtins nicht gerecht; denn auf der einen Seite
geht ſie weit, indem Auguſtin auch Unter Denjenigen, welche
den wahren Ott nicht kennen und nicht verehren, tadelloſe und
lobenswerthe gute Werke annimmt, und zwar auch olche, we
hinſichtlich des Endzweckes allen Anforderungen der Gerechtigkeit
genügen, 10 nach demſelben dürfte chwerlich ſelbſt das Leben
auch des verkommenſten Menſchen ohne jegliche gute, auch tn

nder  2  2ezug auf den Endzweck untadelige Werke dahingehen.
ſeits erſcheint Gregor's Theorie auch zu eng, den vollen
Gedanken Auguſtins faſſen, indem der Glaube, von welchem
das auguſtiniſche Axiom „Quod 10 fide esb. peccatum SSt“
gilt, kein bloß natürlicher Glaube iſt, welcher ſchon mit der
Erkenntniß des Einen wahren Gottes gegeben wäre.

Die ſpäteren Auguſtinenſer modificirten daher dieſe Auf⸗
faſſungsweiſe dahin, daß ſie unter dem „Infidelis“ Jeden, der
des chriſtlichen Glaubens ni theilhaftig iſt, verſtehen, und da
für nulr dem alles Gnadenbeiſtandes entblößten Ungläubigen
bedingt jeden ſittlichen Act abgeſprochen wiſſen wollen. ber
das Letztere keineswegs tm Sinne Auguſtin's. Für dieſen
kann es nämlich auch Unter den Heiden we  e geben, e
einzig auf Grund ih natürlichen ſittlichen Anlage (natura-
liter) thun, was des Geſetzes iſt; für Auguſtin gibt es einer⸗
ſeits Unter den Ungläubigen allſeitig tadelloſe, Uund den Regeln
der Gerechtigkeit uin allweg entſprechende gute erke, welche
zur Baſis und zum Principe nicht die göttliche nade
haben, ondern jene „VIS naturae, qua legitimum aliquid
anima rationalis et sSentit t facit,“ und doch gelten ihm
auf der anderen Seite wiederum unbedingt alle cte der Un
gläubigen als Sünde. Es kann demnach der unbedingt ſünd⸗

Charakter der Werke der Ungläubigen nicht darauf beru⸗
en, daß dieſelben überhaupt ohne Gnadenbeiſtand eſchehen,
ſondern 42 kann nur der Defect eines gewiſſen Gnadenbeiſtandes
gemeint ſein, der ich, enn nicht Stricte, ſo doch ate auf die

6



Hdes bezieht, und daher den Handelnden nicht mehr in voller
Weiſe unter dem Begriffe „infidelis“ fallen läßt, wie denn
auch in dieſem Sinne dem heiligen Auguſtin und ſeinen Schü⸗
lern Glaube und Gnade ern untrennbares ins ſind

Ein ritter Verſuch beruht auf der Anſicht, Auguſtin habe
bei ſeinem Urtheile über heidniſche Tugend und Sittlichkeit den
atſächlichen und durchgängigen Zuſtand der Heidenwelt Iim
Auge gehabt. eLr die riſten Auguſtin's und ſeiner Schüler
ſtellen 8 außer allen Zweifel, daß ihnen die Werke der Ungläu⸗
bigen nicht 5Per acceidens“ und darum auch nicht „frequen-
ter“, ſondern vielmehr „formaliter“, deßwegen, weil „infide-
liter“ und von „infideles“ gewirkt, und darum auch „Semper
et necessario“ ſchlecht und Uunde ſei Die auguſtiniſche
ege duldet ke  une Ausnahme: „Omnis infdelium vita C4
tum est.“

Eine vierte aſſ vertritt der heilige Thomas. Nach
dem engliſchen Doctor iſt nämlich ſonder Zweifel Alles, was der
Ungläubige thut als olcher „In quantum est infidelis“,
alles das au das gute Werk), was im Unglauben ſein wir⸗
kendes Princip, ſeine treibende urzel, ſein otiv hat, was
vollbracht wird „EX motivo infdelitatis“ und hingeordnet wird
11n nem infidelitatis“, zum we des Unglaubens, immer
und jüberall Sünde Im Bibelwort „Quod HOn st fide,
peccatum est“ das „uod OI est Hde“ tm S  iInne
Auguſtin's nicht rein negativ, ſondern poſitiv und conträr
faſſen Quod OI St secundum fidem, I. quod est CO-

tra fidem, peccatum St. Das „infideliter facere“, welches
nach Auguſtin auch ein in ſich gute Werk zur Uunde macht,
habe dann ſtatt, enn dem guten cte ein mit dem chriſtlichen
Glauben unverträgliches Motiv zu Grunde iege. Doch
uffaſſung hat tn Auguſtin durchaus keinen Halt und
wird da dem heiligen Lehrer ern ihm ganz fremder Gedanke
aufgedrungen.

Das Gleiche gilt von einer ünften Interpretation: Alles



—

un „sine fde“ uguſtin eßwegen ünde, weil ＋.
den Menſchen in der Sünde laſſe

An echſter Stelle 98 flgd wird die Erklärung Ripalda's
beſprochen Ripalda geht von dem Gedanken aus, daß der Menſch
thatſächlich zum übernatürlichen Ziele berufen und daher die über
natürliche rdnung zwar nicht die einzig mögliche, aber doch die

einzig wirkliche ſei Wenn olglich der Menſch auch ohne die
nade ern Vermögen zum Sittlich⸗Guten habe, ſo aſſe doch
Gott, eben eil ETL den Menſchen zu einem übernatürlichen
tele und zu dieſem alle  In berufen hat, auf Grund dieſer
1IN praesenti einzig zu Recht beſtehenden Weltordnung niemals
die natürlich⸗ſittlichen Kräfte desſelben allein ſich bethätigen und
auswirken, ondern gebe die übernatürliche nade, ohne we
des Menſchen freies irken keine Beziehung auf unſer erhabenes
himmliſches Ziel haben kann, nicht etwa nur für dieſe oder jene,
ondern für alle Handlungen, die einer ſittlichen Beſchaffenheit
ähig ſind Thatſächlich gebe e8 keine bloß ethiſch⸗guten Acte,
Handlungen, die ohne Beziehung zum himmliſchen tele wären,
actiſch gebe es keine yOPEeTàã Sterilia“, ſondern nur übernatür⸗
liche Acte, gewirkt auf run des übernatürlichen Gnaden⸗
beiſtandes, eS gebe nur Heilswerke. Sodann unterſcheidet Ripalda
zwiſchen Hdes tricta und Hdes lata, unter we letzterem
jede mit ilfe des göttlichen Gnadenlichtes gewonnene Erkennt⸗
niß einer ſittlichen Wahrheit verſteht, und welcher Glaube tm
weiteren Sinne durch die freie Mitwirkung des Men⸗
ſchen, zwar nicht in unmittelbarer und hinreichender Weiſe, aber
indirect (remote) durch Erlangung weiterer Gnaden und nament⸗

lich der „Hdes stricte dicta“ zur Rechtfertigung disponire.
Da nun im S  unne dieſer Hdes lata auch die Heiden dem gött⸗
lichen Gnadeneinfluſſe und zwar In jedem einzelnen cte unter⸗
ſtehen, ſo habe im S  unne Auguſtin's der Satz „Quod On St

fide. peccatum est“ ſeine volle Geltung. Doch enn auch
auf run der auguſtiniſchen ehre wenigſtens die theilweiſe Be⸗
rechtigung der Unterſcheidung einer Hdes lata und einer fdes



stricta anzuerkennen iſt, iſt der Grundgedanke der Ripalda'ſchen
Theorie, daß die göttliche Gnade un jedem Momente und
jedem ſittlichen cte gegeben wird, in der That nicht die Lehre
Auguſtin's und der auguſtiniſchen Väter

An ſiebenter Stelle wird als unberechtigt die Anſicht
zurückgewieſen: Auguſtin die erke der Ungläubigen nur
im uneigentlichen und übertragenen Sinne „Sünde“.

Zuletzt omm der Verfaſſer noch auf die Meinung Der—
jenigen zu prechen, we die fraglichen Aeußerungen Auguſtin's
über die Sittlichkeit der Ungläubigen als „Uebertreibungen“ auf
Rechnung der „heißen Polemik“ etzen Er findet ieſelbe ganz
ung  ündet und erſcheinen ihm dieſe vielmehr mit dem gan  2
zen auguſtiniſchen Syſteme Im weſentlichen inneren Zuſam⸗
menhange. Ja die auguſtiniſche Anſicht vom ſittlichen Thun der
Ungläubigen war eine geraume Zeit indurch die allein geltende
und herrſchende unter den rechtgläubigen und kirchlichen Theo
ogen Auguſtin elbſt rklärt dieſe ſeine Lehre geradezu als die
ehre der chriſtkatholiſchen Kirche, als einen Kern— und Kardinal⸗
punkt des katholiſchen Glaubens, und weiterhin findet ſich das
Urtheil Auguſtin's auch bei ſeinen Schülern, bei Prosper, Ful⸗
gentius, dem Verfaſſer der Schrift „de VvOcatione gentium,“
ſowie auch bei Leo und Gregor Auch auf das 84 Concil
von Orange verweist unſer Verfaſſer, das tm Canon defi
nire „Fortitudinem gentilium mundana cupiditas, Ortitu-
dinem christianorum Dei Caritas lacit,“ und auf die orte

Bonifacius II un dem apoſtoliſchen Schreiben Cäſarius
von rles, tn welchem er die ſchlüſſe von Orange beſtätigt:
„Praeter quam (fſidem) nihil St boni, quod Secundum
Deum quilibet valeat Opérari, Ssicut Apostolus dieit
Omne, quod NOMl fide est, peccatum 68

Demnach ſchließt Unſer Verfaſſer den erſten negativ⸗kritiſchen
Theil, indem EL ſagt, e8 handle ſich da nicht eine bloß
literar⸗hiſtoriſche rage, ondern vielmehr um ein tm eigentlichen
Sinne dogmen⸗hiſtoriſches Problem von größter Bedeutung; die



—

atholiſche Wiſſenſchaft dürfe ſich daher der Mühe nicht ent⸗
chlagen nach Mitteln und Wegen forſchen, wodurch die

bezüglichen Sätze Auguſtin's 10 man dürfe wohl agen wie die
Lehre der patriſtiſchen 1* ſeit Auguſtin) fraglichen Lehr
punkte mit der kirchlichen Definition der neuern Zeit Ein
klang gebracht werden könne

Im zweiten, dem poſitiv⸗thetiſchen Theile unternimmt eS
nunmehr unſer erfaſſer, die Löſung des fraglichen Problems
gu verſuchen, nachdem eL zuerſt enne dreifache ege erinnert
hat we der Erklärer Auguſtin's jederzeit vor ugen haben
mu Nämlich die ehre Auguſtin's als des von der 1＋
— hoch gehaltenen „Doctor gratlae“ we die I größten⸗
theils ſanctionirt und zur ihrigen gemacht hat aus dem
Geiſte der kirchlichen ſich e gleich, eil die Eine ahrhei
bleibenden Lehre begriffen und rklärt werden; die einzelnen Sätze
des heiligen ehrers ſeien Ganzen ſeines theologiſchen Sy
em zu Tfaſſen und darzuſtellen; und endlich man ſich

ahrha hiſtoriſchen Uffaſſung Auguſtin's erſchwingen,
welche die merkwürdige igenar der auguſtiniſchen Theologie
und weiterhin die Sonderſtellung des ſogenannten „Auguſtinis⸗
mu überhaupt nämlich der dogmen-hiſtoriſchen Entwicke  2  2
lung durch und nach Auguſtin gegenüber den rüheren grie  —  —
iſchen Vätern und der päteren ſcholaſtiſchen Theologie, I:m

Sinne verſchiedenen, durch die verſchiedene S  tellung zUr
Einen aber vielſeitigen ahrhei veranlaßten Lehrweiſe wohl
würdigen verſteht.

In Gemäßheit diefſer dreifachen ege und geſtützt auf die
Vorausgehenden gewonnenen Geſichtspunkte aßt der Ver—

faſſer ſeine Anſchauung folgenden orten zuſammen „Nach
dem heiligen Lehrer ſind auch die auf run der bloß natür⸗
lichen, ſittlichen Kräfte gewirkten innerhalb der natürlichen Trd⸗
nung aber untadeligen Tugendwerke dennoch des man

gelnden höheren und übernatürlichen Tugendcharakters defectuos
und darum ſündhaft ſchon die bloß moraliſch guten erke ſind



—  —

dem Heiligen „Sünde“, chon die bloß natürlichen Tugenden
ſind ihm „Laſter“ Es habe ſomit Auguſtin den Standpunkt
des Thatſächlichen und actiſch Gegebenen eingenommen, inſofern
ott den Menſchen thatſächlich einem übernatürlichen tele
berufen habe und ſich daher dieſer un ſittlichen Acten übernatür—
en Güte bethätigen müſſe, ſo daß alſo dasjenige, was Unter
anderen Verhältniſſen genügt haben würde, un der jetzigen, gott⸗
gewollten Ordnung nicht mehr genüge.“ Den Nachweis aber für
leſe eine Anſchauung liefert der Verfaſſer, indem ETL tu ehr
ausführlicher eiſe 133 flgd die ragliche ehre Auguſtin's
nach ihrer Stellung innerhalb ſeines Lehrſyſtems näher in Be
rachtung zieht. Wir können das Geſagte kurz In Eenenutzuſam

Für Auguſtin iſt die Sünd weſentlich die
atur. Die atur aber iſt ihm alles das, was der Menſch In
ſeiner urſprünglichen Ausrüſtung erhalten hat, obwohl dasſelbe
begrifflich ſeinem eigentlichen eſen nach übernatürlich enannt
werden muß In der Erbſünde liegt nun der Verluſt dieſer
atur reſp Uebernatur, und ſomit iſt Alles, was auf dieſem
durch die Erbſünde herbeigeführten oden und für ſich ge⸗
ſchieht, contra naturam. * iſt Uunde Gewonnen . aber
die verlorne Natur reſp Uebernatur nUur in riſtus, indem ſich
auf der Grundlage des Glaubens ihn die Rechtfertigung
und Heiligung des Menſchen auswirkt, und daher iſt Alles, was
nicht aus dieſem Glauben iſt, der gottgewollten Ordnung ent⸗
gegen, es iſt contra naturam. und darum Sünde, wobei übri⸗
gens die oben hervorgehobene Unterſcheidung zwiſchen Hdes
stricta und Hdes lata gedacht werden mag Alsdann aßt
Auguſtin das bonum tm innigen Zuſammenhange mit dem
beatificum, das Verhältniß zur Glückſeligkeit iſt ihm e maß
gebende Norm jeglicher Handlung. Nun iſt aber thatſächlich der
Menſch für die unmittelbare Anſchauung Gottes (übernatürliches
le beſtimmt und omi ſind nur die übernatürlichen Acte, die
auf der im auben fundamentirten übernatürlichen nade als



ihrem Princip beruhen, geeignet, dieſer Glückſeligkeit dis⸗
poniren und ſind insbeſonders die Acte, die aus dem un der
Liebe thätigen Glauben, aus der Liebe hervorgehen, beſchaffen,
daß ſie dieſe Glückſeligkeit ollends auswirken und demnach erſt
tm wahren und eigentlichen S  inne gut, Tugend zu nennen ſind
Dagegen die bloß natürlichen cte nicht in Beziehung zur
(übernatürlichen) Glückſeligkeit, ſie intendiren nur eine natür  7  —
liche, von Gott iſch nicht gewollte Glückſeligkeit, ihr Princip
iſt nicht die Caritas, ſondern die mundana cupiditas, ſelbſt
jeglicher Cult, jeglicher ten Gottes kann ohne die nade,
ohne die höhere Liebe zu Gott nUur die Erreichung einer aus
den Creaturen (unmittelbar, nur mittelbar aus 0I
natürlichen Seligkeit zum Ziele und Zwecke haben, und darum
ieg in allen natürlichen Acten ohne Ausnahme ern ſündhafter Cha
rakter, darum alſo Omnle quod NOUI Hde est, peccatum st.

Sofort ſucht unſer Verfaſſer eine Auffaſſung noch im Ein⸗
zelnen bewähren, indem zeigt, wie Auguſtin die ugenden
der en Römer und der heidniſchen Philoſophen überhaupt und
einzelne derſelben, wie Freundſchaft, Enthaltſamkeit, heliche
euſ behandelt. Ueberall treten dieſelben Geſichtspunkte,
überall derſelbe Eine Gedanke zu Tage, wie eLr uim Obigen vor⸗

geführt worden eiter beſpri er noch den Schuldcharakter
der et virtutes infdelium und glaubt tim Allgemeinen
H Sinne Auguſtin's demſelben feſthalten 8u müſſen; doch
rkläre ſich dieß, inſoweit nicht von einer poſitiven Strafe, von
einer Mehrung der Sündenſtrafe durch die Tugendwerke der
Ungläubigen be den Vätern die ede iſt, aus dem Zuſammen⸗
ange, In dem die beſagten Werke mit der Urſünde tehen, die
das thatſächliche Mißverhältniß herbeigeführt hat, daß auf
denſelben auch der der Urſünde laſtet. Die poſitive Strafe,
die Mehrung der Sündenſtrafe ingegen, Urfe nicht mit den
Reformatoren und mit dem bajaniſtiſch⸗janſeniſtiſchen Syſteme
ſchon aus einem dieſen Werken und für ſich inhärirenden
poſitiven reatus culpae POenae gefolgert werden, ſondern



— 390 —
ſei damit uin Zuſammenhang zu bringen, daß irgendwie dieſe
Ungläubigen Schuld daran ſind, daß ſie nicht zum wahren über⸗
natürlichen QAuben gelangen, wie 8 ja einer der unzweifelhafte—
ſten Lehrpunkte Auguſtin's ſei, daß die Erlöſungsgnade von

ette Gottes allen Menſchen, auch nicht allen tn gleichem
N  aße, angeboten werde.

Endlich zieht der Verfaſſer die iſtoriſche Stellung Augu⸗
ſtin's In Betracht und zeigt, wie EeLr den Pelagianern gegenüber,
we nicht in jedwede höhere (kübernatürliche) Ordnung
leugneten, enn ſie auch dieſe nUur als graduell verſchieden von

der natürlichen annahmen, ſeinen Zweck nicht ollends erreicht
0  7 enn EL einfach nuur zwiſchen natürli guten und über⸗
natürlich guten erken unterſchieden hätte. Intereſſe der

abſoluten Nothwendigkeit der Gnade, Im Intereſſe des ſpecifiſch
höheren, wahrhaft übernatürlichen Gnadenſtandes galt ＋2 feſtzu
halten, der Menſch werde durch die nade Chriſti aus einem
Schlechten ern Uter, und nicht einfach nur aus einem (natür⸗
ich Uten ein eſſerer (im S  inne des übernatürlich Guten).
Auch trat gerade auf dieſe Weiſe recht die volle Gratuität
der nade hervor, ſo daß ſie auch durchſchlagend war den
Semipelagianern gegenüber, die bekanntlich den erken des
enſchen vor der nade kein eigentliches Verdienſt, aber
doch noch immer einen poſitiven Einfluß auf die Erwerbung
oder Nichterwerbung der Gnadengüter vindiciren wollten, und
mag Auguſtin ſein ſtrenges Urtheil auch gegen das zu ſeiner
Zeit noch nicht völlig erſtorbene Heidenthum gerichtet haben, da
icherlich nicht wenige Heiden auf ihr ittlich untadeliges Leben
pochten und Ami ihre Indifferenz gegenüber dem riſten⸗
Aume motivirten.

So begründet alſo Ernſt von allen Seiten mit einem
ſehr reichen Aufwande von ttaten aus den riften Auguſtin's
nd deſſen Schüler ſeine Auffaſſung. Ob ELU aber auch das
Richtige getroffen hat? Wir meinen, jedenfalls bezüglich jene
omentes, daß Auguſtin den Standpunkt des Thatſächlichen



91
und actiſch Gegebenen eingenommen, daß nämlich ott den
Menſchen thatſächlich zu einem übernatürlichen Ziele berufen
habe und ſich dieſer demnach In ſittlichen cten übernatürlicher
üte bethätigen müſſe, daß Dasjenige, was unter anderen
Verhältniſſen genügt haben würde, un der jetzigen gottgewollten
Ordnung nicht genügt; und verdient tcherli allen Dank
afür, eben dieß unſerer o naturaliſtiſch geſinnten Zeit an der
Hand eines ſo en und berühmten Zeugen der katholiſchen
Wahrheit, wie 8 Auguſtin iſt, un gründlicher und durch⸗
ſchlagender Weiſe vorgeführt zu haben Auch hat ohne allen
Zweifel nach dieſer Richtung jene I  dentität ſtatt, wie dieſelbe
In der dogmatiſchen Lehrentwickelung bei aller anſcheinenden
äußeren Verſchiedenheit nothwendig und weſentlich ſtattfinden
muß, und von der der Verfaſſer In einem Schlußworte
flgd ſpricht, wo eLn Auguſtin und die Scholaſtik zuſammenſtellt
und treffend bemerkt, die ahrhei nicht Buchſtaben,
die atholiſche r habe un allen Sprachen aller rten und
aller Zeiten zu den Völkern geredet, die Terminen ſe

ten vergäng⸗
ich, die Form könne zerſchlagen werden, die Wahrheit alle  In ſei
ewig, ein ſtarrer Conſervatismus, der mit althergebrachten For⸗
meln und Terminen den Geiſt und den Gedanken un tödtende
Feſſeln chlage, iege und ſei nie tim Geiſte wie Im Intereſſe
der tr elegen geweſen. Natürlich kann, und der Verfaſſer
verſteht ＋2 nach ſeinem ganzen Vorgehen gewiß auch nicht
ders, be einem dergeſtalt ſich vollziehenden Fortſchritte nicht die
Subjectivität der Wiſſenſchaft, ondern nur die unfehlbare Lehr⸗
autorität das leitende und maßgebende Princip abgeben; und
hat ſich Unter dem Walten des göttlichen Geiſtes In der
Ix eine 0 derartige Lehrentwickelung, die die Eine Wahr⸗
heit nach ihren verſchiedenen Seiten zur Darſtellung bringt,
vollzogen, iſt e8 die Sache der theologiſchen Wiſſenſchaft, das
große anze zu überſehen und die Continuität und Identität
entſprechend aufzuzeigen. Aber gerade von dieſem Standpunkte
aus erſchein uns das andere Moment, die Auffaſſung, welche



92
unſer Verfaſſer von dem ſündhaften Charakter der bloß natür  2
lich guten Werke der Ungläubigen hat, zu ſtreng, ſe
enn dieß die Anſchauung Auguſtin's Are. Denn wir vermö
gen uns nicht einzureden, daß auch dieſer un der auguſtini⸗
ſchen Gnadenlehre ſtreng dogmatiſirt ſei, da wir in dieſem Falle
ke  une re  e und volle Harmoni mit der kirchlichen ehre ehen,
wie dieſelbe gegenüber den Reformatoren und Bajus und
Janſenius durch das Tridentinum und mehrere dogmatiſche
päpſtliche en ausgeſprochen worden Der Canon des
Arauſicanum II. der wohl der bezüglichen auguſtiniſchen Doc⸗
trin ächſten ſteht, hat, wie der Verfaſſer im Anhange
zeigt, ſchon 8u viele Auslegungen gefunden, als daß EL für ſich
vollkommen klar wäre, und ird derſelbe wohl erſt im
der tridentiniſchen ehre vollkommen verſtanden werden. Jeden⸗
alls müßten wir uns einen dualiſtiſchen egenſatz zwi⸗
ſchen atur und Uebernatur verwahren, und zwar noch mehr
Im Intereſſe der chriſtlichen Moral, da lsdann die ſogenannte
Jeſuitenmoral wohl den Vorwurf des Laximus abzuweiſen
vermöchte, und vielmehr dem janſeniſtiſchen Rigorismus das
Wort eredet werden mu Uebrigens drückt ſich der erſaſſer
elbſt vielfach ſehr reſervirt aus und verdienen darum ſein
großer Fleiß, ſeine Beleſenheit in den auguſtiniſchen riften,

ſeine ſcharfſinnige Combinationsgabe nicht geringere Aner⸗
kennung. Wir hätten nur den Einen Wunſch, daß In uin
einer weiteren Schrift die geſammte auguſtiniſche Gnadenlehre
ſyſtematiſch zur Darſtellung brächte; denn dazu halten wir ihn
ganz vorzüglich efähig und würden da auch gewiß manche
Punkte noch klarer werden. S

ehrbuch der Kirchengeſchichte für Studierende. Von Kraus.
der Theologie und Phil ei Altchriſtliche Kirchen⸗

6* 197 Tter, 1872; Fr Lietz'ſche Buchhandlung.
Wenn ege 8 als das menſchlichſte aller Bedürfniſſe

erklärt, die elt zu erkennen, zu humaniſiren und zu über⸗



93
wi  nden, gehört es unbeſtritten zu den edelſten und preis⸗
würdigſten Aufgaben des menſchlichen Geiſtes, ſelbſt die geheim⸗
ſten Pulsſchläge jenes weltumfaſſenden Reiches kennen zu ernen,
welches der Inbegriff und die Grundlage aller üte und
Menſchenfreundlichkeit, ſowie der Hort und die Vermittlerin
aller ahrhei und Gerechtigkeit iſt

Eine genaue, allſeitige und richtige Erkenntniß dieſes Welt
rei  ches, welches ſich nach der Anordnung des Gottesſohnes der
Leitung des heiligen Geiſtes erfreut, wird man nUur dadurch
erzielen, enn man die E  12 dieſes wahrhaft atholiſche eich
Gottes auf rden, von einem doppelten Geſichtspunkte aus
betrachtet

Gleichwie nämlich der Eingeborne des Vaters un der Fülle
der Zeit Menſch geworden iſt, ſo wo eRr auch ſei un die
äußere Erſcheinung tretenden Stiftung einen 60 enſ lich
Charakter aufprägen, der einerſeits „jede Alteration ihres We
ſens, jeden förmlichen Abfall der 11 von ih Idee aus⸗
ie anderſeits aber das alten des menſchlichen Erkennens,
ollens und Wirkens zur chau rägt, kraft welchem ſich „im
Menſchlichen und Endlichen die göttliche Idee ausgeſtaltet“.

Da nun die Kirche nach den Geſetzen der menſchlichen
atuUr einem äußeren und inneren Wachsthume unterworfen iſt,

hat ſie eine L, und „ihre iſt dem⸗
nach die Entwickelung und das Fortſchreiten der
heit auf dem tn der 1 geordneten Wege dzur Gott
ähnlichkeit.“ 3

Dieſe kirchenhiſtori

che Entwickelung wird nun, nach der
Erklärung des Verfaſſers auf ette 9, „Unter einem doppelten
Geſichtspunkte der achlichen Nebenordnung und der zeit⸗
lichen Aufeinanderfolge der inge betrachten ſein,“ eine
Auffaſſung, welche den Geſchichtsſchreiber Dir Kraus jenen
ännern beizuzählen berechtiget, die von der iſſenſchaft als
die „Pſychologen unter den Hiſtorikern“ bezeichnet werden.

Die Form, tn welcher das „Lehrbuch der Kirchengeſchicht



—  —

für tudierende“ dar geſtellt wird, erhebt ſich darum auch
nicht zu einem organiſchen, in ſich feſtgegliederten Ganzen,
„deſſen Verhältniſſe“, wie der geiſtreiche Hiſtoriker Dir Weiß
erklärt, „ſich alle bedingen und bewahrheiten“, enn auch die
Anlage des für erne organiſche Darſtellung geradezu
bahnbrechend enannt werden kann: ſondern überall begegnen
wir dem pragmatiſchen Standpunkte des Geſchi

Sſchreibers,
welcher mit ſondernder Hand das 1

iſche Materiale ſorgſam
ordnet und vorzüglich auf die Urſachen und thre Folgen Bedacht
nimmt.

aher denn auch der große et  Um des geſchichtlichen
S  toffes, welcher geboten wir  d, mag eS ich jetzt die Perſon
Jeſu, der Apoſtel oder die Entwickelung der Kirche tm
apoſtoliſchen Zeitalter andeln ohne daß der zu
Grunde iegende Stoff nach Uhen hin du einem einheitlichen

verarbeite wird; daher die Darlegung und Anführung
aller nur denkbaren Quellen, welche nach unſerer Anſchauung
hauptſächlich nur zu dem we namhaft gemacht werden, ami
ſowohl Lehrer als Schüler leichter uim Stande ſeien, die Aus
geſtaltung der kirchlichen ehre, Verfaſſung, Disciplin, Wiſſen
ſchaft und Kunſt während der weiten Periode 52 — 103)),
und der Zeit, nachdem das Chriſtenthum ereits den —  H auf
ſeine ahne geſchrieben 103 — 197), kennen und würdigen

lernen.
Hiemit aben wir alſo ſchon angedeutet, was vir von der

Anlage, der Ausführung nd dem Lehrziele dieſes kirchen⸗
geſchichtlichen Lehrbuches halten, nämlich nicht mehr und nicht
weniger, als daß 8 für den Lehrer ein recht brauchbarer Leit—
aden iſt, deſſen Hand e das uin einem reichen Maße zu
Gebote ſtehende Materiale ausheben und derartig verarbeiten
kann, daß alle Phaſen des gottmenſchlichen Charakters der
tr zur lebendigen Anſchauung gebracht werden, während der
wahrhaft „Studierende“ aus dem ehrbuche noch immer
Stoff und nregung ſchöpft, ſe

ätig in das innerſte Weſen



——  —

jener Wiſſenſchaft einzudringen, ohne welche ＋2 eben ke  une wiſſen⸗
chaftliche Erkenntniß des Chriſtenthums, „dieſer gottmenſchlichen
That, dieſer größten und centralen hatſache der ganzen Welt
und Men

engeſchichte, die zunächſt nicht transcendental,
ondern un ihrer empiriſchen Realität erfaßt ſein will,“
geben kann und geben ird

Die „Kirchengeſchichte“ des durch kritiſche Gelehrſamkeit
und Stoffreichthum gleich ausgezeichneten Dir Kraus kömmt
Uns wie ein ſtattliches Gebäude or, das, auf ſolider rund
lage errichtet, mit mächtigen eilern hoch in die Lüfte hinein⸗
ragt, Unter deſſen ſchirmendem Dache ſowohl eiſter als Schü⸗
ler die innere Vollendung un Herſtellung einer wahren und
reinen Harmonie an anlegen müſſen

Für dieſe unſere Anſchauung önnten wir aus dem Vor⸗

liegenden ehrbuche mehr als inen eleg anführen der ſind
wohl die der tze der einzelnen Paragrafe ſtehenden Leit
gedanken In ein ſo Satzgefüge gebracht, daß ſie gleichſam als
Kern der nachfolgenden Quellenſtudien ohne alle Um und Ein
kleidung für „Studierende“ genießbar und verdaulich werden?
der Are ES etwa nach den Geſetzen der Logik, wie ſie die
Schule für den Unterricht der Jugend mit Recht fordert, nicht
hie und da angezeigter, die einzelnen hiſtoriſchen Reſultate be
ſtimmter und klarer auseinander Fu halten, damit man nicht
Gefahr aufe, daß von den „Studierenden“ ein Denkobject etwa
gar als ſein Gegentheil werde?

Weit entfernt, daß wir mit dieſen und ähnlichen Bemer—
kungen einen Vorwurf gegen das Erſcheinen, den Plan und die
nlage dieſes Lehrbuches erheben möchten; IM Gegentheile Are
eS unſer aufrichtigſter Wunſch, daß dieſe Kirchengeſchicht als
Leitfaden für die irchenhiſtori Vorleſungen unſeren theo⸗
logiſchen Lehranſtalten in Gebrauch käme.

Natürlich erſchienen für einen Fall ganz beſonders
zwei Bedingungen als unerläßlich geboten: Einmal müßten die
Vorträge in der deutſchen Sprache gehalten werden, eine For⸗



derung, für welche chon das Weſen des Gegenſtandes und das
allſeitige Intereſſe, welches die Gegenwart der Kirchengeſchichte
zuwendet, aut genug pricht; ur zweite dürfte auch dieſer
weig der geſammten theologiſchen Wiſſenſchaft, welcher Ur
das nothwendige Beachten des kirchlichen Culturlebens iu der
That das Angenehme mit dem ützlichen verbindet, uim nter
richte einen größeren Zeitraum, als dieß gegenwärtig leider der
Fall iſt, uin Anſpruch nehmen.

Wer je bei uns dieſe nUur leiſe angedeuteten Bedin  2  2
gungen erfüllen wollte, der würde tcherli auf den Dank der
Kirche, der Wiſſenſchaft und der Studierenden Anſpruch
erheben dürfen.

Die Springproceſſion ind die Wallfahr rabe des hei
igen Willibrood In Echternach Von ern Krier, Reli
gionslehrer AOm Progymnaſium zu erna Luxemburg. ruck
und Verlag dbon eter Brück 1870 80 19

Gar manche Bräuche hat das Alterthum auf uns gebracht,
die auf den erſten Anblick wohl ſonderbar erſcheinen, die aber,
wenn ſie tiefer erfaßt werden, eine große und erhabene Idee in

Eine Bewandtniß hat ＋2 auch mit der ſoge

2ſich bergen.
nannten Springproceſſion oder Proceſſion der ſpringenden Hei
ligen, mit der von jeher der heilige Willibrood einem Grabe
in Echternach, der zweitgrößten des Großherzogthumes
Luxemburg, verehrt wurde Da man nicht ſelten dieſes Ver—
mächtniß aus gläubigern Zeiten als lächerlich und nicht mehr
zeitgemäß darſtellte, ſo hat 8 Krier unternommen, In einer
ausführlicheren chri „das chriſtliche olk und namentlich die
frommen Pilger ber dieſe Proceſſion vollſtändig zu unterrichten,
den Urſprung derſelben zu ergründen, die tiefe religiöſe Idee,
die derſelben zu Grunde ieg und ſie früher ins eben gerufen,
ans Licht zu ſtellen, ferner zu zeigen, wie dieſe Uebung in der
Praxis beſten durchzuführen, heben, von Neuem bele⸗
ben ſei, amt nicht alle  In aller ißbrau aAbet verſchwinde,



ſondern dieſelbe auch fortan nur zu Gottes rübtem Preiſe und
Ruhme, zur rhöhung und zum Triumphe der heiligen Kirche
und zum beſten Nutzen und Frommen der Pilger gereiche;
endlich die mannigfaltigen Vorurtheile und Irrthümer, welche
ſo oft über dieſe eltſame Andacht geäußert und oberflächlich
dann von ſo vielen Nachbetern wiederholt werden, zu berichtigen.“

Bevor der Verfaſſer eine eigentliche Aufgabe geht,
EL ganz paſſend eine kleine biographiſche Skizze ber den

großen Landesheiligen, den heiligen Willibrord, voraus, der wir
entnehmen, daß dieſer einer jener iriſchen önche war, denen
Deutſchland ganz beſonders ſeine Chriſtianifirung verdankt, und
der als frieſiſcher Biſchof die nachmals ſo berühmt gewordene
Abtei erna gründete, ELR den November ſtarb.
Auch berichtet eine hiſtoriſche otiz ber die Verehrung, die
man dem Heiligen gleich nach ſeinem ode utn allen Gauen
Deutſchlands 3⁰

E und die ſich namentlich ſeinem Grabe In
erna concentrirte, wohin ährlich zahlreiche Wallfahrer pil
gerten. Beſonders iſt ＋ aber eine Art der Verehrung des heili⸗
gen Willibrord, die ſich ungeachtet der mannigfachen Ungunſt
der Zeiten, trotz Widerſpruch und Geſpött, trotz Unglaube und
Aufklärerei bis tn unſere Tage in ihrer en Form unverändert
erhalten hat die eigenthümliche, einzig auf der ganzen Erden  —
runde beſtehende „Springproceſſion“, auch Proceſſion der „ſprin⸗
enden Heiligen riſten)“ genannt, die alljährlich Pfingſt
dienſtage unter großem Volkszulaufe aus den anliegenden Ge
genden und Ländern, ſowie unter Anführung und Leitung des
Clerus abgehalten wird.“ Die Beſprechung eben dieſer eigen⸗
thümlichen und einzigartigen Weiſe der Verehrung des heiligen
Willibrord bildet den Gegenſtand des weiten Abſchnittes unſerer
Schrift 199.)

Der Verfaſſer beſchreibt da zuerſt die Springproceſſion,
wie dieſelbe noch gegenwärtig ſtattfindet. Vom rabe des hei  2  2
ligen Willibrord aus ziehen die Pilger aus jedem er und

Geſchlecht (man zählte I gegen 10.000) durch die Straßen



————  —.—

der Stadt  7—. Unter lautem Gebete hinaus ins Freie, eine
Kanzel improviſirt und auf das Signal nach der Predigt
ſpringt und Up und anz Alles nach den Klängen der Muſik,
vier bis ſechs Waller ſich die Hände reichend, die Geſchlechter
getrennt, ünf Schritte vor und wieder zwei zurück (St Willi—
brordustanz) durch dieſelben Straßen in die Kirche, von der
Evangelienſeite hinein, das re Schiff um; das Grab
des Heiligen erum, an der Epiſtelſeite wieder durch das unte
Seitenſchiff hinab zur Thüre hinaus, auf den Kirchhof das
große hölzerne reuz, das noch reimal im Kreiſe umſprungen
wird, und womit der Tanz geſchloſſen ſt Vielfach betheiligen
ſich eute dieſem anze, die epileptiſchen Zufällen, Nerven—
ſtörungen leiden, oder für andere un dieſer einung
dieß Bußwerk auf ſich nehmen, und geht Alles, wie der Ver—
faſſer verſichert, In der anſtändigſten und geordnetſten Weiſe vor

ſich Ja elbſt die Zuſchauer erhauen ſich der frommen An⸗
dacht und dem Ußeiſer der Tanzenden, und ſogar die eich⸗
giltigſten und die Ungläubigen, die nur gekommen ſind, ſich
an dieſem veralteten Schauſpiele des „rohen Mittelalters
weiden und darüber ſpotten, werden derart ergriffen, daß
man ſie nicht ſelten verſtohlen die Thränen abtrocknen ſieht, die
das wieder erwachte eſſere Gefühl ihnen abgelockt hat

Nunmehr beginnt der Verfaſſer ſeine kritiſche Unterſuchung
über den Urſprung dieſer Springproceſſion, und gelangt nach
Würdigung aller Gründe der Anſicht, dieſelbe ſe urſprüng⸗
lich eine ank und Freudenäußerung geweſen. Demnach erkläre
ſie ſich un *  ihrem geſchichtlichen Verlaufe folgendermaßen: Sie
wurde eingeführt zu den Zeiten des heiligen Willibrord,
ott dem errn un der größtmöglichen Weiſe für das unau
ſprechliche Geſchenk des heiligen katholiſchen Glaubens ank zu
agen. e Andacht und die zUum Grabe des Heiligen
wuchs immer an Bedeutung und Berühmtheit, deßgleichen auch
die Proceſſion, und nach dem Neubau der jetzigen Baſilika
(1017 — 1031) aben dieſelben einen noch größeren Aufſch



—.——

genommen. Zur Zeit, tn erna wie überhaupt un den
Benedictiner⸗Klöſtern adelige Herren als Aebte fungirten, die
ſtrenge Obſervanz der Kloſterregel abnahm und das Feuer der
Begeiſterung erloſch, mag auch die E  ernacher V  ahr
gelitten haben. In den furchtbaren Peſtjahren aber wurden die
eute wieder aus ihrem lethargiſchen Schlafe aufgeweckt und die
ahr nahm zu Dann vielleicht nach abermaligem Nach
laſſen des Eifers kam Im Jahre 1374 jene Unter dem Namen
Veits  2  — oder Johannestanz hbekannte Art Tanzkrankheit oder viel
mehr Tanzwuth, und die Proceſſion gewann noch eine regere
und allgemeinere Theilnahme, und zwar mögen un den bedräng⸗
ten Zeiten, die Flagellantenzüge aufkamen und der eits
tanz herrſchte, wohl vie  le Pfarreien das Gelübde gemacht haben,
mit Kreuz und ahne nach erna zu pilgern, worauf dann
te Proceſſion den Namen Votivproceſſion erhalten hat Auf
dieſe Weiſe trat nach und nach der fröhliche Charakter einer
an und Freudenäußerung de Glaubens, einer Huldigung
des Heiligen mehr In den Hintergrund, und die Anſicht, als ſei
die Echternacher Proceſſion eine Buß und Bittproceſſion, ge.
vann immer mehr beim Ha und Beſtand, wie dieſelbe
heute noch beſteht. Mit dem nde des Jahrhunderts begin⸗
nen die ſtreng hiſtoriſchen Nachrichten, doch verbreiten ſich die  2
ſelben nur ber wenige Einzelheiten, die namentlich die zeit  2  2
weilige Siſtirung der Springproceſſion, ſei 8 vorgekom⸗

Exceſſe, ſei es In olge des herrſchenden Zeitgeiſtes,
betreffen.

Des Weiteren beſpri unſer Verfaſſer die zu Grunde e
gende Idee, als we er eine 0  E  e findet, nämlich die groß⸗
artigſte Manifeſtation des katholiſchen Glaubens, und die impo  2  2
ſanteſte Buß und Bittfeierlichkeit, die in jenen egenden auf
zuweiſen wäre. Dieſer doppelten Idee gegenüber laſſen ſich dem—
nach E die erhobenen Ei  ürf abwehren, die theils
das Wallfahren überhaupt gemacht werden, theils ſich auf den
Gebrauch des religiöſen Tanzes beziehen. Müſſe aber der

7*



Springproceſſion als alt und ehrwürdig tn ihrem  2 Geſchlechte,
und berechtigt und begründet tn ihrer Idee das Wort eredet
werden, ſo ſeien alle Mißbräuche auf das ſorgfältigſte hintan⸗
zuhalten, In welcher Hinſicht verſchiedene praktiſche Winke gege
ben werden.

Der erfaſſer hat ſich mit ſeinem und anziehend
geſchriebenen Büchlein gewiß den an ſeiner Landsleute ver

dient, die er un das richtige Verſtändniß und In den rechten
Gebrauch einer altehrwürdigen Sitte einführt; aber auch für
weitere Kreiſe, In we noch keine Kunde hievon gelangt iſt,
entbehrt dasſelbe nicht des Intereſſes Schließlich wollen wir
das Urtheil eines durchaus competenten annes ber den
Werth der religiöſen änze anführen, we  3 auch in ehr
leinem Maßſtabe, auch un Spanien vorkommen. „Ich ehe
darin, ſchreibt Alban 0l3 in ſei „Spaniſches“ 1
keineswegs etwa Ungeziemliches, enn die geſunde atur, vom

Chriſtenthume erwärmt und erfreut, ihre dankende Freude und
den Jubel ihres Glaubens und ihre Liebe auch in der Muſil
des Tanzes ausſpri Daß David vor der Arche tanzte Uund
Michol geſtraft Urde, eil ſie arüber verächtlich lachte, iſt
bekannt; enn aber die Heiden auch ihre Tanzchöre hatten be
ihren gottesdienſtlichen Verſammlungen, kam dieſes nicht vom

heidniſchen ute, ſondern von der ewig giltigen atur, die uin jeder
Kunſt die Gottheit verehren will Der Spanier will ein Chriſt
ſein mit dem ganzen Menſchen; bis auf den Marktplatz und

un den Tanz dg und chäumt ſeine Religiöſität noch
ihre Wellen hinaus, während dem Im ewigen Winterſchlafe halb
eingefrorenen Deutſchen ſein vielfältig In eine dünne, waſſer
helle Predigt und einen zähen Choral zuſammengeronnen

—1



— 104 —

Periodiſche Wuter zur wiſſenſchaftlichen Beſprechung der großen
religiöſen Fragen der Gegenwart Herausgegeben dbon Dir

Scheeben, erzbiſchöflichen Prieſterſeminar In
Cöln Mit oberhirtlicher Approbation 1872 Regensburg, New⸗BVork
und Cineinnati. ru und Verlag dbon riedri Puſtet, Typograph
des heiligen apoſtol. Stuhles. rei per ahrgang Thlr Ngr

Wenn auch gegenwärtig das vaticaniſche Concil vertagt iſt
und noch kein Abſehen iſt, wann und dasſelbe wiederum
wird eröffnet werden können, ſo ſind darum doch nicht die rel  1  —
giöſen Fragen von der Tagesordnung abgeſetzt, ondern dieſelben
werden vie  lmehr immer brennender, 1e mehr der Unglaube alle
Hebel einſetzt, die Trägerin des poſitiven Glaubens, die
ſche Kirche, aus den Angeln heben. Darum muß P8
jedem Freunde der ahrhet nUur erwünſcht ſein, daß die von
Dir Scheeben herausgegebenen Regensburger „Periodiſchen Blätter“
mit dem Hefte des Bandes nicht, wie beabſichtigt war,
zu erſcheinen aufhören werden; denn mit uth und Geſchick
haben dieſelben bisher die Sache des Glaubens verfochten und
der Name des Herausgebers bietet die beſte ürgſchaft, daß
ihre Ulun nicht hinter der Vergangenheit zurückbleiben erde
Doch haben die Zeitumſtände eine Aenderung des Titels noth
wendig gemacht und e8 kündigen ſich demnach dieſelben nun

mehr als „Periodiſche Blätter zur wiſſenſchaftlichen Beſpre
chung der großen religiöſen Fragen der Gegenwart“, nachdem
ſie rüher als „Periodiſche Blätter zur Mittheilung und Beſpre
chung der Gegenſtände, welche ſich auf die neueſte allgemeine
Kirchenverſammlung beziehen“, haben erſcheinen wollen.

Von der Serie liegen uns die beiden erſten Hefte
vor, die einen Fortſchritt in der Ausſtattung, aber darum durch⸗

Esaus keinen Rückſchritt in dem inneren Gehalte ausweiſen.
werden da die in Usſicht geſtellten „Beiträge zur Charakteriſtik
der modernen Häreſie und der durch dieſelbe bedingten Aufgabe
der 1 un unſerer Zeit“ begonnen und bringt das erſte Heft

ſeiner Spitz einen längeren Artikel ber die Betheiligung
des Clerus der Politik, der ſich tm zweiten ortſetzt



102
und im ö ritten enden ſoll Es findet da die große Häreſie
unſeres Jahrhunderts, der doctrinäre Liberalismus, ihre eingehende
Würdigung und ird derſelbe als die grundſätzliche und yſte
matiſche Bekämpfung des Chriſtenthums, der chriſtlichen
Anſchauungen und Principien auf dem Gebiete des Politiſchen
und Socialen gekennzeichnet. Im Einzelnen aber ſind die Abſolut⸗
heit des Staates, die Unabhängigkeit des Staatsgeſetzes vom

göttlichen Geſetze, Trennung von Kirche und Staat, und damit
insbeſonders auch Trennung der Schule von der Kirche, die
vorzüglichen Dogmen erſelben, daß 8 ſich alſo in Wahrheit

das Sein oder Nichtſein des Chriſtenthums handelt, und
daher der Clerus nicht bloß das Recht hat, ondern es ſeine
heiligſte iſt, nach beſtem Wiſſen und ewiſſen in die
Entwickelung der ſtaatlichen und bürgerlichen Verhältniſſe ein⸗
zugreifen, ſich mit Politik zu befaſſen. Der Verfaſſer chaut
der ache auf den Grund und verſteht es, die modernen Be
ſtrebungen nach threr wahren Tragweite darzuſtellen. Wir möch
ten darum dieſen Artikel insbeſonders allen Denjenigen empfeh
len, denen die Bedeutung der gegenwärtigen ewegung noch
immer nit einleuchtet, und namentlic ſollte ihn jener angeb⸗
liche „katholiſche Prieſter“ In der Wiener „Preſſe ſtudiren,
welcher ſich ſo ſehr an unſerem Artikel „Politik und Kanzel“ tn
dem letzten Jahrgange der Linzer Quartalſchrift geſtoßen hat
Vielleicht wird EL lsdann zur Ueberzeugung gelangen, daß wir
in Unſerer Uiſtiſchen Darſtellung bis die äußerſten Gren⸗
zen gegangen ſind, und daß uns nicht die biſchöfliche Autorität,
Unter welcher die genannte Zeitſchrift erſcheint, ſondern vielmehr
die von erſelben hochgehaltene atholiſche ahrhet die Worte
In te eder ictirt hat Uebrigens braucht man darum noch
nicht Alles, was die nelle Zeit gebracht hat, un Bauſch und
ogen zu verurtheilen, und ſind wir wahrlich die Letzten, die
Jemandem eine derartige Zumuthung nachen möchten, ondern
wie immer und überall gilt 8 auch hier, mit der Leuchte des
Glaubens das Ute von dem Schlimmen, das t von dem



— 103 —

Falſchen cheiden, und e nach Gottes en nach Kräf
ten zu verwerthen, dieſes aber mit aller Entſchiedenheit und mit
allen rechtlichen Mitteln zu bekämpfen

Das erſte Heft enthält noch Unter dem Titel „Die heo  —  2
ogie des ayriſchen Staatsminiſteriums“ Beleuchtung der
Antwort des ayriſchen Kultusminiſters Lutz auf die Herz  che
Interpellation Herr Lutz und auch Andere önnten aus die

ſer
Antwort gar vieles lernen, namentlich die ſo wichtige nter
cheidung zwiſchen der principiellen Berechtigung und den that⸗
ſäächlichen Verhältniſſen. Mit erufung auf die gewiß Unver⸗

dächtigen Laacher Stimmen und die noch unverdächtigere Civilta
cattoliea ird nämlich geſagt: „Obwohl die IE die Reli
gionsfreiheit an ſich ſelber mißbilligt hat ſie geſtattet, daß der
ranzöſiſche und belgiſche Episcopat die betreffenden Verfaſſungen
ihrer Länder beſchworen, denen ſie ausdrücklich aufgeſtellt iſt
Damit iſt dem Irrthume ſelber kein Recht eingeräumt wohl
aber onnten die Irrenden ſei eS durch beſchworne Verfaſſungen,
ſei eS durch ausdrückliche erträge, ſei ＋ Uur langes Her⸗
fommen und Gewohnheiten we Geſetzeskraft erworben haben,
ern wahres Recht erlangen Iſt dieſes einmal eingetreten, hat
Niemand mehr Zweifel gezogen, daß die Katholiken insge—
amm und die Regierungen owie jede andere geiſtliche oder
weltliche Behörde verpflichtet ſind dieſes erworbene Recht zu
reſpectiren.“ Sodann ird auch der genaue Text und die
richtige Ueberſetzung der ſich auf das Verhältniß dwi chen II.
und NIi beziehenden orlagen des vaticaniſchen Concils ge
bracht, nd S zeig da enne nur oberflächliche Vergleichung, wie
ſehr die kirchenfeindliche Preſſe bei ihrer bekannten Ehrlichkeit
den ext verunſtaltet und die Ueberſetzung verfehlt habe

Das zweite Heft gibt erne Ueberſicht ber die Geſchi
des Schisma's von Utrecht aus der hervorgeht te die lt⸗
katholiken, oder beſſer Neu⸗Proteſtanten, Urſpr und Ab⸗
icht wie ſo manchen andern Dingen mit den Janſeniſten
übereinſtimmen Schisma von Utrecht wurzelt der



— 04 —
Feindſeligkeit den heiligen Stuhl, tm die
Jeſuiten und In den janſeniſtiſchen Beſtrebungen. Die Männer,
we eS verurſachten, geben als Janſeniſten die Abſicht vor,
die zu reformiren, und erklärten deßhalb, In der 1*
leiben wollen, trotzdem ſie ſich aus ihr ausſchieden und von
der rechtmäßigen kirchlichen Obrigkeit ausgeſchieden wurden. Da
her gehören die Schismatiker von Utrecht In den Münchener
Glaspalaſt. Weiters wird roſeſſor riedri In Rückſicht
ſeines „Tagebuch“ und ſeiner „Documenta“ als Archivar und
Chroniſt des vaticaniſchen Coneils gewürdigt und ihm das wohl
verdiente Zeugniß ausgeſtellt: riedri habe den berüchtigten
Sarpi zu ſeinem Vorbilde gewählt und ſei ehrlich bemüht, in
keinem Stücke ihm nachzuſtehen; inde tehe demſelben nicht
bloß Geiſt und Gewandtheit, ondern auch dar  In nach, daß
er, obgleich beim Concil anweſend, über die eigentlichen Ver
handlungen viel wie nichts eri  e und ſeine Erzäh  E  2
lung bte ſeine Beobachtung ſich nur uin dem Dunſtkreiſe bewegt,
welcher ſich Concil herumgelegt hatte Endlich folgt
noch der Text eines ſehr gnädigen und ermunternden Schreibens
des heiligen Vaters den erausgeber, das geeignet iſt, die
Regensburger „Periodiſchen Blätter“ für die weiteſten Kreiſe In
der verdienten Weiſe empfehlen Sp

Zeitgemäße Brochüren. In Verbindung mit Th Thiſſen, Paul
Haffner uind Joh U herausgegeben vbon ranz Hülskamp.
ünſter, 1871 Expedition der zeitgemäßen Brochüren AdolphUſſe Band Heft Der Satz V  U der i ſt
kein Heil“ beleuchtet bon Dir Joh Bapt u Rec
tor des königl. Lyceums tn Regensburg. und Heft „Die
Bartholomäusnacht.“ Von Di. Holzwarth. und

Heft „William Shakeſpeare, nobeſondere ſein Verhält—
niß z AUm Mi  elalter und zur Gegenwart.“ on Dir. AuguſtReichenſperger, königl. ·Ippellations⸗Gerichts⸗Rathe zu Cöln

Wie e früheren des Bandes, die wir tm letzten
des vorigen Jahrganges angekündet haben, ſo behandeln

auch die fünf letzteren, mit denen der and abſchließt, durch



— 105 —

aus zeitgemäße Themate Von dem Satze „Außer der tr
iſt kein Heil“ iſt dieß ſelbſtverſtändlich; von der „Bartholomäus⸗
nacht“ aber ird Derjenige nicht anders urtheilen, der die Ent
ſtellungen CTI proteſtantiſchen 2

Geſchichtsſchreibung kennt, und der
überdieß beachtet, daß euer der 300ſte Jahrestag derſelben ällt
Denn ohne Zweifel ird die Preſſe In gewohnter ehrlicher Weiſe
dieſen Umſtand für ihre kirchenfeindlichen Zwecke ausbeuten, und
da iſt e8 wahrlich gut, bei Zeiten vorzubauen. Was endlich
„Shakeſpeare“ betrifft, ſo ird ihm gegenwärtig mehr Aufmerk⸗
ſamkeit zugewendet, vas gegenüber unſerer realiſtiſchen Zeit
richtung nUr erfreulich iſt und eben nur noch mehr geſchehen
ſoll; anderſeits will man ihn aber von glaubensfeindlicher ette
un Beſchlag nehmen; nach eiden Richtungen erſcheint alſo die
re Würdigung des engliſchen Dichterfürſten, der auch auf
die Hebung der eu  en Literatur einen ſo mächtigen Einfluß
ausgeübt hat, ganz und gar ein zeitgemäßes ema Aber auch
ganz und gar entſprechend für das große gebildete Laien—
publicum ſind dieſe Themate In den „Zeitgemäßen Broſchüren“
durchgeführt, und 8 are ſehr wünſchenswerth, daß dieſelben
überall die größte eachtung fänden. Wir empfehlen daher die  2
ſelben auf das angelegentlichſte, ſowie auch den bevorſtehenden
a  en and, der ohne weifel gediegener und anziehender
Behandlung ſei Vorgängern nicht nachſtehen ird Der
ret (für den ganzen and zu Heften Sgr.) iſt be
der ſehr hübſchen Ausſtattung ein billiger zu nennen.

Das Kirchenjahr. une ethe dbon Predigten Über  . die vorzüglichſten
Glaubenswahrheiten und Sittenlehren, gehalten der Metropolitan⸗
2＋ 3u Unſerer Liebhen Frau in München, don Joſeph Ehrler,
Domprediger. Mit Approbation des hochwürdigſten erzbiſchöflichen
Ordinariates München ⸗Freiſing. reiburg Herder'ſche
Verlagshandlung. 1871

An gedruckten Predigten iſt ahrlich kein angel, jedo
an guten Predigten iſt ehen auch ke  In eberflu Wenn aber



106 —
dieſelben ſo angeleg ſind, daß ſie ſich nicht ſo ehr zum wört
lichen Memoriren eignen, ondern daß ſie vielmehr eine reichliche
Fundgrube bilden, aus der der n vielbeſchäftigte Seelſorger
mehr oder weniger die Gedanken für ſeine Vorträge ziehen kann,

Darumſo muß die Herausgabe derſelben nUur gebilligt werden
verdient die thätige Herder'ſche Verlagshandlung alles Lob
afür, daß ſie es Uunternommen hat, e gediegenen Predigten
des ünchener Dompredigers Ehrler durch den ru ver:

öffentlichen. Ehrler hat eS nämlich verſucht, die vorzüglichſten
Glaubenslehren und Sittenvorſchriften, we der Seelſorger tm
Verlaufe von einigen Jahren behandeln muß, den Bedürfniſſen
der Zeit entſprechend, en zuſammenhängender Ordnung zu bear—
beiten. Dabei will EL den Weg einer bloß äußeren Syſtematik
vermeiden und die einzelnen Wahrheiten mehr nach dem Geiſte
der verſchiedenen ſeſtkreiſe des Kirchenjahres in ſtetem Anſchluſſe

die betreffenden Sonn⸗ und Feiertags⸗Evangelien einander
gliedern, ſo daß In dre Jahrgängen, denen ein an Faſten⸗
predigten folgen ſoll, die Hau  un  E der Dogmatik und OrH
tn der Weiſe beſprochen werden, daß ſowo jede einzelne Pre  2
digt, als jeder Jahrgang ein für ſich beſtehendes Ganzes bildet.

Wir önnen mit dieſem Vorhaben nur einverſtanden ſein,
Uund ſpricht dafür keine geringere Autorität als die eines der
erſten Redner unſerer Zeit, des hochwürdigſten Biſchofes von

Orleans, Dupanloup „Die inſtructive Predigt, chreibt der
uin ſeinen „Unterhaltungen ber die opulare Predigtweiſe“,

iſt die Predigt eines intelligenten und eifrigen Seelenhirten, der
ſich emüht, die ihm anvertrauten Gläubigen Alles lehren,
vas von der heiligen eligion zu wiſſe für ſie nothwendig
oder nützlich iſt die Wahrheiten des Glaubens und
alle die großen hiſtoriſchen atſachen, die jenen zur Begrün⸗
dung und Beweisführung dienen; ferner die Gebote Gottes und
der irche, die chriſtlichen ugenden, mit den Mitteln, ſie zu
erwerben, und die entgegengeſetzten Laſter zu vermeiden, t.
das Gebet, das die nade erfleht, die heiligen Sacramente, die



107

ſie ertheilen und vermehren; dann die Haupttheile des Gottes  2
dienſtes, die katholiſchen und Andachten all das in
einer Weiſe, daß in der Pfarrgemeinde dieſes Hirten eder, der
auch nUur gewöhnliche Intelligenz beſitzt, aber aufrichtig ſeine
Religion kennen zu lernen verlangt, nulr einige Jahre hindurch
mit Usdauer den Predigten ſeines arrer zu folgen braucht,

ſich eine gründliche und durchaus genügende religiöſe Bil
dung zu erwerben.“ Und über die Behandlungsweiſe des bezeich⸗
neten Predigtſtoffes ſagt der gelehrte und ſeeleneifrige Biſchof
ebendaſelbſt: •5  8 iſt jedenfalls ern großer Fehler, die dog⸗
matiſchen Wahrheiten oder die Vorſchriften der Moral den Zu
hörern immer nur Iun Fetzen, un abgebröckelten Stücklein, ohne
rdnung, ohne Reihenfolge, ohne ein Ganzes vorgetragen wer.

den, wie es eben die Gelegenheit mit ſich bringt, und ohne daß
der Seelenhirt je einmal ſich ſelber Rechenſchaft ablegte von
den Lücken ſeiner Unterweiſung; enn eS ſich in Folge dieſer
Unordnung, dieſer Sorgloſigkeit, die in einer Pfarrgemeinde die
religiöſe Unterweiſung ganz dem Zufalle überläßt, E daß
gewiſſe Materien bis zur Langweile und zum Ueberdruſſe der
Uhörer wiederholt worden ſind, während andere, ehen ſo wich
tige, vielleicht noch wichtigere Gegenſtände nie oder faſt nie
behandelt werden.“

Daß ＋2 aber Ehrler mit ſeinem erke, das eL eine ru
langjähriger Studien der Kirchenväter, beſonders des heiligen
Chryſoſtomu und Auguſtin nennt, auch gelungen iſt, den ihm
vorſchwebenden an richtig zu und auszuführen, das
bezeugt ſchon zur Genüge das erſte Heft des erſten Jahrganges.
Die gewählten Themate ſind und gar zeitgemäß: Idee der
Adventzeit Gleichgiltigkeit die Religion Marie, die
Jungfrau vom Siege Beſtimmung des Menſchen Der
päte Eintritt der Erlöſung tn die Welt e Krippe unſere
Lehrkanzel eugni heiligen Stephanus Die Geheim⸗
niſſ der heiligen Kindheit Blick des Chriſten erſten
Tage des neuen 3  *  ahres Die änge der modernen Kinder⸗



— 108 —

erziehung Gottvertrauen des Chriſten Der ſittliche Fort⸗
chritt unſerer Seele Civilehe Die under des Heilandes
Die Aneinanderreihung der emate entſpricht dem Geiſte des
Kirchenjahres und eſchi An chluſſe die Sonn⸗ und
Feſttags Evangelien die Durchführung derſelben iſt ernne jeder
Beziehung gediegene An tiefer dogmati cher Auffaſſung, ibliſcher
Begründung, owie anz und Wärme der Diction können
dief Predigten den e  en Erſcheinungen unſerer Tage auf dem
Gebiete der homiletiſchen Literatur beigezählt werden Dieſelben
empfehlen ſich aher von elbſt

Zur leichteren Anſchaffung und enützung erſcheint jeder
and (Jahrgang) ſechs Heften, deren E ru Bo⸗
gen ge 80 Sgr koſtet

Weckſtimmen für das katholiſche Volk Wien Gran, Peſt Verlag
bon Carl Sartori, päpſtlichem und PrimatialBuchhändler. 1872
ret ber Jahrgang zu 12 Heften Nkr., mit portofreier Zuſen⸗
dung

Die bei dem rührigen Sartori Wien erſcheinenden
„TIb arothen“ Heftchen haben ſeit ihrem zweijährigen Erſcheinen
ereits großartige Verbreitung gefunden, und *
iſt nur wünſchen, daß dieſelbe mit dem ritten Jahrgange
ſich ni nur nicht mindere ondern vielmehr noch vermehre Denn
ſie behandeln ſehr populärer Weiſe ganz zeitgemäße Fragen
und ſind bei ih billigen Preiſe beſonders geeigne unſerer
Zeit der großartigſten Begriffs Verwirrung die re Aufklärung
Unter die große Menge zu bringen HQ faßt der zweite Jahr⸗
gang den einzelnen Heften folgenden Inhalt Vortheil⸗
hafter Antrag Von Alban 0l3 Der böſe Geiſt Lumpacius
Vagabundus oder das moderne liederliche Kleeblatt Neu
Scene geſetzt von Leonhard Knopp, Prieſter der iöceſe Brünn

Wer ſind Unſere gefährlichſten Feinde? Von Eduard Wilde  2  2
rich Graf Walderdorff Vier vorwitzige Fragen ber die
nen eele Von Vinzenz von Paul Thuille aus dem



100 —
Kapuzinerorden. Fortſchritt und Auchfortſchritt. Von M.
Hägele. Der Jubelgreis Pius Skizze ſeines Lebens
und Wirkens, dargeſtellt von Johann Wöhr (Hans Wieſing).

und ohin en wir gehen? Von Alban 03 Das
Paſſionsſpiel in Ammergau. Von Alois Freudhofmeier. Das
Paſſionsſpiel un Oberammergau, Theil Von 0 Freudhof
meier. Reaction oder die gute alte und die lichtvolle nele

Zeit Geſchildert von Joſef Scheicher. Die ſchwarzangeſtri—
chenen rothen Wiener. Nach der atur gezeichnet von Albert
Wieſinger, Redacteur der „Weckſtimmen“. Die beiden Heft
chen des ritten Jahrganges aber behandeln: Der eutſche
Michel, Nach den neueſten Beobachtungen geſchildert von Anton
Steiner, Cooperator der Hof und Stadtpfarre St Auguſtin In Wẽĩ

ten
2 Das Proceß⸗Verfahren gegen den Jeſuiten⸗Orden von Alois Freud⸗
hofmeier. Letztere Ipologie der Jeſuiten hält den Vorgang beim
Proceß⸗Verfahren vor Gericht ein, und beantwortet die Fragen:
Wer iſt der Angeklagte? Was ſind die Ankläger für Leute?
Welches ſind die Anklagen? eweiſe werden für die
nklagen beigebracht? Wer gibt eugniß für die Angeklagten?

Schlußwort reſumirt das Geſagte un einigen kurzen Fra  2
gen mit angehängter Antwort und macht tehlt aufmerkſam,
wie das Toben und Lärmen die Jeſuiten jeden ordent
lichen Katholiken angehe; denn „die eſuiten nennt man nd
die Kirche meint man.“

Wie empfehlen die „Weckſtimmen für das atholiſche Volk“
der allſeitigen Beachtung und der kräftigſten Unterſtützung.

Der neue Wesormalot Anton und ſein Altkatholicismus.
Scherner, Wien, 1872 ru und Verlag dbon ipe

dauer Comp 36 Rei kr

Ur  eg aus authentiſchen Quellen ſchöpfend, Heantwörtet
der Verfaſſer in wahrheitsgetreuer Darſtellung die und gar
gerechtfertigte rage nach den perſönlichen Verhältniſſen, nach



— 110 —

dem Vorleben und nach dem gegenwärtigen Thun und Laſſen
eines Mannes der, bisher wenig oder gar nicht bekannt plötz
lich M den weiteſten Kreiſen Aufmerk amkeit erregt nämlich des
neueſten Wiener „altkatholiſchen“ Reformators Alois nton
Das Schriftchen iſt opulär und ruhig geſchrieben und wird
ſicherlich ernen Zweck ni verfehlen, der perfiden Heuchelei
die gleißneriſche Naske ollends herabzureißen Der Theil
e nach dem von Anton kürzlich Iin Peſt herausgegebenen
u „Das gefälf Chriſtenthum und die elt“ deſſen Lehre
dar nach welcher nton „Altkatholicismus“ ſich als der voll⸗
endetſte Unglaube ausweist, als welcher übrigens ſchon längſt
der ſogenannte Altkatholicismus jedem tiefer Blickenden erſchie
nen iſt —1

Die Volksſchule Iu ihren Beziehungen zu Familie 1 und A
Von Di. Johannes Zwerger, Fürſtbiſchof dbdon Seckau Verlag dbon
Carl Sartori, Wien, Gran und Peſt 1874 368 80 ret
24 Silbergroſchen.
Wir bringen obiges Werk hier vorläufig zur Anzeige

und behalten uns ene eingehendere Beſprechung des intereſſanten
Inhaltes für Eern ſpäteres Heft vor ird hier erne rage
beſprochen die gegenwärtig beinahe allen Staaten auf der
Tagesordnung te und von deren glücklicher oder unglücklicher
Löſung die ukunft der IV und der menſchlichen Societät
überhaupt mehr oder weniger abhängt Auf dieſem Gebiete
tehen ſich Chriſtenthum und nglaube, katholiſche r und
Freimaurerei diametral gegenüber eder Beitrag Wort und
Schrift, der geeignet iſt In dieſer wichtigen ache richtige und
wahre Aufklärung zu verbreiten die antichriſtlichen Beſtrebungen
abzuwehren die chriſtliche Jugenderziehung zu ſchützen oder
wiederherzuſtellen iſt gewi willkommen und zwar *.
mehr venn, WwWie ＋ hier der Fall iſt die Stimme, die ſich ver

nehmen läßt von Autorität getragen iſt die den Wor⸗
ten des errn lieat „Gehet hin und lehret alle Völker



111. —
Den Sunptdwei des Werkes bezeichnet der hochw Ver⸗

faſſer dahin, aufzuklären ber das Weſen und die Aufgabe der
Volksſchule, ber die Einrichtung, die eine Volksſchule haben
müſſe, ihre Aufgabe Familie, Kirche und Staat zu
erfüllen, und dann über die jetzige öſterreichiſ Volksſchule ein
gründliches Urtheil ſich ilden und das re Verhalten der
getreuen Katholiken gegenüber dem jetzigen Schulweſen aufzu⸗
zeigen Naturgemäß zerglieder ſich der Inhalt mn Theile,
von denen der den Begriff, Weſen, Mittel, und
Organe der Erziehung beſpri der die 1e Beſchaffenheit
und Einrichtung der Volksſchule angibt, der III aber die Appli⸗
cation der aufgeſtellten Grundſätze und gewonnenen Reſultate
auf die öſterreichiſche Volksſchule enthält und Mittel und Wege
bezeichnet, wie auf geſetzlichem Wege das Volksſchulweſen wieder
In die rechten Bahnen geleite werden könnte

Der überaus wichtige Inhalt zeichne ſich durch gründliche
Behandlung und klare Darſtellung aus, die Sprache iſt ſehr
verſtändlich, ruhig und würdig. ewi ird das Werk zur rich  —
tigen Orientirung in einer der wichtigſten Fragen der egen  2
wart ſehr viel beitragen eS ſei daher beſtens empfohlen.
Der ret iſt tn Hinſi auf 3.—
nennen.

öne ſehr billig zu
Ignaz Parhamer's und Franz Anton Marxer's Leben und

Wirken, don Georg Rieder, Pf der ehemaligen Waiſenhaus—
kirche AmM Rennweg in Wien. Mit Parhamer Porträt. Zweite
unveränderte Ausgabe. Wien. In Commiſſibn der Uchhandlung
ayer Comp

Unlängſt war tn den öffentlichen attern zu leſen: „Se
Majeſtät haben das von dem hochwürdigen Herrn Pfarrer NN

Rennweg eorg Rieder verfaßte hiſtoriſche Werk „Ignaz Par  7
hamer und Franz nton Marxer eben und Wirken“ aller  2
gnädigſt anzunehmen und demſelben die Htit dem Allerhöchſten
Wahlſpruche geſchmückte oldene M  edaille zuſtellen zu laſſen
geruht. Der weitere Titel des erkes beſagt: „Mit noch 2



—

— 112 —
druckten Reſolutionen und Handbilleten der Kaiſerin Maria
Thereſia, Joſef II., ungedruckten Berichten aus dem — Mini⸗
ſterial⸗Archiv des nnern, der niederöſterreichiſchen Statt  2
halterei-Regiſtratur, anderen Archiven und Lebensbeſchreibungen
berühmter De ſterreicher. (Ausführliche Lebensgeſchichte eines Oeſter⸗
reichers und Vorarlbergers.) Der Verfaſſer, Parhamer's ſech
ſter Nachfolger als Pfarrer Rennweg, hat das 495 Seiten
zählende Werk gewidmet ſeinem hochwürdigen errn
Bruder, Dompropſt Dir ranz Rieder, deſſen urze Biographie

Referent hörte In einereL auf dem Widmungsblatte beifügte.
Jugend un einem geiſtlichen ältere Herren öfters von

Parhamer prechen, woraus EL ſchließen konnte, müſſe eine
ehr verdiente, bekannte Perſönlichkeit un Wien geweſen ſein.
X liegt nun ausführlich da Leben und irken dieſes Soh
nes Oberöſterreichs vor, und damit verbunden iſt das eines
gebornen Vorarlbergers, des Domherrn und nachmaligen Weih⸗
biſchofes Marxer, der ſich das Humanitätsweſen un Wien
tm vorigen Jahrhunderte gleichzeitig mit Parhamer die hervor⸗
ragendſten Verdienſte erworben hat eide innige Freunde,
jener hat durch ahre, dieſer durch ahre das damalige
Waiſenhaus Rennweg geleitet und ſelbes ſehr gehoben. Beide
haben die verſchiedenſten Stellungen und Aemter eingenommen.

harhamer war den Juni 171  0 in Schwanenſtadt
geboren, ſtudirte in Linz, die Theologie tn Wien, trat 1734 In
den Jeſuitenorden, wurde in Wien, EL Dialectik lehrte, 1747

zum Doctor der Philoſophie und Magiſter der freien Künſte
befördert. Im Jahre 1754 wurde CL Miſſionär der Wiener
Erzdiöceſe, Vorſteher der katechetiſchen Miſſion In beinahe ganz
Oeſterreich, auch Beichtvater des Kaiſers, Oberdirector des Waiſen
hauſes Rennweg. In gerechter Anerkennung ſei Verdienſte
erhielt ＋ m Jahre 1777 von der Kaiſerin Maria ereſta
die Titular⸗Propſtei Drozo un der Erlauer Erzdiöceſe. Im ahre
1783 bei der neuen Pfarreintheilung unter Joſef II., man

die Waiſenhauskirche in eine Pfarrkirche umwandelte, wurde



113
Probſt auch Pfarrer der Waiſenhauskirche
Rennweg. Im Jahre 1781 war Propſt auch Rector⸗Magni⸗
ficus der Wiener Univerſität. Wer immer P's Leben und Wir
ken nach des Verfaſſers ganz quellenmäßigen eri  en betrach⸗
tet, muß un deſſen Urtheil einſtimmen 495: „In Ober⸗
öſterreich pflegt man agen „Schwanenſtadt hat ſeinen Par  —
hamer,“ damit die Achtung vor demſelben auszudrücken;
nein, nicht das kleine und freundliche Städtchen der Eiſen⸗
bahn und Poſtſtraße von Linz nach Salzburg hat ihn, ondern
ganz Oberöſterreich iſt mit le 013 auf ihn; 10 die
Monarchie Oeſterreich zählt ihn zu den großen, durch vielfältige
Wirkſamkeit hervorragenden und populärſten ännern derſelben,
und ſtellt ihn un die Reihe der würdigſten und verdienſtvollſten
Prieſter, die je tm Umkreiſe dieſer weitgeſtreckten Ländergebiete
gelebt und ewirkt haben.“ Es verdient daher auch alle Aner—
kennung, daß der Verfaſſer mit Uhe das Material ammelte,
das Andenken lche änner der Nachwelt überliefern, wie
Marxer, der „der Vater der Armen“, Parhamer, der „der Vater
der Waiſen“ hieß, zugleich aber auch ſehr vieler anderer Män⸗
ner Wer immer durch Stellung, Rang, Wirkſamkeit hervor⸗
ragend mit einem der Beiden oder mit dem ſe

ſe oder
inem ihrer Aemter In Berührung ſteht, oder was immer für
ern Ereigniß auch nur entſern die Hauptperſonen berührt, wird
vom faſſer ausführlich geſchildert. aher der Umfang des
Werkes, das aſt als ern ild des geſammten Hof und Wiener
Lebens tm Un theilweiſe auch Jahrhunderte erſchein

Zur Ehre der Schwanenſtädter bemerken wir, daß Parhamer's
Bruder ern Kapuziner und ausgezeichneter rediger un Wien
war Das Buch kann durch die Buchhandlung Uirein tn
Linz bezogen werden.



— 114 —

Irchliche Zeitläufte.  I.
Himmel etn finſteres Geſtirn, von dem es

chwer agen ob es im nehmen oder Zunehmen begrif⸗
fen iſt; und ob e8 tm erſteren Falle nuUur zeitweiſe abnimmt,
dann wieder ſich mächtiger erheben und ſeinen verderblichen
Einfluß auf die Welt zu üben Dieſes Geſtirn iſt die Vergöt⸗
terung der el un der Form des Gott⸗Staates Auf den
Verſt des einzelnen Menſchen, ſich ber ott zu erheben,
olg mit einer gewiſſen relativen Nothwendigkeit der Verſuch,
die Menſchheit, das enſ

um, den Menſchen in ſeiner Ge⸗
ſammtheit über ott erheben; der Selbſtvergötterung des
einzelnen Menſchen olg die Selbſtvergötterung des enſch⸗
thums Nach ſo vielen nzeichen der Zeit können wir wohl
annehmen, daß wir in dieſer Entwicklung begriffen ſind; 14,
daß dieß der tiefſte run vieler Erſcheinungen der Gegenwart
iſt Für dieſen Verſ aber, die enſ

et als ver⸗
göttern, iſt ke  une andere Form zu finden, als die des Staates

und zahlloſe Richtungen der Zeit laufen wie vie  le leine
Bäche un dieſen E  inen rom zuſammen: der Gott⸗Staat, der
a ohne Gott, der -1 als die Darſtellung des reinen
Menſchthums und als te Verwirklichung und Verherr⸗
lichung esſelben, das iſt das Weſen des modernen Staates;
das iſt auch, ſovie wir e8 beurtheilen vermögen, die Rich
tung der geheimen Geſe und des Freimaurerthums, zwar
nicht un den Hoflogen, we für das eigentliche eben des Frei⸗
maurerthums durchaus nicht maßgebend ſind und aus Klugheits⸗
Rückſichten von den übrigen ogen ertragen werden, wohl aber
in allen, we die Lebenskra dieſer Verbindung vertreten.“

So ſchrieb Biſchof Ketteler von Mainz zu nde des Jah
res 1866 im Schlußcapitel ſeiner Schrift „Deutſchland nach
dem Kriege von 1866“, und EL hat amit den age auf den



— 115 —

Kopf getroffen, EeL hat unſerer todtkranken Zeit die richtige
Diagno geſtellt Wenn aber vielleicht damals Manche noch
ungläubig den Kopf ſchüttelten, und enn Anno dazumal noch
die rage aufgeworfen zu werden vermochte, ob wohl die all
gemeine Weltkrankheit der Zunahme oder aber nehmen
begriffen are iſt jetzt IM ahre des Heiles 1872 tcherli
jeder Zweifel unmögli geworden, erſcheint gegenwärtig das
geſtellte Prognoſtikon ſeiner völligen Ausgeſtaltung gekommen
der iſt e8 nicht der ſogenannte moderne Staat der nunmehr
aſt die Welt und namentlich unſer Europa ganz und gar
tn Beſchlag hat und aben nicht die preußiſchen
riumphe großen eu franzöſiſchen Kriege all den großen
und kleinen Intelligenzen den Kopf vollen In Verwirrung
gebracht ſo daß ſie tief taube gebeugt und außer
ſich vor Staunen und Bewunderung ihre freudeſtrahlenden üugen

dem nunmehrigen erſten Repräſentanten des modernen taa
tes erheben der mit ſolchem Geſchicke das Erbe des

gefallenen eigentlichen Urhebers der modernen Ideen
anzutreten gewußt hat? Und hat nicht gerade ſeit dem ahre
1866 der moderne Staat ſein innerſtes Weſen mehr und mehr
zUur Offenbarung gebracht, nach welchem derſelbe der Ausfluß
aller Re  , die abſolute, Alles beherrſchende Macht, alſo Gott
ſelbſt ſein wi  Ül2

Ja geradezu taub und blind müßte Derjenige enannt
werden, für den nicht eben dieſer Beziehung die letztvergan⸗

ahre lehrreich erſcheinen denn Frage rage
tauchte da auf, denen die treibenden Principien mehr oder
weniger zu hrer nothwendigen Aeußerung gelangen mußten
und Beſonderen vindieirte ſich der Staat die Ehe als rein

bürgerlichen Vertrag, und beanſpruchte Namen der modernen
Cultur das Monopol der Ule Ueberhaupt aber trat Uund
Tt: der wahre Sachverhalt Tage un der Stellung, welche
der moderne Staat der IV gegenüber einnimmt. ＋. Freie
E freien Staate“ hieß urſprünglich die Parole In dem

8*



116

Kampfe tn welchem ＋2 ſich angeblich Aum die Befreiung des
Staates von der kirchlichen Bevormundung andelte In Wirk
lichkeit jedoch galt e8 nur die völlige Unterwerfung der Kirche
Uunter die Staatsgewalt und trebte man Iimmer offener National⸗
kirchen die rein bloß von des Staates Gnaden exiſtiren
önnten Und et e8 der gewagt ſei berühmten
Syllabus ſich ab prechend ber die modernen Ideen äußern,
und das vaticaniſche Concil es unternommen, für erne

beſtimmte und ſichere religiöſe Autorität der von It
geſtifteten einzutreten, richtet ſich nunmehr der am
namentlich das Papſtthum und das vaticaniſche Concil
und muß der ap ſeiner Länder eraubt als Gefangener
Vatican weilen, und müſſen die dem Papſte und dem Vati⸗

treuen Biſchöfe und Prieſter Unter polizeiliche eber
wachung geſtellt werden.

So iſt es alſo allmälig zur zweifelloſen Gewißheit ewor⸗
den, daß der moderne Staat nicht nur ganz ſelbſtſtändig nach
ſeiner ureigenſten Doetrin auf rein natürlichem Boden das

ſtaatliche und bürgerliche Leben der enſ du geſtalten
prätendire, ondern daß auch die letzte Inſtanz der rel

＋

2
giöſen und kirchlichen rage bilden wolle Damit hat ELr ſich
aber vollkommen als pantheiſtiſchen ott Sinne des ege

der ſich mit Naturwendigkeit der Geſchi der
Menſchheit überhaupt und Leben der einzelnen Völker und
Nationen insbeſonders aus ſeiner Abſtractheit zur conereten Dar—
tellung bringt und QAmt erklärt ſich denn auch von eine
Feindſeligkeit die Kirche, die enne Stiftung und ernne Stell
vertreterin des lebendigen perſönlichen Gottes ſein will und
dieſem Sinne nit threm göttlichen Machtgebot auch das
ſtaatliche und bürgerliche eben der Menſchen herantritt auf
daß dieſe nach Gottes en dasſelbe geſtalten und die Uter
des irdiſchen Lebens ſo gebrauchen, daß ſie arüber nicht die

ewigen Uter verlieren ondern vie  lmehr ihnen auch jene zur
Erwerbung dieſer dienen Und ſo handelt es ſich denn gen  2



— 117

wärtig tm großen Ganzen und im Principe den perſönlichen
theiſtiſchen ott oder aber den unperſönlichen pantheiſtiſchen
Gott, Glauben oder Unglauben, Chriſtenthum oder Heidenthum.

„Mag man, ſo ird ganz richtig die jetzige Weltlage in
den Regensburger „Periodiſchen Blättern“ gekennzeichnet, den
Geſammtcharakter der kirchenfeindlichen ewegung un unſerer
Zeit negativ als einen atheiſtiſchen oder poſitiv als einen naturali—
ſtiſchen, mag man ihn mit beſonderer Beziehung auf das eben
als den des Indifferentismus und des modernen Heidenthums,
oder mit ſpecieller Rückſicht auf die Wiſſe als einen pan⸗
theiſtiſchen, rationaliſtiſchen und materialiſtiſchen bezeichnen, oder
ihn endlich tm ächſten Hinblicke auf das geſellſchaftliche Leben
und die Politik den modern⸗-liberalen nennen tm Weſent⸗
en omm die Sache auf das Eine hinaus: auf allen ebte⸗
ten des Denkens wie des Lebens ſucht eine Weltanſicht ohne
ott und ohne ri die chriſtliche Weltanſchauung nicht nUur

zu modificiren, ondern radiceitus auszurotten und zu vernichten.
Nach glücklich vollbrachtem erke gedenkt ſie dann ſelbſt die

der „Infamen“ einzunehmen und durch ihr modernes
Evangelium der enſ

et zur modernen Seligkeit verhelfen.
Emancipation des enſchen von Gott, der ernun
Glauben, der iſſenſchaft von der Autorität, des Rechtes von
der oral, kurz Emancipation alles Untergeordneten von dem,
was oher iſt und deßhalb auch Emancipation der Geſellſchaft
und ihrer Inſtitutionen, des Staates, der Familie, der Ehe, der
Schule, des Eigenthums, der Arbeit, des Verkehrs un Handel
und andel von den Geſetzen des Chriſtenthums, we ſie
früher wenigſtens principiell beherrſcht hatten das iſt heute
das Feldgeſchrei, das iſt die Parole tm ager der Feinde Chriſti
und ſei 1 Dieſem wurzelhaften, ke  In Gebiet der ehre
oder des Lebens ausſchließenden Charakter der Bekämpfung des
hriſtenthums iſt eS alſo tn ſeinem tiefſten Grunde zuzuſchrei⸗
ben, enn wir heute noch auf dem politiſch⸗ſocialen Gebiete
einen am die 1. entbrennen ehen, wie ſie ihn tn



— 118 —

ſolchem Umfange und ſolcher Heftigkeit auf dieſem Gebiete noch
nicht eſtehen hatte.“

Wird aber die Kirche dieſen am beſtehen, wird dem
Glauben und dem Chriſtenthume, oder aber dem Unglauben und
dem Heidenthume die Zukunft gehören? ehen wir ganz ab
von der göttlichen Verheißung, die den Beſtand der ＋ und
den endlichen Sieg des Glaubens außer allen Zweifel ſetzt, die
jedoch ern theilweiſes und zeitweiliges Triumphiren des Unglau  2
bens nich ausſchließt, und ſtellen wir uns auf den rein menſch
lichen Standpunkt, ſo bemerken wir, wie auf der einen Seite
die Kämpfenden von glaubenstreuem ehorſam und em Opfer⸗
ſinn getragen ſind, während wiſſensſtolzer Ungehorſam und
eu goismus auf der anderen Seite zum Kampfe treibt, der
da nUur gu ehr mit den en der Lüge und der Verleum—
dung geführt ird Und darum iſt auch ſittlicher Ernſt und
muthvolle Energie weit mehr auf jener eite, während hier
nUuLr zumeiſt der frivolſte Schwindel n allen möglichen Schatti⸗
rungen ſich bemerkbar macht, und eben hieraus ird es erklär
lich, wie die große enge, der noch unverdorbene geſunde Kern
des Volkes noch immer treu zur r hält, ein Umſtand, der
ihr das elingen ihres en Strebens un ſichere Ausſicht 7

Wie aber, enn eS die glaubensfeindlichen Mächte dahin
bringen ollten, daß auch innerhalb der großen des Vol
kes ſich die modernen Ideen mehr und mehr Bahn brechen, daß
die große Menge tm Namen der Wiſſenſchaft und der Freiheit
dem auben und der Kirche den ehorſam aufkündigen? M
dann wird allerdings für die Kirche eine traurige und nſtere
Periode hereinbrechen; aber eS Aren keineswegs Diejenigen, die
die Verſchwörung den auben angezettelt, te den Kampf
geſchürt, die die Maſſen die 1 gehetzt haben, die
Triumphirenden und Frohlockenden. Dieſelben hatten ſich viel⸗
mehr die Ruthe ſe geflochten, die ſie geißeln wird, die eige⸗
nen Kinder, die ſie groß gezogen, werden ſie auffreff Denn
In der großen werden ſodann die modernen Principien



— 119 —

bis ·  hren letzten Conſequenzen ausgeſtaltet werden, als Com⸗
muntsmu und Socialismus werden ſie ron machen
den Liberalismus der auf halbem Wege ſtehen leiben will der
mittelſt des modernen Staates auf Koſten der ＋ ſeine
acht eſt begründen önnen meinte, ahrhei aber nur

ſein eigenes rab ſich gegraben Hat tim Namen der Wiſſen⸗
Namen der Freiheit der Liberalismus der 1* den

ehorſam aufgekündet, ihr Eigenthum confiscirt, ihre
mit Ußhen getreten ſo wird Namen erſelben Wiſſen chaft
und derſelben Freiheit die ſocial demokratiſche Revolution den
liberalen Machthabern den ehorſam aufkünden, mit der Parole
„Eigenthum iſt Die wird ſie ſich tn deren Uter theilen
und Unter dem tte der allgemeinen Menſchenrechte das
derne Fauſtrecht auch auf außerkirchliche Kreiſe ausdehnen hat
mittelſt der Idee der Nationalkirche der Liberalismus die welt
beherrſchende Macht der ir zu brechen und te religiöſe und
kirchliche Macht einzelnen Volke der einzelnen Nation in
ſe

me ande zu bringen gehofft ——, hat it das die Geſell

2
chaft ragende Fundament ſelbſt untergraben, eL hat dieſelbe
dem communiſtiſchen und ſocialiſtiſchen ab ausgeliefert

„In der Idee der Nationalkirche ei ＋ ehr gut In den
ünchener gelben Blättern (Jahrg 1872 Heft), offenbart
ſich auf den erſten Blick die Verleugnung der gottgegründeten
Gemeinſchaft die der katholiſchen Ir  e gegeben iſt und
we die riſtliche Ge ellſchaft egeben hat Die chriſtliche
Geſellſchaft kann nicht einzelnen Volke ſein ſo

als die göttliche Offenbarung ott in der Geſchichte
hat ſeinem orte die allen Völkern gemeinſame Ausgeſtaltung
und irdiſche Erſcheinung egeben, geiſtig der irche, leih
lich in der Societät; wer jenes and der Gemeinſamkeit zer⸗
rei der ruinirt nothwendig auch die Fundamente der chriſt⸗
en Geſellſchaft te weit ＋ mit der Zerſtörung ih Hoch
baues chon gediehen iſt ieht und fühlt Jedermann bricht auch
noch das E an welches die Völker innerli einigt dann



120

iſt jede Hoffnung der Reſtauration verloren. Dann haben aber
auch die Negationen des Liberalismus keinen oden und keinen
Anhalt mehr, der Sieg des Socialismus iſt dann entſchieden.
Organiſirte Geſellſchaft muß ſein iſt die alte einmal bis auf
die Trümmer hinweggeräumt, dann hat der Liberalismus, der
nuUur abzubrechen verſteht, nichts mehr zu thun nd es kommen
dann neue Bauleute ohne den Eckſtein. Die Liberalen mögen
dann ſehen, wie wohl h dabei wird, enn die dünne Decke,
welche der chriſtliche et un der Geſellſchaft noch ber dem
Abgrunde geſpann hält, mit ithnen durchbricht.“

Alſo 0 der chriſtlichen eine communiſtiſche und ſociali⸗
ſtiſche Geſtaltung der Geſellſchaft, ſtatt des Segens der
lichen Selbſtverleugnung und der chriſtlichen Nächſtenliebe der
Fluch der Leidenſchaft und des goismus: das Are das nde
vom Liede, das Are te naturgemäße Folge, enn tm en⸗
wärtigen Kampfe der moderne AU den Sieg ber die Kirche
davontrüge. Doch QAbet müſſen wir noch auf einen un auf
merkſam machen Es iſt nämlich daran, man gegen⸗
wärtig tm nelen eu  en Reiche die ſchwarzen und rothen Inter
nationalen miteinander tn Verbindung bringt. Der Jeſuit, oder
beſſer jeder katholiſche Geiſtliche Und jeder wahre Katholik, iſt
be aller ſeiner Vaterlandsliebe doch international, eLr weiß
es, daß in I die enſ

et zu einem großen
Brüderbunde berufen iſt, und tn dieſer Beziehung kennt eTr keine
beengenden nationalen Schranken Will man nun nicht teſe
gottgewollte Vereinigung der ganzen Menſchheit In Chriſto, ſo
drängt die gemeinſame Menſchennatur nothwendig einer
andern Vereinigung, Um Im gemeinſamen Kampfe ſo eher
das Gewünſchte du erreichen, und darum enn auch die ſocial⸗
demokratiſche Revolution nicht die Schranken und Grenzen der
einzelnen Völker und Nationen, ondern will dieſelbe in der
„Internationale“ alle Völker und Nationen zum großen Kampfe
gegen die beſtehende Ordnung führen, um auf deren Trümmern
den nelen Zukunftsſtaat aufzubauen. Aber gerade hierin ieg



— 14. —
die acht und die Bedeutung der ſocial⸗demokratiſchen Revo  2
lution; eben un dieſer internationalen Organiſation L ſie
ereits drohend Denjenigen entgegen, die jetzt noch im Voll.
beſitze threr acht ſich befinden, und dürften teſe vielleicht gar
bald zur Einſicht kommen, wie mit den linden Mächten kein
ewiger und flechten ſei Bereits ſind hie und da Feuer⸗
funken aufgeblitzt, die eine etſe Ahnung geben aſſen von der
Furchtbarkeit des Gewitters, das über die menſchliche Geſellſchaft
mehr und mehr heraufſteigt, ereits hat wiederholtes Wetter⸗
leuchten die enge der Elektricität verrathen, mit der insbeſon⸗
ders der europäiſche Dunſtkreis geſchwänger iſt Und dieſes
eſpen der Internationale ird immer drohender, e mehr e8

Flei und lut annimmt, ＋2 ird immer chwerer zu beſchwö⸗
ren ſein, 1e mehr die modernen Ideen tn die Maſſen eindringen
und ieſelben zu einem ſolidariſchen Handeln zuſammenkitten.

Mit ehr lebhaften Farben, aber darum nicht minder wahr
ſchildert die dießbezügliche Sachlage der hochwürdigſte iſ
von öln in ſeinem jüngſten Faſten⸗Hirtenbriefe. „Die
Richtung der modernen Welt un der Wiſſenſchaft, Induſtrie und
Politik, ſchreibt El, bekümmert ſich nicht mehr das Eine
Nothwendige, ott und die Ewigkeit, ondern geht darauf
aus, die chriſtlichen Grundſätze aus der Familie, aus der Ule
und allen Staatseinrichtungen zu verbannen. Ja, 8 hat ſich
ereits ern zahlreiches Heer von Menſchen gebildet, welche jeden
übernatürlichen QAuben aufgegeben aben und weit ſchlimmer
als die en Heiden geworden ſind, indem ſie nicht mehr
Gott, Unſterblichkeit und wigkeit glauben, und ogar von einem
x˖ ataniſchen ott und alles Heilige, beſonders aber

die atholiſche Kirche dieſen uralten Hort des lau
bens und der chriſtlichen ſowie gegen alle reuen Kin
der der Kirche erfüllt ſind, die alles Heilige läſtern und allen
übernatürlichen Glauben von der Welt zu vertilgen ſuchen Faſt
Unter en Klaſſen der Geſellſchaft finden ſich ereits Menſchen
von ſolcher Geſin aber vorzugsweiſe iſt 8 heutzutage in



122
manchen Gegenden der überaus zahlreiche Stand der Arbeiter,
Unter welchem durch eine gottloſe, in allen Welttheilen ver⸗
breitete und ereits nach Millionen ihre Mitglieder zählende
Verbindung, die ſich den Umſturz aller beſtehenden Verhältniſſe
un Staat und r zur Aufgabe gemacht hat, Unzählige z Uum
Abfall von Gott, von der tr und von allen Grundſätzen der
Tugend und der Gerechtigkeit verleitet und mit der thörichten
Hoffnung auf ern irdiſches Paradies, welches auf den Ruinen
der jetzigen göttlichen und menſchlichen Einrichtungen und Ord
nungen errichtet werden ſoll, verblendet werden. Wenn ott ＋.
zuließe, daß dieſer teufliſche Plan, welcher reilich nur eine
folgerichtige der ſogenannten modernen liberalen
een iſt, zur Ausführung gelänge, dann würden wir einem
noch viel ſchrecklicheren t  ale entgegengehen als dasjenige
war, was einſt im ünften Jahrhunder te blühenden Provinzen
und Bisthümer Nordafrika's un der vandaliſchen Zerſtörung und
Verwüſtung betroffen hat ein Krieg ller Alle, ein
barbariſcher Vernichtungskampf alles Heilige, Ute und
dle würde entſtehen, von dem die jüngſten Gräuel der Pariſer⸗
Commune nur ein leines orſpie geliefert haben Unſere
Natur ſchaudert ück bei dem bloßen edanken ein ſolches
Schickſal, dem die Welt entgegenzugehen ſcheint, wenn nicht
Gottes Barmherzigkeit ＋ von uns abwendet und den gottloſen
Beſtrebungen ſeiner Feinde Einhalt ge dbietet. So ehr wir Alle
Urſache haben, die unſeligen Uebelſtände der modernen ſocialen
Verhältniſſe zu beklagen und eine Erleichterung und Verbeſſe⸗
rung des Loſes der Arbeiter zu en und erſtreben,
kann doch kein gläubiger Chriſt, 10 kein vernünftiger en
von den gottloſen Plänen jener Verbindung irgend etn Heil
erwarten, ſondern nUuLr mit tiefſtem Schmerze und Mitleide auf
eine ſo furchtbare Verirrung des menſchlichen Geiſtes hinblicken.“

Wenn aber ſodann der eſorgte Oberhirt te chriſtlichen
Arbeiter ermahnt und beſchwört, ſie möchten tn der Stunde der
Prüfung und erſuchung, die jetzt ſie herangetreten, ſich 1a



123
nicht von rt  u und ſeiner ahrhet abwenden, gilt teſe
Mahnung auch insbeſonders den liberalen Machthabern, die viel
leicht im guten Glauben den modernen een ſich in die Arme
geworfen haben; denn eben dieſe ſind die böſe Saat, aus der
die böſe TInte erwächſt, und darum gilt 8 eben, dieſes Unkraut
be Zeiten auszurotten, und insbeſonders mit der confeſſionsloſen
Schule, dieſer principiellen Propaganda des Unglaubens, in
ahrhet und ollends aufzuräumen. ohl wird die 1＋ in
einem Falle ihrer erhabenen Miſſion untreu werden, und 1
ſie Unter allen Umſtänden den ganzen chatz threr geiſtigen
ittel aufbieten, dem drohenden Uebel entgegenzuwirken;
wohl wird man be dem tiefen Ernſte der gegenwärtigen Sach
lage auf der einen eite ehr als e durch ſorgfältige Schei⸗
dung zwiſchen Weſentlichem und Unweſentlichem den ehorſam

erleichtern ſuchen, und auf der anderen Seite weniger als je
etwa vorkommenden kleinlichen Schwächen den ehorſam

verweigern wollen; aber die göttliche Verheißung ſichert nicht
das einzelne Land und auch nicht die Zukunft; und
während der 1 ern anderwärtiger und endlicher Erfolg
außer allem weifel te und uin allen Trübſalen der Gedanke

die erfüllte und der Blick auf das eſſere enſei
ihr reichlichen Troſt penden geeignet ſind, könnte die gött⸗
liche Gerechtigkeit modernen Staate und deſſen Vertretern
das „Mit welchem aße man ausmißt, mit dem wird E  inem
eingemeſſen werden“ uin einer Weiſe in Erfüllung gehen aſſen,
die alle gehegten Befürchtungen zurückläßt.

In dieſem zeigt ſich ns die Stellung, die en  2
wärtig der moderne A der t* gegenüber einnimmt, und
un dieſer Perſpektive ſind nicht wir es, die mit Aur und
Bangen der Zukunft entgegenzuſehen brauchen

Sp



— 124 —
Miscellanea.

Zur der Abläſſe und der ehr von den
Werken, die fürbittweiſe den Seelen zugewendet

werden onnen.
Es iſt unleugbar, daß der katholiſchen Kirche durch mehrere

Jahrhunderte durch den Mißbrauch der Ablaßbriefe, wie dieſes
ſo viele Beſtimmungen der Provinzial⸗Synoden (ich
nur die von Salzburg 1274, welche alle bis or  n erfloſſenen
Ablaßbriefe ſuspendirte, bis die Diöceſan⸗Biſchöfe aufs
Neue unterſucht hätten, was auch geſchah,‚ (Vergleiche Chronicon
Lambacense 12) und zuletzt das Coneil von Trient
anerkannte, tefe Wunden geſchlagen worden Ebenſo
wenig darf man jedo überſehen, wie te ſpeculative Entwicke
lung des dießbezüglichen Glaubensſatzes gerade im Jahr⸗
hunderte die reine Lehre örderte.

Ein intereſſantes hiſtoriſches Zeugniß für den lebendigen
Glauben die Zuwendung der guten erke für die
Seelen, vielleicht eines der früheſten, bietet ein Ablaßbrief des
Cardinaldiacons Johannes vom tte Sancti Angeli, Legatus

latere sSanctae Sedis apostolicae 1N Germaniage partibus
vom ahre 1448 für die Kirchenprovinz Salzburg, der dazumal
auch der ſſauiſche Sprengel zugehörte.

Mit geringen, weniger bemerkenswerthen Auslaſſungen lau—
tet der Text:

Johannes miseratione divina Sancti Angeli Sacro—
sanctae Romanae occlesiae diaconus cardinalis, Sanctae
Sedis Apostolicae 1 Germaniae et nonnullis allis Parti-
bus legatus de latere specialiter deputatus. Universis
Christi fidelibus praesentes Itteras inspecturis Salutem 1
domino sempiternam.

Cum Hdeles 21128 1 purgatorio miro modo poenis
PrO Suis culpis 11 hace miserabili fragili vita COmmissis



125

puniantur abqu Hagellentur, 6EGC ab hujusmodi poenis
liberare aleant atꝗqu 8Sublevare quovismodo 181 Sancto—
rU. precibus aut 1I terra xistentium sublevaminibus
adjuventur; CU. etiam IpSae animae t Hebili 0OCGE

quotidie ad ͤ0O8 suspiriis magnis clamitent Miseremini
Mei Saltem VOS amici mei. quia Domini tetigit 1
1168 tiam producere COntra 108 habeant verbum prophe-
tae 5 0OII dixerunt, ul praeteribant: Benedicetio Do-
mini nO8; et CU tiam Saneta t Salubris Sit COgi-
tatio PprO defunctis devotius EXOTaTe., Ut péccatis 801*
vantur 08 igitur PTO refrigerio A suffragio 0mnium
Hdelium animarum impetrando Christi Hdeles ad Ujus-
modi pietatis OPUS diligentius invitare (volentes) omnibus

**clerieis religiosis quibuscunque, exemtis t 110  — ERXC

tis Der provinciam Salzburgensem COonstitutis poeni-
tentibus, Confessis et contritis loca sepulturarum EGC 0OI

eimiteria 8S6U alia loca DTO sepulturis ecclesiastieis depu-
tata, quotiescunque 1 festivitatibus (sequentibus UIIL

rantur ad minus Pel nnl decursum —) praesertim
singulis diebus dominicis et Secundis feriis, 1I dedica—
tionum patrociniorum festivitatibus 10 Visitantibus t

psalmum venerabile: De profundis' et Pater noster'
et Nalll Angelicam Salutationem CU. Versiculo ad hoe
COommodo et Collecta: Fidelium Deus etC.“; laicis VeTO

similiter poenitentibus t Confessis t cContritis 1
eisdem (imiteriis et locis PTO sepultura ecclesiastica depu-
tatis 1 dictarum Hdellum animarum subventionem, duo
Pater noster' et UAS Angelicas salutationes exoOrantibus
centum 168 mortalium et totidem veniallum indulgen-
tiarum; presbiteris tiam dietae Salzburgensis provinciae
quibuscunque missam PTO defunctis de perficien-
tibus LEGC OII O0mnibus dictae provinciae Christicolis elee—
mosinas, jejunia aut quaevis 12 pietatis PTO IPSis
Hdelibus defunctis impendentibus; sSacerdotibus insuper 1I



* *

1

＋5

126
SUis sermonibus PrO pOpulo, confessionibus aliis actibus
Sacris Hdeles Christi Pro dietarum fidelium animarum
subventione éxhortationibus totidem mortalium et venia⸗
lium; denuo praefatam nostram indulgentiam gratiam
Spiritualem praedictae Salzburgensis provinciae subditis
IPSA die animarum cCommemorationis, qua specialius IPSA-
TU animarum fdelium defuncetorum salutifere recolitur
memoria, 0b5 celeriorem earundem animarum
absolutionem Augere cupientes praedicta aubt aliqua
618 facientibus ILUIII mortalium et tantum venia-
lium de omnipotentis Dei misericordia Beatorum Petri
et Pauli apostolorum ejus COonfisi suffragiis de injunctis
Ei poenitentiis misericorditer 12 domino relaxeamus. Prae-
sentibus VCSTO perpetuis Uturis temporibus duraturis. In
QuoOrum Oomnium t singulorum Hdem et testimonium Prae-
missorum praesentes litteras CTI t Secretarium nostrum
subscribi. et nostri sigilli appensione jussimus et fecimus
COmmuniri.

Datum jennae Pataviensis dioecesis 1N domibus
Solitae noOstrae residentiae 8sub Domini nativitate
M“ XLVN indictione die VESTO VIO mensis
Aprilis, Pontificatus Sanctissimi 1 Christo Patris et Do-
mMinI NOstri, Domini Nicolai divina providentia
quinti nun0O IIꝰO

Die Handſchrift, der wir vorſtehenden Ablaßbrief entnehmen,
fügt bei, daß das Original tn der Kirche zu eten (Am
ſtäten ſei (Papierhandſchrift Nr 327 des Stiftes Lambach.)

Kürzer und ſchlagender kann das auch tm Jahrhunder
ungetrübte Bewußtſein der katholiſchen Kirche bezüglich der Ver⸗
dienſtlichkeit unſerer guten Werke zu Gunſten der Seelen
auch für unſere Gegend kaum documentirt werden. Der Iun den
lteren Ablaßbriefen ſtets wiederkehrende ru „dies indul-—
gentiarum mortalium t venlalium“ rklärt ſich In ezug
auf das gleichfalls immer wiederholte „de injunctis poeni-



— 127xᷓ7 —

tentiis“ wohl füglichſten der Weiſ daß iedurch die
den Tod und läßlichen Sünden anhängenden zeitlichen Strafen
von einander unterſchieden werden Sch

II 18 den interlaſſenen apieren langjährigen
Strafhaus Seelſorgers. Mitgetheilt von

Juſtizmord.
Zwei Bauernburſche, und K. fingen aſthauſe

Streit mit anderen Burſchen Letztere gingen nach
auſe und die erſten zwet liefen den andern nach, ſie Unter—
wegs derb durchzuprügeln. E  icht davon und ver

hm etnen olchen Schlag, daß beinahe entſeelt da lag
und nach 11 Tagen ſtarb. dabei, hebt aber keine Hand
auf; au davon und te be dem Verwundeten nach
etde werden ſpäter eingezogen weiß ſich durchzulügen und
F., auf dem der ern ruht wird vom leidenſchaftlichen
Richter mit Schlägen und Drohungen übel mitgenommen
daß endlich Allem bereit ſich Tklärt Als der Richter ihm
ſagt „Sag mii nach ich habe ihn todt geſchlagen“, ſagt
dieß nach, und das Verhör iſt geſchloſſen und auf ahre
unſchuldig zum ſchweren Kerker verurtheilt Was hat der Beicht  —  —
vater dem dem dem Richter ſagen? Soll bei
dringen, daß EL appellire die höchſte Behörde? Reſti

2

—
tution haben der Richter der e8 wohl weiß und vielleicht Ur
eld von eſtochen ard und was hat auch zu leiſten?

Unglaublicher Frevel
Ein zu Zeiten periodi geiſtesverwirrter Quartirer wird

von mehreren Bauern (1 nahe bei angegangen 0  E
Dietrich, den ſie ihm verſchaffen nehmen ſich damit un

die x chleichen nit ſelbem den Tabernakel auf⸗
ſperren, das Ciborium herausnehmen und ſelbes — des
Frevels ſeine grobe Nothdurft hinthun, dann dasſelbe wieder
hineinſetzen nd zuſchließen Sie geben ihm fů Zwanziger



*

128

Doch Der gewiſſensängſtige Quartirer unterläßt die
Unthat. Wie tief ſinkt die Menſchheit! Wie wenig muß in
Schulen und be der Erziehung für die Achtung Ur Heilige
geſchehen nd welch inen Unglauben etzt ern er Muthwille,
um eS gelind du bezeichnen, voraus! man den Quartirer
1 cConfessionali nicht verhalten zur Anzeige ſolchen Frevels?

Die Taubſtumme und die Teufel utn Menſchengeſtalt.
Derſelbe Quartirer bekam von denſelben Unmenſchen (Nr

Geld, ihnen werkthätig behilfli zu ſein 8u einer Unthat,
deren Neuſeeländer und Hottentoten ni ähig ſei würden.
In einem Bauernhauſe hielt ſich eine taubſtumme et

erſon
von Jahren auf ehrere unglaͤublich! Bauern

die Unglückliche In der Bauernſtube nackt aus, banden ſie
an Händen und Füßen feſt, wozu ihnen eben dieſer Quartirer
helfen 0  L, nahmen eine Art Klyſtirſpritze mit Branntwein

und peinigten die Angebundene ur tauſendfache Schän⸗
dungen ſo ſehr, daß In Tagen an dieſer robuſten
und geſunden Perſon der E  li  E Tod erfolgte. Wie
könnten Katecheten und rediger Unvermerkt und indirect
Teufeleien vorbeugen? e iſt ein ſolcher Unmenſch In COonfes-
Sionali zu behandeln, enn eEr ſich ſpäter von der Furie eines
böſen Gewiſſens angetrieben lt zur Beicht? Iſt der Quar—
tirer, der euge, verpflichtet, eine gerichtliche Anzeige zu machen?
Welchen Gefahren ſind weibliche Taubſtumme ausgeſetzt, und
wie kann man hr Schutzengel werden? Was hätte die Philan
tropie für olche ilfloſe Unglückskinder und fũ deren Schutz
du thun



Die kEform des theologiſchen Htudiums m
Oeſterreich.

Bereits ſeit mehreren Jahren iſt die Reform der atholi
theologiſchen Facultäten an den öſterreichiſchen Univerſitäten der
Gegenſtand einer ſtehenden Reſolution, welche die cisleithaniſche
Volksvertretung der Votirung des Unterrichtsbudgets anzuhängen
eliebt Sehr arg muß es demnach um das theologiſche Stu⸗
d  tum In Oeſterreich beſtellt ſein und Gefahr muß auf dem Ver—
Ug ein, ſonſt ließe ſich wo teſe Beharrlichkeit und ring⸗
lichkeit der öſterreichiſchen Reichsräthe vernünftiger Weiſe nicht
erklären. Doch beachtet die Klagen über infallibiliſtiſche
Dogmatik und jeſuitiſche Moral und römiſches Kirchenre und
andere dergleichen ſynonyme Schlager, womit die verlangte
Reform motivirt zu werden flegt, ſo ird man Isbald klar
ber den eigentlichen Sachverhalt, der da obwaltet, und der den⸗
kende Mann, welcher nicht von der Phraſe des age lebt, wird
auch ohne nähere Aufklärung wiſſen, was EL von derartigen
modernen Beſtrebungen zu halten habe Anderſeits gibt es aber
nichts Vollkommenes auf en und Alles Unter der Sonne hat
ſeine Licht  — und Schattenſeite und darum kann auch das theo
iſche tudium mn Oeſterreich auf abſolute Vollkommenheit
nicht nſpru machen, ondern finden ſich vielmehr auch da
mehr oder weniger Mängel, deren allmählige Hebung der drin
gendſte unf und das eifrigſte Beſtreben aller wahren Freunde
der Ir und des Vaterlande ſein muß Kann man nun den
Klagen ber den gegenwärtigen Stand des theologiſchen Stu
diums uu Oeſterreich Ni edwede Berechtigung abſprechen, ſo
halten wir ein längeres Stillſchweigen keineswegs mehr für



— 0 ——
angezeigt, da dasſelbe gar ei tm Sinne der reichsräthlichen
Klagen und nach dem Geiſte der modernen Beſtrebungen gedeu  2
tet werden könnte. Auch hat ſich jüngſt mit dieſer Angelegenheit
Iu der Wiener en „Preſſe tn einer ethe von Artikeln ein
„katholiſcher Theologe“ beſchäftigt und die „Reform der atholi
theologiſchen Facultäten Oeſterreich's“ un einer Weiſ beantragt,
die bei mauchem Guten und ichtigen doch m Principe durch
aus verfehlt genannt werden muß, daß, abgeſehen von dem
chweren kirchlichen Conflicte, der ſicherli entbrennen würde,
auch der intendirte weck ganz und gar nicht erreicht würde,
falls deſſen Anſicht In den maßgebenden Kreiſen der Regierung,
denen derſelbe wohl nicht erne ſtehen mag, acceptirt werden
ſollte. Um ſo mehr haben bir alſo Hrund, wir im Fol.
genden tm Anſchluſſe jene Artikel In der alten „Preſſe un

erer Anſchauung über die Reform des theologiſchen Studiums
H Oeſterreich einen offenen Ausdruck geben.

In den beiden erſten Artikeln ſchildert der „katholiſche
Theologe“ der alten „Preſſe“ die Art und Weiſe, wie von
1836 bis zur Gegenwart an den katholiſch⸗theolo⸗
giſchen Facultäten reformirt wurde Er erzählt, wie Am

März 1836 an alle Ordinariate, bei welchen geregelte theo⸗
ogiſche Studien⸗Anſtalten beſtanden, ſowie an die theologiſchen
Lehrkörper der Univerſitäten Wien, rag und Padua die Auf
forderung ergangen, ſich ber die ängel des beſtehenden theo⸗
logiſchen Studienplanes nämli des Rautenſtrauch'ſchen) zu
äußern, eventuelle Verbeſſerungen anzugeben, —Aum die Studien
Hofcommiſſion Iun den Stand 8  u ſetzen, SOr Majeſtät inen
theologiſchen Udten und Lehrplan ur Vorlage 8u bringen,
„welcher mn der Vorausſetzung, daß die Ordinariate den Stand—
pun der Gegenwart und das wahre Bedürfniß derſelben hin
ichtlich der theologiſchen Bildung, als ĩIn ihrer Wirkungsſphäre
liegend, richtig erkannt aben werden, allſeitige Befriedigung
gewähren und dem Zeitbedürfniſſe entſprechen werde.“ Die ver



—8

— 13 —

angten Referate liefen denn auch ein; aber erſt nach dre Jah
ren ließ die Studien⸗Hofcommiſſion von einem Beamten ern
Uuta  en ausarbeiten, welches von Metternich Juni
1839 verworfen wurde Dafů wurde un einer Allerhöchſten
Entſchließung vom 11 December 1841 der Studien⸗Hofcom⸗
miſſion einfach befohlen, wegen Regelung der theologiſchen tu⸗
dien „mit den philoſophiſchen und juridiſchen Studien tn Ver
bindung zu treten“ und nebenbei die theologiſche Facultät noch
einmal befragen, worauf ern neue Project ausgearbeitet und

Jänner dem Kaiſer überreicht wurde. Der
März 1848 ging über dieſes Project, ſowie auch ber die

Studien⸗Hofcommiſſion zur Tagesordnung über. Es erſchien
das Miniſterium Pillersdorf und März Sommaruga
als Miniſter des Unterrichts. Dieſer eine „Commiſſion für
die Vorarbeiten zu den Anträgen, welche tn ezug auf die
Verbeſſerung und Regulirung des öffentlichen Unterrichtes den
einzuberufenden Reichsſtänden vorgelegt werden ollen,“ nieder,
In welche Commiſſion April der Theologie-Profeſſor Dir
Joſeph Scheiner berufen und demſelben April die
„Ausarbeitung eines Entwurfes wegen Geſtaltung des Studien—
weſens tn der theologiſchen Facultät und der acultd ſelbſt“
übertragen wurde Das umfangreiche Elaborat, welches dieſer
un Gemeinſcha mit dem Hofcaplan Dir Häusle ausarbeitete,
wurde Juli dem Unterſtaatsſecretär für Unterricht,
Feuchtersleben, übermittelt.

Indeſſen nach Niederwerfung der Revolution erſchien auf
die Vorſtellungen der un Wien verſammelten Biſchöfe eine Ver—
ordnung des damaligen Unterrichtsminiſters, Graf Thun, vom

pri 1850, e den Biſchöfen folgende E  E gewährte:
Jedem Lehrer der Facultät die unerläßliche Lehrermächtigungertheilen und In jeder Zeit wieder zu entziehen; 2 bei den

Promotionen die Hälfte der Prüfungs⸗Commiſſäre zu beſtimmen;
dort, wo eine theologiſche Facultät beſteht, ſoll eine Diöceſan⸗

Lehranſtalt kſtehen. Doch ollte die Facultät derart mit der
9*



*

2

Diöceſan⸗Lehranſtalt verbunden werden, daß die Profeſſoren
der Facultã der Diöceſan⸗Lehranſta orträge halten, falls
＋ dem Biſchofe genehm iſt, und ſich als Lehrkörper der
Diöceſan⸗Lehranſtalt conſtituiren.

S  unne dieſer Verordnung wurde denn auch die ache
durch das Concordat vom Auguſt 1855 geregelt, indem der
insbeſonders hieher gehörige Ttite VI desſelben folgender
ahen lautet Niemand ird die heilige Theologie, die ate
chetik oder die Religionslehre 28 mim für öffent⸗
en oder nichtöffentlichen Anſtalt vortragen enn eLr dazu
nicht von dem Biſchofe des betreffenden Kirchen prengels die

endung und Ermächtigung empfangen hat welche derſelbe,
enn 2 eS für zweckmäßig hält gu widerrufen berechtigt iſt
Die öffentlichen Profeſſoren der Theologie und Lehrer der ate
chetik werden nachdem der Biſchof ber den Glauben, die Wiſſen
ſchaft und Frömmigkeit der Bewerber ſich ausgeſprochen hat
aus Jenen ernannt werden welchen EL die Sendung und Voll—
macht des Lehramtes zu ertheilen bereit iſt Wo aber einige
Profeſſoren der theologiſchen acultã von dem Biſchofe ver

wendet werden pflegen, die Zöglinge des biſchöflichen
Seminars In der Theologie V unterrichten werden du ſolchen
Profeſſoren immerdar Männer beſtellt werden welche der Biſchof
zur Verwaltung gedachten mie für vorzugsweiſe tauglich hält
Bei Prüfungen Derjenigen, we ſich Ur das octora der

Theologie oder des canoniſchen Rechtes befähigen wollen, ird
der Biſchof die Hälfte der Prüfenden aus Doctoren der Theo
ogie oder beziehungsweiſe des canoniſchen Rechtes beſtellen 74

Endlich bezieht ſich Theologe noch auf Wiener
Provincial⸗Concil vom ahre 1858 (nicht 1856 Pie es ITTI

thümlich heißt) und Uhr als die dießbezüglichen Beſtimmungen
desſelben „IOR die theologiſchen Udien ſind nur olche
aufzunehmen, we das Gymnaſium mit hinreichendem Erfolge
zurückgelegt haben Die Theologie zerfällt vier Jahrgänge,
und wird von ſechs oder wenigſtens vter Profe vorgetragen



133
An allen theologiſchen Lehranſtalten müſſen Dogmatik, OLU
und Paſtoral, Kirchengeſchichte und Kirchenrecht, die heilige
Schrift und hebräiſche Sprache gelehrt werden. Doch kann der
Biſchof die Zöglinge von Erlernung der hebräiſchen Sprache,
In eit ＋2 ihm zweckmäßig erſcheint, dispenſiren. Das Latein
iſt die Vortragsſprache. Eine Ausnahme ſoll nur für einzelne
Fächer und aus wichtigen Gründen gemacht werden.“ Amt
wurde denn nach ſeiner Anſicht der „alte chlechte Rautenſtrauch'ſche“
Studienplan einfach verdünnt und ſeien daher, den bittern
Vorwurf, der Rautenſtrauch'ſche Plan ſei mit oder ohne Ver—
dünnung unkatholiſch, unwiſſenſchaftlich und unbrauchbar, zu
entkräften und abzuſchwächen, zwei Lehrkanzeln für ſpeculative
und thomiſtiſche Theologie errichtet und mit Jeſuiten und Domi—
nikanern beſetzt worden.

Das alſo iſt nach dem „katholiſchen Theologen In der
en „Preſſe der Gang der Reform der katholiſch⸗theologiſchen
Facultäten In Oeſterreich ſeit dem ahre 1836 Wenn aber der⸗
elbe mit dem Reſultate keineswegs einverſtanden iſt, ſo kenn⸗
zeichnet die ganze Darſtellungsweiſe zur Genüge den eigentlichen
run ſei Unzufriedenheit. Wir wollen da ganz abſehen von
den oft ahrha gemeinen Seitenhieben auf die Biſchöfe und
theologiſchen Profeſſoren, und überhaupt von der eines katholiſchen
Theologen nicht ſelten geradezu unwürdigen Sprache; denn nur

die Sache iſt * uns du thun, und nur dem Sachlichen wollen
vir unſere Aufmerkſamkeit chenken. Da wird uns denn Som⸗
maruga's Inſtruction angerühmt, nach der Di. Scheiner ſein
abora ausarbeiten ollte. 7* müſſen, ſo wird mit mphaſe
citirt, und man te ſich da mitten tn die heutigen lag  2  —
wörter hinein verſetzt, die auf conſtitutioneller alt beruhenden
Zugeſtändniſſe der Lehr⸗ und Lernfreiheit, und der Umgeſtaltung
der Univerfität Iu thren Rechten und Obliegenheiten ins Auge
efaßt, und die höhere Aufgabe theologiſcher Bildung, der wiſſen
ſchaftliche Standpunkt der Gegenwart und das aute Bedürfniß
derſelben zur Grundlage werden. Es ſei ehen eine



134

anerkannte Nothwendigkeit daß te volle und reie Wiſſenſchaft
den theologiſchen Hörſälen walte und der neuen Zeit ern

neuer Klerus gegenübertrete Nur ern tüchtiger en wiſſenſchaft
licher ern geiſtig und 9  tl gebildeter klaren Bewußtſein
ſeiner nunmehrigen Aufgabe und zur wahren, aller Einſeitigkeit
und Engherzigkeit baren Freiheit und Selbſtſtändigkeit erzogener
Weltprieſterſtand wird ſich te nöthige Elaſticität bewahren —Aum
die alte und die Zeit für das kirchliche Gebiet auf die
rechte Weiſe mit einander 8Uu vermitteln 7 Weiters werden aus
Dir Häusle's Schri „Ein freimüthiges Wort für die Reform
der theologiſchen Studien Iun Oeſterreich“ folgende Sätze mit

gewiſſen Begeiſterung vorgeführt * iſt erne traurige
Thatſache, daß Unter allen Facultäten Iu Oeſterreich die theolo⸗
giſchen gegenwärtig meiſten darniederliegen. Die Schuld
dieſer betrübenden Erſcheinung haftet zunächſt dem en
Syſteme und dann großentheils der ndolenz und offenen
Verachtung aller Wiſſenſcha be vielen, aus den weltlichen
Kanzleien hervorgegangenen Würdenträgern der Kirche, endlich
an enem bloß einſeitigen Aſcetismus zu welchem der Bildungs⸗

M manchen Clerical-Seminarien zu führen pfleg Ja
elbſt dort die Theologie noch In wiſſenſchaftlichen
Gewande auftreten möchte ehl ihr die unmittelbare und kräf
tige Verbindung mit dem Denken Fühlen und Leben der Gegen⸗
art und eßhalb auch die wahre Lebendigkeit und Friſche abge⸗
ſehen davon, daß nicht ſelten die bloße breite Erudition als
eigentliche Wiſſenſchaft genommen ird oder daß die bloße
ogiſche Behandlung die Stelle der tieferen und ideelleren Ver—
ſtändigung ertri und daß das Vehikel der todten lateiniſchen
Sprache äberall Hemmniſſe bereitet. 77 Und wiederum: „Jener
traurige ierklee, welcher ſich bisher zur gemeinſamen erach
tung der Wiſſenſchaft und iſſenchaftlicher Beſtrebungen einigte,
der einſeitige, wiſſensfcheue, ſich ſelber unklare und blind eifernde
Aſcetismus die unedle Trägheit die ſittliche Verkommenheit IM
niedern und das Kirchenregiment des öheren Clerus



I.

— 135 —

muß en Es muß inmal klar erkannt werden daß Unter den
großen Loſungsworten des ages die Wiſſenſchaft obenan te 77

In aber Di Häusle's allerdings nicht ſehr gewählte
Orte nicht ˙ übel emeint te derſelbe überhaupt von der
beſten Abſicht für das Wohl der Kirche beſeelt • offenbart
unſer Theologe chon noch deutlicher eine wahre antikirchliche Geſin⸗
N indem EL es beklagt Wie inne der Verordnung vom

April 1850 und nach dem Concordate In Folge der vom

Biſchofe zu ertheilenden und jeder Zeit wieder zu entziehenden
Lehrermächtigung der Profeſſor der theologiſchen acultä dem
Lehrkörper der Ule ntrückt und inem reinen biſchöf⸗
en Hauslehrer herabgewürdigt worden, und wie die Promo—
tion Urch die Verfügung, daß der Biſchof die Hälfte der
Prüfungs Commiſſäre zu beſtimmen habe die Eigenſchaft et
rein academiſchen Grades verloren habe, und dadurch der Doctor
grad zu ener biſchöflichen Hauswürde geſtempelt worden ſei
wie mit mnem borte durch das Concordat das theologiſche
Udium den Biſchöfen übergeben worden Are Auch der Ver—
gleich, den derſelbe dieſer Hinſicht dwi chen dem vormärzlichen
und nachmärzlichen Oeſterreich anſtellt verräth zu klar def
ſen eigentliche Abſichten „Das vormärzliche Oeſterreich, chreibt
ER 0 ſich wenigſtens den ern gegeben Uebelſtände heben
zu wollen, das nachmärzliche erachtete dieſen Schein für
überflüſſig Das vormärzliche Oeſterreich ewahrte den Einfluß
auf die theologiſchen Facultäten das nachmärzliche verſchenkte
ihn das vormärzliche Oeſterreich chirmte die Stellung der
theologi hen Facultäten das nachmärzliche drückte ſie zu biſchöf
lichen Lehranſtalten herab 77 Man kann ſich demnach ſchon von

vorneherein Begriff von den eſormen machen, ene
un EL „katholiſche Theologe“ den folgenden Artikeln das Worn
rede Bevor Wwir ihm aber dahin folgen, wollen wir zwer Be
merkungen machen, denen wir der falſchen principiellen An
chauung, wie ſie bisherigen Darſtellung ſchon klar genug
3u Tage getreten iſt unſere richtige Auffaſſung entgegenſtellen



136
Die erſtere bezieht ſich auf die Stellung des theologiſchen

Studiums zur kirchlichen Lehrautorität. Mag nämlich auch
den eigentlichen theologiſchen Facultäten uin ihrem Unterſchiede
von den theologiſchen Diöceſan-⸗Lehranſtalten, wir meinen da
namentlich den ſachlichen Unterſchied, te wir ſpäter arlegen
werden, eine größere oder geringere Freiheit und Unabhängigkeit
von den Biſchöfen zuerkannt wiſſen wollen, ſo muß doch dieſen
als den Wächtern der kirchlichen Orthodorie Im inne des
katholiſchen Glaubensprincips enn ſolcher maßgebender Einfluß
auch auf die theologiſchen Facultäten gewahrt werden, daß die
elben nicht uin eine Pflanzſchule des Unglaubens oder Irrglau⸗
bens ausarten. enſo iſt der eologiſche Doctorgrad dem
eſen nach eine kirchliche Ur und eS tr dieſem Umſtande
ehen durch eine betreffende biſchöfliche Intervenirung bei den
Promotionen entſprochen.

Die andere Bemerkung aber betrifft die Forderung, das
theologiſche Studium auf den Facultäten als Wiſſenſchaft
auftreten, und als ſich geltend machen Wir ſind mit die
ſer Forderung ganz einverſtanden, ſind jedoch auch der eber
zeugung, daß zwiſchen der wahren theologiſchen Wiſſenſchaft, wie
dieſelbe den theologiſchen Facultäten zu pflegen iſt, und zwi⸗
ſchen dem Glauben, wie derſelbe von der kirchlichen Lehrautorität
getragen wird, kein Hegenſatz exiſtirt, und daß im Falle eines
Conflictes die erſtere ſich dem letzteren zu unterwerfen habe
Nur 0 gilt uns das Princip der Lehr und Lernfreiheit, und
aſſen wir den rundſatz der vollen und freien Wiſſenſchaft
paſſiren, und erſchein uns demnach die Stellung, welche gegen⸗
wärtig gewiſſe eutſche theologiſche Univerſitäts⸗Profeſſoren egen⸗
über ihren ſchöfen einnehmen, nicht als keine normale,
ondern vielmehr als eine den Grundſätzen des katholiſchen
Glaubens durchaus widerſprechende. Ohnehin verurtheilt ſich ein
ſo Gebahren chon dadurch, daß damit die theologiſche
ſchaft und weiterhin Religion und Glaube überhaupt
unter die allmächtige Dictatur des Staates käme, was nicht



98
137

bloß Principe verwerflich iſt ſondern auch nach der Natur
der ache und nach dem Zeugniſſe der Geſchichte den ſicheren
Untergang von Glauben und eligion und theologiſcher Wiſſen
ſchaft IM Gefolge hat gerade die öſterreichiſche Geſchichte
Are Iu dieſer Beziehung lehrreich, und iſt der Verfall des
theologiſchen Studiums M QOeſterreich, ſoweit die Klagen ber
denſelben begründet ſind zumeiſt durch die wenigſtens actif
mehr oder weniger vollzogene Emancipation desſelben von der
wahren kirchlichen Autorität und durch die Amt naturnoth
wendig gegebene Auslieferung an den Staats Abſolutismus her
beigeführt worden

Von dieſem principiellen Standpunkte aus wollen wir dem—
nach überhaupt die Reform theologiſchen Studiums
Oeſterreich 5  Ar Sprache gebracht wiſſen, und dieſem iunne
wenden Wwir denn auch den weiteren Ausführungen des „katho⸗
li chen Theologen“ der en „Preſſe unſere Aufmerkſamkeit

Im ritten Artikel ird als die vor Allem brennende
rage, welche be der Reform der theologiſchen Facultäten
löſen ſei bezeichnet Ob Univerſitäts— oder eminar—
Bildung des Clerus In Beantwortung derſelben verweist
nun eL „katholiſche Theologe“ auf 1e Reform des theologiſchen
Studiums welche Maria ereſig 25 Juni 1752 ver

öffentlichte und gemäß welcher die Befehl des Concils von
Trient nach und nach entſtandenen theologiſchen Anſtalten In
den Semtnarten Unterdrü und die theologiſchen Facultäten als
die allein berechtigten theologiſchen Bildungs⸗Anſtalten rklärt
wurden. Deßgleichen führt EL den Wortlaut der Unter dem
5 October 1753 von derſeelhen Maria ereſia an te BifOſe
der Erblande erlaſſenen Inſtruction auf, der es Unter nde
rem et daß Primo die geiſtlichen Benefieia Simplicia et
Curata 0 von der Patronats Gerechtigkeit Unſerer Vaſallen,
Communitäten und abhangen keinem andern verliehen
werden ſollen, welcher bei ener erbländiſchen Univerſität das



138

Studium theologicum zurückgelegt hat, wie Wir dann ern
Gleiches bei jenen Pfarren und Beneficien, die Unſerer Verlei—
hung zukommen, beobachten werden. Wir gedenken hierdurch
Secundo ene nicht auszuſchließen, welche bei erbländiſchen
Gymnasiis dem Studio obliegen, oder auch durch 12jährige
Seelſorge ſich verdienſtlich gemachet, jedoch wollen Wir, daß
ſowohl In dem erſteren als letzteren Falle die praesentati
Uns zur allerhb  en Dispenſation verwieſen werden. Dabei aber

verordnen und befehlen Wir ferners, daß Tertio die Prieſter, ſo
auf keiner erbländiſchen Univerſität, ſondern un denen Gymnasiis
ihre Wiſſenſchaft erlernet, und einiges Beneficium zu überkom⸗
men Hoffnung haben, bei der nächſten Univerſität ur beſon
dere Examinatores, die der Protector Studiorum ernennen

hat, geprüfet und folgends das Zeugniß einer hinlänglichen
Gelehrſamkeit beigebracht werden ſolle.“

Im S  uinne dieſer Inſtruction Are alſo die Anſtellung Iin
der activen Seelſorge von dem Beſuche der Univerſität abhängig
gemacht und den biſchöflichen Lehranſtalten, wie ſie damals
beſtanden haben, nur das Recht einer Privat-Lehranſtalt zuer  2  2
kannt; und te denn auch unſer eologe un der ſchon oben
erwähnten Inſtruction Sommaruga's, nach welcher „die theore⸗
tiſche theologiſche Ausbildung, welche als ein ei des öffent  2
lichen Unterrichtes Im Staatsweſen und des Zuſammenhanges
I In welchem ſie mit der univerſellen Volksbildung teht,
der gemeinſchaftlichen Obſorge und den Beſtimmungen des
Staates als auch de IT zugehöre, eine wiſſenſchaftliche,
gründliche ſein, und das geſammte Gebiet der Theologie
aſſen u und erſt, enn dieſes Gebiet abſolvirt ſei⸗ habe
der praktiſche Bildungsgang zu beginnen“ den Kern der
Reform, welche ſich demnach dahin reſumirt: „Die theoretiſche
Theologie auf wiſſenſchaftlicher aſt iſt Sache der Facultät
und edingt die Aufhebung der biſchöflichen Lehranſtalten und
der Kloſterſchulen. In dreijährigem Curſus iſt die Facultã zu
frequentiren und nach abſolvirten theoretiſchen Studien iſt der



— ————

139

Eintritt in e Schule der praktiſchen prieſterlichen Berufs-—
bildung, un das biſchöfliche eminar oder in das Kloſter geſtattet.“

Mag 8 nun nit der Geneſis und den ottven des von
Maria ereſta eingeſchlagenen Vorganges was immer für eine
Bewandtniß haben, ˙⁰ vie zeig ſich auf den erſten Blick, daß
derſelbe mit der Freiheit und Selbſtſtändigkeit der II ſchlecht
ſtimmt, 10 daß derſelbe ſe mit dem nicht zu billigenden, aber
darum von unſeren modernen Fortſchrittsfreunden nUur Aum ſo
oher gehaltenen Principe des confeſſionsloſen Staates In direc⸗—
tem Widerſpruche Aber auch praktiſch muß derſelbe durch⸗
aus nicht geweſen ſein denn wie unſer Theologe ſelbſt erzählt,
⁰ wurde chon 1790 das da inaugurirte Syſtem, owie das un
Folge desſelben nothwendig gewordene Inſtitut der General—
Seminare wiederum aufgehoben, und mittelſt Hofdecret vom

Juli 1790 und April 1802 „die Erziehung der eiſt
lichen dem Episcopate, jedo Unter Aufſicht der Landesſtelle,
überlaſſen. . Es namentlich der Nachwuchs des Diöceſan
Curatcelerus wenigſtens vom erſten Studienjahre der Theologie

uim biſchöflichen Seminare erzogen werden. aher ollte be
dem Beſtande eines hinlänglich geräumigen und bewidmeten
biſchöflichen Seminars kein Zögling das Studium der Theologie
außer dem eminar als Externiſt pflegen dürfen. Nur dieſe
Vorausſetzungen fehlen, ſollte das geſchehen dürfen, aber Unter
ſtrenger Beaufſichtigung des Biſchofs ber die intellectuelle, reli  2
giöſe und aſcetiſche Bildung der Externiſten. Die Seminar—
Bildung wurde ſomit tm vollſten Umfange wieder hergeſtellt
womit aber unſer Theologe nicht einverſtanden iſt; derſelbe will
vielmehr zwiſchen theoretiſcher Univerſitäts⸗Bildung und praktiſcher
Seminar⸗Bildung Unterſchieden wiſſen, und e letztere erſt auf
jene folgen aſſen

Ueber zwei Punkte haben wir uns demgemäß mit dem  —  2
ſelben auseinanderzuſetzen, einmal, daß die theoretiſche und die
praktiſche Ausbildung des Clerus nicht von einander getrennt
ein ürfen, und ſomit in der ege und nach Möglichkeit die



140

Studierenden der Theologie gleich vom erſten Jahre Im
biſchöflichen Seminare werden, und ſodann, daß in der
ege und für gewöhnlich der theologiſche Unterricht durch e
biſchöflichen Diöceſan⸗Lehranſtalten ertheilen ſei Damit wol
len wir jedoch keineswegs die katholiſchen Facultäten an den
Univerſitäten aufgehoben wiſſen, ſondern vin kennen vielmehr
denſelben Iim Unterſchiede von den theologiſchen Diöceſan⸗Lehr⸗
anſtalten eine beſondere höhere Aufgabe U, inſofern der nter
richt an enſelben für die höhere Uund tiefere wiſſenſchaftliche
Ausbildung olcher alentirterer Theologen berechnet ſein ſoll,
welche de regula ereits die theologiſchen Studien einer
Diöceſan⸗Lehranſtalt zurückgelegt haben. Wir finden dieſer nach
Unſerer Ueberzeugung einzig richtigen Auffaſſung Ausdruck gege
ben In einer Miniſterial-Verordnung vom Juli 1850, un
der geſagt wird: „Die theologiſchen Facultäten ſind bisher
benſo wie die Diöceſan⸗Lehranſtalten lediglich dazu eingerichtet,
den Candidaten des geiſtlichen Standes die ihnen für ihren
praktiſchen eru unerläßliche Bildung zu gewähren. Es iſt ein
tief begründetes edürfniß, daß ſie fortan die theologiſche Wiſſen
ſchaft in einem aße fördern, welches die gemeinſamen Bedürf⸗

der Bildung aller für die eelſorge beſtimmten Geiſtlichen
überſteigt, und es wird die Sorge der Regierung ſein, nach
ula der Umſtände für die zu dem Ende erforderliche Ver—
mehrung der Lehrkräfte zu ſorgen.“ Auch den dießbezüglichen
Beſtimmungen des Concordates nd den Verfügungen des
Wiener Provincial⸗Coneils über das 0 Studium ieg
dieſelbe Anſchauung Grunde, und uur von dieſem an
punkte aus aſſen ſich die gegenwärtigen Klagen ber die Män—
gel des theologiſchen Studiums in Oeſterreich nach Gebühr wür⸗—
igen, reſp heilſame, wahrhaft zweckmäßige eformen anſtreben;
denn nach unſerer einung iſt dem angedeuteten Geſichtspunkte
nicht chon durch Errichtung dieſer oder jener außerordentlichen
Lehrkanzel einer katholiſchen aculta zur Genüge Rechnung
getragen, ondern erſcheint vielmehr die durchgängige Unterſcheidung



98  2

141
zwiſchen dem Facultäts⸗Studium und dem von den Diöceſan⸗
Lehranſtalten zu gebenden theologiſchen Unterrichte für geboten,

daß rten, eine atholiſche acultaã beſteht, die Sem
nariſten den ordentlichen theologiſchen Unterricht (von außer  21
ordentlichen Vorleſungen für die Talentirteren abgeſehen) nicht

der acultät, ſondern eigens, enn auch etwa möglicher
etſe von den Facultäts⸗Profeſſoren, zu empfangen haben

Und nun zu den Gründen, die für unſere Anſchauungs⸗
weiſe ſprechen, und die vor Allem der von uns Im Princip IA

angten Seminar⸗Bildung das Wort reden.
Der „katholiſche Theologe“ In der en „Preſſe will nicht

alle und jede Seminar⸗Bildung aufgehoben haben, ſondern EL

iſt der Anſicht, daß nach zurückgelegtem dreijährigen Facultäts⸗
Studium die praktiſche Berufsbildung tm Seminar ſtattfinden
ſollte Wie lange aber dieſer praktiſche Seminarceurs zu dauern
hätte, ſagt T nicht tcherli dürfte ern Jahr nicht genügen,

die nothwendige Tüchtigkeit für den praktiſchen Seelſorge⸗
dienſt gewinnen, da ern in jeder Hinſicht tüchtiger P  I
Katechet, Beichtvater U. — nicht herangebildet iſt
Denkt man überdieß eine gewiſſe ſcetiſche Ausbildung, die
dem katholiſchen Geiſtlichen durchaus nothwendig ſt, und die

ſchwieriger erſcheint, E länger die frühere Ungebundenheit
des ebens gedauert hat, o dürfte 8 noch ſo mehr ein⸗
leuchten, daß ſe zwei Seminarjahre noch du Arz wären.
Dadurch würde dann die für die Ausbildung zum Prieſterſtande
aufzuwendende Zeit noch ˙o mehr ausgedehnt, als uns auch
für das vorausgehende Facultäts⸗Studium drei Jahre zu gering
angeſe erſcheinen, ſollte e8 ſich wirklich nicht bloß Um den
Namen, ſondern um ein wahres und eigentliches Facultäts⸗
Studium handeln, und uders dieſes dabei auch die ganze
Theologie un ihrem vollen mfange umſaſſen. Dieſe Verlän  2  2
gerung der theologiſchen Ausbildung aber würde gewiß die ohne⸗
hin nicht große Zahl der Candidaten des Prieſterſtandes eher
vermindern als vermehren. In gleich abträglicher Weiſe würden



— 12 —
die ur das Univerſitäts⸗Studium erhöhten Nahrungsſorgen
wirken, und müßten da die Handſtipendien ehr hoch geſtellt
ſein, gründlich geholfen ſein, und ſollte der Theologe ſich

ſeinen Studien hingeben können. Auch müßten durch das
Studium der Theologie Ausſichten ganz anderer Art, beſonders
tn Unſerer 0 materiellen Zeit, geboten ſein, ſich recht
Viele zu einem ſolchen Aufwande von Zeit und eld beſtimmt
ühlen ſollten Unſer „katholiſche Theologe“ meint, der Zutritt
zur Theologie wäre In dieſem Falle nicht mehr erſchwert, als
zur Jurisprudenz und zur Mediein; aber der Bedarf an Geiſt
lichen iſt denn doch ohne Zweifel ein größerer als der von Juri  2  —
ſten und Medicinern, und iſt e8 immerhin noch eine rage, ob
es von wirklichem Vortheile ſei daß durch Aufhebung der Rechts⸗
academien und chirurgiſchen Lehranſtalten die juridiſchen und
mediciniſchen Studien Vielen ſo ſehr erſchwert werden. Sodann
hat das Univerſitätsleben für den jungen Menſchen namentlich
In den größeren Städten, und un dieſen könnten denn doch nur

Facultäten ſein, wie wir uns dieſelben denken, und insbeſonders
un unſeren verdorbenen Zeiten ſeine großen Gefahren, und
würden durch dasſelbe gar tele dem geiſtlichen Stande ent
fremdet oder für denſelben geradezu untaugli gemacht Wenn
unſer „katholiſche Theologe“ In dieſer Beziehung Seminar und
Univerſität auf die gleiche Lin  e E  I und auf beide die bibliſche
Stelle 2  tele ſind berufen, Wenige auserwählt“ In gleicher
Weiſe anwendet, o ieg das Unrichtige dieſes Verfahrens
auf der Hand

eL vielleicht hat derſelbe Recht, venn EL ſagt, daß als
dann der Eintritt un den Clericalſtand ein lauterer, ein freier
und omit von ſegensreichem Erfolge begleiteter ſein werde? Es
früge ſich erſt, nach dieſer Seite hin mehr zu fürchten wäre,
ob bei ſeiner oder bei unſerer Auffaſſungsweiſe. Es önnte ſich
10 recht et treffen, daß einer nach abſolvirtem Facultäts⸗
Studium gar keine L

uſt mehr ühlte, un den Clericalſtand du
treten, daß er aber den Schritt doch unternimmt, weil eL nicht



1  47  7

— 143 —
die drei Studienjahre verloren haben möchte. der auch derſelbe
le erſt nach ſeinem Eintritte In den praktiſchen Seminarcurs
den geiſtlichen Stand weniger von ſeiner dealen Seite, oder eL
mer erſt jetzt, daß ELr für denſelben trotz ſeiner Begeiſterung
für die theologiſche Wiſſenſchaft durchaus nicht paſſe, ird eL

ſich nunmehr ſo leicht zum Austritte entſchließen, nachdem eLr
ereits drei und mehr ahre tm Dienſte der Theologie geopfert
hat? Jedenfalls aber werden die Seminar-⸗Vorſtände leichter
innerhalb des Verlaufes von vier Jahren bei einem Candidaten
die etwa vorhandene unlautere Abſicht entdecken, als während
des vielleicht nur einjährigen Seminarcurſes, während welchem
derſelbe vielleicht die olle des vollendeten Heuchlers trefflich zu
ſpielen und die nöthige Reſerve wacker zu behaupten weiß

Ueberhaupt halten bir den mehrjährigen Aufenthalt im
eminar bezüglich des wohl motivirten Eintrittes un den eLcal⸗
ſtand von großer Wichtigkeit. Ohnehin iſt namentlich un unſern
agen der ſchnellen eife der junge Mann mit 18 — 20 Jah
ren gut In der Lage, den Schritt würdigen, welchen er
mit dem Eintritte in das Clericalſeminar macht Nun Omm EU
da mit Solchen In Berührung, die ſchon ängere Zeit Im Semi  —
nar weilen, er lernt den Beruf, dem EL ſich widmen will, von
allen ſeinen eiten mehr und mehr kennen, EL rectificirt ſei
Ideale oder äutert ſeine unrichtigen und falſchen nit  en und
Vorſtellungen, ELr ebt ſich immer mehr In ſeinen eru hinein,
und nachdem ＋2 Im erſten oder weiten oder vielleicht auch
dritten Jahre noch mehr oder weniger Schwierigkeiten abgeſetzt,
iſt jetzt im vierten Jahre E Sache vollends Durchbruch
gekommen, und die Seminar⸗Vorſtehung, die rüher mit Grund
ihre Bedenken gehabt, aber immer noch zugewartet hat, iſt
mehr über den wirklichen Beruf desſelben vollkommen Im Kla⸗
ren, und kann ihm mit ruhigem *

ewiſſen das Zeugniß der
Würdigkeit zum Behufe der Ordination ausſtellen. Natürlich
ſind wir der Meinung, daß die Erziehung tm eminar ſowohl
vom einſeitigen Aſcetismus als popularitätsfüchtigen Libe



144

ralismus gleich eit ſich entſern hält, und daß ſie ＋2 vor  2
züglich auf die Ausbildung von Charakteren abgeſehen hat, und

dieſem nde neben dem Gewichte der Autorität auch die
Gründe der ernunft, die otive eines idealen reben zur
möglichſten Geltung gelangen läßt Be o bewandten Umſtänden
wird das Seminar nicht nur ſeine erhabene Aufgabe au
realiſiren, ondern es ird den Seminariſten die vierjährige
Seminarzeit keineswegs zu lange dauern, und ſie werden auch
päter, ſie ereits als tüchtige und wackere Seelſorger Iim
Weinberge des errn thätig ſind, mit Dank und mit Freude
der tm eminar zugebrachten Zeit eingedenk ſein ke  In Vor
wurf aber ird ihm ſo mit Unrecht und ˙ ohne allen run
gemacht werden können, wie der eines clericalen Dreſſur-Inſti⸗
Ute oder einer biſchöflichen Abrichtungs-Anſtalt.

Doch wie teht e8 nit dem theologiſchen Unterrichte, der 14
auch nach ſei theoretiſchen Seite mit dem Seminar Iin Ver
bindung ſtehen ſoll? Nun, e8 Are ut Nur uUnkirchlich, ſon
dern geradezu albern, wo man hieran on einzig deßhalb
Anſtoß nehmen, eil da 1e iſchöfe mehr oder weniger und
überhaupt einen größeren Einfluß ausüben, als be dem Facultäts⸗
Unterrichte; und dann iſt 10 nach allgemeiner Erfahrung es nur

billigen, enn Unterricht und Erziehung Hand un Hand
gehen, wenn Theorie und Praxis uin entſprechender Weiſe mit
ammen In Verbindung gebracht werden. Udem iſt den Semi
nariſten im Seminar, ſie von allen Nahrungsſorgen befreit
ſind, Zeit und Gelegenheit genug gegeben, auf das theologiſche
Studium den größten 2 zu verwenden, und kommt es nUur

darauf an, daß auch e theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalten den
ſie geſtellten Anforderungen entſprechen und ihre Schuldigkeit

un, was vir natürlich vorausſetzen. Endlich kann nicht geſagt
werden, daß die entſprechende theoretiſche Ausbildung des Theo
ogen mit deſſen praktiſcher Berufsbildung ſich nicht recht ver
rage, und demnach jene zuerſt der theologiſchen acultät,
und weiter dieſe tm Seminar u eſche habe, ſondern hat



—  —

nach unſerer Ueberzeugung der theoretiſche Unterricht ſelbſt In
einer mehr praktiſchen Weiſe ſtattzufinden, und halten wir dieß
für die beſondere Aufgabe der theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalten,
während uin den theologiſchen Facultäten un einer ganz beſonders
und vorzüglich wiſſenſchaftlichen Weiſe das theologiſche Studium

betreiben * Aber Amt ſind wir ſchon be dem zweiten
Punkte unſerer Auseinanderſetzung angelangt, ber den wir uns
nunmehr naher ausſprechen wollen.

Wenn vtu zwiſchen den theologiſchen Diöceſan-Lehranſtalten
und den theologiſchen Facultäten einen ſcharfen Unterſchied
machen,; ſo meinen wir nicht, daß e Theologen den
Diöceſan⸗Lehranſtalten ni auch jene Garantien über die ereits
erlangte Vorbildung aufweiſen ſollten, wie dieſelben an den
theologiſchen Facultäten verlangt werden. Im Intereſſe der
Sache und zur Ehrenrettung jener Lehranſtalten plaidiren wir
vielmehr durchaus für das Erforderniß der beſtandenen Matuuritäts—
Prüfung, und ollte nur aus ganz beſonderen Gründen hievon
Umgang genommen werden, und dieß ſo mehr, als en⸗
wärtig ſogar von den Poſtaſpiranten ein Zeugniß der Reife
gefordert wird Ebenſo möchten wir den Unterſchied nicht ſo
ſehr un der Tüchtigkeit der Lehrkräfte begründet haben, ſondern
dünken uns auch für die theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalten, o
dieſelben ihre Aufgabe rha erfüllen und den Anforderungen
der Zeit entſprechen ſollten, durchaus tüchtige, und mit der theo⸗
logiſchen Wiſſenſcha wohl vertraute Kräfte gar ſehr nothwendig,
10 in gewiſſer Beziehung, Wie die weitere Ausführung zeigen
wird, kann die Aufgabe des Lehrers an der theologiſchen Diöceſan⸗
Lehranſta al eine ſchwierigere, oder wenigſtens beſchwerlichere
bezeichnet werden, als die des Lehrers an den theologiſchen acu
aten Dagegen iſt der theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt unächſt
und zumeiſt eine andere Aufgabe geſtellt als der theologiſchen
Facultät, was hinwiederum eine verſchiedene Behandlung des
theologiſchen Lehrgegenſtandes begründet, und eben hierin und
hierin allein hat ſich die erſtere von der letzteren du Unter—



*  2

—— 146 —
cheiden Gebraucht unſer „katholiſche Theologe“ den etwas tri
vial klingenden Vergleich mit Baderſchule nd mediciniſcher

werden.
acultät, kann derſelbe nur nach Raſer Richtung hinge⸗

Der Diöceſan⸗Lehranſtalt obliegt ＋ 7 die künftigen
praktiſchen Seelſorger für dieſen ihren Beru theoretiſch in einem
vierjährigen Curſe auszubilden. Zu dieſem node hat dieſelbe
die Studierenden mit der ganzen Summe der Theologie, mit
den einzelnen theologiſchen Disciplinen nach ihrem vollen Um
fange vertraut ＋ machen, das Einzelne genau zu erklären und
zu begründen, und ſoll da der atur der Sache gemäß auch
wiſſenſ

ich verfahren werden. Dabei hat das Nothwendige
vor dem bloß Nützlichen den Vortritt, und iſt eben in dieſer
inſt das praktiſche Ziel, das anzuſtreben iſt, das Maßgebende.
In dieſer Weiſe beſtimmt das Wiener Provincial-Concil das
Quadriennium des theologiſchen Curſes. Dagegen liegt der
Diöceſan⸗Lehranſtalt als ſolcher keineswegs ern durchaus quellen⸗
mäßiges Studium ob, ſowie auch kein Eingehen un die einzelnen
Disciplinen bis ins kleinſte Detail, und keine o zu ſagen
abſtract wiſſenſchaftliche Behandlung des theologiſchen egen  —  —
andes, ondern iſt eben dieſes die Aufgabe der theologiſchen
Facultäten, darum mehrere Lehrer In die einzelnen isci
plinen ſich theilen, und der Einzelne ährlich über einzelne Par
thieen ſeines zu leſen hat, während der Lehrer an der
Diöceſan⸗Lehranſtalt jährlich den Stoff ſei Disciplin
bewältigen muß, vas nicht große Mühe, ondern bei ent
ſprechender Leiſtung auch eine volle Beherrſchung ſeines egen  2
ſtandes vorausſetzt. Offenbar iſt für den gewöhnlichen praktiſchen
Seelſorger nur das theologiſche Studium im Sinne der Diöceſan

2

7
Lehranſtalt nothwendig, 10 ogar zweckdienlicher als das Facultäts⸗
Udium, und ſetzt dieſes überhaupt, wenn * ein wahres ſein
und mit eigentlichem Nutzen betrieben werden ſoll, ſchon eine
größere geiſtige Reife voraus, wie ſie für gewöhnlich die abſol

—
virten Gymnaſiſten nicht beſitzen, beſonders nach dem heutigen



14² —.—

Studienplane der ſich mehr nach der realiſtiſchen Seite als nach
der humaniſtiſchen neigt und on gar die eligion IM

Obergymnaſium als obligater Lehrgegenſtand geſtrichen würde;
10 mit wahrem eigentlichen Nutzen ird das wahre Facultäts
Studium nur von Denjenigen betrieben werden welche ereits
das Gebiet der Theologie ber auen und 0  er chon
das theologiſche Studium der Diöceſan-Lehranſtalt zurück⸗
gelegt aben dieſem Sinne alſo das Facultäts⸗
Studium die Vollendung des theologiſchen Studiums Wie das

in den iöceſan Lehranſtalten epflegt ird nd Are
dasſelbe für jene talentirteren Geiſtlichen berechnet welche nach
abſolvirtem theologiſchen Curſe der Diöceſan Lehranſtalt zum
Behufe der Erlangung des Doctorgrades oder auch der weiteren
und tieferen Ausbildung IUu einzelnen theologiſchen Disciplinen
die Facultäts Vorleſungen hören und ſich dadurch für
beſonderen mehr wiſſen chaftlichen Beruf befähigen und eben
auch dieſen Geſichtspunkt hält das Wiener Provincial Concil
une, und iſt da auch insbeſonders auf das höhere Prieſter⸗
Bildungsinſtitut zu Auguſtin Wien hingewieſen

Man ſage aber nicht daß nach unſerer Auffaſſung die
theologiſche Facultät gegenüber den anderen Facultäten erne

aparte Stellung einnehmen müßte Denn die Theologie,
ſie mM der vollſten wiſſenſcha tlichen Weiſe behandelt wer

den oll ſetzt allerdings die größte namentlich philoſophiſche
Vorbildung voraus, und dann müßten bei dieſen Voraus
ſetzungen ihre Leiſtungen E glänzender erſcheinen, wor
ber wiur uns nur freuen könnten Ferner handelt eS ſich bei
den Hörern der philoſophiſchen Facultät bloß um einzelne Fächer,

allerdings ern tieferes Eingehen für den Einzelnen möglich
iſt, und bei der juridiſchen und wohl auch mediciniſchen Facul  2  —
tät handelt es ſich doch nur ern gewiſſes allgemeines Wiſſen,
während bloß nach den einzelnen ſpeciellen Berufszweigen ern
detailirteres Eingehen einzelne er erforderli erſchein
Dagegen wüßten wir keine theologiſche Disciplin,



— 148 —

ein allgemeines und oberflächliches Wiſſen für den geiſtlichen
eru genügen könnte, und haben wir denn da In ahrhei
einenſ Unterſchied, der auch die aparte Stellung
der theologiſchen Facultät, wie dieſelbe In unſerer Ausführung
gelegen wäre, rechtfertigen würd ben das iſt auch der rund,

mit den Univerſitäten in Deutſchland in der ege theo⸗
Ogiſche Convicte oder Seminare verbunden ſind, durch eigene
P  E oder Repetenten die Theologen dem Verſtändniß der
Facultäts⸗Vorleſungen näher gebracht und dieſe ergänzt werden,
inſofern jene Parthieen nachgetragen werden, die gerade nicht
ur Vorleſung kommen. Uebrigens beſtehen auch n Deutſchland
ielfach die theologiſchen Vorleſungen den Lyceen und un den
philoſophiſch⸗theologiſchen Lehranſtalten getrennt und ſelbſtſtändig
neben den Facultäts⸗Vorleſungen, was uns ſachgemäßer und
zweckdienlicher erſcheint, da das Indere doch nur ein Nothbehelf
und ein Flickwerk genannt werden muß

So kommen wir alſo auf die Auffaſſung des Grafen Thun
un ſeiner Verordnung vom April 1850 h  inaus, daß die
theologiſchen Facultäten ſachlich neben den Diöceſan⸗Lehranſtalten
eſtehen ſollten, und daß letztere In dieſem Sinne auch dort
eigens conſtituirt werden ſollten, wo eine aculta exiſtirt, und
wir meinen um Vorausgehenden dieſe Auffaſſung zur Genüge

Das Facultäts⸗Studiumals e richtige begründet haben.
würde lsdann in ſei wahren Eigenſchaft als ſolches hervor⸗
reten können, und ſich iüm Sinne der berechtigten Zeitanſprüche
zur Geltung bringen; und gerade hierin, und nicht In der
Emancipation von der biſchöflichen Autorität, wie der „katholiſche
Theologe“ In der en „Preſſe träumt, glauben wir eine Haupt⸗
ſache finden ſollen, daß die Innsbruckerl Facul⸗
tät auf die weiteſten Kreiſe eine olche Anziehungskraft ausübt.
Endlich bemerken wir noch, wie auch Hergenröther, auf den ſich
unſer Theologe eigens beruft, eben im Sinne unſerer Auf
faſſungsweiſe den katholiſchen Fakultäten das Wort eredet hat,
und hat derſelbe dabei auch noch den Grund geltend gemacht,



— 1489 —

daß dieſelben für die kleineren theologiſchen Lehranſtalten ern
heilſamer Sporn ſeien, womit wir Uuns gleichfalls ganz und gar
einverſtanden erklären.

Der vierte Artikel behandelt die lateiniſche ortrags⸗
ſprache, von der bisher nUuL ausnahmsweiſe un einzelnen Fächern
und aus wichtigen Gründen abgegangen werden durfte. Von
dem Gebrauche des Latein als Vortragsſprache will der „a  0
liſche Theologe“ In der en 7 Preſſe durchaus nichts wi

ſſen,
und beruft ſich für dieſe ſeine Anſicht auf keine geringere
Autorität als Döllinger, welcher über das Lateinreden der Pro⸗
eſſoren (die Univerſitäten onſt und jetzt 16) ſagt: „Nicht
iſt erwünſchter und bequemer für den mittelmäßigen und be
ſchränkten Lehrer, der nUur Herkömmliches mitzutheilen weiß, als
der Gebrauch der fremden lateiniſchen Sprache. In dem a  ge  —
tretenen eleiſe dieſes tn ſeiner modernen Geſtalt elbſt chon
verarmten Idioms verbirg ſich trefflich die eigene Unklarheit der
Begriffe und die Dürftigkeit der Gedanken; Gemeinplätze, te
tm deutſchen Gewande unerträglich wären, klingen doch
vornehmer Iin der lateiniſchen Umhüllung. Da doch eder nur
In ſeiner Mutterſprache en  7 und eine Sprache unſeren
eigenſten edanten und efühlen ſtets rem bleiben wird, ſo
hat man der Jugend die doppelte Geiſtesarbeit zugemuthet, erſt
das ateini Gehörte innerlich ins Deutſche überſetzen und dann
In dem deut Nachgedachten ſich zurecht zu finden, welches
letztere ſo häufiger mißlingen mußte, als gerade tn den
abſtracten Begriffen die deutſchen und die lateiniſchen Bezeich⸗
nungen ſich durchaus nicht en und die bedeutſamſten deut
ſchen Worte oft kaum annähernd oder nUuLl durch Umſchreibung
ateini wiedergegeben werden können. Es rklärt ſich dadurch
leicht, daß, ange die Alleinherrſchaft des Latein und beliebten

ami zuſammenhängenden Dictirens den Hochſchulen
währte, jener Stillſtand In den nicht vom nationalen Leben
berührten und nicht äußerlich angeregten Disciplinen eintrat,



*  5

— 150 —

welcher denn naturgemäß Iu ennen Rückgang ſich verwandeln
mu 7 Auch Dir Häusle wird ins Treffen geführt der be
ſtimmt erklärt: ＋O bin entſchieden den vorgeſchriebenen
Gebrauch der lateiniſchen Sprache, ſich dieſe Vor chrift
auf alle oder bloß auf einzelne theologiſche Disciplinen erſtrecken
Der lediglich facultative Gebrauch des Lateiniſchen iſt eine

Loſung tmm man nicht Rückſicht auf die nationale Ver
ſchiedenheit der Zuhörer, dann fann man wohl nur das wiſſen⸗
ſchaftliche Intereſſe das uge faſſen, und dieſes ſpri für
das eutſche Idiom 77

Selbſt weiß unſer „katholiſche Theologe“ gar vor.

zubringen ehen wir von einigen unwürdigen, Theile ſo
gar perſönlichen Ausfällen ab ſo ird uns die Gepflogenheit

den deutſchen theologiſchen Lehranſtalten vorgehalten Sodann
ſei unſere Zeit den Realien günſtig, und die humaniſtiſche Rich
ung werde mimi mehr zurückgedrängt die Folge ſei,
daß den Latein docirenden Profeſſoren Zuhörer gegenüberſitzen,
die geradezu glotzen da ſie eben den Profeſſor ni verſtehen;
weder von Ernem Emporziehen noch von Unterrichten
10 nicht einmal von Abrichten könne die ede ſein Fer⸗
ners ſollten die P  E dem Eifer und dem Fleiße und
Iu dem eigenen Prüfen des Vorgetragenen und der freien
Zuſtimmung zu dem Vorgetragenen von eite der Schüler ſich
verjungen nd ſtärken und der öſterreichiſche erus Urfe ſich
nicht außerhalb der deutſchen ildungs are ſtellen und dem
Heimatlande nach Sprache und Anſchauung rem werden nd
lich iege nicht unabweisbar Weſen und Bedürfniß
der katholiſchen Theologie, e Mutterſprache aus dem theolo⸗
giſchen Studium zu verbannen und eben die Mutter prache
umgebe ein Zauber, welcher den ſchwierigſten Stoff leichter zum
Verſtändniß geleite

Ohne Zweifel hat es mit Manchem von dem Angeführten
ſeine Richtigkeit. Wie jedo Alles ſei zwei Seiten hat ſo
prechen auch für den Gebrauch des Lateins als Vortragsſprache



—8 4

151

ſeine guten Gründe. Eine Autorität auf dem Gebiete nter
richtes, arl Zell, einer der ausgezeichnetſten Gelehrten des
katholiſchen Deutſf

ands, entwickelt dieſelben In einem längeren
Artikel „Ueber die Nothwendigkeit der beſſeren ege der atet
niſchen Sprache als irchenſprache“ Im Mainzer „Katholik““)
und wir entnehmen demſelben die folgenden ätze „Die Wiſſen
ſchaft, heißt es 328, iſt ihrer atur nach Allgemeines,
ber der Individualität der Nationalitäten Stehendes; ſie gehört
dem Gebiete des abſtracten Denkens, dem allgemeinen Menſchen
geiſte Die ogi und die Mathematik, die Grundlagen der
Philoſophie und aller Naturwiſſenſchaften, aſſen keine individuell—
nationale Färbung zu, und ſo hat auch das geſammte, auf die  2
ſen Grundlagen beruhende Gebiet der Wiſſe den Charakter
des Allgemeinen und ebenſo ein allgemeines, nicht nationales
Intereſſe. Wenn alles Geiſtige ſeinen angemeſſenen Aus
druck in der Sprache finden ſoll, iſt e8 dann nicht natürlich
und angemeſſen, daß das geiſtige Gebiet des vorzugsweiſe ab⸗
ſtracten Denkens, welches allen Menſchengeiſtern gemeinſam iſt,
und nicht in die Sphäre der individuellen Nationalitäten gehört,
gleichfalls ein gemeinſames rgan habe, das neben und ber
den Nationalſprachen ſteht? Warum ollte man ern ſolches ſchon
vorhandenes rgan, in welchem gerade die abſtracten Begriffe
eine gute und durch allgemeinen und langen Gebrauch aus
gebildete und allgemein bekannte Bezeichnung gefunden haben,
wie dieſes be der lateiniſchen Sprache der Fall iſt, nicht be⸗
nützen? Sollte man ſie nicht vielmehr auf alle Art zu erhalten
und zu pflegen uchen? Außerdem aber hat der Gebrauch
einer allgemeinen und allen Männern der Wiſſenſchaft und
Gelehrſamkeit bekannten und geläufigen Sprache noch andere
Vortheile. Es ird dadurch der gegenſeitige unmittelbare Ver
kehr Unter denſelben erleichtert, die chnellere Verbreitung und
damit der Fortſchritt der iſſenſchaft elbſt befördert. Das
gegenſeitige Verſtändniß der Nationalitäten, die Solidaritä der

pte  erhe des Jahrganges 1869



152
wichtigſten religiöſen und moraliſchen Ideen und Grundſätze
wird zUum Beſten der menſchlichen Geſellſchaft dadurch beſſer
erhalten und gepflegt.“

Deutet Zell tn den angeführten orten die allgemeinen
Vorzüge der allgemeinen lateiniſchen Gelehrtenſprache an, o
äußert er ſich 329 insbeſonders rückſichtlich der katholiſchen
Theologie folgendermaßen: „Hier T. uns vor Allem der große
Vortheil entgegen, welcher aus dem Gebrauche dieſes gemeinſamen
und einen rganes der Mittheilung auf dem Gebiete der theo⸗
logiſchen Wiſſenſchaft, für die Feſthaltung der Einheit der ·
iſchen Kirche überhaupt hervorgeht. Welcher Widerſpruch läge
auch darin, nach dem Bedürfniſſe und tm Intereſſe dieſer
katholiſchen inhei für die Lithurgie und für den kirchlichen
Geſchäfts-Verkehr eine und dieſelbe Sprache, die lateiniſche,
angewende würde, für die wiſſenſchaftliche Bearbeitung und
Mittheilung der ehre dagegen die bunte Mannigfaltigkeit der
Nationalſprachen einträte und das an der katholiſchen Ein
heit wieder zerriſſe? Ferner ieg darin eine große ürgſcha
für die Erhaltung der Reinheit, Klarheit und Stetigkeit der
Glaubenslehre. man zu der iſſenſchaftlichen Darſtellung
und Mittheilung der katholiſchen Dogmatik ledigli nur die
verſchiedenen Nationalſprachen, ohne das gemeinſame rgan der
lateiniſchen Sprache, welche zerſplitternde Verſchiedenheit der
Auffaſſung, welche Unklarheit und Verwirrung in der Mitthei⸗
lung, we Gefahr der Unbeſtändigkeit und des Wechſels der
iſſenſchaftlichen Begriffe und Definitionen ſelbſt mu durch
die fortwährende Veränderlichkeit einer ebenden Sprache in der
Bezeichnung der Begriffe herbeigeführt werden! Wahrhaft, enn
die allgemeinen culturhiſtoriſchen Bedingungen nicht ein ſolches
gemeinſames rgan für die theologiſche Wiſſenſchaft un der
lateiniſchen Sprache von ſelbſt gegeben hätten, man vare durch
das Bedürfniß und durch rationelle Gründe veranlaßt, ſie dazu
zu wählen. Endlich werden dadurch, daß eine wiſſenſchaftliche
Vorbildung, eine gelehrte Schulbildung Kfordertt iſt, bei



— 153 —

theologiſchen Erörterungen eine Stimme ühren, unberufene
und oberflächliche Geiſter abgehalten, tn dieſes Gebiet ſich ein⸗
zudrängen; leichtfertige oder gefährliche Discuſſionen ber rel
giöſe Fragen, we für die aſſe des leſenden Publikums
unfruchtbar und nachtheilig ſind, werden beſeitigt oder doch ver.

mindert, enn die Volksſprache nicht als rgan afur benützt
oder doch möglichſt beſchränkt üird.“

So Zell. Sollten wir In dieſer ache unſerer eigenen
Anſchauung einen kurzen Usdru geben, ſo meinen wir, es ſei
jedenfalls im Princip, der lateiniſchen Sprache als Vortrags⸗
ſprache beim theologiſchen Unterrichte feſtzuhalten. Etwas ande—
res aber iſt es, Iun wie weit dieſes Princip tn der Praxis In
Anwendung ommen ſoll, und möchten wir In dieſer nſt
theologiſche Diöceſan⸗Lehranſtalten und theologiſche Facultäten ni
Unter dem ganz gleichen Geſichtspunkte beurtheilt haben An
den Diöceſan⸗Lehranſtalten pricht offenbar das mehr Compen⸗
diariſche Studium, die Nothwendigkeit einer und prã  —
ciſen Faſſung und überhaupt deren mehr praktiſche Aufgabe für
den ebrau der lateiniſchen Vortragsſprache. Wenn der „katho  —  —

Theologe“ In der en „Preſſe“ ſagt, „die gründliche
Kenntniß un der Theologie und die hieraus reſultirende tebe
zu den theologiſchen Studien werden den Seelſorge-Geiſtlichen
ohnehin zu den Quellen⸗Schriften der theologiſchen Wiſſenſcha
führen, und dieſe Studien werden ihn In der nöthigen Uebung
In der für den Kirchendienſt unentbehrlichen lateiniſchen Sprache
erhalten, U ETL werde mn dem Verſtändniſſe dieſes Idioms weiter⸗
geführt werden, als In gegenwärtiger Zeit halbverſtandene und
halbverdaute Theologie ihn ühren könne,“ ſo ieg die Leicht⸗
fertigkeit dieſer Redeweiſe zu ehr auf der Hand, als daß ſieſich nt ſelbſt verurtheilte. Das iſt allerdings richtig, daß ＋
be dem gegenwärtigen lateiniſchen Unterrichte den Gymnaſien, wo man nur ſehr philologiſchen Spitzfindigkeiten aufKoſten der praktiſchen Uebung die Aufmerkſamkeit chenkt,zumeiſt ſeine großen Schwierigkeiten hat, und daß insbeſonders



154
anfänglich dem Lehrer beim beſten illen 8 geradezu unmög⸗
lich iſt, lateiniſch vorzutragen, wollte EL ſich nicht der gewiſſen
Gefahr ausſetzen, entweder gar nicht oder doch nur halb ver.

ſtanden zu werden; doch ſoll ELr darüber das Princip nicht aus
dem Auge verlieren und die Sache ſo einrichten, daß die Horer
allmälig auch Verſtändniß eines guten und richtigen latei  2
niſchen Vortrages emporgehoben werden. Uebrigens möchten wir
keineswegs durchgängig Iu allen theologiſchen Fächern und auch
nicht innerhalb der einzelnen Fächer ausſchließlich die ateiniſche
Vortragsſprache In Anwendung gebracht ehen; vielmehr mögen
be einzelnen Fächern Gründe genug, ſowohl univerſaler als
particulärer Natur, vorhanden ſein, welche den Gebrauch der
Mutterſprache beim ortrage V mindeſten als ſehr wünſchens⸗
wer erſcheinen laſſen, und die nothwendige Verdeutlichung, die
Beziehung zuu lebendigen Gegenwart, der Zuſammenhang mit
dem praktiſchen eben, die Anregung und Belebung der Zuhörer
mögen auch bei jenen Fächern, tm Allgemeinen lateiniſch
vorgetragen wird, dem Lehrer die entſprechenden Anhaltspunkte
geben, und wo EL In der Mutterſprache vortragen ſoll

Was aber die theologiſchen Facultäten anbelangt, ent
fallen da, inſofern deren beſondere Aufgabe gewürdigt wird, gar
manche Gründe, e an den theologiſchen Diöceſan⸗Lehr⸗
anſtalten die lateiniſche Vortragsſprache verlangen. Ja, inſowei
etwa nicht verſchiedenen Nationalitäten Rechnung getragen wer
den müßte, könnte die Verbindung mit den anderen Facultäten
der Univerſität, Iu der Mutterſprache vorgetragen wird, die
eingehende Rückſichtnahme auf die proteſtantiſche Theologie, ſowie
au auf die neueren philoſophiſchen Und naturwiſſenſchaftlichen
Studien, die Fortbildung der Mutterſprache IM theologiſchen
Sprachgebrauche, die von der Gegenwart verlangte wiſſenſchaft
liche Vertretung der Theologie, der auch von Nichttheologen
erfolgende Beſuch und ähnliche verwandte Geſichtspunkte den
Gebrauch der Mutterſprache bei den Facultäts⸗Vorleſungen als
wünſchenswerth, beziehungsweiſe als nothwendig erſcheinen laſſen



— 155 —
Wenigſtens einzelne Collegien ſollten In Berückſichtigung jolcher
beſonderer Zwecke In der Mutterſprache geleſen werden, während
hinwiederum be anderen das Latein in Anwendung ommt, und
man hiemit ſowo dem Princip als auch vielleicht anderen, un
der catur des überhaupt oder der ſpeciellen Parthie des
ſelben insbeſonders liegenden Gründen nach Gebühr gerecht ird

Das Geſagte dürfte hinreichend ſein, unſere Auffaſſungs⸗
weiſe als die richtige erkennen zu aſſen, und vermeinen wir
damit namentlich den dießbezüglichen Klagen Unſeres „katholiſchen
Wologent⸗ zur Genüge die re Würdigung erwieſen zu haben

Ein fünfter Artikel kommt auf die Art der Beſetzung
der theologiſchen rofeſſuren prechen Auch hier
ſchwe dem „katholiſchen Theologen“ tu der en „Preſſe
eAα der 1848er Miniſter Sommaruga vor, aus deſſen In⸗
ſtruction eRl folgende Sätze anführt „Bei Beſetzung der theo⸗
logiſchen Profeſſuren iſt als Grundſatz feſtzuhalten, daß dieſelbe
von dem doppelten Principe der Wiſſenſchaftlichkeit und Kirch
lichkeit geleitet werde, und daß mithin nur Jene zur wirklichen
Verwaltung einer Lehrkanzel gelangen können, welche ſich ebenſo
ehr durch ahrha wiſſenſchaftliche Bildung als durch lautere
kirchliche Geſinnung auszeichnen. Die Beurtheilung wiſſenſchaft
licher Bildung ällt In den Bereich der Staats⸗Studienbehörde.
Die lautere kirchliche Geſinnung muß von der kirchlichen Behörde
erkannt werden. 98 Wahl⸗ und Berufungsrecht unächſt
und ganz eigentlich bei dem theologiſchen Lehrkörper. Es iſt
vorauszuſetzen, daß einerſeits dieſer Lehrkörper mit dem größten
Eifer für die Ehre der theologiſchen Lehranſtalt, welche tn der
Höhe wiſſenſchaftlicher Bildung liegen muß, Sorge tragen und
daher nur den wahren Mann der Wiſſenſchaft wählen wird,
anderſeits zu erwarten, daß dieſer Lehrkörper derart In der
Literatur bewandert ſei, daß Er nUur den echten Meann der
iſſenſchaft finden werde Die Ehre der ganzen Univerſität
hängt von der ahl threr einzelnen Mitglieder der Lehrkörper ab



156

Das Miniſterium ird wegen der kirchlichen Geſinnung das
Gutachten der cCompetenten kirchlichen Behörde einholen teſe
competente kirchliche Behörde hat ihr Gutachten auszuſprechen
Die Gründe der Einwendungen ſind auseinanderzuſetzen und
mit Zeugniſſen belegen Verdächtigung, Mangel
eweiſen, Hörenſagen oder fromme Phraſen entſcheiden nichts 76

Alſo Wiſſenſchaftlichkeit und Kirchlichkeit en Principe
bei der Beſetzung der theologiſchen Profeſſuren maßgeben ſein
und zwar werden beide auseinander gehalten daß die Com⸗
petenz bei der Beurtheilung der wiſſenſchaftlichen Bildung dem
taate, der ſein e zunächſt durch den theologiſchen Lehr
körper Iun Ausübung bringt jene aber rückſichtlich der kirchlichen
Geſinnung der Kirche zugeſprochen ird Die irchliche Behörde
ſteh * demnach gal nicht den „wahren Mann“ und den
ᷓMe

en Mann der Wiſſenſchaft“ herauszufinden, und dieß nicht
einmal auf dem Gebiete der Theologie, oder dieſelbe will mit
ſolchen Männern der Wiſſenſchaft die theologiſchen P
überhaupt nicht beſetzt haben, und darum darf der Staat
reſp der theologiſche Lehrkörper I die ELr Hinſicht competent ſei
Und amt 10 die „wahren“ und ⁴e

en Männer der Wiſſen
chaf 77 daran kommen, ſo ſoll es endlich und leßbli Mmm̃

noch bei dem Staate tehen, ob die Einwendungen, E von
der Competenten kirchlichen Behörde etwa die kirchliche
Geſinnung des erwählten „wahren“ und „echten annes der
Wiſſenſchaft“ gemacht würden auch als hinreichend begründet
anzuſehen eien denn nur dieß und ni anderes beſagen die
für die kirchlichen Behörden eben nicht ehr ehrenvollen Bemer—
kungen ber „bloße Verdächtigung, Mangel Beweiſen, ören⸗
agen oder fromme Phraſen,“ we  e ni entſcheiden dem
von der competenten kirchlichen Behörde ausgeſprochenen Gut—
a  en, von dem man Schicklichkeitshalber denn doch nicht ganz
Umgang nehmen kann, obwohl man es hnehin erſt weiter
Linie aufmarſchiren

Auuf dieſem Standpunkte te nun auch unſer „katholiſche



157

Theologe“ und eLr ha un einem früheren Artikel die Ver—
einigung der Facultät mit der biſchöflichen Lehranſtalt, wie die  2
ſelbe durch das Concordat geſchehen ſei, namentlich eßhalb bitter
beklagt, * eitdem e Anſtellung eines theologiſchen Profeſſors
rein ache des Biſchofes ſei, und der Cultusminiſter eine
untergeordnete olle ſpiele. Es wäre nämlich hieran eine neue

Species von Menſchen erwachſen, der Profeſſorenmacher, t.
der biſchöfliche Commiſſär, in der Regel ein Domherr, der e
ſeinen Candidaten, den CTL zum Profeſſor machen wolle, In pe  0
habe, wobei die nöthige Wiſſenſchaftlichkeit desſelben reine Neben  2  2
ſache V denn dieſer Profeſſorenmacher ſei Facultät, Decan und
Cultusminiſter; wie der Profeſſorenmacher ſinge, leiere die Fa
cultät und müſſe der Cultusminiſter ſummen; Facultät,
Vorſchlagsrecht der Facultät ſei reiner Humbug. Und demgemäß
ſollte das Radicalmittel für die Hebung der theologiſchen Lehr⸗
anſtalten In der Emancipation derſelben von der kirchlichen uto⸗
ritaã überhaupt und insbeſonders In der Beſchränkung de Einfluſ⸗
ſes derſelben auf die Beſetzung der theologiſchen Profeſſuren liegen.

Nun wir wollen Andern, e die ache unächſt angeht,
8 überlaſſen, nit dem „katholiſchen Theologen“ In der „Preſſe
ber dieſe eine angebliche „Profeſſorenmacherei“ u rechten; wir
ſind aber der Meinung, daß 2 ſich auch hier wiederum ganz
vorzüglich die Scheidung der theologiſchen Diöceſan-Lehr⸗
anſtalten von den theologiſchen Facultäten handle, 0  e In der
Beſetzungsweiſe der theologiſchen Profeſſure ern in jeder Hin
icht richtiger und billiger odus Platz greifen. Die Diöceſan

—

2
Lehranſtalten ſind nämlich tm eminenten Sinne des ortes
kirchliche Anſtalten und bei ihnen iſt die ſtreng wiſſenſchaftliche
Bildung nicht der nächſte und ni der eigentliche Zweck Es
kann aher nur entſprechend ſein, daß auf die Beſetzung der
P  en denſelben die kirchlichen Behörden einen directen
und mögli ſelbſtſtändigen Einfluß ausüben Natürlich iſt te
wiſſenſchaftliche Befähigung dabei ni als reine ebenſache
betrachten; aber dieſe vorausgeſetz und entſprechend conſtatirt,



— 158 —

önnen auch andere wir möchten ſagen praktiſche Gründe ins
Gewicht fallen Dagegen ſind die theologiſchen Facultäten an
den Staats Univerfitäten nach den dermaligen Verhältniſſen u
den Organismus der Staats Anſtalten eingefügt und enſelben
obliegt 8 ganz beſonders die Theologie als Wiſſenſchaft zu ver
treten und die Theologen I eigentlich und ſtreng wiſſenſcha
licher Weiſe auszubilden In dieſer Hinſicht mag Ern mehr
indirecter influ der kirchlichen Behörden auf die eſetzung
der P  en an denſelben hingenommen werden, alls nuL

dieſer jenen beiden Momenten ahrhei gerecht ird von
welchen wir oben geſprochen haben und von denen das ernne die
Stellung des theologiſchen Studiums zur kirchlichen Lehrautorität
und das andere das Verhältniß des Qauben zur Wiſſen chaft
betrifft Ganz entſprechend finden wir e8 aber daß da das Gut
a  en des theologiſchen Lehrkörpers der acultd über die wiſſen
chaftliche Befähigung des zu Berufenden ganz beſonders
maßgebende Bedeutung habe, indem 10 derſelbe der Natur der
ache nach beſten der Lage iſt erne allen Verhältniſſen
mögli Rechnung ragende 0 3u treffen

Halten wir dieß für die alle  In richtigen Geſichtspunkte, ſo
haben II dabei auch die Genugthuung, uns Princip mit
den Beſtimmungen des Concordates und des Wiener Provincial⸗
Concils IM vollen Einklange zu wiſſen. Sollten daher te Kla
gen unſeres „katholiſchen Theologen“ irgendwie gerechtfertigt ſein,

Are die Schuld nicht I der jenen Beſtimmungen Grunde
liegenden Theorie, ſondern in der von denſelben offen gelafſenen
Praxis zu en nach der 1e Facultäts Profeſſoren auch als
Profeſſoren der Diöceſan⸗Lehranſtalt fungiren, und zwar mit
den gleichen Vorleſungen, welch letzteren Umſtand insbeſonders
th chon rüher als eben nicht ſachgemäß das rechte Licht
geſtellt haben Es käme alſo eben wieder darauf hinaus was
Graf Thun einer Verordnung vom April 1850 In Aus
ſicht genommen hat nämlich, daß die theologiſche Diöceſan⸗
Lehranſtalt von der theologiſchen Facultät getrenn und eigens



.——.—

159

exiſtiren ſollte. Alsdann könnte, falls wirklich nicht bloß eine
achliche, ondern auch eine nuLr perſonelle Vereinigung von

Diöceſan-⸗Lehranſtalt und Facultät ſich als unthunlich heraus
ſtellte, oder eine ſo

, nicht achliche ondern auch perſonelle
Trennung doch als wünſchenswerth rkannt würde, mit dem
Inslebentreten eben dieſer Praxis auch den vorhin namhaft
gemachten Geſichtspunkten nach Gebühr nachgekommen werden,
und könnte In dieſem Sinne die Stellung der theologiſchen
Facultäten überhaupt und die Beſetzungsweiſe der theologiſchen
Profeſſuren an enſelben insbeſonders gegenüber den kirchlichen
ehörden eine ewifſe Freiheit und Selbſtſtändigkeit erhalten.

Nach dieſer unſerer principiellen Auseinanderſetzung können
wir nun weiter auf die Reform⸗Vorſchläge eingehen, welche der
„katholiſche ebloge“ un der alten „Preſſe dieſer Stelle
macht Derſelbe will alſo dem Lehrkörper den maßgebendſten
Einfluß auf die Beſetzung der Lehrſtühle gewahrt wiſſen. abet
muß EL aber doch geſtehen, daß auch tn den nicht theologiſchen
Facultäten, woO von einer größeren oder geringeren Beeinfluſſung
des Lehrkörpers von Seite der kirchlichen Behörde natürlich
nicht die ede ſein kann, ni immer nach dem Grundſatze des
„wahren und en Mannes der iſſenſchaft“ die Lehrſtühle
vergeben werden; vielmehr herrſche da uur zu ſehr ern gewiſſer
Nepotismus, das Vorſchlagsrecht der Facultät habe ſich un den
meiſten en als eine Verſorgungs-Anſtalt bewährt. Es har
monirt dieſes Geſtändniß wahrlich ni ſonderlich mit dem
ifer, mit dem ETL ſon für Beſeitigung des kirchlichen n
fluſſes aidirt, al ob eben nur dieſer die rüge, daß
das Gewicht des theologiſchen Lehrkörpers und damit 1e „wahre
und echte Wiſſenſchaftlichkeit“ den theologiſchen Facultäten
nicht recht zur Geltung gelangten!

Wenn derſelbe aber ſodann von der Einführung des Inſti⸗
Ute der Privat-⸗Docenten an den theologiſchen Facultäten das
0 Heil erwartet, hätten ir an ſich teſe Ein
ührung ni einzuwenden und dächten wir un beiſpielsweiſe



— 146060 —

den Fall, daß die Profeſſoren der Diöceſan⸗Lehranſtalt auch als Privat⸗
Docenten an der theologiſchen Facultät thätig vaären Jedoch halten
wir dieſelbe m Intereſſe der Heranbildung von tüchtigen Univerſitäts⸗
Profeſſoren gerade ni für nothwendig, und denken Uuns vie  lmehr
die ache In der folgenden Weiſe Einzelne talentirtere Geiſtliche,
e die Studien der Diöceſan⸗Lehranſtalt mit beſonders gutem
Erfolge zurückgelegt und zu einer weiteren theologiſchen Aus
ildung Luſt und Liebe hätten, beſuchen zu dieſem nde die
Facultät, und befähigen ſich da zunächſt für Ee Uebernahme
einer Profeſſur der Diöceſan⸗Lehranſtalt, mit welcher Aus
bildung an der aculta auch das höhere Prieſter-Bildungs—
Inſtitut zu St Auguſtin In Wien im harmoniſchen Ufammen⸗
ange ſtünde, welches tr dieſem Sinne noch immer zeitgemäß
iſt owie auch vom Anfange an dieſer Frint'ſchen Schöpfung
eine gute Idee zu Grunde lag ann würden ſich Unter
den Profe der Diöceſan-Lehranſtalten ſicherli Manche
finden, die ſich Ur tüchtige Verwaltung ihres Lehramtes und
namentlich durch eine entſprechende ſchriftſtelleriſche Thätigkeit
zur Uebernahme einer Profeſſur an der Facultã habilitirten.
Nur erſch

t 8 uns gerathen, daß der factiſchen Uebernahme
einer olchen Profeſſur zum Behufe der Erweiterung des Geſichts

2

—
kreiſes der ſuch verſchiedener, insbeſonders ausländiſcher Uni
verſitäten vorausginge und 0  E demnach einem, der on die
nöthigen Qualitäten für einen acultäts

Profeſſor beſäße und
auch gu einem olchen Wirkungskreiſe die nothwendige Luſt und
Liebe ätte, die Möglichkeit hiezu geboten werden Auf dieſem,
wie es uns dünkt, naturgemäßen egen würden nUuLr tüch⸗
tige Lehrkräfte In die acultã gelangen, nd önnte hiebei auch
der theologiſche Lehrkörper der aculta ganz gut den ihm gebüh  2
renden Einfluß zur Heltung bringen.

Unſer „katholiſche Theologe“ plaidirt weiter für ren
Profeſſoren als Männer, we die Praxis des Lebens mit der
Theorie der Wiſſenſcha verbinden, und wie bei Staatsexamen

auch auf dem Katheder nützliche Dienſte leiſten könnten; bei



120

— 1461 —

der theologiſchen Facultät würden ſie überdieß die von dem
Doctoren Collegium gelaſſene Lücke ausfüllen Nun ſchön Are
die Sache allenfa ob ſie aber auch prakti iſt?

Ein ganz beſonderes Bewi legt endlich derſelbe auf te
Aufhebung des Lehr⸗ und Lernzwanges und des damit zuſammen⸗
hängenden Promissum Episcopi Die Scheidung wiſchen Diöceſan⸗
Lehranſtalt und Facultät unne gehalten hätten wiu nichts dagegen,

letzterer das Princip der Lehr nd Lernfreiheit zur
Geltung gelänge, natürlich innerhalb jener Grenzen wie wiur ſie
ſchon wiederholt bezeichnet haben und die vom katholiſchen

An derGlaubens Princip naturnothwendig werden
Facultät önnte 14 der Gegenſtand nach allen ſeinen Seiten bis
ins kleinſte Detail verfolgt werden, Licht⸗ und Schattenſeiten
önnten da hervortreten, die verſchiedenen Gegenſätze der
erſchöpfendſten Weiſe gezeichnet werden Anderſeits waren die
brer ereits reifere änner die ſchon das Gebiet der
Theologie überſchauen und demnach ern frei Wort rechten
Geiſte und Im rechten Sinne verſtehen und der
pecielle Beruf, den ſie ſich ſelbſt egeben haben macht bei ihnen
jeden pädagogiſchen Zwang überflüſſig Anders reilich verhält
3 ſich mit den theologiſchen Diöceſan Lehranſtalten Da iſt die
Freiheit des Lehrers mehr oder weniger gebunden durch e
Aufgabe, den ganzen Gegenſtand ernem gewiſſen Zeitraume
zu bewältigen und daher auch Ur die Nothwendigkeit des
Scheidens des Stoffes Sinne des Nothwendigen und Nütz
ichen, ſowie ihm auch erne ewiſſe Reſerve un ſeiner
Ausdrucksweiſe obliegt, inſofern EL auf die richtige Auffaſſung
von Seite der noch unreiferen Zuhörer und auf die Mög⸗
lichkeit Bedacht nehmen muß, daß oder der andere die
theologiſchen Studien gar nicht ganz durchmacht und daß der⸗
ſelbe demnach un M Theile der theologiſchen Vorträge, den
eL gehört hat, Ni etwa Vorurtheile und ftefe Anſichten ſich
aneigne, deren Berichtigung und entſprechende Würdigung erſt
Iun jenem Theile, den er nicht mehr hört, oder überhaupt durch

11



162

den Geſammt⸗Ueberblick ber das ganze Gebiet der Theologie
geſchehen würde, was ſicherli nicht zu deſſen eigenem und auch
nicht zu der Frommen ausſchlagen würde. Die Freiheit
des Lernenden aber iſt da naturgemäß beſchränkt durch die
Pflicht, die hm obliegt, ſich innerhalb eines beſtimmten Zeit⸗
raumes un zweckmäßiger Weiſe die geſammte Theologie ent⸗
ſprechen anzueignen, und iſt da ern gewiſſer vernünftiger päda⸗
gogiſcher wang nulr nützlich und heilſam. Urde Im S  unne
unſeres „katholiſchen Theologen“ der die Theologie zum erſten
Male Hörende die volle Lernfreiheit beſitzen, ſo dürfte es wohl
nicht ſelten vorkommen, daß die drei ahre des theologiſchen
Curſes erum wären, und der „theoretiſch gebildete“ eologe
allenfalls Vieles In ſeinen Schriften, aber ſehr wenig tm
hätte, was wiederum nicht zu deſſen eigenem und der xr
Frommen ausſchlaͤgen würde.

ber innerlich freie und ſelbſtſtändige Charaktere bildet die
Lernfreiheit? So meint unſer „katholiſche eologe“ und EL

kennzeichnet dieſes näher amit, daß un Folge derſelben „das
überdemüthige und zurückgezogene Weſen, mit dem ſich auch
die Heuchelei umgebe, einem männlichen Bewußtſein weiche, die
weibiſche Engherzigkeit, we überall Ketzerei wittere nd rieche,
oder um; mit Döllinger zu reden, wie ern nervenſchwaches Weib
ſich abſperre jeden riſchen Luftzug der Forſchung, einem
wiſſenſchaftlichen Drange Platz mache und der animus cleri-
candi ſich nicht tn Pedantismus und Aeußerlichkeiten, ſondern

Imin der icheren Kenntniß des menſchlichen Herzens finde.“
gewiſſen Sinne mag eL Recht haben, inſoferne Lehr⸗ und Lern⸗

uin unvernünftiger, überſpannter Weiſe In Anwendung
kämen. Dagegen wirkt eine vernünftige und naturgemäße Be
ſchränkung der Lernfreiheit uUur heilſam, während die unbedingte
Geltendmachung dieſer Lernfreiheit gewiß nur un Wenigen unter
beſonders günſtigen Umſtänden gute Wirkungen hätte, für die
Allermeiſten jedo erli verderblich würde

V wiederholen eS noch ein Mal, für die Praxis ird



163

ſich das richtige Verhältniß dann, aber auch dann heraus⸗
ſtellen wenn man ſtreng die Scheidung zwiſchen den theologiſchen
Diöceſan Lehranſtalten und den theologiſchen Facultäten innehält

In den noch folgenden Artikeln kommen die einzelnen
theologiſchen er zur Sprache und der „katholiſche Theo⸗
loge“ in der alten „Preſſe ſetzt da auseinander, inwiefern eLr

den öſterreichiſchen theologiſchen Facultäten eformen Ur
geführt haben will Da wir unſere Anſicht chon dahin aus
geſprochen haben, 8 müßte insbeſonders rückſichtlich des theo⸗
logiſchen Studiums zwiſchen Diöceſan-Lehranſtalten und acu  2
Aten ſtrenge unterſchieden werden, ſo werden wir den Ausfüh
rungen esſelben Iu der Weiſeſe folgen, daß wir die gemachten
Reformvorſchläge einerſeits mn Hinſicht des Facultäts⸗Studiums
und anderſeits nit I  1 auf das theologiſche Studium
den Diöceſan Lehranſtalten ernner gerechten Würdigung unter

ꝛ

2
ziehen Zugleich werden tr uns aber hier kurz als möglich
aſſen, da ein iefere ingehen die ache uns vie 3u weit
ühren würde, und ern ſolches uns hier auch und gar nicht
anl erſcheint.

Vor Allem zieht unſer „katholiſche Theologe“ das Studium
der Phi  1e Betracht, das zweifelsohne für das theo⸗
ogiſche tudium von großer Bedeutung iſt Er beklagt e8 daß
der neue Gymnaſial ehrplan die „tüchtige Schulung der
Logik und Metaphyſik“ vermiſſen wie teſe 4
lichen Oeſterreich angeſtrebt worden und EL plaidir darum für
die Errichtung eines Lehr  le für Geſchichte der l0 ophie

der theologiſchen Facultã Denn der eologe bedürfe
Geſchichte der Philoſophie die Totalität und die Succeſſionskette
der Syſteme von der joniſchen Ule bis auf die Hegel'ſche
herab die iſche Behandlung der Philoſophie ſei für die
Theologie eine Lebensfrage, da die Geſchi der Philoſophie
ſich die Religions Philoſophie knüpfe, als die philoſophiſche Dar
legung der Religion und der Offenbarung aus der atur und

14*



54—
dem Weſen, aus der religiöſen Anlage und dem religiöſen Be⸗
dürfniſſe des Menſchen elbſt I verſtehen die Wichtigkeit
der Geſchi der Philoſophie wohl würdigen und ſind auch
ganz und gar damit einverſtanden, enn für dieſelbe ern eigener
Lehrſtuhl an den katholiſchen Facultäten errichtet würde; jedoch
möchten wir vor llem die en ausgefüllt haben, welche das
gegenwärtige Gymnaſial⸗Studium läßt, und wünſchten wir dem⸗
gemäß eine tüchtige ulung In der Metaphyſik, zu welchem
nde den Diöceſan⸗Lehranſtalten metaphyſiſche Vorleſungen
gehalten werden ollen, wobe  1 auch nach Umſtänden auf die
Geſchi der Philoſophie ezug genommen werden könnte
Uebrigens nimmt ſchon das Wiener Provincial⸗Concil olche in
Ausſicht, indem dasſelbe 8 für ſehr förderlich erklärt, 77
die vorzüglichen Syſteme der Metaphyſi und Moralphiloſophie
gelehrt werden, ſo daß gezeigt werde, te wenig das der geſun

2
den Vernunft genüge, was mit dem Glauben an den wahren
ott und dem Geſetze der Liebe, dieſer kurzen Faſſung der gött⸗
en Gebote, durchaus nicht beſtehen kann.“

An weiter Stelle rede unſer „katholiſche Theologe“ der
theologiſche Encyklopädie das Wort, d. einer Disciplin,
„we  e als Hauptaufgabe erkennt, un die geſammte Theologie
einzuleiten, einen ſyſtematiſchen Grundriß der geſammten Theo
logie nach allen weſentlichen und nothwendigen Richtungen hin
zu entwerfen, den inneren nothwendigen, organiſchen Ufammen⸗
hang der Beſtandtheile der Theologie zu zeigen und das anze
als Einheit und für ſich und auch tn ihren einzelnen Ver—
zweigungen zu erfaſſen, mit einem orte das die Theologie
beherrſchende und durchdringende Princip zu entfalten.“ der
wie Dir Häusle die Sache darſtellt: „Die theologiſche ney
klopädie zeigt dem jungen Theologen gleichſam von einer Höhe
herab Ee weit andſcha der theologiſchen Disciplinen, läßt
ihn das anze überſchauen, deſſen Auge vorläufig ern  —
zelne Ruhepunkte und den überall durchgehenden rund
gedanken zu gewöhnen. für den Wanderer auf der Höhe



165

der Silberfaden des die andſcha durcheilenden Hauptſtromes
die weitgedehnten Ebenen, die emporſteigenden üge die charak
teriſtiſchen Thürme der vorzüglicheren rte und Städte das
ſind für den Jungen Theologen die ettende Grundidee und der
organiſche Zuſammenhang der theologiſchen Disciplinen All

die Umriſſe der einzelnen Lehrgegenſtände und die
wiſſen

aftlich⸗techniſchen Ausdrücke und Bezeichnungen e  e
ih die Encyklopädie du Gemüthe Uhr 7. Wir denken uns
die „theologiſche Encyklopädie“ IU der Hand eine tüchtigen
Lehrers als ſehr intereſſant; aber als elgene elbſtſtändige Dis
ciplin erachten Mi dieſelbe keineswegs für nothwendig, insbeſon⸗
ders nicht den Diöceſan Lehranſtalten wo der mehr Compen⸗
diariſche Unterricht hnehin die Ueberſicht erleichtert und den
ſonſtigen Leiſtungen erſelben leicht anderen Disciplinen Rech

getragen werden kann Eher läge der Detaillirtheit
und Getheiltheit des Facultäts⸗Studiums eine Nothwen⸗
digkeit und ließe uUun auch die Aufgabe der wiſſenſchaftlichen
Vertretung der Theologie und das Intereſſe des nicht theolo⸗
giſchen Publikums erne olche Einrichtung den katholiſchen
Facultäten als wünſchenswerth erkennen.

Nach den mehr einleitenden Disciplinen, we theils über⸗
au die Theologie einführen ſollen, theils insbeſonders auf
die ogmati zum Behufe ernner „wahrha wiſſenſchaftlichen
Darſtellung“ derſelben vorzubereiten haben omm der „katho⸗
liſche Theologe“ der „Preſſe“ an ritter Stelle zur Dog⸗—
ma elbſt welche ihm die Wiſſenſchaft der Conſtruction des
kirchlichen Lehrbegriffes oder verſtändlicher ausgedrückt die wiſſen
ſchaftliche Darſtellung des kirchlichen Lehrbegriffes iſt Als olcher
will CEL von derſelben daß ſie weder Iu Dogmengeſchichte, noch

Apologetik noch ſpeculative Philoſophie ſich zu pitze Was
PEL aber ſodann weiter ſagt daß ſich dieſelbe auch nicht zuſpitzen
dürfe M Kreislauf von der Autorität der bis wie
der zu der Autorität der r was die bisher beliebte Methode
ſei we ruhe auch auf dem xiom credo Ut intelligam



2* —

— 166 —

und welcher Einſeitigkeit man eine andere entgegenſetze, nämlich:
credo, quia intelligo, während in der Mitte Hdes et intel-
lectus 20 invicem die ahrhei liege: ſo iſt un dieß nicht
recht lar Verſtehen wir ihn recht, ˙ meint EL die ſpeculative
ogmati in threm Unterſchiede von der poſitiven (um nicht zu
agen Gegenſatz, obwohl die Anſpielung auf Günther dieſen
Ausdruck nahe eg da eLr ſpäter bemerkt, wie den der
Dogmatik die Dogmengeſchichte, die Darſtellung und Geſtaltung
der bisher entwickelten und erörterten Glaubensſätze ilde, we
ſo wichtige und überaus nützliche Disciplin e als ein 0⁰

tangere betrachtet worden, und ſie ſich doch eingebür⸗
gert, tn Polemik ausgeartet ſei Auch vill EL die ogmati und
Dogmengeſchichte von der Symbolitk und Irenik al Neben  2
fächern umgeben haben, die klar Ind eutlich vorgetragen, nach
einer Meinung eine außerordentliche Anziehungskraft auch auf
ern nicht theologiſches Publikum äußern würden. Nun eine
Trennung der ſpeculativen Dogmatik von der poſitiven ird
ſeine Schwierigkeiten haben, und mu jedenfalls im S  unne des
katholiſchen Glaubens⸗Princips dieſe für jene die Vorausſetzung
und Grundlage abgeben. Immerhin mag aber den katho⸗
liſchen Facultäten ern Lehrer die Dogmatik vorherrſchend pecu  7
lativ behandeln, während ern anderer dieſelbe tn vorherrſchend
poſitiver Weiſe tradirt; und mögen da auch nach Umſtänden
für Apologetik, Dogmengeſchichte, Symbolik und unſertwegen
auch fu Irenik eigene Lehrkanzeln beſtehen; aber für die
Diöceſan-Lehranſtalten Are dieſe Art und Weiſe des ogma  —  2
tiſchen Unterrichtes offenbar zweckwidrig. Da hat der Lehrer den
Theologen eine gründliche Kenntniß und ein richtiges Verſtänd⸗
niß des ganzen dogmatiſchen Lehrgebäudes beizubringen, Und
demnach hat derſelbe, nachdem uin der generellen Dogmatik oder
In der ſogenannten Fundamental-Theologie eine philoſophiſche
Darlegung der Religion und der Offenbarung gegeben, und
weiterhin das petro⸗apoſtoliſche Lehramt als das atholiſche
Glaubens⸗Princip nachgewieſen worden, in der ſpeciellen Dog



—— 167 —

matik die einzelnen Dogmen, der eihe nach in ihrem organi⸗
ſchen Zuſammenhange, zuerſt poſitiv zu behandeln, ſie im
Sinne der kirchlichen Definition zu erklären und aus den poſi⸗
tiven Quellen, aus Schrift und Tradition erweiſen, worauf
eL ſich auch ſpeculativ über dieſelben verbreitet, deren Ver⸗
hältniß zur Vernunft aufzeigt, und da weit als möglich den
Einblick nicht bloß In den organiſchen Nexus der einzelnen
Dogmen untereinander, ondern auch In den inneren Gehalt des

Dabei wird EL ſich nachogma eröffnen bemüht iſt
Bedürfniß und nach Geſtalt der ache un gerechter Würdigung
der herrſchenden Zeitirrthümer da und dort mehr oder weniger
einlaſſen, hier den Schriftbeweis und dort den dogmengeſchicht⸗
lichen Traditions  2  2  Beweis ausführlicher führen, immer aber dar⸗
auf bedacht ſein, daß die Theologen innerhalb der für das dog⸗
matiſche Studium angewieſenen Zeit das dogmatiſche Lehr⸗
gebäude und richtig kennen und verſtehen lernen; denn
die Dogmatik bildet die Grundlage des geſammten theologiſchen
Wiſſens und der ganzen theologiſchen Praxis, wie auch das
Wiener Provincial⸗Concil das Hauptgewicht auf das dogmatiſche
Studium legt, und gerade bei dieſer Disciplin iſt das Wort
des Lehrers von beſonderer Wichtigkeit. Und muß denn der
Lehrer der Dogmatik der Diöceſan⸗Lehranſtalt alle die vor:

hin erwähnten einzelnen Disciplinen, die den Facultäten
getrenn und ſelbſtſtändig behandelt werden mögen (wir wären
weniger für ſo vie  le Specialfächer, als für die Abtheilung un
mehrere Parthien, eren jede in ſehr eingehender und durchaus
quellenmäßiger Weiſe nach allen da naturgemäß in Betracht
kommenden Geſichtspunkten zur Behandlung äme), der aupt
ſache nach in ſeinem dogmatiſchen Lehrvortrage mehr oder weni⸗
ger zur Anwendung bringen, eine Aufgabe, we groß, aber
doch nicht zu groß iſt, da die generelle Dogmatik als eigene
Disciplin neben der ſpeciellen beſteht, und das Bibelſtudium und
die Kirchengeſchichte elfend und ergänzend ihm zur ette ſtehen;
zudem ſollen 10 auch 7 Se  enne des Wiener Provincial⸗Concils



168
dogmatiſche Disputationen zu einem tieferen Studium der hei
igen Wiſſenſchaft und ollen ſodann noch eigene meta⸗
phyfiſche und atriſtiſche Vorleſungen gehalten werden. Um von
den erſteren nichts mehr ſagen, ſo können ihm letztere ehr in
die Hand arbeiten, anders die einzelnen Zeugen des
en Kirchenglaubens nach ihrer kirchen⸗ und dogmengeſchicht—
lichen Bedeutung ins rechte lch geſtellt und 1e wichtigeren
Parthien, möglich im Originale, mit den Theologen I einer
etſe geleſen werden, daß dieſelben dabei ſich du einer ſelbſt
thätigen Mitwirkung veranlaßt ehen

In vierter Stelle blum die Moral an d  te Reihe, wobei
unſer „katholi Theologe“ den un beſonders voll
nimmt. Nit einem Pathos, als ob ＋ ſich Aum eine gunz
Entdeckung andelte, werden die verſchiedenen, gegenwärtig eſon⸗
ders beachtenswerthen Gegner des Chriſtenthums gekennzeichnet:
„Dogmen mögen allen, aber die Moral muß feſtgehalten wer
den, denn ſie räg zur Veredlung des Staates, der Völker, der
Familie ungemein bei,“ agen In threr Inconſequenz die Einen.
„Reſpect vor den chriſtlichen Glaubens— und Sittenlehren, denn
ſie haben tüchtig zur Cultur der Menſchheit beigetragen, aber
das Ganze war nuUur ein Durchgangspunkt zum weiteren Fort⸗
ſchritt, zur idealen Menſchlichkeit; ihren ve haben ſie erfüllt,
ſie gehören der Vergangenheit an und haben nur noch cultur
hiſtoriſche Intereſſe,“ ſo agen mit Conſequenz und mit wiſſen
ſchaftlichem Ernſte die Indern. „Religiöſer und kirchlicher Indif.  2
ferentismus und Mechanismus“ aber iſt ern noch ſchlimmerer
Gegner utn den niederen Kreiſen der ſellſchaft lsdann ird
die Caſuiſtik mit dem probablen Gewiſſen und der daran hän⸗
genden ehre vom Probabilismus In einer Weiſe verurtheilt,
die nicht nur unwürdig, ſondern auch geradezu nichts⸗
ſagen iſt, und Ird endlich wiederholt die Nothwendigkeit der
Anwendung der unwandelbar feſtſtehenden rundſätze der Or
auf das Lehen der Gegenwart eingeſchärft, als ob die öſterreichi—
chen Moral⸗Profeſſoren amm und onders keine derartige



169
Ueberzeugung den Tag legten. Da wir ＋2 nicht mit
Perſönlichkeiten, ondern mit der zu thun haben, ſo ver
wahren vir uns uur ern ſolch ungerechtes Vorgehen,
ohne allen Beweis ſchwere nklagen erhoben werden. Wir
leben der Ueberzeugung, daß jeder Lehrer gewiſſenhaft ſei
ſtets die edürfniſſe der Zeit im Auge zU aben und in dieſem
S  unne der eigenen Fortbildung zu arbeiten, als auch
ſei Lehrvortrag entſprechend einzurichten. Freilich kEin dieß
unſer „katholiſche Theologe“ In einer ganz abſonderlichen Weiſe
zu verſtehen, indem EL In dieſer Hinficht e Forderung ſtellt,
„die E müfſ die ande der Bruſtharniſche und Arm⸗
ſchienen ſprengen, und e Wiſſenſchaft pflegen und mun  2

tern, dem Forſchungsgeiſte Freiheit der Bewegung geſtatten;“
aber das läßt ſeine Anſchuldigung nur um mehr als ungerecht⸗
fertigt erkennen, und auch die caſuiſtiſche Behandlungs⸗
weiſe der Ord und für ſich eher als für eine olche
Anſchuldigung. Ueberhaupt iſt er ſich Iu dieſer Sache nicht recht
klar Zwar urgirt Er den Zuſammenhang zwiſchen Dogmatik nd
oral; jedoch weiß er denſelben nicht zu verwerthen; unmögli
könnte EL on ein ſo rivoles Urtheil ber die Caſuiſtik und
e ehre vom Probabilismus ällen, indem gerade hier der dog⸗
matiſche Nexus mit der anthropologiſchen octrin von ˙ großer
Bedeutung iſt, und da eben dem janſeniſtiſchen Rigorismus
gegenüber die caſuiſtiſche Jeſuitenmoral ihre Erklärung und
Berechtigung hat So ehr nämlich auf der einen Seite das
chriſtliche Ethos nach ſeiner dee und nach ſeiner übernatür—
lichen Richtung zu beachten und zu würdigen iſt, wenig iſt
auf der anderen Seite das Gebiet des natürlich uten, die tn
der Perſönlichkeit des Menſchen liegende Freihei außer Acht zu
laſſen; * Ei da, wie für die Theorie (Glauben) In der Dog⸗
mati ˙o für die Praxis Leben) In der ora die re
Mitte zwiſchen dem Pſeudo⸗Auguſtinismus und dem Pelagia—
nismus inne zu halten, und e8 darf daher in der oral weder
die eine noch die andere ——  V einſeitig und ausſchließli zur



— 179 —
Geltung gelangen wollen: erſt In ihrer Harmonie, in ihrer rech
ten Verbindung liegt die ora Im Beſonderen aber
I das chriſtliche 0 nach einer ideellen, übernatürlichen
Seite dort In den Vordergrund treten, wo e8 ſich die An
regung, die Begeiſterung, Hebung des Menſchen handelt, wäh⸗
rend dasſelbe In ih Verhältniſſe zur atur und zur Freiheit
des Menſchen zunächſt und zumeiſt In Betracht ommt, wo die
Löſung von Gewiſſens⸗Zweifeln, die Beſeitigung von crupeln,
die Tröſtung uin Gewiſſens⸗Aengſten obliegt, und iſt gerade das

letztere Momen E wichtig, daß eine Außerachtlaſſung desſelben
naturnothwendig das chriſtliche un ſeiner Idee und ſeiner
Uebernatürlichkeit zu einer bloßen Phraſe degradirt, der tm
wirklichen Leben nichts, oder h  en Mur ern Gefühl
entſprechen ſoll, oder aber daß dasſelbe ganz und gar caſſirt und
un den puren Naturalismus aufgelöſt ird Und eil das etztere
Moment die caſuiſtiſche Behandlungsweiſe naturgemäß erſcheinen
läßt, während für das erſtere omen die ſyſtematiſche Behand⸗
lungsweiſe ſachgemäß iſt, ſo macht man mit einen nter
chied zwiſchen der OrAα als Caſuiſtik und der Moral als
Syſtem, ohne daß aber beim Lehrvortrage elde gänzlich aus⸗
einanderfielen; ondern die Umſtände, der beſondere Zweck werden
bald die eine, bald die andere ette zur vorherrſchenden machen,
und immer ſoll auf das wirkliche Leben und die Bedürfniſſe
der Gegenwart Bezug genommen werden, und 0  en darum auch
namentlich die aſu möglichſt dem wirklichen Leben entnommen
ſein und den Anforderungen der Gegenwart entſprechen. An
den Diöceſan⸗Lehranſtalten wird ob des mehr praktiſchen Zweckes
die Caſuiſtik eine beſondere Aufmerkſamkeit finden müſſen,
ſo mehr, als da auch die für die praktiſche eelſorge noth  —
wendigen Rechtsbegriffe zur Erörterung kommen, und In der
ege Rechtsphiloſophie nicht eigens vorgetragen wird; das
Syſtem der Ora wir  d wohl nicht ganz vernachläſſigen ſein,
aber es kann doch mehr zurücktreten, beſonders wenn Dogmatik,
Moralphiloſophie und ſonſtige Seminar⸗Vorträge den Lehrer der



171

Moral unterſtützen. Das Wiener Provincial⸗Concil hebt deßhalb
auch insbeſonders die Caſuiſtik hervor, macht aber dabei auf
merkſam, daß darum die ſyſtematiſche Moral nicht vernachläſſigt
werden ürfe, und daß nach Geſtalt der Zeiten dahin gu wirken
ſei, daß die urzel der Irrthümer abgeſchnitten werden, ur
welche die Principien des chriſtlichen Lebens vernichtet werden.
An den theologiſchen Facultäten mag uin nſehung ihrer beſon⸗
deren wiſſenſchaftlichen ufgabe die Moral als Syſtem eine
beſondere ege erfahren, und dürfte es überhaupt angezeigt
ſein, enn da zwei Lehrkanzeln beſtünden, die eine für die hſte
matiſche und die andere für die caſuiſtiſche Oral, durch welche
die ganze Moral nach den vorhin angegebenen Geſichtspunkten
Iu der entſprechenden Weiſe vertreten würde

An ünfter handelt unſer „katholiſche Theologe“ von
der Kirchengeſchichte. Er will derſelben tm theologiſchen
Gebiete wieder die ihr gebührende Stellung eingeräumt und ſie
mit dem Ernſte der Wiſſenſchaft bebaut haben und iſt der Et⸗
I daß lsdann uin die Nebenfächer: Geſchichte der
Coneilien, der Synoden, U  e Archäologie, chriſtliche unſt
eſchi und theologiſche Literaturgeſchichte zur Blüthe gelangen
werden. Insbeſonders will er für die letztere, welche die Ge

der Entſtehung, Fortbildung, Vervollkommnung, der Blüthe
oder des Verfalles der theologiſchen Literatur In deutlichen Um
riſſen u zeichnen habe, tm Anſchluſſe an die Patrologie (Lehre
von den Vätern) mit der Patriſtik (exegetiſche ebungen tn den
riften der Väter und Kirchen Schriftſteller) einen
ſtändigen Lehrſtuhl geſchaffen wiſſen Wir ſtimmen voll⸗
kommen bei, geſagt wird, das Studium der Kirchenväter
müſſe von den Pflegern der theologiſchen Wiſſenſchaften mit aller
Umſicht behandelt und mit ra und Eifer betrieben werden.
Ebenſo halten au  wir dieſes Studium nicht bloß für Theo
ogen von öchſter Wichtigkeit, ondern auch den Philologen und
Geſchichtsforſchern, die ſich von dem geſammten Alterthume eine
genaue und umfaſſende Kenntniß en wollen, für unent⸗



— 172 —
behrlich, und tcherli Are zu dieſem nde die Forderung einer
eigenen Lehrkanzel den Facultäten nicht zu hoch geſtellt.
reu uns aber auch, daß hier den biſchöflichen Lehranſtalten
wenigſtens einigermaßen Gerechtigkeit zu Et wird, indem
rkannt wird, wie „hier die Patriſtik ern Hinterſtübchen gefunden
und 0  er zUm errentiſche eladen worden, Und ſie da,
auch als interſaſſe behandelt, doch Unter Dach und gänz⸗
liche Verkümmerung geſchirmt geweſen.“ Deßgleichen ird von

den biſchöflichen Lehranſtalten zu ihrem Ruhme und ihrer
re geſagt, daß ſich dieſelben der chriſtlichen Kunſtgeſchichte
oder monumentalen Theologie, des rebens, das nend  2
liche tm realen Endlichen, das Schöne tm Cultus in ſinnlicher
Form darzuſtellen, zu erklären, erörtern, erläutern und zur Nach
olge anzueifern, mit Liebe bemächtigt und dieſes herrliche Fach
mit Eifer und Umſicht epflegt haben. Uebrigens entſpricht auch
die Forderung des jener Provincial-Concils, den Diöceſan⸗
Lehranſtalten ſei die Kirchengeſchichte ſo einzurichten, daß ſie ſich

die Dogmatik elfen und ergänzend anſchließe, und ſei dem
gemäß aus dem reichen Materiale namentlich das auszuwählen,
was zur Klarſtellung der Dogmen diene, anz und gar der
denſelben geſtellten mehr praktiſchen Aufgabe; nur wird von der
Art und eiſe, wie gegenwärtig den Gymnaſien der Geſch
Unterricht betrieben wird, und wie da noch der Unterricht tn
der Kirchengeſchichte zu ſei Geltung gelangen kann, e8 ab
hängen, tn wie weit an der Diöceſan⸗Lehranſtalt beim Vortrage
der Kirchengeſchichte ern weiterer pragmatiſcher Geſichtskreis In
Beachtung und ege gezogen werden müſſe An der Facultät
ird natürlich be deren ſtreng wiſſenſchaftl Aufgabe tm
kirchengeſchichtlichen ortrage das ragmatiſche oment in ſeiner
vollen Allſeitigkeit Aum ˙ mehr zur Geltung kommen müſſen
und auch kommen können, da, wie oben die ede geweſen, die
Dogmengeſchichte als eigenes Fach oder In hrem Zuſammen⸗
hange mit der Dogmatil zur Behandlung kommen ſoll

An ſechſter verbreitet ſich der „katholiſche Theologe“



173
In der alten „Preſſe In einer beſonders ausführlichen Weiſe
ber das Bibelſtudium. Der langen Lede kurzer Sinn iſt,
daß dasſelbe wiſſenſchaftlich und gründlich betrieben werden müſſe
Zu dieſem nde ſei in demſelben die bibliſche Einleitung, die
allgemeine Einleitung In das alte und neue Teſtament gemein⸗
ſam, bibliſche Alterthumskunde, die Hermeneutik Im innigſten
Verbande mit der Kritik des ibliſchen Textes und ſodann die
regeſe als praktiſche Anweiſung zur Interpretation zu betreiben;
letztere müſſe namentlich auf dem Urtexte bafiren und durchaus
den Forderungen der Wiſſenſchaft und dem Iu den exegetiſchen
Hilfswiſſenſchaften gemachten Fortſchritte entſprechen; da eS
jedo nicht möglich, die ganze Bibel In der geforderten Weiſe

behandeln, ſo handle ES ſich mehr darum, an einzelnen und
zwar gerade den wichtigeren und, wenn man will, den
ſchwierigeren Theilen den Candidaten zur Belehrung und Auf
munterung eine kräftige nweiſung zu geben, wie e Bibel
exegetiſch behandelt werden könne und ſolle Hat für die
proteſtantiſche Theologie das Bibelſtudium eine ungleich größere
Bedeutung, hat dasſelbe deſſenungeachtet ohne Zweifel auch
für die katholiſche Theologie ſeine große Wichtigkeit. Das wurde
auch den öſterreichiſchen theologiſchen Lehranſtalten ſtets
erkannt, und auch un Deutſchland die nähere Berührung
mit dem Proteſtantismus den bibliſchen Disciplinen eine noch
größere Aufmerkſamkeit zuwenden ließ, ˙ wurden doch auch,
vie Uuns ekannt iſt, uin Oeſterreich all die verſchiedenen Geſichts⸗
punkte beachtet, wie dieſelben von unſerem „katholiſchen Theo
ogen“ namhaft gemacht werden. Im Beſonderen beſtimmt das
Wiener Provincial-Concil un dieſer Beziehung: „Die bibliſchen
Studien aben ihre im erſten und zweiten ahre Eine
Einleitung In die heilige Schrift werde vorausgeſchickt. Die
Rudimente der hebräiſchen Grammatik werden dargelegt. An
te regeſe der heiligen chrift nach der Vulgata ſchließe ſich
eine Erklärung des hebräiſchen und griechiſchen Textes wobei
der Ordinarius beſtimmen wird, Vie viel Zeit dafür aufzu  —



174

wenden ſei Nicht mehr als billig verhalte man ſich bei Dingen,
welche wohl des Nutzens nicht entbehren, aber mit Unrecht eine
Zeit un Anſpru nehmen, die anderen, weit  4. nützlicheren gebührt.
Auf die Erklärung deſſen, was zum Beweiſe und zur Beleuch⸗
ung der Glaubenslehre dienlich iſt, erde eine beſondere Sorg
falt verwendet.“ nd wiederum: „In vielfacher Beziehung iſt
die Kenntniß der rachen nützlich, we ott zuerſt zur
Belehrung des Menſchengeſchlechtes gebrauchen wollte Zur grie⸗
chiſchen Sprache der Zugang ei offen. Aber ＋ iſt auch

wünſchen, daß einer unſerer Diöceſen einer oder der andere
Mann fehle, welcher der hebräiſchen Sprache vollkommen kundig
iſt Zu einer oliden Kenntniß der hebräiſchen Sprache wird
Derjenige nicht gelangen, der In der hriſchen, chaldäiſchen und
arabiſchen Fremdling iſt; we Schwierigkeiten die arabiſche
Sprache mache, weiß Derjenige, der ſich nur in etwa mit
jenen Idiomen beſchäftigt hat Da P8 ſich alſo Um eine ange,
mit Geduld zu ertragende ühe handelt, ſo wir es gerathen
ſein, einen oder den anderen jüngeren Prieſter, der dazu Luſt
und Liebe habe, zUm Studium der orientaliſchen Sprachen
beſtimmen.“ Wie erſichtlich, ſo rklärt das Wiener Provincial⸗
Concil den Urtext keineswegs In Acht und Bann, wie dieß nach
der Darſtellung unſeres „katholiſchen Theologen“ herauskäme,
und finden wir e8 mit der mehr praktiſchen Aufgabe der Diöceſan⸗
Lehranſtalten durchaus tm Einklange, wenn da demſelben nicht
jene ege widerfährt, wie ſie derſelbe wünſ und wie wir
ſie als In der mehr wiſſenſchaftlichen Aufgabe der Facultäten
gelegen wähnen. Wenn EL aber ſagt, die unmittelbare erwend—
arkeit der —

theologiſchen Kenntniſſe im praktiſchen eben könne
nie für das Maß und die Fülle der theoretiſchen Ausbildung
des Theologen als ſolchen normgebend ſein, der eologe habe
eine Ausbildung nur der Höhe ſeine Berufes zu meſſen,
ſo iſt das recht geſprochen, aber lauter gelehrte Theologen
ird PETL denn doch ni haben wollen; und dann muß man
eben die Sache nehmen, ie ſie tn der Wirklichkeit ſi darſtellt,



— 179 —

und da iſt einmal eine ſo allſeitige und durchaus erſchöpfende
theologiſche Ausbildung für gewöhnlich und als allgemeine ege
nicht möglich, ſoll eS ſich anders mehr als eine bloße Phraſe
andeln, und iſt dieſelbe in dieſem Sinne auch nicht nothwendig,
ſondern e Höhe des Berufes des Theologen, wie derſelbe allen
Geiſtlichen gemeinſam iſt, wird eine gründliche Kenntniß des
geſammten theologiſchen Gebietes und damit Im Allgemeinen
und de regula auch die nöthige Bekanntſcha mit dem hebräi⸗
chen und griechiſchen Urtexte der Schrift erheiſchen, während
der beſondere wiſſenſchaftliche Beruf einzelner Geiſtlichen ein viel
tieferes Eingehen tn das Detail der einzelnen theologiſchen Dis
ciplinen zur Nothwendigkeit machen ird eradezu lächerlich
Are es aber, wollte man Im Sinne unſeres „katholiſchen Theo
logen“ mit dieſer inſerer Auffaſſungsweiſe die Höhe des Beru⸗
fes des Theologen dem Handwerker oder dem implen Kanzlei⸗
dienſte gleichgeſtellt erachten. Uebrigens verſtehen wir den Werth
des rtexte wohl würdigen, und gefällt uns auch die Ein
richtung den deutſchen Gymnafien, hebräiſche Sprache
gelehrt und vom Religionslehrer mit den Schülern Stücke des

Teſtamentes in der Urſprache eleſen werden. Für die
Erfaſſung und das Verſtändniß des Geiſtes des rtexte und
ſeiner Sprache iſt damit gewiß mächtig vorgearbeitet, und ird
man im Ganzen unſerem „katholiſchen Theologen“ auch ni
Unrecht geben können, enn ELr ſagt: „Er (der Theologe) ird
den Abdruck und Nachhall desſelben (des Urtextes) in der Vul  2  2
gata der lateiniſchen Kirchen⸗Verſion beurtheilen lernen. Er
ird einſehen nd erkennen, daß die Vulgata von Hebraismen
und hebräiſchen Phraſen ſtrotzt, und daß dieſes latein⸗hebräiſche
tom tn die eutſche Perikopen⸗Sammlung, die eLr jeden
Sonntag ſeinen Gläubigen vorzuleſen hat, gedrungen iſt Er
ird auch in der katholiſchen iturgie Manches mit anderen
Augen anſehen und würdigen und Et erkennen, wie auch in
der Liturgie der Geiſt und die Sprache des rten ſich ern
gebürgert hat Selbſt für den täglichen Gebrauch, ſe für den



*

— 176 —

handwerksmäßigen Dienſt iſt die Kenntniß des Geiſtes des
rtexte von oher Bedeutung, denn dieſe Kenntniſſe werfen das
Handwerksmäßige hinweg, ſchieben das Kanzleimäßige, das Her⸗
gebrachte, das Angewohnte, das Zopfige, das Mechaniſche, das
Angelernte ohne Verſtändniß aus dem Hauſe des errn, dem
der eologe dienen muß nicht als Lohnbedienter, ondern als
frei Ergebener. 77 An den theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalten
ollte demnach auf den Urtext inſoweit Bedacht genommen wer

den, daß ſich die Theologen ber den et und Charakter des
ſelben hinreichend zu orientiren vermögen, während die atho⸗
liſchen Facultäten e Kenntniß und das Verſtändniß des
Urtextes, des Charakters und des Geiſtes ſei Sprache als
ihre beſondere Aufgabe anſehen mögen; denn ihnen obliegt ＋
die Theologie Iu ſtreng wiſſenſchaftlicher Weiſe u behandeln und
dieſelbe als Wiſſenſchaft zu vertreten, und in dieſem Sinne
geben wir unſerem „katholiſchen Theologen“ Recht, enn ETL der
Meinung iſt, „die Kenntniß und das Verſtändniß des rtextes,
des Charakters und des Geiſtes ſei Sprache bilden eine un

bedingte Vorausſetzung einer gründlichen Behandlung der Bibel,
10 liegen tm Organismus der geſammten theologiſchen Wiſſen
ſchaft, dieſelbe ihrer ufgabe entſprechen 0

An ſiebenter ommt das Kirchenrecht in Ver
andlung. Es ird dasſelbe tM objectiven Sinne als Jus CANO-

nicum definirt, als der Inbegriff der Geſetze, Vorſchriften und
Gewohnheiten, welches die ronung der Kirche, die und
Pflichten derſelben und ihrer Mitglieder beſtimmt, und IM ſub
jectiven S  uinne (jurisprudentia ecclesiastica) als die wiſſenſchaft
iche Verarbeitung und Darſtellung dieſer Re  normen. So⸗
dann wird dasſelbe für eine theologiſche Disciplin erklärt, die
aber juridiſch behandelt werden müſſe; demnach Urſe * ni
von der Dogmatik erſäuft oder gar von liturgiſchen und paſto⸗
rellen Vorſchriften 3u einem „geiſtlichen Geſchäftsſtyle“ gemode
werden; als öffentliches Recht mu das Kirchenrecht Uriſtiſch,
und ſei Quellen iſtori und philoſophi zugleich erörtert



177
und vorgetragen werden, und e8 habe darum dasſelbe den Theo
ogen drei Fragen beantworten: was iſt jetzt geltendes e
Wie iſt e8 geworden? und wie iſt e8 dem we der1 an⸗

gemeſſen? Endlich ird hervorgehoben, wie dieſe Disciplin gerade
in der Gegenwart rhöhte Aufmerkſamkeit und Theilnahme ver

ange, denn ſie ſei 1⁴ berufen, in dem en nach einem modus
vivendi etn wichtiges Wort mitzureden und von ihren allge⸗
meinen kirchenrechtlichen Principien aus zu erklären: eine prak  7
tiſche Löſung dieſes Knotens durch die Staatsgeſetzgebung ohne
Verſtändniß mit der Kirche ſei ni Anderes, als ein Act der
Gewalt; ern abſoluter Widerſtand der Kirche auf dem canoni⸗
tiſchen Rechtsſtandpunkte Uhre noch weniger Ziele; die dis-
cordantia CanloOnUII und die 1.4 Verordnungen In publico-ecele-
Siasticis ollten 10 verſchwinden. Uſer „katholiſche Theologe“
ſagt da gewi viel ute und Treffliches. Mit ſo größerer
Befriedigung nehmen wir darum auch ſein Geſtändniß auf, daß
die neueſte Zeit dieſer Disciplin meiſten un erwieſen, 1a
daß ogar eine eigene Profeſſur für canoniſtiſche Rechtsquellen
gegründet, wozu noch das vortreffliche Syſtem nämlich
eine reng juridiſche Behandlung der Kirchenrechtswiſſenſchaft
gekommen. Wenn aber weiter noch emerkt: „Wind, etter
und Schiff und ſind günſtig. Wenn die ahr nicht vor⸗
dur will, ſind nur die Schiffsleute zur Rechenſchaft zu ziehen“
ſo ſind wir der Meinung, eL würde auch den thatſächlichen Ver—
S

Itniſſen eine gerechtere Würdigung et werden aſſen, ſo
eLr zwiſchen acultã und Diöceſan⸗Lehranſtalt, zwiſchen der Auf
gabe jener und der Stellung dieſer unterſchieden hätte; denn das
vermögen wir ns nicht einzureden, daß er im Ernſt die Anſicht
habe, e8 ſei ein gründliches und eingehendes Studium der
iſchen Rechtsquellen für alle Geiſtlichen ohne Unterſchied noth⸗
wendig, und eS iege demnach un dieſer Richtung den theolo⸗
giſchen Facultäten gegenüber den theologiſchen Diöceſan

Lehr⸗
anſtalten nicht eine ganz beſondere Aufgabe ob Wenn eLr aufrichtig
ſe

in will, ſo wird ELr auch mit uns dem Wiener Provincialconcil



1

2

178

beiſtimmen, dasſelbe ſagt „Mit we großem tſer und Fleiße
auch das theologiſche Quadriennium durchgemacht werden mag,
ſo verhindert doch die Natur der Sache, daß e8 zur Heranbildung
von gelehrten ännern hinreiche. Darum mögen die Ordinarien
durch Talente hervorragende Jünglinge auswählen,; we nach
vollendetem Studiencurſe für die theologiſchen Disciplinen oder das
Kirchenrecht drei oder vier ahre aufwenden.“

An letzter Stelle Omm die ede auf die Pädagogik und die
Paſtoral. Für die erſtere, oder für die Schulkunde, wie ſie unſer
„katholiſche eologe“ lieber mo  L, will derſelbe der theo
logiſchen acultä einen eigenen gegründet haben, und 8
0 da die Geſchichte der Entwicklung In der Erziehung, die Dar
ſtellung der Methoden des Unterrichte oder Geſchichte der Erzie⸗
hungskunde an ſich und tm Verhältniß erziehenden Menſchen
(den Menſchen als geiſtiges, als individuelles, als religiöſes eſen
aufgefaßt) und der Unterricht, wie eL ſich nach den geſetzlichen Vor—
chriften geſtalten ſoll, geſtalten muß, aber auch geſtalten wird,
der Gegenſtand der Vorleſungen ſein. Und weiter rklärt eL eine
Anſchauungen noch QWi der folgenden Weiſe: „Die der
Erziehung, die Erziehung; die Geſchichte der Vo  ule und des
Unterrichtes, die Volksſchule und der Unterricht werden hier zu⸗
ſammenfallen, und werden un dem Satze gipfeln, den Theologen
zu befähigen, hier ott zu geben, was Gottes, und dem Kaiſer,
was des Kaiſers iſt, die enſchen erziehen und unter⸗
richten, daß ſie für das bürgerliche und für das religiöſe eben
tüchtig werden. Man erzählt, daß das Grundgefühl Im häus⸗
lichen wie Im öffentlichen, und venn man wi  5 auch um religiöſen
Leben das der ur geweſen ſei Hoffen wir, daß das rund
gefühl nun das der X  V.  e  be werde Betrachten wir dieß als die
Baſis unſeres Wunſches zur Errichtung eines Le für
Schulkunde den theologiſchen Facultäten.“ Die Paſtoral aber
ſollte tn Ulun ihre Heimat einzig und allein un den Clerical  2  2
Seminarien aben Unſer „katholiſche Theologe“ ſpricht hier
ſehr vag und unbeſtimmt, und ＋ hat faſt den Anſchein, als



179

ſpeculirte Er erſönli auf mnen olchen u errichtenden Lehr
für Schulkunde und als appellirte dieſer Hinſicht

das Wohlwollen der Regierung, indem auf dieſem Wege der
künftige Clerus mit der modernen Schule a  e öhnt werden
ſollte; klagt 10 auch te olge der bisher von Seite der
Ir gepflegten Schulpädagogik die Schule nicht auf der Höhe
geſtanden, auf der ſie hätte ſtehen können, ſollen und müſſen,
wie die Ule ehen ihrer Aufgabe weder die Familie, noch
den Staat, aber auch nicht die habe gerecht werden
können! Uebrigens wollen wir keineswegs die Bedeutung der
„Schulkunde“ namentlich für unſere Zeit Iu Abrede ſtellen, ondern
wir möchten derſelben Zuſammenhange mit der Methodik und
Katechetik ſchon auch die gehörige Aufmerkſamkeit welche
Allgemeinen die hervorgehobenen Geſichtspunkte Auge haben
kann zugewendet wiſſ und dieß der Natur der Sache nach

den theologi chen iöceſan Lehranſtalten vähren uns deren
Stellung tm Organismus des „theologiſchen Facultätsſtudiums“
nicht recht einleuchtet Dagegen müſſen wir entſchieden den theo
logiſchen Facultäten die Lehrkanzel der aſtora vindiciren, und
Are es auch nur aus dem Grunde, daß durch dieſelben die ge
ſammte Theologie ihre entſprechende Vertretung findet Freilich
ird ſie der acultã mehr als Wiſſenſchaft zur Geltung
kommen müſſen während ſie der Diöceſan Lehranſtalt mehr
von threr  4 praktiſchen Seite zu pflegen iſt und ſo rate auch hier
wiederum die Scheidung zwiſchen Facultät und Diöceſan Lehr  2  2
anſtalt zu Tage die unſer „katholiſche Theologe“ ſo ganz außer
Acht läßt, und deren Nothwendigkeit ſich ihm gerade hier bei
der Behandlung der einzelnen theologiſchen er aller⸗
meiſten hätte aufdrängen ſollen, wie wir 10 auch ſchon vorhin
dieſen Unterſchied als einen insbeſonders „ſachlichen“ bezeichnet
haben Wir wollen hieher nur noch ernen Abſchnitt der Be⸗
ſtimmungen des Wiener Provincialconecils etzen welcher weiſer
Würdigung die mehr praktiſche Richtung angibt, welcher der
Unterricht der iöceſan Lehranſtalt deren Zuſammenhang

12*



—— 180 ——
mit dem eminar einzurichten ſei, und womit wir augleich den
Umfang der theologiſchen Disciplinen, wie ſie Im theologiſchen
Studium überhaupt zur Behandlung zu kommen haben, zAum
vollen Abſchluſſe gebracht zu haben meinen: „In das vierte Jahr
ſind die Paſtoraltheologie tm engeren Sinne, die Katechetil und
das Kirchenrecht zu verlegen. Dazu komme die heilige ere  2  2
ſamkeit und te Erklärung der heiligen Riten, doch ſo, daß keines
von beiden in die Grenzen dieſes Jahres eingeſchränkt werde
Es nützt wenig, eine Theorie der Beredſamkeit zu entwickeln,
enn ſie nicht mit häufigeren Beiſpielen verbunden wird Es
wird ſehr nützlich ſein, jede oche wenigſtens eine Stunde zu
beſtimmen, un der un Gegenwart aller Alumnen orträge ge⸗
halten und die Candidaten des Presbyterates durch Beiſpiel und
Einübung angeleitet werden, die Predigten ernſt und andächtig

halten. Auch ſoll e8 nicht für zu viel erachtet werden, die  2
ſelben zum rechten Ausſprechen der öffentlichen Gebete anzuhalten;
denn ni darf vernachläſſigt werden, was ſich auf den Anſtand
des Gottesdienſtes bezieht, und obwohl e8 et iſt, die ſehr ein⸗
fache Modulation der Stimme, die bei demſelben erforderlich iſt,
ſich recht anzueignen, lehrt doch die Erfahrung,‚ daß einige,
wenn ſie nicht bei Zeiten hierüber rmahnt werden, den durch
den Gebrauch verſtärkten Defect verbeſſern.

Der „katholiſche Theologe“ In der Wiener alten „Preſſe
chließt eine Reformartikel Unter dem Schilde einer ecanats
formel mit den folgenden Döllinger'ſchen orten: „Laſſen Sie
mich nen als Wahlſpruch empfehlen: eOlogus 8uU nihil
divini allenum puto nichts Göttliches, alſo nichts
Wahres denn alle ahrhei ſtammt urſprünglich von ott

ſoll uns rem ſein; e8 gilt nur, In dem Beſitze des rechten
Magnets ſein, der überall das ahre aus der 4 umgebenden
und oft verbergenden Umhüllung heraus und an ſich zieht. Eine
ſchwierige Aufgabe bei dem unermeßlichen und noch täglich
ſich mehrenden Material iſt nen geſtellt. Die Geſchi



— 181 —

der Menſchheit in allen ihren Zweigen tritt Sie heran mit
der Forderung, daß Sie e8 geiſtig bewältigen. Ich beſorge von
einer olchen Erweiterung Le Geſichtskreiſes keine Gefahren
für Sie Es gibt eben keinen abſoluten Widerſpruch wiſchen
Glauben und Wiſſen, wiſchen Wiſſenſchaft und Religion, zwiſchen
den Offenbarungen, we die Natur, und denen, we  e die heilige
Schrift und die darbieten. Sie werden glauben, daß ott
ſich owohl tn der Natur bezeuge, als in der Geſchi der
heit, enn auch das Umwölkte Auge des Forſchenden ihn zu ehen
und anzuerkennen ſich weigert. Die religiöſe Auffaſſung und
Erkenntniß der Natur und der enſchengeſchichte werden zuletzt
doch ſiegreich bleiben, und aus allen Verirrungen der Menſchen,
aus allen Prüfungen der Forſchung geläutert hervorgehen und
die errſcha behaupten. Nicht In dem Ringen des menſchlichen
Geiſtes, zu dem vollen Bewußtſein ſeines Inhalts du gelangen,
nicht In der Freiheit der ewegung des menſchlichen orſchung
geiſtes ieg Verwerfliches, ſondern nur in dem ochmuthe,
der das Ergebniß der Forſchung in einer Welt, we  e die Denkkraft
begreift und beherrſcht, auch überträgt auf eine Welt, die ſie nicht be⸗
greift und nicht beherrſcht, und in der Rohheit, mit welcher dieſe
verkehrte und unvollendete Weisheit den Glauben und die Un
mittelharkeit der geiſtigen Anſchauung auf religiöſem Gebiete ver⸗

pottet Sie werden aher friſch und kräftig auf den Kampfplatz
treten, alles äfrige, Scheue, Furchtſame abſtreifen, die
Kämpfenden nicht aus weiter Ferne betrachten, ondern mitten
unter ſich mengen. Eine ehre, we den lebendigen und
perſönlichen ott des Gewiſſens und der Religion entthronen
möchte, deſſen E die Abſtractionen des Pantheismu

ſetzen, werden Sie nicht mit uchzen, einen oder gar
Heulen, ſondern mit bewehrter au bekämpfen; ein Syſtem,
das offen die Freiheit des menſchlichen illens irft, den
Materialismus, der ſich überredet, daß der Menſch NIII ein feiner
organiſirter Affe, die Gedanken Secretionen des Gehirns ſeien,
und mit Entzücken den Affen als Stammvater anerkennt und



182
des erdgeformten am  7 den der Hauch Gottes belebte, ſich
ſchämt, werden Sie nicht mit Weihwedel und Exorcismen, nicht
mit ASPerges und aperi bewältigen. Sie müſſen dem Gegner

Leibe gehen, hun packen und ſeine en zerbrechen. Dieſe
ſind weder aus Eiſen noch aus Sta ſondern ette Holz Sie
werden un Luſt und Liebe zur Theologie, der Wiſſenſchaft lit
fürſtlicher ürde, erglühen, ſie nicht des Brodes anſehen
und tractiren, ſondern aus Ueberzeugung,‚ daß alle übrigen zu ihr
hinführen und ſie als Grundlage wie als Schlußſtein bedürfen.
Einer ſolchen Wiſſenſchaft zu dienen, ihr anzugehören, ſie zu
pflegen und zu fördern, iſt 10 Luſt und Wonne. Für eine
herrliche Wiſſenſcha gibt es nUur den Wunſ StO perpetua.“

Wir ſind mit dieſen orten uim Weſen ganz und gar ein  —
verſtanden, ſind aber der Meinung, daß dieſelben nUur dann mehr
als bloße Phraſe, daß ſie nur dann ahrhei und Leben ſein
werden, enn die von uns un unſerer Auseinanderſetzung nam⸗

haft gemachten Geſichtspunkte thre gerechte Würdigung finden
Demgemäß handelte e8 ſich alſo eigentlich gegenwärtig gar nicht
ſo ehr Aum eine Reform des theologiſchen Studiums un Oeſter

2
reich, und ſchon gar nicht Um eine Reform, wie ſie tm Principe
der „katholiſche eologe“ In der Wiener en „Preſſe“ vertritt,
ſondern e8 käme nur darauf an, daß die namentlich vom Wiener
Provincialconcil aufgeſtellten Principien zu threr  2 vollen und all
ſeitigen Geltung gelangten, und daß omi wenigſtens die ſach
liche Scheidung zwiſchen den theologiſchen iöceſan⸗Lehranſtalten
und den theologiſchen Facultäten ſtrenge gehandhabt würde Der
Umfang des theologiſchen Studiums würde ſich alsdann chon
tm Einklange mit den Zeitanſprüchen entſprechend geſtalten aſſen,
und würde weiter auch überhaupt rückſichtlich der zeitgemäßen
Bildung des Clerus dem Wiener Provincialconcil echnung ge⸗
tragen werden, dasſelbe beſtimmt: „ eziemt ſich nicht,
daß der Diener des Altars das nicht wiſſe, was jedem der ge⸗
bildeten Laien bekannt t  5* und wiederum: „Um die Gläubigen
du beſtärken und diejenigen zu beſchämen, welche das ver



— 185 —
wünſchen, was ſie nicht verſtehen, nütz e8 ſehr, daß die Diener
hriſti in allen Disciplinen, welche auf das, was glauben
und zu lieben iſt, ſich beziehen, den Principat inne haben.“ Da
bei Are das Irchliche Princip nicht weniger gewahrt, als man

den Anforderungen der Wiſſenſchaft owohl, wie denen des prak⸗
tiſchen Lebens nach Möglichkeit gerecht werden ſuchte, und
Aare ſo nicht nur dem unſche aller wahren Kirchenfreunde
entgegengekommen, ondern auch all und jeder Vorwand denjenigen
entzogen, die da von einer nothwendigen Reform des theologiſchen
Udtum prechen und damit in ahrhet nur die völlige Eman⸗
cipation desſelben von der kirchlichen Autorität und demnach deſſen
Dekatholiſirung meinen, die da das theologiſche Studium ollends
an den liberalen 1² ausliefern wollten, auf daß den Im
modernen Geiſte reformirten theologiſchen Lehranſtalten ein Clerus
herangebildet werde, der, getragen von den modernen een und
erfüllt vom Geiſte des neumodiſchen Fortſchritts, dem veralteten
römiſchen Papſtthume den Rücken ehre und bereitwilligſt die Hand
biete zur ründung der nationalen Zukunftskirche, un der ber dem
Grabe des poſitiven Offenbarungsglaubens die allgemeine Huma
nita ihren unheiligen Ult feiern In dieſem Sinne haben
wir denn dieſe Zeilen geſchrieben und lag Uns hiebei der Gedanke
durchaus ferne, als wollten wir mit unſerer Anſicht irgendwie
maßgebend ſein oder gar mit unſerem Ttheile in irgend einer

SpWeiſe vorgreifen.

Der Miniſter des Bußſakramentes.
mne dogmatiſche Abhandlung.)

Als hinfälligen Weſen iſt den Menſchen die durch Chriſti
Tod verdiente Erlöſungsgnade durch Vermittlung äußerer ſinn
licher eichen, der Sakramente, zuzuführen. Es ieg aber be
der menſchlichen Gebrechlichkeit nahe, daß der en die tim
Sakramente der Quſfe empfangene nade durch die er unde
wiederum verliere, als daß II.  u tn ſeiner liebevollen Barm⸗



** 8

184

herzigkeit nicht auch dieſen Fall tn Usſicht genommen hätte
Anderſeits iſt die Stellung des Menſchen, der nach der aQuſe
ſchwer geſündigt hat, zu ehr verſchieden von jener des Menſchen,
der als noch Ungetaufter mit der Erbſünde und vielleicht auch
mit perſönlichen Sünden ſich eladen hat, als daß Chriſtus nicht
einen anderen Weg bezeichnet hätte, auf welchem erſelbe aufs
Neue und zwar mit größerer Mühe und Anſtrengung un den
eſt der verlornen nade gelangen ſollte, und hat denn
It wirklich den Weg der Buße als dieſen Weg bezeichnet,
hat derſelbe im Bußſakramente,; dieſem zweiten Rettungsbrette
nach dem Schiffbruche, wie ſeit Tertullian dieſer Ausdruck ge⸗
läufig wurde, ein nderes von der aufe verſchiedenes Sakrament
eingeſetzt, un welchem durch die richterliche Abſolution des Prieſters
dem Sünder, der ſeine Sünden entſprechend bereut, dieſelben
beichtet und den Willen hat, die hm auferlegte Genugthuung
zu verrichten, die heiligmachende Gnade ertheilt und ihm damit
die nach der aufe begangenen Sünden vergeben werden.

Wie aberIi ſeiKirche überhaupt eine ierarchiſche Ver—
faſſung gegeben hat, wie er demnach die Gewalt zur Verkündigung
feiner ahrhei und zur Spendung ſei nade beſtimmte
erſonen ausſchließli hat geknüpft ſein wollen, ſo hat EL auch Nur

ſeinen Apoſteln geſprochen: „Quaecunque alligaveritis
terram,; erunt ligata et 1 COelo; et quaecunque Solveritis

terram, erunt Soluta et In cOelo“) owie eLr ſchon
früher Petrus allein geſagt hatte „Quodeunque ligaveris

terram erit ligatum et Inl Coelis, et quodeunque 80*
veris terram, erit Olutum t 1 cCOelis;“) und ebenſo
richtete eLr die Apoſtel allein die orte „Accipite Spiritum
sanctum; quorum remiseritis peccata, remittuntur eis; et
quOrum retinueritis etenta unt.““) So gewiß daher Petrus

) De poOen.
Matth 18

—) Matth. 16, 19
Joan 20,



— 185 —

und die übrigen Apoſtel als die eigens Erwählten einer ganz
beſonderen Beziehung zu ri dem Herrn ſtanden, ſo gewiß
ſie eine ganz beſondere Corporation bildeten: ſo gewiß galten
dieſe orte ri nur thnen und nicht der ganzen Kirche, nicht
allen Gläubigen ohne Unterſchied ſo gewiß ſind ſie hiemit allein
mit der Gewalt die Sünden nachzulaſſen oder vorzubehalten, be
kleidet, ſind uur ſie mit dem Verſöhnungsamte etraut worden,
dieſer prieſterlichen Function,; durch welche ſie das un der ünde
zerriſſene geheimnißvolle and der Rade wiederum feſtknüpfen,
und womit ſi alſo erne gewiſſe Gewalt ber den myſtiſchen Leib
Chriſti bethätigen nachdem ſie ſchon beim letzten Abendmahle

Prieſtern geweiht worden und da die Gewalt über den wahren
Leib hriſti erhalten hatten ben darum konnte Paulus

Omnia autem Deo, Qul noOS8die Korinther chreiben:
conciliavit Sibi Per Christum et dedit nobis ministerium
reconcillationis Pro Ohristo 6180 legatione fungimur tan-

Juam Deo éxhortante Per 0O8S 90 Und eil die Apoſtel nach
den orten hriſti die Sünden entweder nachlaſſen oder vor⸗

behalten ſollten ſo iſt ihnen zugleich die Vollmacht iezu deutlich
als richterliche Gewalt übertragen worden aben ſie der
Ausübung dieſes thre Verſöhnungsamtes ein richterliches Urtheil
zu fällen wie 10 auch die Gewalt über den m

iſ Leib Chriſti
ſchon und für ſich ernen gewiſſen richterlichen Charakter
ſich ſchließt

Waren alſo nach dem Geſagten die Apoſtel als die iniſter
des Bußſacramentes beſtellt orderte es die atur der Sache
und lag ＋ den orten Chriſti „Sicut misit Aber et
80 MI vOS“ daß ſie hinwiederum olche beſtellten, we
mit ihnen und nach thnen fort und fort bis der Zeiten nde
das Bußſacrament ausſpenden könnten, die ſie demnach durch
die Auflegung ih ande zu Prieſtern weihten und denen ſie
mit dem Prieſterthume auch die prieſterliche Function der ünden⸗

Cor
Joan 21



186
vergebung; und zwar unabhängig von deren perſönlichem Gnaden⸗
zuſtande, übertrugen. In dieſem S  unne treten uns denn ſeit der
apoſtoliſchen Zeit tim Verlaufe der ganzen Geſchi der Kirche
einzig und allein ſolche, welche durch das Sacrament der Prieſter⸗
weih die Nachfolger der Apoſtel im Prieſterthume geworden ſind
als die Miniſter des Bußſacramentes entgegen, und nite ver
mo ein Nichtprieſter das Bußſacrament giltig zu ſpenden.
Es iſt dieß klar erſichtlich aus allen Ritualbüchern der Lateiner
owo als der Griechen, der Orientalen überhaupt, es
war ſo die ſtehende Uebung in der 11 und es erklären dieß
auch ausdrücklich die Zeugen des alten Kirchenglaubens, die hei⸗
igen ter. So ſchreibt einer der griechiſchen äter, Baſilius:
„Peccata 118 confiteri HNeGES8S6E est, quibus mysteriorum Dei
concredita est dispensatio;“) und einer aus den lateiniſchen
Vätern, der große Ambroſius ſagt „Jus hoe Solis permissum
est sacerdotibus.““) Darum verurtheilte auch das Concil von

Conſtanz die entgegengeſetzte Anſicht des Wicleff und Huß, und
artin befahl, daß die dieſes Irrthums Verdächtigen gefragt
werden ſollten, ob ſie glaubten: „Quod Christianus Ultra Con-
tritionem cordis, habita cCopia Sacerdotis idonei. 801 Sacer-
doti de necessitate alutis confteri teneatur. et LOH laico
Seu laicis quantumeunque bonis et devotis.“ Ebenſo ob er

glaube: „Quod malus Sacerdos CU. debita materia et forma,
et CU intentione faciendi, quod facit ecclesia, Vere COnh-

ficiat. Vere absolvat. Vere baptizet, Vvere conferat alia Ta·

enta ſt ugen aber ertlärte „inister hujus
Sacramenti est Sacerdos,“ und das Concil von Trient ſtellte
den Canon auf „Si quis dixerit. Sacerdotes, qui in peccato
mortali sunt, potestatem Ugandi I. Solvendi ON habere;
aut OH Solos Sacerdotes 6886E ministros Absolutionis, 86d

Reg rev. tr. Int. 288
de poenit.
Ulla, Inter Cuunctas art. 20—22
Decr. Pro Arm



187

omnibus I Snenlis COhristi fidelibus 2886e dietum: Quae-
Cunque alligaveritis eCb., et Quorum remiseritis ect quorum
verborum virtute quilibet absolvere possit peccata, publica
Per correptionem duntaxat, 81 correptus acquieverit; Secreta
Vero Per spontaneam confessionem:

Wenn man ſich auf einige alte Documente eruft, nach
welchen uim auch e Diacone, wie Cyprian ſagt, das
Bekenntniß des Vergehens entgegennehmen, die Han zur Buße
auflegen und den Frieden geben konnten, und nach welchen
Subdiaconen und den niederen Clerikern, 10 ogar den Laien ge⸗
beichtet wurde, handelt eS ſich in der erſteren inſicht die
Erlaſſung der canoniſchen Buße 1IN foro externo;, die ſo
genannte exomologesis cgeremonialis und nicht die0
logesis sacramentalis; in der andern Hinſicht aber hat man

Beichten denken, welche man un Abweſenheit des Prieſters
aus Demuth ablegte, ſich zur Reue entflammen,
als auch das Gebet der txr erlangen. Dieſe Beichten nennt
der heil oma „quodam modo sacramentales“. der den⸗
ſelben auch analog eine gewiſſe ra operantis die
Gnade zuzumitteln beilegt, und es währte dieſer Gebrauch aſt
bis zum Jahrhundert, von ollends außer Uebung
am Schwane emerkt un ſeiner Dogmengeſchichte der vor⸗

nycäniſchen Zeit,) EL den Paſtor des Hermas behandelt, der
darüber chweigt, wer der eigentliche Verwalter des Richteramtes
geweſen, daß viel gewiß ſei, daß ELr den Laien keine eil
nahme Bußgerichte zuerkannt habe,‚ eil ein Laien⸗Schwur⸗
gericht mit der Idee der ſichtbaren im directeſten tder
ſpruche ſtehe; und eLr macht da zugleich aufmerkſam, wie bei den
folgenden Vätern, 10 ereits bei Irenäus, Tertullian und Cyprian

½ Sess. 14 can. 10
Epist. XII
Supplem. gr. art. 2. 2d
Cf. Perrone, COmp. theol dog. racC de PpOen 168

639



— —
es mehr und mehr hervortrete, wie erin Nichtprieſter die acra  —  2
mentale Abſolution nicht ertheilen konnte

Der prieſterliche Charakter erſcheint alſo durchaus als noth
wendig, das Bußſacrament giltig penden zu können, nUuLr

diejenigen, we über den COTPUS OChristi die Gewalt
haben, ſind auch der Bethätigung einer ſolchen ber den COrPUS
Christi mysticum ähig Zwei kirchlichen Ordines iſt aber dieſer
prieſterliche Charakter inne, dem Episcopate ſowohl als auch dem
Presbyterate; hat dieſer auch nicht die Fülle des Prieſterthums und
kann er daher nicht mittelſt der Händeauflegung das Prieſterthum
ſe Anderen übertragen, wie dieß dem Episcopat uUkommt,
beſitzt er doch auch in der Conſecrationsgewalt die Gewalt über
den COrPUS Christi V  I, hat er doch gleichfalls ein
Et proprium sacerdotium inne, und damit auch eine Gewalt
über den COrPS Christi mysticum, die ich, wie ſchon oben
geſagt wurde, eben in der Abſolutionsgewalt bethätigt. aher
die Worte Im ttu der Prieſterweihe: Accipite Spiritum S.,
qJuorum remiseritis peccata, remittuntur eis, Juorum reti-
nueritis etenta sunt; und demnach ehen wir denn vom An⸗
fange nicht nur die Biſchöfe, ondern auch die einfachen Prieſter,
die Presbyter, das Bußſacrament ausſpenden, auch dieſe und
nicht bloß jene treten als die Miniſter des Bußſacramentes auf
Doch muß da auf einen beſondern Umſtand aufmerkſam gemacht
werden.

In Gemäßheit der organiſchen Verfaſſung der Ixr iſt
innerhalb der kirchlichen Hierarchie das Verhältniß ern derartiges,
daß die Biſchöfe nur utn Unterordnung unter den Papſt als den
Nachfolger des heiligen Petrus amtiren dürfen, und daß die
niederen kirchlichen ewalten nUur mit Erlaubniß ihres Biſchofes
ihre heilige Gewalt In erlaubter Weiſe Usüben können; 10
* ſich Jurisdictionsacte handelt, da bedingt der verfaſſungs
gemäße Zuſammenhang mit dem Biſchofe und dem Papſte geradezu
die Giltigkeit erſelben. Nun handelt es ſich aber bei der Us⸗
ſpendung des Bußſacramentes u cte der Jurisdiction, zwar



189

nicht nothwendig 1N foro externo, aber doch jedenfa Il foro
interno; denn eben durch einen richterlichen Urtheilsſpruch, wie
ſchon oben emerkt wurde, ſollen dem ünder tm Bußſacramente
die Sünden elaſſen werden, und zwar ohne Unterſchied, ob
ſie, vor das äußere Forum der tr gebracht, auch ein Gegen⸗
ſtand des canoniſchen Strafverfahrens geworden ſind oder nicht,
da a Chriſti Worte ganz allgemein lauten Somit

＋* reicht zur
giltigen Spendung des Bußſacramentes der prieſterliche Charakter

ſich nicht aus, ſondern e iſt dazu auch noch eine Juris⸗
dictionsgewalt nothwendig; die den Spender des Bußſacramentes
als den competenten Richter des Pönitenten erſcheinen und damit
ihn dieſen giltig abſolviren läßt. Es liegt, wie geſagt, dieß uin
der atuUr des Bußſacramentes als eines Bußgerichtes begründet,
und kam dieſes auch ſtets uin der Praxis zur Geltung, reilich
nicht immer tn der gleichen Weiſe, wie das in Sachen der Uris  7  2
diction ſchon nicht nders iſt, und wie eben in dieſer Hinſicht
der kirchlichen Rechtsentwicklung m Laufe der Jahrhunderte etn
gewiſſer Spielraum gelaſſen iſt So iſt überhaupt die Im Primate
des Papſtes liegende oberſte und volle Jurisdictionsgewalt über
die t nicht gleich Anfangs in ihrer ganzen Fülle Tage
getreten, und ſo machten ſich erſt nach und nach und un ver.

ſchiedenem Umfange die päpſtlichen Exemtionen und Reſerva⸗
tionen geltend, we die Jurisdiction der Biſchöfe mehr oder
weniger beſchränkten. Gaßner erklärt In ſeinem der
aſtora tm an das Eichſtädter Paſtoral⸗Blatt den
Urſprung der päpſtlichen Reſervate un der folgenden Weiſe: „In
dem einerſeits te öffentliche Buße durch die allgemeinen Indul⸗
genzen ſowohl als die Bußredemptionen immer mehr in Abnahme
kam, alſo dieſes Gegengewicht die Ueberhandnahme großer
Verbrechen hinwegſiel, anderſeits aber die Abſolution von den
Cenſuren äufig erzwungen wurde, un  4  dem die Schuldigen den
niederen Clerus oft mit Gewalt nöthigten, ſich über erlittene
Gewaltthätigkeiten abfinden zu laſſen, oder keine Anzeige den
Biſchof zu erſtatten, ſo reſervirten die Biſchöfe aus eigenem An



190

triebe die Abſolution von größeren Sünden dem apoſtoliſchen
Stuhle, und dieſe Praxis fand auf den allgemeinen Concilen
ihre Beſtätigung 20 Uebrigens erhellt aus den AaCta Redonis,
wie zuweilen dem Papſte der 0 ausſchließli reſervirt war
und verwies Biſchof yneſius Jahrhunder den Presbyter
Lampronianus behufs der Abſolution an den PatriarchenV
von Alexandrien 5. Mehrere alte Documente von ſolchen dem
Biſchofe gegenüber ſtattgefundenen Reſervationen finden ſich bei
Martenius Morinus und Chardonius ihren Schriften über
die Riten der en II. und die alte Bußdisciplin

Was aber den einfachen Prieſter ſeiner Stellung zur
Ausſpendung des Bußſacramentes anbelangt, beſitzt derſelbe
als olcher tim kirchlichen Organismus keine Jurisdiction foro
Externo und ſomit auch nicht ohne weiters kraft ſeines prieſter⸗
lichen Weihecharakters die Jurisdiction foro interno, wenigſtens
nicht der vollen Weiſe; denn nur der Inhaber der Uris
iction foro externo Li die Pönitenten mit ſeiner Juris⸗
diction daß eL ihnen das competente Forum anweiſt ſie
giltig abſolvirt werden können, oder aber was auf das Gleiche
hinauskommt eben der Inhaber der Jurisdiction fOro externo
Li mit derſelben die untergeordneten Prieſter daß eS von
deſſen tllen abhängt ob und wie weit ſie die competenten
Richter ProO foro iInterno ſeien; und eS bleibt demnach jedenfalls
die dem Prieſter der Prieſterweihe radicaliter verliehene
Abſolutionsgewalt ſo ange erne gebundene als eLr nicht und
weit er nicht für das forum Internum als competenter Richter
rklärt wird; als nicht tn dieſem Sinne die eicht
jurisdiction PrO foro interno erhält. Die Art und Weiſe, wie

dieſe erhält, kann nach Geſtalt der Dinge verſchiedene
ſein und iſt dieſelbe auch Verlaufe der kirchlichen Jahrhun⸗
erte nicht mm die gleiche geweſen Bezüglich der erſteren
Zeit die öffentliche Kirchenbuße beſtand ſtellt Schwane In

Hdbeh Past 348
2) Epist



191

ſei Dogmengeſchichte der patriſtiſchen Zeit den Sachverhalt
folgendermaßen dar: „Obwohl In der en Zeit für jedes
niſche Verbrechen der ege nach eine öffentliche Kirchenbuße
ühbhernommen werden mu  E, ehe die Reconciliation erfolgte: ſo
beſtand doch ein Unterſchied wiſchen der Buße für eine öffent  2  2
liche und eine geheime ünde, wenigſtens nach den Quellen—
nachrichten aus dem und Jahrhunder Derjenige welcher
öffentlich geſündigt, erhielt bei der Uebernahme der Buße die
Händeauflegung öffentli un der Kirche und zwar vor der Abſis,
vie auch nach vollendeter Buße die Reconciliation nur aus den
Händen des Biſchofs, oder von einem Prieſter, der beſonders
dazu beauftragt war, P8 ſei denn, daß der iſchof etwa bei odes
gefahr nicht angegangen werden konnte Der für eine geheime
Sünde Büßende konnte dagegen von jedem Prieſter abſolvirt
und In die Kirchengemeinſchaft wieder aufgenommen werden, und
zwar außerhalb des Gottesdienſtes im Geheimen. Man unter  2  2
chied nämlich, wie ſchon angedeutet wurde, eine doppelte Ab
ſolution, eine von den ünden, welche von dem Biſchofe oder
Prieſter, der die Beicht abgenommen, ertheilt wurde, und eine
von den öffentlichen Bußwerken oder enſuren ſe der
Bußübungen, we  e un der ege nur vom Biſchofe vorgenommen
werden durfte Ebenſo konnte auch die Excommunication öffent⸗
lich nur ber einen öffentlichen Sünder verhäng werden. In
dieſer Praxis der ir gab ſich zwar vorwaltend die Rückſichts

2
nahme auf den Charakter der Uunde und des beſeitigenden
Aergerniſſes kund, aber zugleich die Lehre von der Jurisdictions
gewalt der Biſchöfe, welche die eigentlichen Inhaber der richter⸗
lichen Vollmacht wie der geſetzgebenden Gewalt 7 und aher
die Behandlung wichtiger Fälle ſich vorbehalten konnten die
erſten Anfänge der Reſervation.“)

Hat Schwane den Thatbeſtand richtig aufgefaßt, ſchein
un den Zeiten der öffentlichen Buße die Jurisdictionsgewalt der
Prieſter nUur rückſichtlich der für öffentliche canoniſche Sünden

1077



— 1892 —

Büßenden durch den Bi chof beſchränkt worden zu ſein während
ihm onſt taeite oder auch vom Biſchof die uris  E  —
diction PrO fOro interno verliehen war Jedenfalls geht vie
klar hervor daß der infache Prieſter eben nur nach dem en
des Biſchofs als Miniſter des Bußſacramentes f konnte
wie denn auch Schwane andern Stelle) ſagt daß der
en Bußpraxis eben das Grunde lag, was die ſpäteren nam

haften Reſervatfälle nur deutlicher eigten nämlich daß
die ſaeramentale Abſolutionsgewalt vom Biſchofe eingeſchränkt
werden könne; eben jetzt noch die griechiſchen Secten die
Abſolutionsgewalt als erne vom Biſchofe beſonders übertragene
richterliche Vollmacht Als ſodann die öffentliche Buße mehr
und mehr außer Uebung kam und ami der Stellung des
Biſchofs als des eigentlichen Inhabers der richterlichen Gewalt
nicht mehr der rüheren eiſe bei der Abſolution der für
öffentliche ünden üßenden Ausdruck gegeben wurde, ſo werden
die Biſchöfe ohne Zweifel e8 n ehr oder weniger conſtatirt
aben, daß die einfachen Prieſter nuur nach ihrem en das
Bußſacrament auszuſpenden vermogen, und daß dieſelben
dieſem S  uinne außer ihrer prieſterlichen Weihegewalt auch erne

eigene Jurisdictionsgewalt zur giltigen Spendung des Bußſacra
mentes benöthigen Ja gerade der Umſtand daß mit dem Ent
fallen der öffentlichen Buße das Bußgericht überhaupt
nuUur mehr als geheime Beichte PrO foro interno gehandhabt
Urde wird agen von auf die Praxis eführt haben,
daß die Biſchöfe überhaupt alle Prieſter we die geheimen
Beichten aufnahmen, irgend eiſe es jetzt
mittelbar oder auch mittelbar, dazu bevollmächtigten, und
dieſem Se  enne ſich auch einzelne Fälle ausſchließli vorbehielten.
aher denn eben die Erklärung bei ugen I  1*
nister hujus sacramenti St Sacerdos habens auctorita-
tem absolvendi, vel ordinariam, vel ne —

53 6. 8 1070
V Deneinger, Ritus Orient l 100



193

perioris.)) Und in gleicher Weiſe lehrt das Concil von Trient:
„Quoniam natura et ratio judicii Ilud exposcit, Ut SE-

ntia 1N sSubditos tantum feratur, Persuasum Semper 1N
ecelesia tuit, et verissimum SS8E. Synodus AEGC confirmat,
nullius momenti absolutionem α 6886E debere, Juam Sa-
cerdos 1 EUIII profert, In Auem Ordinariam aut Ubdele—
gatam 0u habet zurisdictionem.“) Und ebenſo erklärt der
catechismus TOManus; daß der Miniſter des Bußſacramentes
jener Prieſter ſei, der eine ordentliche oder delegirte Gewalt
abſolviren habe, wobe  1 eL Unter anderm als run angibt: 71
etiam maxime COonsentaneum est; IIA Juunl Oune gratiae
Senus, guae Hoe Sacramento tribuitur. Christo capite 4d
membra derivetur: merito debent COrpori Christi mystico,
10 St Hdelibus, I1IIud administrare, qui SOlum ejus-
dem COTPUS confeiendi potestatem habent., Praeser-
tim Hdeles hoce 1P80 poenitentiae Sacramento 20 SaCTalll

eucharistiam SUumendam apti idoneique reddantur. Verum
quanta Olim religione 1IN antiquissima ecclesia jus ordinarii
Sacerdotis COnservatum fuerit, veteribus Patrum decretis
tacile intelligitur, quibus cautum est, quis episcopus
aut Sacerdos In alterius parochia aliquid gerere auderet,
sine ejus auctoritate, qui 1II1 praeesset, aut 181
necessitas COBere videretur. Ita VSTO ab Apostolo saneitum
est, quum Tito praecepit, Ut 11 singulis Civitatibus CT-

dotes constitueret. qui Scilicet doctrinae Et sacramentorum
COelesti pabulo Hdeles alerent et educarent.““)

Gaßner begründet mit dem Eichſtädter Paſtoral-Blatt in
ſeinem Handbuche der Paſtoral den mſtand, daß die Abſolution
einzig der Prieſter und zwar nur der von der I1 verordnete
Prieſter zu penden vermag, damit: „ daß 7 eil alle Gnade nUur

durch It  U geſetzt werden kann, auch nur der Prieſter, als

Deer pryo Arm
8688.

4 5



—. 194 —.—
das rgan Chriſti gnadeſetzende Gewalt hat; erners, daß, eil
die Abſolution eine Zurücknahme tn die euchariſtiſche Gemein—

der 1 tn ſich chließt, und auf run eines erennt—
niſſes von der 11 gegeben wird, auch nur jener dieſes Be
kenntniß aufnehmen und mit der Abſolution beſiegeln kann, der
bvon der x zu ihrer Stellvertretung bevollmächtigt wurde.“)
Den geſchichtlichen Proceß aber ſtellt derſelbe in der folgenden
Weiſe dar: „So lange die öffentliche Buße beſtand,
natürli alle derſelben unterworfenen Vergehen dem Biſchofe
reſervirt; denn tn älteſter Zeit erkannte arüber er Biſcho allein,
tn ſpäteren Jahrhunderten hatte ſie der Pfarrer zur Reconciliation

die Kathedralkirche verweiſen. Auch das war eine Art
Reſervation, daß der Pfarrer nUur ſeine, nicht aber fremde Pa
rochi  n giltig abſolviren konnte. dem Ufhoren der öffent⸗
en Buße gab 8 nun ke  Iun Mittel mehr, die Correction
größerer Vergehen un den Händen des iſchofs zu erhalten, wenn

dieſer nicht die Gewalt der Beichtväter beſchränkte und ſich die
Abſolution größerer Vergehen vorbehielt. Seit dem Jahrhunder
finden ſich daher In den Synodalacten Reſervatfälle aufgeſtellt.
Die mit ſolchen Vergehen behafteten Pönitenten hatte der eicht
vater den iſchof oder ſei Pönitentiar zu chicken, und
nur, ETL mit dem Abſolutionsſchein zurückkam, zUur Com⸗
munion zuzulaſſen. Durch den Ausdruck majora crimina, der
auf der Synode durch Exemplification eine nähere Beſtimmung
erhielt, war im Grunde dem rmeſſen des Beichtvaters über—
laſſen, was ELr außer den In der (Reſervaten⸗- Tabelle genannten
Fällen noch für weitere dazurechnen wollte Um die hiedurch
entſtehende Verſchiedenheit heben, wurden die Fälle zwar näher
beſtimmt, alle  In dadurch erwuchſen jene langen Regiſter von

biſchöflichen Reſervaten, die uin ſämmtlichen deutſchen Bisthümern
aſt die gleichen waren Durch dieſe vielfachen Reſervate, unter
denen etwelche von ganz allgemeiner Natur (3 quilibet Pub-
lice criminosus) waren, war die Abſolutionsgewalt des gewöhn  2

341



*

195

lichen Prieſters erne ganz beengte Die Mißverhältniſſe die ſich
daraus ergaben bewogen den Cardinal Legaten Campegius
den Reformations Ttiteln für den eutſchen Clerus J 1524
zu beſtimmen, daß dieſe Menge von Reſervaten Pro laicis auf
hören Uund nur Pro Clericis fortdauern 0  L, mit Ausnahme
der örder eher und Excommunicirten die den iſchof
Wie vorher zu verweiſen ſeien Auf dem Provincialconcil von
Mainz (1549) wurden nachdem auch der Biſchof von 2  0
die Sache angereg hatte, der That nur dieſe drei Fälle als
biſchöfliche Reſervate beſtimmt nier EXCOmmunleatio verſtand
man was damals eben der Tabelle der Reſervate ſtand
nämlich die dem Papſte reſervirte oder vom Biſchofe verhängte
Cenſur (omnis CXCOMmmunliceatus CanoOne vel constitutione
In beiden (T.  ällen mußte, wie noch heut zu Tage, der eicht  2
vater den Pönitenten zum iſchof ſchicken Die Vollmacht

Teservatis abſolviren hatte der iſchof bis zUum Jahr
undert ſich und ſeinem Pönitentiar der Kathedralkirche aus⸗
ſchließlich vorbehalten 77 —

Die bisherigen Ausführungen laſſen ＋* wohl ganz und gar
nicht mehr zweifelhaft daß IM Miniſter des Bußſacramentes
außer der prieſterlichen ethe zur giltigen pendung des Buß
ſacramentes auch die Jurisdiction erforderlich iſt und daß teſe
nicht ſchon 1580 mit der ethe gegeben, oder daß ſie, enn
man lieber wi gebunden iſt, bis ſie nicht und inſoweit ſie
nicht von competenter ette gelöſt wird Wenn jedo auch
das Coneil von Trient hierüber einen eigenen Canon aufſtellte,
und enn wir demnach hierin auch kein örmlich declarirtes ogma
erblicken dürfen, möchten wir doch afUr keine geringere als
dogmatiſche Gewißheit Anſpruch nehmen, da ern eigener triden
tiniſcher Canon autet 55 dulS dixerit, absolutionem IX
mentalem Sacerdotis 10I 8886E ASCtUm zudicialem,
8Sed nudum ministerium pronunciandi et declarandi TEeIIIS8SA
8886 beccata COnfitenti modo tantum credat 8886 Abso-

7½½. e. S. 350 U. 351
13*



196

lutum 3.—— Und noch mehr verlangt dieß der weitere
Canon: 55 quis dixerit. episcopos Ol habere jus TESET=

vandi Sibi 181 quoad CXternam politiam, atque Aadeo
CAaSUUIII reservationem 01 prohibere quominus Sacerdos

reservatis absolvat, 8.—0 In dieſem Sinne möchten
wir darum auch die Cenſur verſtanden haben, welche Pius VI
in der Bulle auctOrem Hdei vom Auguſt 1794— ber die
dießbezüglichen Sätze der Synode von Pyſtoja verhängte, obwohl
dieſelbe nicht ausdrücklich auf Häreſie lautet, und mit der zurück⸗
gewieſen wird, als ob uim Sinne des Onct von Trient zur
giltigen Ausſpendung des Bußſacramentes nicht eine beſtimmte
Jurisdictions  Gewalt nothwendig wäre, und als ob die vom Concil
von Trient gewahrte Reſervation eben uUur eine unzeitgemäße
Beſchränkung für die niederen Prieſter Are und ern des Sinnes
entbehrender Laut ſür die Pönitenten, die nicht ehr gewohnt ſind,

Und ehen ˙ wird dieſich dieſe Reſervation kümmern.
Sprache verſtändlich, we Benedict XIV in ſeiner Ulle „Sacra-
mentum Poenitentiae“ beobachtet, eL In folgenden orten
dem Beichtvater die Vollmacht, ſeinen Complex in peccato turpi
8u abſolviren, entzieht: „Sublata propterea Ii (confessario)
ipS0• jure uacumgue auctoritate et jurisdictione Ad qualem-
CUnque ab hujismodi culpa absolvendam; Adeo
quidem, Ut absolutio, 81 Juam impertierit, nulla atque irrita
0omnino Sit, tamquam impertita sacerdote, qui jurisdic-
tione facultate ad valide absolvendum necessaria privatus
existit, Juam C1 Pel praesentes has nostras adimere inten-
dimus.

Doch das Concil von Trient hat nicht bloß die alte Wahr
heit von der Nothwendigkeit der Jurisdiction für den Miniſter
des Bußſacramentes, ſo daß dieſer die Ermächtigung beſitzen muß,
die tn der ethe 11 radice erhaltene Gewalt gewiſſe recht
mäßig als untergeben zugewieſene erſonen in Ausübung zu

) 8688 Call.

—9 355 11



197
bringen, aufs Neue in der entſchiedenſten Weiſe gewahrt, dasſelbe
hat auch die bisherige Praxis In etwas abgeändert. 0 nämlich
bis dahin jeder Prieſter, der jurisdictionem Ordinariam hatte,
das Recht, andere Prieſter zum Beichthören der ihm ſelbſt (dem
Deleganten) Unterſtehenden zu delegiren, ohne daß dieſer dele-
gatus einer Approbation des Biſchofs edurfte (d t. im Sinne
des Concils von Trient des mündlichen oder ſchriftlichen Zeug
niſſes des Biſchofes, daß der betreffende Prieſter geeigne ſei, zum
Beichthören delegirt zu werden), und konnten e Mendicanten die
vom heiligen Stuhle erhaltene Jurisdiction überall auch ohne
licentia episcopi ausüben, ſo wurde wegen entſtandener Miß
bräuche das Privilegium der letzteren und das Recht der erſteren
aufgehoben und beſtimmt „Nullum Sacerdotem tiam TEBU“I
larem, Confessiones saecularium, etiam sacerdotum,
audire 6EC ad 10 idoneum reputari, 181 aut parochiale SMNE
ficium, aub ab Episcopis Der EXamen, 81 1IIiS Videbitur 6886E

necessarium, aubt alias idoneus judicetur, et approbationem,
duE gratis detur, Obtineat.““ Die Ertheilung dieſer Lo⸗
bation hat von jenem Biſchofe zu geſchehen, un deſſen Sprengel
man Beicht hört, wie aus einer u Innocenz XII vbom I  —  ahre
1700 erhellt, wo verordnet ird: „Confessarios tam Saeculares
quam regulares quicumque Ii Sint. nullatenus audire
poenitentes Sine approbatione Episcopi 10ci. 1IN gu 1P81
poenitentes degunt. eque ad hoe suffragari approba-
tionem semel vel pluries ab aAliis Ordinariis aliarum dioe-
cesium obtentam, etiamsi poenitentes Horum Ordina—
riorum, qui tales Confessarios approbassent, subditi Sint.“
Dieſe Conſtitution wurde von Benediet XILIV durch die Bulle
„Apostolica ndulta“ vom Auguſt 1744 beſtätigt.

Aber auch dieſe Praxis, we das Concil von Trient viel
leicht auch aus dem Grunde einführte, weil be dem Umſtande,
daß die biſchöflichen Reſervationen mehr beſchränkt worden 7
jetzt der Abhängigkeit des einfachen Prieſters vom Biſchofe nach

8688. 25 C. 1



— 1398 —ꝛ
ſeiner Jurisdictions⸗Gewalt auf eine andere Weiſe Ausdruck
geben war, erlitt im auſe der Zeit wiederum eine Abänderung,

daß nach der gegenwärtigen Praxis der Biſchof Unter E  unem
die Prieſter approbirt und delegirt und zwar für die gunze Diöceſe,
ſo daß ſie In der ganzen Diöceſe, jedoch, es erlaubter Weiſe
zu thun, mit Erlaubniß des betreffenden Pfarrers, te Beichte
aller jener aufnehmen können, die ihnen zur et kommen,
von beſondern perſonellen und realen Reſervationen natürli abge⸗

Gury ſagt in dieſer Beziehung: In praxi Juxta
praesentem Heclesiae disciplinam approbatio et jurisdictio
sSimul odem ctl Praelati sacerdotibus, exceptis Regu-
aribus exemptis, conferuntur. Olim jurisdictio delegata
communiter parochis et approbatio tantum ab Episcopis
concedebatur. Nune autem introduceta consuetudine,
Ut Episcopi delegationem CU approbatione tribuant, facultas
delegandi Parochorum inanis facta est Hine jurisdictio
uSU communi etiam approbatio dicitur.“) Und Gouſſet
ſchreibt: „Approbatio, quam exigit concilium OUI est dele-
gatio, 8E simplex testimonium de capacitate subjecti, ipsum
habilem declarans, Ut delegari pOsslit. Proinde sacerdos,
qui esset Solummodo approbatus ab Episcopo, Sed On

delegatus Per Eundem Vel PeL vel Per parochum
nulla potestate frueretur. Sed quia acCtuali disciplina
Episcopus Simul delegat, quando approbat, potestas DaTO-
chorum hae 1 jJam eXxerceri non potest. Inde etiam
SuS promiscuus approbatio et delegatio. et COnSUE?-
tudo appellandi Sacerdotem approbatum Eumn, CUI
est facultas excipiendi confessiones.““)

Wer Unſeren bisherigen Ausführungen mit Aufmerkſamkeit
gefolgt iſt, für den ird ＋2 nicht zweifelhaft ſein, daß dieſe gen⸗
wärtige Praxis Urchau achgemã ſei und dieſelbe nur

naturgemäß entwickelt habe Es weiſen 10 eben die Inhaber der
) Comp. II
— II. 476



199

Jurisdiction 1 fOro externo, mit der ſie, wie wir ſchon oben
bemerkten, die Beichtväter und die Pönitenten treffen, die ein  —
e Prieſter als die competenten Richter an, welche 1 foro
interno giltig abſolviren können, wie 10 auch den Pfarrern nur

durch einen olchen Inhaber der Jurisdiction IN foro externo
die Pfarrkinder angewieſen werden, ber we ſie die Juris⸗
diction IN foro intern0o als eine 0rdinaria beſitzen; auch nach
der früheren Praxis, wo die vom Biſchofe approbirten Prieſter
von dem Pfarrer zum Beichthören delegirt wurden, ging alſo
die Beichtjurisdiction IN radice von dem Inhaber der Uris  2  2
iction in fOro Externo aus, wie das Gleiche auch von der noch
früheren Praxis gilt, der Inhaber einer jurisdictio Ordinaria
einem Prieſter auch ohne vorausgegangene ausdrückliche 10
ation von Seite des Biſchofs ſeine Beichtjurisdiction delegiren
konnte Udem erſcheint ＋2 dem mſtande, daß gegenwärtig der
Beichtvater für alle der competente Richter iſt, die 3u ihm In
den Beichtſtuhl kommen, mögen ſie auch einer andern Pfarrei,
10 ſe einer fremden Diöceſe angehören, außer rückſichtlich der
Reſervatfälle, denen ſie 1 fraudem egls entgehen ſuchen,
durchaus entſprechend, daß EL nicht eine bloße pfarrliche Uris  2  —
diction, ſei es mOdO 0rdinario oder delegatione, habe, die
denn eigentlich doch nur auf die eigenen Pfarrkinder ſich beziehen
kann, und eine weitere Ausdehnung ehen nur inſoweit erhält,
als nach dem beſtehenden Rechte ſie ihr noch weiter übertragen
wi Offenbar regelt ſich aber die ache zweckmäßiger durch
eine vom Biſchof den Beichtvätern gegebene Diöceſan⸗Jurisdiction,
als durch eine von competenter Seite erfolgende Delegation der
Inhaber der pfarrlichen Jurisdiction. Und wo man auch agen,
daß der Pönitent dadurch, daß eL ſich dem Beichtvater Im Beicht⸗
ſtuhle ſtellt, Ad hoe deſſen Untergebener wird, ſo önnte dieß
doch nicht unabhängig vom Willen des Biſchofs eſchehen, da
U deſſe Approbation nach dem Concil von Trient Urchau zur
giltigen Spendung des Bußſacramentes nothwendig iſt, und der
Pfarrer 1PS0 zure nur für ſeine Pfarrkinder als approbirt gilt,



200
und ruückft ſeiner Nichtpfarrkinder einer eigenen Appro⸗
bation von ette ſeines Biſchofs nöthig hätte Ja elbſt abge⸗
ehen von dieſer vom tridentiniſchen Concil verlangten pro
bation, ieg ＋ in der Natur der jurisdictio prOo foro externo,
die dem Biſchofe un ſeiner Diöceſe ukommt, daß die größere
oder geringere Ausdehnung der Gerichtsbarkeit pro foro interno
be den in ſeiner Diöceſe die Beichten aufnehmenden Prieſtern
nicht ſchlechthin unabhängig von ſei en erfolge. Darum
ird denn auch nach der Meinung des heil Liguori) der Pöni⸗
en dadurch, daß eL einem rte beichten will, quoad hoe
der Untergebene des Ordinarius jenes rtes, alſo desjenigen,
der die Jurisdiction DPrO foro externo beſitzt, und nicht des
Pfarrers, der eine olche tm eigentlichen und wahren S  uenne des

Uebrigens gilt hier Im Beſonderen dieortes nicht beſitzt
treffliche Bemerkung, welche Schwane vom Bußſacrament über⸗
au macht: „Nirgends greift die 1* bei ihrer ſacramentalen
und prieſterlichen Wirkſamkeit Iun das ſittliche eben der Menſch
heit ein, als bei der Leitung und Beaufſichtigung der Buße,
nirgends übt ſie ihren eru als eine Erlöſungsanſtalt der Menſchen
Unmittelbarer und wirkſamer aus, als in der Verwaltung dieſes
Sacramente Von keiner Seite hat aber auch ihre prieſterliche
Wirkſamkeit mehr eine Entwicklung erlebt, denn hier galt es 10 nach
den Sitten und den ſittlichen Zuſtänden die Beſſerungsmittel

beſtimmen und die Einrichtung des richterlichen Forums zu
modificiren, ſofern nur nicht die göttlichen und unabänderlichen
Anordnungen beeinträchtigt werden. Jedoch E reichhaltiger
dieſe Entwicklungen, je mannigfaltiger dieſe Modificationen ſind,

ſo mehr leuchtet hier die Nothwendigkeit eines unfehlbaren
Lehramtes ein, ſowohl das 0  e an der Bußanſtalt
unverkümmert feſtzuhalten, als auch Alle mit Gewißheit darüber
zu belehren, was für weſentliche Beſtimmungen der Herr ber
die U getroffen, und was 4* dem freien Imeſſen der kirch⸗

theol IIIOT. de SaCr. „ Cap I. 548



.  * *8  *8

201
lichen Organe oder einer fortſchreitenden Entwicklung anheim⸗
geſtellt habe

ind wir nun mit dem Geſagten bei der Praxis, die gen⸗
wärtig bezüglich der Beichtjurisdiction tn Kraft iſt, ange  2  2
angt, hat unſere Auseinanderſetzung die dogmatiſche
Grundlage geliefert, auf die ſie ſich aufbaut, ieg in der ganzen
Darlegung der Sachlage, wie wir ſie egeben, die dogmatiſche Recht
fertigung erſelben. Als ſelbſtverſtändlich enthalten wir uns daher
jeder dießbezüglichen Bemerkung, enn wir im Folgenden nach den
Paſtoral⸗Handbüchern von Schüch“) und Gaßners) die gegenwärtige
Jurisdictions⸗Praxis nach ihren Hauptpunkten kurz vorführen:

Die ordentliche Jurisdiction, die durch ern kirchliches Am
oder Beneficium, mit dem die Seelſorge verbunden iſt, beſitzen:
der 0 in der ganzen Kirche, die Biſchöfe und die General⸗
vicare derſelben in ihren Diöceſen, die Ordensobern für die thnen
untergebenen Regularen, und die Pfarrer und die ihnen canoniſch
gleichgeſtellten Curatprieſter für ihre Parochaner.

Die delegirte Jurisdiction wird erlangt durch au  ru
liche Delegation des Ordinarius 10ci, Ubi confessiones RXCI·
piuntur. Ordensgeiſtliche, we Unter einer vom heiligen Stuhle
approbirten ege leben, bedürfen zUum Beichthören von Mitglie⸗
dern thre Ordens (auch der Novizen und jener weltlichen Dienſt⸗
eute „Qul sunt Vere de amilia et Continui COMMeEn-

ales“) NMur der Uebertragung der Jurisdiction von Seite ihres Obern.
Um jedo Weltleute (Prieſter und Laien) „Qui IIOII sunt VESTS de
amilia t cContinui cCommensales“ giltig et zu hören,
bedürfen auch Regularprieſter der Approbation des Diö

nbiſchofs

Durch das gemeine Recht hat jeder rieſter ohne alle
Ausnahme die Jurisdiction 1 articulo SEU periculo mortis,
jedoch tn der ege tm 0  alle, deficiente al¹⁰0

) Dogmengeſchichte der vornyeäniſchen Zeit 633
3568

II. Artike des 16 vom kiniſter des Bußſaeramentes handelnden
apitels.



202

jurisdictione instructo. eder einfache, t. mit der
gewöhnlichen Diöceſan⸗Jurisdiction verſehene Beichtvater kann in
dringenden othfällen auch von allen Reſervaten giltig und erlaubt,
jedoch nur indirect abſolviren, Um des Heiles der Gläubigen
willen rkennt die * auch jene Abſolution als giltig an, die
ern nicht jurisdictionirter Prieſter, der aber allgemein, enn auch
irrthümlich (ex ErroOre communi) als jurisdictionirt angeſehen
wird, ertheilt, beſonders zum allgemeinen Irrthume auch
noch ¹ Scheintitel (titulus coloratus) auf ette eicht
vaters hinzukommt.

Durch Gewohnheit haben alle jurisdictionirten Prieſter
a 1I 1000 ihrer Anſtellung und, mit Vorwiſſen des rt8  2
ſeelſorgers behufs der Erlaubtheit (Krankenbeicht ausgenommen,
wo ke  une Erlaubniß des Pfarrers des Kranken nothwendig iſt)
die gewöhnliche Diöceſan-Jurisdiction zu jeder, auch zur öſterlichen
Zeit und über Alle, auch Auswärtige, fremde Reiſende, dieſe mögen
was immer für einer Diöceſe angehören. Auch önnen die
genannten Prieſter mit ſtillſchweigender Zuſtimmung der rdi
narien (mitunter wird von dieſen die Jurisdiction ausdrücklich
gegeben) In den angrenzenden Pfarreien benachbarter Diöceſen
vom Ortsſeelſorger eingeladen, Im Bei  U ſich gegenſeitig
auszuhelfen und haben In dieſem Falle dieſelbe Jurisdiction, wie
die Geiſtlichen des rtes, wo ſie Et hören. Wer eine ordent  7
iche Jurisdiction hat, kann ſeine Pfarrkinder, aber nur dieſe,
überall, auch un einer fremden Diöceſe ohne ſpecielle Bevoll  2  2
mächtigung des Ordinarius derſelben giltig Beicht hören

5. Eine ganz und gar unumſchränkte Jurisdiction hat nur
Summus Pontifex und jeder Prieſter In articulo Sive periculo
mortis; ſonſt aber iſt der competente Superior berechtigt, ezüg⸗
lich derjenigen, die von ihm jurisdictionirt werden, die Juris⸗
diction aufzuheben oder zu beſchränken, bezüglich des rtes, der
Zeit und einzelner Sünden. aher hat auch jeder Biſchof das
Recht, olche Prieſter, die eine jurisdictio ordinaria aben,
nach Umſtänden zu prüfen, ihnen die Jurisdiction zu entziehen



— 203 x—

Die Jurisdictio (Pro foro interno geht verloren durch
den Eintritt der beſchränkenden Beſtimmungen Unter welchen
ſie gegeben wurde, der Zeit der Zahl der Fälle durch
die Suspenſion ab ordine. ab officio, durch Depoſition Degra  2  —
dation und Ur perſönliche Excommunication des Prieſters (81
est vitand) Ausgenommen iſt nUur der articulus mortis
Zu bemerken iſt noch, daß der Pönitent der wiſſentlich und
5fſ Abſicht bei excommunicirten Prieſter beichtet erne

Sünde begeht und ſomit die Integrität des Bekenntniſſes
und die nöthige Reue mangelt zweir Momente, die ſchon für
ſich alle  Iin das Sacrament ungiltig machen, wie überhaupt ern

nicht disponirter Pönitent nie giltig losgeſprochen ird
Die Jurisdiction iſt beſchränkt a) auf die Zeit der mits  2

dauer oder der Delegation; b) auf den Ort (Diöceſe des dele
girenden Biſcho Pfarrgemeinde, Kloſter Spital C0) auf die
Perſonen, die der ege dem rte folgen Ausnahmen machen

Allgemeinen nur Ordensperſonen (für die Beichtväter der
Kloſterfrauen bedarf e8 ganz ſpeciellen biſchöflichen evoll.
Rächtigung) und peciell für einzelne Beichtväter der Complex

peccato turpi, und endlich auf ewiſſe vorbehaltene Sünden
oder Fälle (casus reservati).

In allen dieſen Punkten handelt 8 ſich ni nderes
als daß Miniſter des Bußſacramentes erne beſtimmte Uris  —  —
diction gefordert ird überall ieg die dogmatiſche ahrhet zu
Grunde daß zur giltigen Spendung des Bußſacramentes außer
dem prieſterlichen Charakter noch beſondere Bevollmächtigung
nothwendig iſt die ni ſchon 180 mit dem prieſterlichen
Charakter gegeben oder wenigſtens ſich gebunden iſt ondern
die dem Miniſter ordentlicher etſe durch Uebertragung eine
betreffenden Amtes oder aber un olge von Delegation erſt verliehen
reſp gelöst wird und dieß letztere In verſchiedener Weiſe emad
heit des geltenden Rechtes wie denn das Concil von Trient
bezüglich bes articulus mortis ſagt „Verumtamen Ple Admo-
dum hae OCCaSIOne aliquis pereat adem cclesia



—

Dei stoditum SEmper fuit. Ut nulla Sit reservatio In articulo
mortis, atque 1deo Sacerdotes quoslibet poenitentes
quibusvis peccatis et censuris absolvere possunt; EX:traꝗ quem
articeulum Sacerdotes qauum nihil possint 1IN Casibus reservatis:
10 IUIII poenitentibus persuadere nitantur, Ut 20 8U
riores et legitimos zudices PTO benefcio absolutionis ASCCGE

dant.)“ Selbſtverſtändlich muß behu einer giltigen Spendung
der Miniſter des Bußſacramentes noch eine beſtimmte Intention
aben Doch wir ſprechen hievon nicht weiter, da es ſich hier

keine beſondere Eigenthümlichkeit des Bußſacramentes handelt,
ſo wie 8 auch über den Rahmen unſerer dogmatiſchen Abhand⸗
lung hinausgeht, das namhaft zu machen, was zur rechten,
erlaubten und würdigen pendung von ette des Miniſters gefordert
ird Nur das ſei ſchließli emerkt, daß man das Dießbezüg⸗
liche kurz in te drei Jorte zuſammenfaſſen kann: Probitas,

SpScientia t prudentia.

Apharismen Über den Katechismus.
eit jenem Tage, welchem Li in dem Gerichts⸗

aale zu Jeruſalem den Zweck ſei Sendung un die Worte
etdete „D bin geboren und dazu In die Welt gekommen, auf
daß ich der ahrhei Zeugniß gebe;“ Joh 18, 37 iſt dem
menſchlichen Geiſte ein weites und erhabenes Gebiet glaubens⸗
treuer Forſchung angewieſen.

Wohl hat ich, wie dieß die Geſchi aller Jahrhunderte
nachweiſt, des Menſchen geiſtige Thätigkeit auf dem Gebiete der
ahrhei als unzulänglich erwieſen, da die Beſchränktheit und
Endlichkeit unſeres Erkennens nach dem übereinſtimmenden Urtheile
aller Völker ſo offenkundig iſt, daß wir einerſeits ein Reich
einnehmen, tn welchem der enſch, ſo ange eL ſtrebt, irren kann,
anderſeits aber zugeſtehen müſſen, daß ber dieſes Reich hinaus
für uns der Irrthum Iin einem gewiſſen Sinne zur Un

) ESS. C.



205

möglichkeit wird, C dort von einem Irren eigentlich nicht mehr
die ede ſein kann, was kein uge geſehen, ke  In Ohr gehört,
und keines Menſchen Herz empfunden hat

Darum iſt denn auch das Wort des ſcharfſinnigen 0  E
hier ant Platze, wenn er Trklärt „Die Vernunft iſ weit geeig  —  —
neter, niederzureißen, als aufzubauen; ſie weiß beſſer, was die
Dinge nicht ſind, als was ſie ſind;“ desgleichen hat der alte
Seneka für alle kommenden Zeiten wahr geſprochen, da EeL

behauptete: „Das Meiſte, eſſen ſich der en gewiß iſt ennt
EL durch den Glauben.“

Die Vermittelung der ahrhet auf dem Wege eigener
Erkenntniß und die Hingabe an die Wahrheit auf run eine
fremden Wiſſens, oder kürzer geſagt: Wiſſen und Glaube
müſſen nun Im Intereſſe der Einen Wahrheit derartig geweckt
und fortentwickelt werden, daß dabei auf die Natur
des bildungsfähigen Geiſtes tiM Menſchen, als auch auf
das innerſte Weſen des Gegenſtandes, der im Menſchen
zur freien Selbſtbethätigung gelangen ſoll, Rückſicht ird

Eine Methode, we en  eder dieſe beiden nfor⸗
derungen verſtößt, oder nUur eine derſelben vorzüglich m Auge
behält, ird IM erſteren Falle zum wenigſten eine bedauerns
werthe Verwirrung und ein troſtloſes Unbekanntſein auf dem
Gebiete der ahrhei zur olge haben, Im anderen Falle aber
einen ieſpa In der vernünftigen Seele hervorrufen, wobei
beſchränkte und endliche Einſicht allein als Richtſchnur und

Leitſtern für des Menſchen ſittliche Thatkraft ſich aufdrängt, oder
der Glaube als ein blindes Fürwahrhalten, welches alle und
jede Begründung für überflüſſig hält, zur errſcha gelangt.

Auf eine Zeit lang mögen ſich die Erſteren, denen richtige
Begriffe mangeln, mit einem orte, das 5  ur rechten Zeit ſich
einſtellt, zufrieden geben; aber was dann, enn trotz der „Quellen
alles Lebens, an denen Himmel und Tde hängt,“ die ſich dahin  —  2
gezogen fühlende Bruf vergebens nach Licht und Klarheit ſchmachtet?

Und ehen ſo mögen diejenigen, we entweder die Vernunft



206

auf Koſten des auben cultiviren, oder te ſch der Ucto  2
rttaã dadurch begründen und wahren wollen daß ſie auf die
angebornen e der ernun ſchon Im vorhinein Verzicht
leiſten, Zeit lang mit dem dürren Troſte ſich begnügen,
daß hnehin unſer en einerſeits aufs ſittlich Ute gerichte
anderſeits unſer Erkennen Stückwerk ſei; aber was dann, enn
die Geiſter der Bosheit und Verneinung entfeſſelt werden, und
für die öchſten und heiligſten Uter der Menſchen Tage herein⸗
brechen, von denen mit vollſtem Rechte geſagt werden kann „Sie
gefallen mii nicht?“

Es iſt darum dringend geboten, daß der Men chon von
der Zeit ＋

. da ELU den Widerſtreit des Uten und Böſen —
ich verſpürt, mit ſorgfältiger Berückſichtigung der Natur ſeines

bildungsfähigen Geiſtes und des innerſten Weſens der Wahrheit
unterrichte und erzogen werde

Das Büchlein nun, welchem dem herauwachſenden
ſchlechte ern olcher Unterricht geboten wird, iſt unter dem
Namen „Katechismus“ alleror ekannt und muß hinſichtlich
ſeines ahrha ka lif E  — 2.  — ſo eingerichtet ſein daß
auf ihn dieſelbe Rede, we  e einſt der Mathematiker Euklid dem
Könige Ptolemäos zu Gemüthe ührte, Anwendung findet
indem EL prach „On der Geometrie gibt eS einen beſonderen
Weg für die Könige 747

Alle müſſen ſich glei anl durch das ebO der eligion
und ernun verpflichtet erachten, bei dem Unterrichte, welcher
(die Mitwirkung der übernatürlichen Gnade mitinbegriffen) die
Grundlegung der himmliſchen nd größtentheils auch irdiſchen
Glückſeligkeit bildet denſelben Katechismus für alle Schüler
zu gebrauchen

Von dieſem Geſichtspunkte aus die ache rwägung
gezogen möchten wir uns die rage erlauben Iſt ＋ nicht
mehr als billig, enn wir das erſte und vorzüglichſte nter
ri  7 den Katechismus die Anforderung ſtellen eS moge
der Lehrſtoff yſtematiſch vertheilt In lichtvoller Weif



207

durch und prägnante Ausdrücke dargeſtellt und
pädagogiſch richtigen Methode abgehandelt werden?

Wäre es ſchon vom größten Nachtheile für den Unterricht
der Katechumenen enn die Schüler bald dieſen, bald
Katechismus die Han bekämen, wodurch tcherli nicht erne

armonie religiöſen Unterrichte rzielt werden könnte dürfte
5 ſicherli nicht weniger verderbliche Folgen für die intellectuelle
und moraliſche Ausbildung der Schüler mit ſich bringen enn
der Religionslehrer wirklich freien Spielraum ätte, die religiöſen
Wahrheiten bald Iu ieſer, bald jener Ordnung abzuhandeln

Das Verſuche machen, „erne aſſende Ordnung der Religions⸗
lehren aufzufinden und die Wahrheiten unſeres Glaubens logi
und aßlich aneinander zu reihen 7 ade vielleicht nirgends ſo
ſehr als der Katechetil nur dadurch, daß einzelne Lehr⸗
ſätze oberflächlich abgehandelt oder wohl gar keiner Erklärung
gewürdiget werden da ſie 10 nach der Anſchauung des Experi⸗
mentators hnehin bei der Abhandlung dieſer oder jener ehre
berührt wurden, ſomit ich al jetzt ſchon von ſelbſt verſtehen
ſolche Verſuche ſich lohnen.

Und dennoch, welcher Religionslehrer, und Are ETr nur
drei rten Katechet geweſen, hätte es nicht erfahren, wie ſein
Vorgänger * ver ucht hat, 5„enne Alſende Ordnung der Religions⸗
lehren aufzufinden?“ Ja, wer könnte ahrhei ein „denkender“
Katechet enannt werden ohne daß CTL den Verſuch gewagt hätte
Unmittelbar nach dem zehnten Glaubensartikel vom „Ablaß der
ünden“ die ehre von den heiligen Sacramenten einzu⸗
ſchalten und der Lehre vom allerheiligſten Sacramente des Altars
ſelbſtverſtändlich den Unterrichtber das heilige Meßopfer folgen
zu laſſen?

Daß wir e8 uns nie erklären konnten, aus welchen Gründen
IM Katechismus ern „Anh ang (I) von den vier letzten Dingen“
nothwendig iſt das wird Uuns ern Jeder aufs Wort h  in glauben;
aber auch darin dürften uns die meiſten Katecheten beiſtimmen
daß wir dieſe auf ernen wahren Iſolirſchemmel geſtellten als



208
„Anhang“ dem bloßen Mitleide des Lehrers und der Schüler
preisgegebenen Lehren zugleich In den Unterricht ber den
eilften und zwölften Glaubensartikel eingeflochten haben, ein metho⸗
diſcher Gang, der jedenfalls „die vier letzten Dinge“ aus dem
Banne thre unlogiſchen und nicht faßlichen „Anhang“ befreit

Manche Katecheten würden ſich gar nicht getrauen an dieſer
Stelle das Geſtändniß abzulegen, ſie das fünfte Hauptſtück
des Katechismus unterzubringen pflegen, da ſie mit Recht befürchten,
eS möchte ihnen ern varmer Freund der althergebrachten „Ordnung“
zurufen: „Quousque tandem 16

Es ird hier ganz und gar überflüſſig ſein, daß wir
noch einmal arüber ausſprechen, was wir von den Verſuchen,
„eine aſſende Ordnung der Religionslehren aufzufinden und die
Wahrheiten unſeres Glaubens logi und faßlich aneinander zu
reihen,“ tm Allgemeinen halten; auch dürfte 8 ſich nicht recht
der ühe lohnen, darüber eine genaue Unterſuchung anzuſtellen,
ob die durch Verſuche gewonnenen Erfolge die zu Tage
tretenden Mißſtände aufwägen, ſobald man einen etwaigen Wechſel
des Religionslehrers au einer Ule und auf Seite der Schüler
das Auswendiglernen des abgehandelten Unterrichtsgegenſtandes
—2— Auge faßt; aber da möchten wir dieſer hervor⸗
eben, daß man ob ſolcher „Verſuche in erſter Reihe nicht den
Katecheten, ondern unſeren Katechismus vors Gericht ziehe
Eine ſach und fachgemäße Aneinanderreihung des geſammten
Lehrſtoffes Im Katechismus iſt alſo unbedingt nothwendig, amt
nicht der Religionslehrer auch nur den geringſten Vorwand ſinde,
den Faden des verlaſſen, wodurch EL nur ſich ſelbſt
den Unterricht erſchwert und den Katechumenen den nothwendigen
Ueberblick des abgehandelten Lehrſtoffes geradezu unmöglich macht

Ob nun der Inhalt der heiligen Religionslehre in vier
Hauptſtücken dargeſtellt werde, te ＋ die uim erſten dieſes
Jahrganges der theologiſchen Quartal⸗Schrift niedergelegten
„Gedanken ber unſere Katechismen“ ausgeführt haben;
oder ob nicht die Eintheilung des religiöſen Lehrſtoffes un drei



—

— 2609 —

Hauptſtücke te ſelbe Deharbe'ſchen Katechismus „für die
mittlere und höhere Claſſe“ Freiburg, Herder gemacht
wurde, vorzuziehen darüber mogen Unter Beiziehung
von tüchtigen und erfahrenen Fachmännern diejenigen endgiltig
entſcheiden, welche der hei Geiſt ge etzt hat die Kirche Gottes
zu

Doch was Are ſe mit der vortrefflichſten Ordnung der
Religionslehre gewonnen,; enn nicht die einzelnen ahr
heiten tn lichtvoller Weiſe ur ſcharfeu prägnante
Ausdrücke dargeſtellt würden?

Abgeſehen davon daß ſicherlich kein atechet ſeinen Schülern
mit enem 0 „Gott erſprach, ur ettung der wegen der
Unde verworfenen Menſchen ernen Erlöſer 3u ſenden, welcher
auch Meſſias genannt werden ird 7 Utzen und Erbauung
ſchaffen ird ſo möchten III fragen elchen Begriff wird
der Schüler ber den Gottmenſchen Jeſus Ei erlangen
enn ſich der Katechet einzig und allein mit der Erklärung und
Beibringung des Worttextes begnügt ile Eer weiten Glaubens—
rtikel unſeres Katechismus ausgeſprochen iſt?

Wie klar, umfaſſend und bündig behandelt ingegen Deharbe
in dem genannten Büchlein auf 15 und dieſe beſonders
für unſere Tage ſo r  ige Glaubenslehre! Man nehme ſich
nUur die Mühe gehe die einzelnen Fragen und An  orten
Deharbe's prüfend durch; man vergleiche dann mit der ber
Jeſus gewonnenen An chauung dasjenige was unſer Katechismus
über den Anfänger und Vollender unſeres Glai bens lehrt Uund
man wird zur Ueberzeugung gelangen, daß ſich un EL Katechismu

Vergleiche dem Deharbe's nicht rühmen kann: „Brevis
6886E laboro,“ wohl aber ſich vorwerfen muß „Obscurus 10 ＋

ETL die Schüler lehrt: „Er wird der Heiland genannt eil
uns durch ihn Heil widerfahren iſt, da Er uns von der Schu
und Strafe der ünde, dem ECwigen ode efreie hat.“

Ein Gleiches läßt ſich agen von der ehre des heil
opfers wenn wiu Pferen Katechismus dem Deharbe's gegenüber⸗



2  10

ſtellen. Wir wollen dieſen Vergleich hauptſächlich zu dem we
noch herſetzen, dieſem Beiſpiele erhärten, un welch
greller Weiſe unſer Katechismus alle und jede pädago giſche

tho E außer Acht läßt.
Wir haben ſchon oben darauf hingewieſen, daß 2 geradezu

die Logik auf den Kopf ſtellen ei die ehre vom heil. Meß
er aus ihrem natur⸗ und ſachgemäßen Verbande mit dem
allerheiligſten-⸗Altarsſakramente herauszureißen und ſie dort abzu⸗
handeln, von den zwei erſten Kirchengeboten die ede iſt;
was uns aber e Göthe's pigramm „Den Originalen“:

Ein Quidam agt „Ich In von einer Schule!
ern Meiſter lebt, mit dem ich buhle;
Auch bin ich bit davon entfernt,
Daß ich don Todten was elernt.“
Das ei enn ich ihn recht verſtan

bin ein Arr auf eig'ne  ). Hand V

erinnert, iſt das Unicum einer unpädagogiſchen oi uin der
Anlage und Durchführung des 0 „Was die heilige

iſt, und was utn derſelben geſchieht.“
Wahrlich, teſe Erklärung und Darſtellung der überaus

wichtigen Lehre, welche der Mittelpunkt alles Gottesdienſtes, der
vorzüglichſte Träger und das ſprechen rgan aller religiöſen
Gefühle und göttlichen Gnadenmittheilung iſt, entſtammt erli
keiner Schule, aug aber auch nur für eine Schule, der
Katechet mit etnem wahren Bienenfleiße und einer pädagogiſch
fortſchreitenden Methode zuerſt darlegt: Was iſt Ni Opfer?
arn und Abel.) Hat eS zu jeder Zeit er gegeben? (Melchi
ſedech; olk Iſrae Was für eine Bedeutung haben die Opfer
des en Bundes? (Vorbilder Was hat uns ott von dieſen
fern durch den Propheten Malachias ̊1 11) verkündigt? Wer
hat dieſes „reine Speiſeopfer“ dargebracht? Wann hat Jeſus
dieſes er angeordnet? Wie lange ſollte nach den orten
des Propheten: „Und allen tten ird meinem Namen
geopfert“ das er Jeſu dargebracht werden? Wie nennen
wir das, vas nte aufhören ar u. Nun: das immer⸗



211

währende er des neuen Bundes Iu welchem ſich eſu Unter
den Geſtalten des Brodes und eines ſeinem himmliſchen Vater
unblutiger Weiſe opfert wie EL ſich einſt Kreuze utiger
Wei E  P geopfert hat nennen wiur die heilige

Wer die weitere Ausführung dieſer Glaubenslehre, alles
Weſentliche Fragen und Antworten urz und leicht verſtändlich
für die Schüler enthalten iſt kennen lernen will den aden wir
ern und 75 des Deharbe chen Katechismus ins Auge zu
aſſen, ſich durch ergene Anſchauung von den vielen und großen
Vorzügen zu überzeugen, dieſe „Religionslehre“ vor der⸗
enigen auszeichnen, die uns I„IM Schulbücher⸗Verlage“ geboten
und zum Gebrauche Unterrichte anbefohlen wird

Dieſe Vorzüge des Deharbe'ſchen Elementarbuches önnten
uns beinahe beſtimmen, der Einführung eines ähnlichen Kate
chismus ungeſcheu das Wort reden, ohne daß wir Iu ernem

olchen Beginnen „ein gefährliche Unternehmen“ erblicken
würden, wie der geehrte Ver der ganz vortrefflichen „Gedanken
ber unſere Katechismen“ mit den orten des hochſeligen Erz
biſchofes Auguſtin Gruber ſich äußerte

Wir geben Uuns nämlich der ſicheren Ueberzeugung hin daß
ängſtliche Sorgfalt des „gemeinen“ Volkes I wie

ſie zur Zeit eines Auguſtin Gruber ganz und gar mag atze
geweſen ein, heutzutage o ziemlich den Hintergrund I.
enn auch unſer Katechismus noch mm den neunten aubens
rtikel beinahe ſtiefmütterlich behandeln darf

In den agen des hochwürdigſten Erzbiſchofes Gruber
herrſchten 10 noch allenthalben jene rundſätze, nach welchen
„durch einige der erleuchtetſten Nänner des Reiches mit nem

Herzen voll Menſchenliebe,“ und nicht durch die von Jeſus verord—
neten Leh rer und Hirten der r das Maß und die Weiſ
des Religionsunterrichtes beſtimmt wurde

Nunmehr aber iſt die Lehre von „erner heiligen katholiſchen
Kirche“ rotz unſeres Katechismus ins lebendige Bewußtſein des
„gemeinen“ Volkes übergegangen und der gläubige Katholik wird

14*



70  .

212

ſich nicht änger der Form des Neuen toßen, ihm die
lehrende Ix für das Weſen des Alten ürgſcha leiſtet.

Wer aber ohnehin nicht mit einer frommgläubigen Geſinnung
dem lebendigen ehramte der IE feſthält; wer ſich von

jedem inde der Lehre hin und hertreiben läßt; oder gar, wer
mit Bedacht einer von der kirchlichen Lehrautorität getroffenen
Verfügung ütteln will: für den iſt node die Behandlung
des ganzen katechetiſchen Stoffes un weniger als fünf Hauptſtücken
und einem Anhange on eine Abänderung uvn der 8  re

Es würde uns darum wahrhaft eid thun, „die Einführung
eines eigentlich leuen Katechismus, va von Deharbe, und
4 noch ſo viele Vorzüge haben,“ ( Heft der theologiſchen
Quartal⸗S

rift, 71 noch immer als ein gefährliches Unter  2
nehmen hinſtellen zu wollen; tr glauben vielmehr, nach einem
Katechismus, deſſen Vorzüge mit anderen, und 5  war ehr
hervorragenden Fachmännern, er, anerkennt, ollte
man ſo eher langen, da man von der Unbrauchbarkeit
Unſeres Religions⸗Elementarbuches mehr als hinreichend viele
Zeugniſſe anzuführen wei

Ja wir erklären geradezu: die Einführung einer Art
Deharbe'ſchen Katechismus, wenn man hon den vorhandenen
einmal nicht „befürworten“ möchte, ſollte man bei der kirchlichen
Oberbehörde ittweiſe einſchreiten, und dieß nicht etwa bloß Im
Intereſſe der Katecheten und Schüler, ſondern auch im Niereſſe
der Wiſſenſchaft.

Der Katechismus, ſagt Dr. rownſon uin „Onkel Jack und
ſein Neffe“ 100, iſt das Buch, aus welchem „das ind
Philoſophie lernt,‚“ indem ＋* glei im Beginne des Unterrichts
die niwor auf jene großen Fragen, womit e ganze nicht
katholiſche Welt ſich abquält: Woher kommen wir? wozu ſind
wir da? wohin gehen — nach Urſprung, Zweck und Endziel
unſeres Daſein erhält.

Womit beginnt nun unſer Katechismus den religiöſen Unter  2
Li Wird da auch zuerſt die Grund und ndurſache unſeres



— 213 —

Daſeins feſtgeſtellt worauf dann die Zweckbeſtimmung olg um

endlich die Mittel und Wege zur Erfüllung dieſer unſerer Beſtim

2

2
mung anzugeben?

Auf alle dief Fragen ſchweigt unſer Katechismus und
doch kann es wieder nicht beſtritten werden, enn derſelbe gelehrte
Amerikaner auf 10 rklärt „Wahrha wiſſen
Forſchung ber den Menſchen ſchlägt den Weg Ein, daß ſie ihn

ſeiner Vollendung als Menſch aßt und mit ſeiner enſ

et
beginnt ſie betrachtet thn zuerſt ſeinem Verhältniß zUum
Schöpfer dann dem zu ſeinem Mitmenſchen allerletzt H

einen Beziehungen zur atur und des Menſchen weſent⸗
liche Natur iſt das ihm eigenthümliche vernünftige Sein 77

Deharbe's Katechismus räg nun den Anforderungen der
wahren Wiſſenſchaft dadurch Rechnung, daß EL ſeinen Unterricht
mit dem „Ziel und Ende des Menſchen beginnt den Menſchen
alſo „In ſeiner Vollendung als en faßt“

an wende uns 10 nicht ein Wozu ſollte man ſchon beim
Elementar Unterrichte der eligion die Geſetze der Wiſſen chaft
vor ugen haben? Es iſt wahr eigentliche Wiſſenſchaft und
enne wiſſenſchaftliche Begründung des abzuhandelnden Lehrſtoffes
hat der Katechet den Kleinen nicht beizubringen; aber weil unſere
Katechumenen nicht ——2 ſehr für die Schule, als vielmehr fürs
Leben lernen iſt * heilige daß wir ſ viel als möglich
die FHleinen zu Chriſten heranbilden, we nach demſelben rownſon
die ahrhei auch begründen önnen und S allmälig gewöhnen
dieſelbe threr lebendigen Einheit, und öote verſchiedenen Theile
derſelben Tn ih wirklichen, weſentlichen Beziehungen zu einander
Uund zu ihr als inem Ganzen betrachten; Chriſten, we
denken und begreifen, nicht bloß ſich erinnern und wiederholen; —

hriſten, we die ahrhet ih Eigenthume gemacht haben
und jeden neuen Irrthum, ſo wie ELr das ber die
Wogen erhebt, von ihren en Gebrauch zu machen verſtehen.



— 214 —.m

Literatur
Der häretiſche Charakter der Infallibilitätslehre. Eine

Antwort auf die römiſche Ercommunication Von Dr Fr
Michelis rdentl br der Phil Lyceum Hosianum

1872zu Braunsberg Hannover Carl ayer ge
Pr. 12 Sgr

Einer der unermüdlichſten Kämpfer das vom ati
definirte Unfehlbarkeitsdogma iſt ohne Zweifel der Brauns

berger Philoſophie⸗Profeſſor Dr Michelis chon zu wieder⸗
holten Malen hat EL pitzige Feder demſelben erprobt
und auch als Wanderprediger hat EL Deutſchland und Oeſter

2

—
reich für den von ihm angeblich vertretenen en katholiſchen
Glauben wirken geſucht Nirgends aber hat er einer Anſchauung
offener und rückhaltloſer Ausdruck egeben als der uns vorlie-—
genden Schrift, der „katholiſchen“ Antwort auf deſſen „römiſche
Excommunication“ ern run der uns veranlaßt auf dieſelbe
etwas näher einzugehen.

eli will den „häretiſchen Charakter der Infallibilitäts⸗
lehre“ nachweiſen, und Er findet enſelben dadurch conſtatirt daß

der vaticaniſchen Definition die Bedingung, Unter welcher
allein der der Träger der Unfehlbarkeit der 1. ſein
könne ausgelaſſen ſei⸗ nämlich daß derſelbe dieß nicht durch ſeine
Perſon ſei ſondern durch das egaler Weiſe realiſirte Zuſammen⸗
wirken mit dem Episcopate mit der ganzenI 78)
Erſt dadurch rete der amtsperſönliche Charakter des Papſte
hervor handle eS ſich 8 einzig und allein deſſen
Perſon Gegenſatze 8 den Bi chöfen oder vielmehr zur ganzen
Kirche Demnach hält ELr e8 für uahrhei daß der inſowei
CEL als der Mund des kirchlichen Lehramtes ſpricht die fehl
arkeit der Kirche ausübe oder repräſentire leugnet nicht daß
das einzelnen Fällen zutreffen könne 10 ETL gibt ogar zu daß
teß eigentlich die natürlichſte nd zuträglichſte Ordnung für die
atholiſche Kirche ſei (ebendaſelbſt); aber ehen dieß iſt nach ſeiner



— 215 —

Meinung gar nicht der Sinn der vaticaniſchen Definition ö und
enn namentlich die deutſchen Biſchöfe in dieſer eiſe die äpſt
iche Unfehlbarkeit erklären, ſo täuſchen ſie ſich ſelbſt oder
wollen doch Andere täuſchen, dieſe ſo leichter zur nter  2
werfung zu bewegen, weßhalb EL deren orgehen mit dem anrũ⸗
chigen Titel infallibiliſtiſche ophiſtik“ beehrt. Nach ſei Anſicht
l  E das vaticaniſche Concil nichts weniger als den reinſten
dogmatiſchen Abſolutismus zUum Glaubensſatze erhoben, nach welchem
die Unfehlbarkeit der II ſchle

in nUuLr im Papſte iege,
ſo daß die Biſchöfe aus der lehrenden 1L ollends hinaus⸗
geworfen ſeien und Li  u elbſt nunmehr und gar uin
den Hintergrund rete; der ſei jetzt nicht mehr ſo ſehr Stellver⸗
treter Chriſti, ſondern der unmittelbare Stellvertreter Gottes

Dieſe Anſchauungsweiſe findet nun Michelis Uurchau im
Widerſpruche mit dem Weſen der Kirche, dem man infach die
Form ſubſtituirt habe; e8 ſei dadurch die Stiftung hriſti
auf Trden elbſt Hand gelegt worden 64) Aber
wi denn Michelis gerade in dieſem S  inne die vaticaniſche efini  2  2
tion verſtanden wiſſen? Als „Philoſoph“ erfaßt eL „die Infalli
bilitäts⸗Sophiſtik in ihren weltgeſchichtlichen Gründen“ und da zeigen
ſich ihm drei Geſichtspunkte, unter welchen er die allmälige Ent⸗
artung des römiſchen rimate bis zur ſtarreſten Centraliſation und
zum vollſten dogmatiſchen Abſolutismus begreift, nämlich: der

weltbeherrſchende, in ſeinem innerſten Weſen verweltlichte (heidniſche)
aber mit einem *

mythiſch⸗religiöſen Nimbus umgebene Geiſt, welchen
die durch das Chriſtenthum zu ihrer öchſten Idee wiedergeborne
enſ

ei mit Rom überkommen hat, die centraliſirte Herrſchaft
der civiliſirten Welt, w die aufſtrebende ſittliche Idee der Freiheit
durch kaiſerlichen Deſpotismus, die reine Kunſtidee der onhei
durch die Manier, die reine Idee der iſſenſchaft durch die Ule
eingezwängt und dreſſirt war ſodann der aus dem Judenthume
erwachſene Et der ſtarren Orthodorie, wie dieſelbe durch die
Erwählung Jeruſalems zur Hauptſtadt durch avi grundgelegt,
mit der Rückkehr aus der Wü ſchaft ſich feſtgeſetzt und in



— 216 —

der Theoſophie des Rabbinates ſich forterhalten hat; endlich die
Verquickung der kirchlichen Lehre mit der neuplatoniſchen ilof
phie, wie eſe zuerſt durch den Pſeudo⸗Areopagiten angebahnt
und namentlich durch Thomas von quin durch deſſen ſiegreiche
Geltungmachung des arabiſchen Ariſtotelismus zur Vollendung
kam Insbeſonders durch den letzteren Umſtand ſei das allge⸗
meine Denken ſo ſehr gefangen worden, daß gerade
die Biſchöfe, welche auf dem Concil Oppoſition machten, zuletzt ein
er der Sophiſtik wurden, und eben aher datire auch de alſ
Begriff des „VUebernatürlichen“, welcher allmälig In der Kirche
zur errſcha elangt ſei 17—41. Wird weiter noch die
Geſchichte des Concils, wie dieſelbe in Friedrich's „Tagebuch“
iege, In Betracht gezogen, ſo unterliege * keinem Zweifel, daß
man urſprünglich eine abſolute Faſſung intendirt habe, und daß
man die Oppoſitionsbiſchöfe durch die jetzige abgeſchwächte Formel
zu captiviren gewußt. Eine Erinnerung hieran aber gebe der
nachträglich angehängte Uſa von der Irreformabilität der äpſt⸗
lichen Kathedral⸗Definition, der wie das richtige un  en auf
dem zu dem neuen Dogma te (S 79)

Nun gerade dieſer Zuſatz gibt Uns den deutlichſten Fingerzeig,
daß die Unfehlbarkeits⸗Definition nicht ſo ſehr tm ſubjectiven als
tm objectiven Sinne aufgefaßt ſein wolle, und daß demnach der
Kern der Sache darin liege, 22 komme auch bei den Kathedral⸗
Definitionen des Papſtes die unfehlbare Autorität des kirchlichen
Lehramtes zum Ausdruck, ohne daß eßhalb beſtimmt wäre, ob
und in wiefern die Perſon des Papſtes das Suhject, der Träger
dieſer unfehlbaren Lehrautorität ſei Mag e8 ſich aber mit der
urſprünglichen Faſſung wie immer verhalten, maßgebend iſt 10 doch
Mur die angenommene Definition, und einem geiſtreichen Manne,
wie Michelis tcherli einer iſt, macht * eben keine zu großen
Schwierigkeiten, der ſeine vorgefaßte Anſchauung
herauszuleſen. Auch kann elt nur Schätzler als Gewährs  2  2

anführen, während EL zugeben muß, daß die Mainzer, die
Laacher und die Regensburger die Anſchauung der deutſchen Biſchöfe



217

theilen. Und ſo blöde oder ſo ſchlecht werden ſie denn doch nicht
alle miteinander ſein, um entweder die ache elbſt nicht beſſer
zu verſtehen oder ihr beſſeres Wiſſen den Leuten and in
die ugen zu ſtreuen! Jedenfalls hält ſich deren Auffaſſung
innerhalb der Grenzen des ogma, und da muß es denn befremden,
daß Michelis nicht lieber threr Seite xtreme Auslegungen
des ogma kämpft, anſta ogma überhaupt
ron zu machen. der EL ſich auch mit dieſem nicht im
Einklange? Es wird wohl ſo ſein, denn ſein Begriff des „Ueber⸗
natürlichen“, wie er denſelben — 42— 51 — entwickelt, mag wohl
recht gut in ſein philoſophiſches Syſtem paſſen, jedoch dem eigent⸗
lichen Weſen der Uebernatur wird tcherli nicht gerecht und
mit Schrift und Tradition te EL gewiß nicht tm Einklange.
Ihm iſt Uebernatur eigentlich nUur die Integrität der atur, wie
dieſelbe in der innigen Beziehung Weſens zu ott ls ſei
naturgemäßen Ziele liege; durch den Sündenfall und zuerſt ſchon
Ur den Geiſterfall dieſelbe geſtört worden und eben die
Aufhebung dieſer Störung, um die Wiederherſtellung dieſer Inte
grität handle ＋* Im Chriſtenthume. Sodann verlangt Michelis
bei der dogmatiſchen Lehrformulirung unbedingt die Erſchöpfung
des ganzen Apparates menſchlicher Erkenntnißmittel (S 39) und
un dieſem Sinne ſtets ausdrücklich die active Mitwirkung des
Episcopates mit dem Primate. Den Lehrentwicklungs⸗Proceß
ſelber aber en ſich Michelis analog mit dem Sprachproceſſe.
Wie der ogo un der Sprache walte, und derſelbe durch die
Sprache in der die Erkenntniß vermittle, E
Lt  U In ſei1 und vermittle eLr es, enn ſich aus dem
Glauben der Geſammtkirche durch die Träger der organiſch geord⸗
neten Verfaſſung die geoffenbarte ahrheit tm Dogma ausſpreche.
Darum vertri ihm denn der iſchof auf dem Concil nur den
Glauben ſeiner Diöceſe 39/ und hält EL die auf dem att

ſtattgefundene Oppoſition für ſtark genug, daß dieſelbe
ein rite definirtes Dogma nicht habe zu Stande kommen laſſen

Wie man ſieht, 1  eli ſteht ſehr auf dem natürlichen



218

Standpunkte, als daß 1 es mit den ſogenannten Infallibiliſten
faſſen könnte, wie der wahre lebendige riſtus, der Ei Gottes,
den Lebensproceß un der x begründet, tn welchem e nach
Bedarf die göttliche ahrhei durch den Papſt mit oder ohne
ausdrückliche active Mitwirkung des Episcopates bezeugt wird,
und wie dieſes Walten und irken des Geiſtes Gottes In ſeiner
I dem gläubigen Katholiken die Garantie der unbedingten
ahrhei bietet, nicht aber eine gewiſſe Legalität der äußeren
Form, die immer mehr oder weniger anfechtbar bleiben wird, und
die überhaupt auf keine poſitive Beſtimmung Chriſti zurückgeführt
werden kann. Und doch haben wir erſt eirne wahre lebendige
unſe

are Lehrautorität auf rden, die ſich wahrha eltend zu
machen vermag, und nicht etwa nUur ern leib und ebloſes ungreif⸗
bares Schemen der Unfehlbarkeit, vor dem gleichwie vor einem
Geſpenſte ſich bloß die Kinder cheuen, während die Erwachſenen
ſich darum ni ümmern. So ſehr ſich alſo auch Michelis dagegen
ereifert, daß mi dem Unfehlbarkeitsdogma die Form für
das Weſen ſubſtituirt worden, ſo iſt ETL dabei doch gewaltig im
Irrthume und ſtehen vielmehr die Infallibiliſten für den uin ſei
Kirche wirklich und wahrhaft fortlebenden ri  u ein, nicht aber
einfach nur für ein Schattenbild, welches ſich wohl über
natürlichen Charakter haben ſoll, ſich jedo einzig und alle  In
natürlicher Weiſe garantiren aſſen kann, und darum auch von
den Feinden der übernatürlichen Offenbarung gar leicht in Schach
geſetzt ird Sagt 10 doch Michelis ſe das Unfehlbarkeits⸗
ogma wäre darum noch keineswegs ahrheit, auch gar

*  * keine Oppoſition auf dem Vaticanum ſtattgefunden ätte, da e8
ſchlechthin abſurd ſei, die Unfehlbarkeit des Einen durch die
Abſtimmung einer Mehrheit motiviren zu wollen; denn chon
das Befragen der ehrhei verleugne die Unfehlbarkeit des Einen,
und die Abſtimmung für die Unfehlbarkeit des Einen eraube
die Mehrheit des Rechtsgrundes ihrer Abſtimmung (S 16)
Demnach läßt EL eS elbſt offen, daß ein auch In einen
ugen durchaus legal zu Stande gekommener Coneilsausſpruch



Inen Irrthum ſanctionire, und vas er unächſt hier im Auge
hat, das önnte In anderen Fällen ein Anderer In ähnlicher eiſe
unternehmen, daß actiſch jeder Concilsbe  uß lluſori würde
Uebrigens verfährt EL da In gar ſehr ſophiſtiſcher Weiſe,
indem In die Unfehlbarkeits⸗Definition hineinlegt, was
In derſelben gar nich drinliegt, nämlich daß eS ſich nur die
Unfehlbarkeit des Einen, des Papſtes handle. Wir haben
chon ſehr und zu oft Unſerer Anſchauung un dieſem Punkte
Ausdruck gegeben, als daß wir noch mehr zu bemerken nöthig hätten.

1  elt ühl e8 ſelbſt un welch kritiſcher Lage 4 ſich befinde,
enn das vaticaniſche ogma der päpſtlichen Unfehlbarkeit
verwirft und dabei doch den ſonſtigen Wahrheiten des katholiſchen
Glaubens gerecht werden wi  l; wenigſtens mehr als Ein toer

findet ſich un einer Schrift, die ſich chwer zuſammenreimen
aſſen So will ETL den Primat des Papſtes keineswegs eugnen
und verfällt nach ihm, ohne die Anerkennung der höhern Idee
des Pa  Um als des Einheitspunktes In derI die Geſchichte
der IV jener rein empiriſchen Auffaſſung, we nde
die Natur wie die Geſchichte ohne ott meint erklären zu önnen

25); bezeichnet aber „römiſch⸗-katholiſch“ als einen inneren
Widerſpruch, gut wie griechiſch oder anglicaniſch⸗katholiſch
der nur als ein Zufälliges zur Zeit gebildet werden konnte, In
dem Augenblicke aber ſich vernichtet, wo eL als das Weſent
liche auf den ron gehoben werden ſoll 3— So obt eR
die wahrhaft großen Päpſte, einen Leo, einen Gregor, weil dieſelben
ein Bewußtſein von der Einheit der lx und von threr Stellung zu
erſelben gehabt, inſofern dieſelbe ihrem Amte nach den gottgegebenen
eru erkannt, für die inhei der einzuſtehen, ſie
gefährdet 26), nicht aber In dem Sinne, als ob ſie ihre
Amtsperſon der Kirche oder dem Episcopate ſubſtituirt hätten, wie
dieß von dem Vaticanum geſchehen, nachdem noch Im Florentinum
das höchſte Magiſterium des Papſte als Recht, das allge⸗
meine Coneil zu berufen (9, gedacht worden. So ſcheinen ihm
Fragen, ob man un den Päpſten der erſten drei Jahrhunderte



220

empiriſch⸗hiſtoriſch den Primat nachweiſen könne, gleich zu ſein
mit der rage, ob man Im dreitägigen Embryo den künftigen
Organismus ehen önne (S 27); und doch te EL In dem
mittelalterlichen Papſtthum in einen Krankheitszuſtand,
analog jenem, der Men äußerlich geſund auch ſeines Bewußt
ſeins noch mächtig iſt, aber e normale Verbindung des Kopfes
mit den Gliedern durch die Nerven derart gehemmt iſt daß wohl
noch das Gehirn von dem übrigen Körper eine ernährenden
Zuflüſſe erhält, nicht aber eine ſpontane Reaction, eine Bewe

der Glieder mehr möglich iſt; die Infallibilitäts⸗Erklärung
aber bedeutet ihm, daß dieſer Kranke ſeinen Zuſtand als den
normalen und geſunden proclamirt habe 54) So pri EL

von der Unfehlbarkeit eines menſchlichen Individuums,
von der atholi  —  che Mittelalter nicht die fernſte Ahnung gehabt
habe, ſo daß ſelbſt der Fall, daß der ap ein Häretiker wird,
in das trchliche Rechtsbuch aufgenommen wurde; und der Coneils—
beſchluß von onſtanz ſchließe wenigſtens den dogmatiſchen Gehalt
ein, daß der getrenn von der Kirche, alſo als Perſon gedachte

der Kirche, dem Concilium unterworfen ſei, daß alſo die
Unfehlbarkeit der ir nicht un dem Papſte als Perſon ruhend
gedacht werden könne. So kennt ELr den Primat des Papſtes als
inen jurisdictionellen V Uund anderſeits hat ihm die ierarchiſche
Unterordnung des Episcopate Uunter den Primat Im Sinne
des Weihecharakters?) nicht in der wahren Bedeutung und dem
göttlichen Urſprunge dieſes letztern, ondern lediglich in der Politik
der mittelalterlichen Päpſte ihren Grund und thre ſcheinbare
Berechtigung 31) Und ſo ieht ELr endlich den kirchlichen
Organismus todtkrank und hält anderſeits doch eine Heilung noch
immer für möglich 55)

Es muß dieß wahrlich keine beneidenswerthe Lage ſein, enn
man auf katholiſchem oden ſtehen und den Grundſätzen des
katholiſchen Glaubens Rechnung tragen will, und anderſeits doch
nicht vollends rn zu machen und dieſelben ihrer vollen
Geltung gelangen zu aſſen illens iſt abei aber noch die



221

Zuverſicht haben, daß die feſtgehaltene Halbheit denn doch
noch über die Conſequenz ſiegen werde, das erſcheint un gerade
unbegreiflich. Vom übernatürlichen Standpunkte wüßten wir
uns überhaupt eine totale Corruption gar nicht zu erklären;
denn elbſt nach Michelis die Verfaſſung wohl nicht das
iſt, wodurch die Kirche auf Erden iſt, aber dennoch E  Is, ohne
welches die wahre IE auf Erden nicht iſt 10, und

ihm der Verfaſſung nach der als Einheitspunkt nach
katholiſcher Anſchauung die IL repräſentirt 34), ſo te
die Verfaſſung mit der Kirche und der mit der Verfaſſung
in 38 inniger Beziehung, als daß eine totale Degenerirung derſelben
für unweſentlich elten könnte, und emna durch den Realgrund
der Kirche, durch Chriſtus, nicht unbedingt ausgeſchloſſen würde.
Die Form (Verfaſſung), die äußere Erſcheinung, wird damit
noch keineswegs mit dem Weſen, . dem inneren Lebensgrunde und
Lebensquelle (Chriſtus und heiliger Geiſt) identificirt, wie Michelis
meint, und tn dieſer Verkennung lauben wir nach der einen
Richtung die Ue zu entdecken, aus der die Scrupeln unſere
Philoſophen entfließen.

Nach der anderen Richtung aber wir da der mehr oder
weniger naturaliſtiſche Standpunkt ein, den Michelis inne hat,
wie ſchon emer wurde, nd der ſich auch In der Art und Weiſe
ausprägt, Vie EL den organiſchen Naturproce Im Sinne des
Gegeneinanderwirkens von centraler und peripheriſcher, von centri—
pedaler und centrifugaler Kraft (S 64) auf den kirchlichen Orga
nismus übertragen iſſen will; und von dem rein natürlichen
Standpunkte aus können vir ſei Beſtrebungen 8 und gar
keinen Erfolg In Ausſicht ſtellen Denn der Zug der Zeit und
die acht der Conſequenzen müſſen ihn jenem Naterialismus
zutreiben, von dem ELr natürlich nichts wiſſen will, und welchem
10 Viele, die mit ihm gemeinſame Sache machen, ereits mehr
oder weniger ungeſcheut das Wort reden. Möge ETL daher bei
Zeiten bedacht ſein, für en eLn eigentlich arbeite, nd möge CELU

nicht weiter den Biſchöfen die Invective ins Geſicht ſchleudern,



222

als ſtünden ſie in olge ihrer Infallibilitäts⸗Lehre auf dem oden
des Materialismus oder Pantheismus und agitirten Im Bunde
mit der rothen Internationale Eben dieß muß gegenwärtig doch
dem blödeſten Auge ereits klar einleuchten, daß tm gegenwärtigen
religiöſen Kampfe im großen Ganzen und uim Principe eS ſich Uum

nichts Geringeres als um die Emancipation von jeder beſtimmten
und maßgebenden religiöſen Autorität handle. ürden Michelis
und eine Helfershelfer reuſſiren, ſo würden wohl nicht ſie, ondern
ganz Andere die Früchte thre revolutionären Vorgehens einernten,
und 8 muß nuL ein mitleidiges Lächeln erwecken, Michelis
dieſen Fall un der folgenden Weiſe un Ausſicht nimmt: „Wé  x
werden eine tr haben, welche nicht mehr mit einem Syllabus
tm Hintergrunde lauert, und welche den Willen Gottes auf Trden
rein zu erfüllen, nicht aber ſich un threr menſchlichen Repräſen⸗
tation an die Stelle Gottes auf Tden zu etzen und deßhalb
alles Mögliche und Unmögliche zu erlauben gemeint iſt (I Dann
aber werden wir auch eine Philoſophie haben, welche ni mehr,
eil ſie ſich nicht hoch zum eten lick ber die geſchicht
liche Entwicklung gehoben hat, den ariſtoteliſchen Weſenheits⸗
Begriff und das neuplatoniſche ins zu überwinden, meint, ber
das chriſtliche Grundgeheimniß wie über ern Mährchen ſich hinweg⸗
etzen zu dürfen und die Trinität in ott als eine edanken
loſigkeit verſpottet, i ſie noch Unter der unvollkommenen
ablone unſerer Schulgrammatik, we den Satz als Subject
und Prädicat erklärt, ſteckt und nicht begriffen hat, daß das eſe
des Widerſpruches, als öchſtes Denkgeſetz richtig verſtanden

werden, eben auch tn ſeiner nur ormellen Bedeutung verſtanden
ſein muß Die Theologie ird dann auch eingeſehen haben, daß
durch ern philoſophiſches, dem Denken gerecht werdendes
Verſtändniß des Geheimniſſes weder einem poſitiven Offenbarungs-⸗
charakter, als ( e8 nämlich die Philoſophie aus ſich entdecken
können, noch ſeiner Supernaturalität, als ob eS nämlich 3e dem
endlichen Denken konnte unterworfen werden, zu nahe getreten
wird.“ 61



223 ——
ohl die ehrza derjenigen, we für die ſogenannte

altkatholiſche Bewegung ſchwärmen, werden mit dieſem geſtellten
Prognoſtikon nicht zufrieden ſein und wird überhaupt die Schrift
von Michelis bei den Wenigſten Anklang finden, da dieſelbe noch
viel zu poſitiv iſt, und da ſie aufs beſtimmteſte katholiſchen Grund—
uhzen Ausdruck gibt, über we man In dieſen Kreiſen ſchon
längſt zur Tagesordnung übergegangen iſt Dagegen wird dieſelbe
für jeden reuen Sohn der i intereſſant und lehrreich ſein;
EL ird daraus entnehmen, wie auf Seite der ſogenannten Infalli⸗
biliſten die Conſequenz und darum die ahrhet ſei, und EL ird
da weiter uin die Lage kommen, die Subſtanz des ogma von

deſſen extremen Auslegungen wohl zu unterſcheiden und die
ahrhet des einen, die Falſchheit der andern ſo
deutlicher erkennen. So wird alſo der Wahrheit jedenfalls
edient ſein, und ＋2 Are nur zu wünſchen, daß dadurch auch un
Michelis ſelbſt jener Klärungsproceß befördert würde, der ihn nicht
weiter Im Unfehlbarkeitsdogma ern nach vorgefaßten Meinungen
ausſtaffirtes Phantom erblicken läßt, das ihm den Schreckensru
auspreßt, wie „ohne allen innern rund, ohne alle äußere Veran—
aſſung, zwecklos, gegenſtandlos, ſinnlos durch die mit dem 0  2  2
liſchen Autoritätsprincip lügenhaft amalgamirten Infallibilitäts⸗
lehre ern Zankapfel, wie ern zerſtörender Tropfen Drachenblutes,
in die Kirche, in die Menſchheit geworfen worden, der das Irchliche
Lehramt einem Apoſtolate der Lüge, die Religion unter einem
olchen Lehramte einem Apoſtolate des Haſſes macht, Tauſende
zu Verräthern ihrem ewiſſen, Tauſende zu Indifferentiſten, Tau⸗
ſende zu Verzweiflern an llem macht, einen Fanatismus entflammt,
der uns den offenen Abgrund eines Weltbrandes eigt.“ S 51)

Wenn endlich Michelis der Meinung iſt „Ein ernſtes
aus dem E  en Geiſte des Evangeliums geſprochene Wort der
Verſöhnung, eine aufrichtige Anerkennung der Reformbedürftigkeit
uin der Kirche, eine Selbſtanklage der Hierarchie, ein warmer
Blick auf die mögliche Ausgleichung wiſchen dem Uebernatür—
lichen und dem Natürlichen, zwiſchen dem Offenbarungsglauben und



224
der fortgeſchrittenen Erkenntniß hätte genügt, nicht reilich 1e
rde tn ern aradie zu verwandeln, wohl aber Im größten Maß
ſtabe In der Menſchheit die Kraft des himmliſchen ortes
bewähren: Friede den Nenſchen auf Tden, die eines uten Willens
ſind“ 50); ſo möge EL In den bisherigen Leiſtungen des
Vaticanums den egen, der in demſelben liegt, erkennen und e8
möge ihm dann jener verheißene Friede werden; denn einen guten
Willen hat EL, das meinen wir nach ſei ganzen ntwor be
ihm unbedingt vorausſetzen zu können.

Biblio der Kirchenväter. Auswahl der vorzüglichſten patriſtiſchen
erke V deutſcher Ueberſetzung. em Verlag der Joſ Köſel
ſchen Buchhandlung. Serie 1—24 Bdchn Serie: —5— —
Bdchn ret per Lieferung (Bändchen zu 68 Bogen)/ Sge

Als e8 vor drei Jahren die Köſel'ſche Buchhandlung in
empten unternahm, unter der Oberleitung des tüchtigen Kenners
der patriſtiſchen Literatur, des Münchener Profeſſors Dier Reithmayr,
eine Auswahl der vorzüglichſten patriſtiſchen erte in deutſcher
Ueberſetzung herauszugeben, haben wir ber dieſes zeitgemäße
Unternehmen offen unſere Freude ausgedrückt. Bergen 10 doch
die Schriften der Kirchenväter einen Schatz, der für alle Zeiten
ſeinen hohen er behalten wird, und ie da eine Uelle,
deren et  um in Wahrheit unerſchöpflich iſt Darum kann
8 nicht nur dem Theologen nicht dringend ans Herz
gelegt werden, daß EL 10 dem patriſtiſchen Studium Zeit
und Mühe weihe, wobei EL nach Möglichkeit die patriſtiſchen Werke
in ihrer Originalſprache im Auge haben E ondern * hat auch
der ſeine volle Berechtigung, daß gebildete
Laienpublikum der patriſtiſchen Literatur ſeine volle Aufmerk⸗
amkeit ſchenke; auch der Laie wird ſich eigenthümlich angeheimelt
fühlen von der echt katholiſchen Sprache der en Zeugen des
katholiſchen Glaubens und Lebens, auch der Nichttheologe ird
ſich erfriſche dem lebendigen Glaubensleben, wie *  hm dieſes
in reicher Fülle In den Schriften der Kirchenväter entgegentritt.
Der letztere Umſtand aber macht gute nd etreue Ueberſetzungen



225

der Originalwerke geradezu zur Nothwendigkeit, während elbſt
für den Theologen, der der Originalſprache hinreichend mächtig
iſt, eine gute und treue Ueberſetzung als Behelf bei ſeinem patri⸗
ſtiſchen Studium nur erwünſcht ſein wird, und man überhaupt,
ſo man weniger mit Idealen als mit der praktiſchen Wirklichkeit
rechnet, das edürfni einer guten und getreuen Ueberſetzung
nicht einfach nur auf die nichttheologiſchen Kreiſe beſchränkt
finden wird

ilt nun das Geſagte ganz allgemein, ſo gilt * insbeſonders
von unſerer Zeit und hat ſich ſeit den letzten drei Jahren die
Sachlage keineswegs verändert. der aben für unſere Tage
nicht mehr ihre volle Wahrheit die trefflichen orte, mit denen
der nunmehr ſelige Reithmayr in ſei Vorworte das Köſel'ſche
Unternehmen einleitete: „Unſere ege  ar hat mit der eitlage,
welcher jene Literatur entſtammt, vie  le und augenfällige Ver⸗
wandtſchaft Als die chriſtliche Religion eintrat in die Welt,
hatte ſie die Finſterniß eines vieltauſendjährigen Götterwahnes
mit ih himmliſchen . zu durchbrechen und erhellen,
die Geſinnung und Geſittung der enſchen und
ins Göttliche zu verklären. Die Zeit der riedensherrſchaft des
Chriſtenthums, des hiſtoriſ wenigſtens, ſcheint es, iſt herum
1e man allenthalben gewahrt, rüſtet ſich die moderne, vom
Glauben losgeriſſene Wiſſenſchaft aller Zweige dagegen offenen
Kampfe So teht denn auch die Kirche Chriſti oder wir un
der V wieder wie un den Jahrhunderten Anfangs vor
der Nothwendigkeit, uns du gürten und zu waffnen, dermalen,
vie ehedem das von Alters her gelagerte Dunkel bewältigen,
ſo jetzt die heranziehende Düſterheit des modernen Heidenthums
zurückzudrängen und zerſtreuen! Wer möchte dieß In Abrede
ſtellen, und wer möchte nicht aus der ganzen Signatur der egen⸗
wart den ziehen, wie * hohe Zeit ſei für den geiſtigen
amp ſich zu ſchulen und nach den en ſich umzuſehen, welche
dereinſt un der Hand der geübten Streiter Gottes ſich erprobt
aben, und demgemäß aus der Rüſtkammer der ater das hervor⸗



— 220 —

zulangen, was Wahrheit iſt und ahrhei bleibt für alle Zeit
nd wie erein ſo auch jetzt die Angriffe des
Unglaubens chirmt und ſiegreich ma Und macht ＋2 nicht
der gegenwärtige „altkatholiſche“ Schwindel, der gegenüber den
vorgeblichen vaticaniſchen Neuerungen den en katholiſchen Glauben

wahren prätendirt, mehr als je nothwendig, die alten Väter der
Kirche, die en Zeugen des vahren katholiſchen Glaubens
mittelbar prechen aſſen, und deren lautes Zeugniß für die katho  2
liſche Kirche möglichſt ausgedehnten Kreiſen zugänglich 8u machen?

Das alſo unterliegt wohl keinem Zweifel, daß die von der
Köſel'ſchen Buchhandlung in empten herausgegebene „Auswahl
der vorzüglichſten patriſtiſchen erte utn eu  —— Ueberſetzung“
ein zeitgemäßes Unternehmen iſt un bleibt. Eine andere
rage aber iſt die, ob das Unternehmen auch den geſtellten gerechten
Anforderungen entſprochen, ob unſere Hoffnungen, die wir nament—
lich die Oberleitung des Profeſſors Dr Reithmayr knüpften,
ſich auch erfüllt haben, ob der Erfolg, den wir ſeiner Zeit dem
ganz zeitgemäßen Unternehmen wünſchten, auch In der That
eingetreten iſt Es liegen Uuns die erſte Ser  1e in Bändchen
omplet und die zweite Ser  e bis zum an  en incl vor,
die folgenden Inhalt ausweiſen:

I., 1 IIIL und XI. Bändchen (complet) „Schriften der
apoſtoliſchen Väter nebſt den Martyracten des hei Ignatius und
heil Polikarp, nach dem Urtexte überſetzt von Dr Joh ryf
ayr“ umfaſſend: Die eiden Briefe des heil Clemens von

Rom; das Sendſchreiben des poſte Barnabas; die E  en Briefe
des heil Ignatius von Antiochien: Der Tie an die pheſier;
II Lie an die Magneſier; IIIL Brief die Trallianer; rte
an die Römer; rie an die Philadelphier; VI Brie die
Smyrnäer; VII rie olikarp; die Martyracten des heil
gnatius von Antiochien; der Lie des heil olikarp; und
ſchreiben der 1 von Smyrna ber den Martyrtod des heil,
olikarp; der tTte des Hermas; Brief Diognet.

1J. und Bändchen (complet). „Ausgewählte Schriften



—227 —

des heil. Cyprian, Biſchof von arthago und Martyr, nach dem
Urtexte überſetzt von Ii Uhl, Bd . enthaltend: Lebens
beſchreibung des heil Cyprian; Brief Donatus; Ueber den Stand
der Jungfrauen; Ueber die Einheit der katholiſchen Kirche; Ueber die
Gefallenen; eber das Gebet des errn; Ueber die Sterblichkeit;
An Demetrian; Ueber Wohlthätigkeit und Almoſengeben; Ueber
den u  en der Geduld; Ueber Eifer nd Neid; Ueber die
Nichtigkeit der Götzen; rie Cäcilius; An Nemeſianus und
die übrigen Im Bergwerke befindlichen artyrer.

III., VII., XIV und XIX. ãn  en (complet) Aus
gewählte Schriften des hei Chryſoſtomus, rzbiſcho von Konſtan

2
tinopel und Kirchenlehrer, nach dem Urtexte überſetzt. Mit einer
kurzen Lebensbeſchreibung des Heiligen von Dr. Johann
Mitterrutzner. Erſter Band,“ enthaltend: Lebensbeſchreibung des
heil Johannes Chryſoſtomus; Sechs er vom Chriſtenthume,
und Buch von dem j ungfräulichen Stande; (Erſter rie Theo
bru (überſetzt von Joſef Rupp); Neun Homilien ber die Uße

VI., XI., und XIV Bändchen (complet). Usge⸗
wählte Schriften des Septimius Tertullianus, überſetzt nd mit
Einleitungen verſehen von Dir Heinrich Kellner. Band.“
umfaſſend: Tertullians Leben und riften Apologeticum; ber
das Zeugniß der eele; An die artyrer; Von den Proceß
einreden die Irrlehren; Ueber die Schauſpiele; Ueber die
Geduld; Ueber die Buße; Ueber das Gebet; Zwei er an

ſei Frau; Vom Kranze des Soldaten
X., XVI., XXI Und Bändchen (complet). „Aus  2  2

gewählte Schriften des heil. Ephräm von Syrien, aus dem
riſchen und Griechiſchen überſetzt von Pius Zingerle, Band,“
enthaltend: Einleitung und Lebensbeſchreibung; Abth Reden
und Betrachtungen ber die vier letzten inge; II Abth Drei
Reden ber den Glauben; III und Abth Auserleſene Reden
über verſchiedene heilige

XIII., XXI.;X XXXV“¶.. XXXVII und Bändchen
„Ausgewählte Schriften des Euſebius Pamphili, 15*

Biſchofs von



— 228 —

Cäfarea Paläſtina nach dem Urtexte überſetzt Eit emnem

kurzen Vorbericht ber das Leben und die Schriften des Euſebius
von Dr Marzell Stigloher and 7. umfaſſend Lebensbeſchrei⸗
bung; Zehn Bücher der Kirchengeſchichte Buch von den Martyrern

Paläſtina
Bändchen (complet). „Des heil Vincenz von Lerin

Commonitorium, berſetzt von Ulrich Uhl
VII Bändchen (complet) „D  te Apologien des heil. uſtinus,

überſe von Richard. 77

und XIX Bändchen (complet) „Des
heil Cyrillus Erzbiſchofs von ruſalem und Kirchenvaters Kate
cheſen nach dem Urtexte überſetzt von Dr Joſeph Nirſchl fe
der Theologie In PaſſaU, 40 umfaſſend: Einleitung und Lebens
beſchreibung. Die (18) Katecheſen über das Symbolum; II Die
(5) myſtagogiſchen Katecheſen
I Bändchen (complet) „Des Minucius Felix cta

vius, überſetzt und erläutert von Prieſter Alois Bieringer, Studien—
lehrer reiſing 7

XXVs¶.. XXVIII und Bändchen Ausgewählte
riften des heil Ureliu Auguſtinus Kirchenlehrers nach dem
Urtexte überſetzt Mit ener kurzen Lebensbeſchreibung des Heiligen von
J Molzberger, Pfarrer zu Frauenſtein eingau and ＋

umfaſſend Leben und Schriften des Auguſtin Die Bekenntniſſe
XVI nd un  en „Ausgewählte Schriften

des heil Ambroſius Biſchofs von Mailand überſetzt von Dr ranz
Schulte, feſſo der philoſophiſch theologiſchen Lehranſtalt

zu Paderborn Band.“ Umfaſſen Einleitung und Lebens
beſchreibung; chrift ſeine weſter Marcellina „Ueber die
Jungfrauen;“ Schri ber „die Witwen;“ chrift über „die
Jungfräulichkeit 7 chri über 00  te Geheimniſſe 77

XXXIII XXXVIII XXXIX und LII Bändchen (eplt.)
„Ausgewählte Schriften des Septimius Tertullianus überſetzt und
mit Einleitungen verſehen von Dr Heinrich Kellner Profeſſor der
Theologie du Hildesheim, II and 76 enthaltend eber die Seele;



— 22898 —

Vom menſchlichen etbe Chriſti; Von der Auferſtehung des Fleiſches;
Taufe

XII Bändchen. „Ausgewählte Gedichte der hriſchen K  1*  chen  2  2
väter Cyrillonas, Baläus, Iſaak von Antiochien und Jacob von

arug, zum erſten Male aus dem Syriſchen überſetzt von
Dr Guſtav Bickell, ⁷ Prof orient. Philologie Münſter,
umfaſſend: Einleitung ber eben und Schriften und ausge⸗
wählte Gedichte von Cyrillonas und du

Ueberblicken wir den reichen Inhalt der ereits erſch

1

en
Bändchen, ſpricht derſelbe offenbar Hunſten der
Unternehmung, da un der That die Auswahl auf das Bedeutendſte,
Lehrrei Uund Beſte gerichtet erſcheint Beachten wir weiter
noch die biographiſchen, literar⸗hiſtoriſchen und ſa orientirenden
Einleitungen, die den einzelnen Vätern nicht bloß, ondern jedem
einzelnen Schriftchen regelmäßig vorausgeſchickt werden; bringen wir
ferner in Anſchlag die achlich erläuternden Anmerkungen, die, kurz
und bündig gehalten, mehr oder minder zahlreich Unter dem exte
ſtehen, zahlreichſten bei der Kirchengeſchichte des Euſebius;
kennen wir überdieß die offenbare Sorgfalt * mit der überall
die Ueberſetzung geſche iſt, nach den beſten (ausdrücklich
notirten) Ausgaben der Originale: ſo können wir Unſere
volle Befriedigung ausſprechen Insbeſonders un uns die
Ueberſetzung der Katecheſen des heil. It gelungen, *

namentlich dem Ueberſetzer des Minueius Felix gelungen iſt, den
Cäcilius und Octavius In ſo flüſſigem Deut miteinander ispu
tiren aſſen, daß man faßt ganz vergißt, eine Ueberſetzung vor

ſich zu aben Natürlich omm e8 bei der richtigen Wiedergabe
des Originals nicht bloß auf das Geſchick des Ueberſetzers, ondern
auch auf die Eigenthümlichkeit des Autors an, und wird beiſpiels⸗
weiſe Tertullian auch im deutſchen Gewande nite eine leichte Lection
bilden; bei jeder guten Ueberſetzung aber te in erſter Linie
die richtige Erfaſſung des Sinnes, und erſt In weiter Linie hat
auch der Genius der Sprache, In der die Ueberſetzung geſchieht,
ſeine Rechte eltend zu machen



230
Die bisherigen Leiſtungen verdienen demnach alle Anerkennung,

wie denn auch der Erfolg e Erwartungen des Unternehmens
weit übertroffen hat, und liegt hierin gewiß die beſte Bürgſchaft
für die Gediegenheit auch der künftigen Leiſtungen. Zwar hat
das Unternehmen durch den Tod des Profeſſors Dr Reithmayr
ſeine ſeitherige Oberleitung verloren; doch iſt der Münchener
Profeſſor Dr Thalhofer ein durchaus würdiger Nachfolger des
ſeligen Dr Reithmayr, und da derſelbe ſchon vom Anfange
der Sache ſehr nahe geſtanden, ſo iſt er zu erwarten,
daß Unter der Oberleitung die „Bibliothek der Kirchen  2  2
väter“ auch künftighin der allſeitigen günſtigen Aufnahme und
großen Verbreitung würdig bleibe, deren ſie bisher ſich rfreut
hat. Darum können wir denn dieſelbe nur wiederholt auf das
Wärmſte empfehlen, und dieß um mehr, als bei der gefälligen
Ausſtattung Klaſſikerformat) und dem compreſſen Drucke der
rei als ſehr niedrig bezeichnet werden darf. Auch iſt der In
Ausſicht geſtellte Inhalt der weiteren un  en (die zweite Serie
wir  d wie die er  e 24, und jede olgende Lieferungen oder
Bändchen umfaſſen) durchaus ſehr intereſſant, indem außer der
Fortſetzung der begonnenen Schriften auch Athenagoras, Clemens
von Alexandrien, Athanaſius, etru Chryſologus, Baſilius, Gregor
von Nazianz, Gregor von Niſſa, Hieronymus, Rufin, Leo Gr.,
Sulpicius Severus, und weiterhin Melito von Sardes, Theo⸗
philus von Antiochia, Tatian, Hermias, Irenäus, Origenes,
ippolyt, die apoſtoliſchen Conſtitutionen, Gregor der Thaumar⸗
urge, Methodius, Cyrillus von Alexandria, Gregor Gr., Caſſian,
Hilarius von bitiers, owie weitere riften von Ambroſius,
Euſebius und Auguſtin, und endlich ausgewählte Stücke von den
beiden nach Ephräm berühmteſten ſyriſche Vätern, Jacob von

arug Und Iſaak von Antiochien, in Usſicht ſind
Es ſoll dabei bloß das Beſte und praktiſch Nützlichſte gebracht
werden, und ird man wie bisher die einmal begonnenen Autoren
und erte möglichſt raſch abzuſchließen uchen Zu bemerken
aben wir nUuLr noch, daß die Subſcription immer auf eine Serie



2—

231

lautet, und daß für neu eintretende Subſcribenten der zweiten
Serie diejenigen Lieferungen der erſten Serie, zu denen noch
Fortſetzungen gehören, ausnahmsweiſe einzeln ohne Preis⸗

Sperhöhung abgegeben werden

Conrad von Bolanden's geſammelte Schriften in illuſtrirten Volks⸗
ausgaben. xſte Serie Heft 1—24 a 12 kr Ngr 872
Regensburg. Papier, ruck und Verlag don riedri

Mit dem 21 iſt die erſte Ser  e von „Conrad von

Bolanden's geſammelten riften un illuſtrirten Volksausgaben“
zu ihrem Abſchluſſe gelangt. Dieſelbe mfaßt die vier Romane:
Luther's Brautfahrt — Fran von Sickingen — Barba  2  2
roſſ Angela auf einem Raume von mehr als 2000
Seiten im bekannten und beliebten Klaſſikerformate. Wem Bolan
den's Geſchick für die Romanſchriftſtellerei nicht Uunbekannt iſt;
wer * weiß, wie geſchickt derſelbe die Ereigniſſe gruppiren,
den leitenden aden fortzuſpinnen, die handelnden Perſonen zu
vertheilen verſteht; wer ein Verſtändni hat für die richtige Zeich
nung eines Charakterbildes, für die rechte Vertheilung von Licht
und Schatten, für eine anziehende und dabei doch wahrheits⸗
etreue Schilderung: für den Are eS durchaus überflüſſig, wollten
wir nach den genannten Richtungen ſein Intereſſe für dieſe vier
In der erſten Ser  te veröffentlichten Romane erwecken. Hat 1⁴
doch blanden als Romanſchriftſteller ereits tm ganzen katho⸗
liſchen Deutſchland die rühmlichſte Anerkennung gefunden und
ſind auch Bolanden's „Brautfahrt, Sickingen, Barbaroſſa und

Angela“ mit allgemeinem Beifalle aufgenommen worden Nicht
dieſe Seite des Werthes der erſten Serie von „Bolanden's
geſammelten Schriften“ wollen wir daher eigens und mit vielen
orten hervorheben, ondern * ſei vielmehr die Aufmerkſamkeit
unſerer eſer nUuLr auf den Inhalt dieſer „erſten Serie“ gelenkt, der ern

zeitgemäßer enannt werden muß der hat unſere Zeit nicht
in gar mancher Beziehung eine große Aehnlichkeit mit den Zeiten
der ſogenannten Reformation? Ur man nicht auch uin unſeren



232

agen das Feuer religiöſer Zwietracht und dient nicht auch heut
zutage gar Vielen der „alte Glaube“ und eine Reform der1

au und Gliedern“ als gleißender Vorwand, mit dem ſie
ium ntereſſe t  *4  hrer politiſchen Beſtrebungen die Kirche befehden,
dem Schisma und der Häreſie das Wort reden? ange⸗
meſſen erſcheint s darum, enn „Luther's Brautfahrt“ und „Franz
von Sickingen“ den Leſer recht lebhaft mitten In die Reformations⸗—
ſtürme des Jahrhunderts hineinverſetzen, da vor ſeinen
ugen ein ſtreng hiſtoriſches ild ntrollt wird, in dem EL die
Hau  en jener Pſeudoreformation und deren eigentliche Beſtre

2
bungen durchſchauen kann, und In dem unwillkührlich
zu Vergleichen und en rückſichtlich der Gegenwart angeregt
wird Und ſpukt nicht in den Köpfen gerade unſerer modernen
Aufgeklärten das Geſpen des ſogenannten Ultramontanismus
und hat nicht beſonders unſere aufgeklärte Zeit chon faſt allen
und jeden unn für das Ideale der chriſtlichen Ehe verloren, ſo daß
man das gottgewollte heliche Verhältniß theoretiſch nur als „Civil⸗—
ehe“ anerkennen wi  l, und ra dasſelbe ielfach ganz ignorirt?
Ganz und gar der Zeit muß es daher genannt werden, enn
In Bolanden's ſocialem Romane „Angela der Ultramontanismus
un ſei wahren Geſtalt vor den Leſer Lt  7 ihm da Weſen
und Bedeutung der „chriſtlichen Ehe“ lar gemacht werden und
u die religiöſe Grundlage der Ehe mit den nur zu

wahren Worten im Uunde des vom modernen Fortſchritte aufge⸗
lärten Profeſſors gezeichnet wird: „Die Ehe iſt ein Gebilde der
Religion. Sie ging hervor aus dem Munde Gottes, Altare
wird ſie geſchloſſen elt Ichten ſind Kinder religiöſen
Geiſtes, Feſſeln des göttlichen Geſetzes Laura hing In Liebe
und Treue Gatten, ange Herzensdrang dieſelbe gebot.
Mit dem Erkalten der Neigung ſtarben Liebe und Treue; denn
religiöſe Pflichten gibt ＋2 für Laura nicht, weil ſie geiſtig fort
geſchritten zUr Freiheit der Selbſtbeſtimmung. Hieraus olg
mit ſchlagender Conſequenz die Unvereinbarkeit chriſtlicher en
und geiſtigen Fortſchrittes. Die Ehe wird zu den Antiquitäten



— 233 —

gehören, ſobald geiſtige Reife ſiegreich den am mit der Reli
gion beſtanden. Geſunde Sinnlichkeit, Freiheit der ewegung
und Neigung werden das qualvolle Ehe  —  och verdrängen.“

Von ganz beſonders zeitgemäßem Intereſſe dünkt uns aber
Bolanden's hi

iſ Roman „Barbaroſſa“. Was nämlich
Kaiſer Friedrich der 0  ar In ſei ſtolzen Herrſcherſinne
anſtrebte, im S  uInne der Kaiſer des heidniſchen oms als pontifex
maximus die geiſtliche Weltherrſchaft nicht minder als die welt  2
liche mit mächtiger Hand zu führen, das iſt und gar das
Streben des eutigen modernen Staates, der darum auch dem
Papſtthum und dem wahren Katholicismus Feindſchaft geſchworen
hat und die Auflehnung die egitime kirchliche Autorität
auf jede Weiſe begünſtiget, ganz wie der Rothbart durch das
von ihm hervorgerufene und genährte Schisma das Recht und
die Freiheit der Kirche untergraben bemüht war Wahrlich
ganz das eigene ild änden unſere modernen Kirchenverfolger
un dem Spiegel, den der edle rzbiſcho von Tarentoiſe dem ohen
taufen vorgehalten, mit unerſchrockenem Freimuthe ihm
ſagt „Ihr beſchränkt dieſes päpſtliche Gebiet auf die engſten
Grenzen. Die Grenzmarken päpſtlichen Wirkungskreiſes bezeichnet
Euer kaiſerlicher Wille Kaum bleibt dem Stellvertreter Gottes
ſo viel Boden, ſei Fuß aufzuſetzen Es iſt alles kaiſerlich
geworden, kaiſerliche Biſchöfe, kaiſerliche Klöſter und Aebte,
kaiſerliche Lehrer auf der Kanzel, kaiſerlicher Unterricht In den
Schulen, wozu noch ein Papſt?“ Und eben derſelbe
auf die Entgegnung, die Tde ſei päpſtliches Gebiet, durch
alle Länder mag Petri Nachfolger ſein Fiſchernetz ausſpannen,
weiterhin ſagt „So lange uin Eurem Dienſte, unter kaiſerlicher
Oberherrlichkeit, der Menſchenfiſcher Netze auswirft, wollt Ihr
ihn gewähren aſſen Wie aber, enn der ſein eigener
Herr ſein wi  l, unabhängig von jeder menſchlichen Gewalt, frei
von jedem Zwange, enn EL tn ſeinem Et alle  n gebieten
will, wie dann?“ Die n  ort, welche der ar auf dieſe
Frage des Erzbiſchofes gegeben 7*  8 gibt nur Einen Herrn auf



— 234 —

rden, den Kaiſer, Geſetze ſind nur Ausflüſſe ſeines Willens und
irdiſche ewalten nUur ehen ſeiner öchſten Macht“ iſt mutatis
mutandis auch die Antwort des modernen Staates, hier und
dort ieg die gleiche heidniſche Staatsidee zu Grunde; und ſowie
dem Hohenſtaufen Friedrich etn Alexander III ern
ſchütterliches NOn entgegenſtellt, kämpft auch in unſeren
agen ern Pius I mit gleich unerſchütterlicher Standhaftigkeit
für den chriſtlichen -d²i und am für Wahrung von Freiheit
und Menſchenwürde. Ja alt Bolanden nicht mit durchaus
wahrheitsgetreuen Farben ganz und gar unſere gegenwärtige Zeit
lage, ſo 4 von den agen des Kampfes zwiſchen Alexander nd
Friedrich ſagt: „Wunderbare Fügung der göttlichen Allmacht!
ene Kirche, welche die Altäre des Heidenthums un Trümmer
warf und auf den Ruinen einer ausgelebten, In ſich zerfal⸗
lenen Welt eine nelle lebenskräftige Geſellſchaft gründete, lag
abermals tim Kampfe mit einer Macht, we die Grundveſten
der 1 zu untergraben und mit ihr die ſittliche Ord

des Chriſtenthums zu vernichten drohte. Und dieſe Macht
ausgerüſtet mit allen Mitteln irdiſcher Gewalt, unterſtützt

Ur die niederen Leidenſchaften der Menſchen, we ewig eind  2  —
ſelig den Grundſätzen gegenüber ſtehen, auf denen das Chriſten
Um gebaut iſt, während der Fels, die Grundveſte der Kirche,
ern ſchwacher, ilfloſer rei iſt, nicht einmal fähig, die perſön⸗
liche Sicherheit zu wahren Das größte Under Gottes iſt tn
der That die Fortdauer der katholiſchen Kirche, eil dieſe Kirche
niemals den Leidenſchaften ſchmeichelt, niemals Zugeſtändniſſe
macht, und mitten utn einer böſen Welt, welche nicht aufhört ſie

bekämpfen, ſich elbſt treu bleibt. Längſt hat die Vorſehung
den Beweis jenes göttlichen Ausſpruches geliefert: Die forten
der Hölle werden ſie nicht überwältigen und hört, wie e8
ſcheint, ni auf, von Zeit zu Zeit dieſen Beweis gerade durch
Jene liefern zu aſſen, we die tr und den Fels, auf welchem
ſie gebaut iſt, zertrümmern wollen.“

Hat aber Barbaroſſa einen olchen Beweis geliefert, wie



— 288 —

Bolanden dief ſeine orte unächſt auf denſelben beziehen will,
ſo gilt dieß auch von den Kirchenverfolgern unſerer Tage; auch
die Schilderung des kirchlichen ampfe unſerer Tage wird einmal
ein Geſchichtsſchreiber mit den orten chließen können, mit denen
Bolanden nach Damberger ſeinen hiſtoriſchen Roman „Barbaroſſa“
endet: 77  8 ri eine Wendung In der eltgeſchi ein Das
Schwert des gewaltigen Stürmers war Felſen etrit zerſplittert,
und Im erneuten Glanze zeigte ſich die atholiſche V allen
Völkern als die unſiegbare. Hier die wunderbar ſchützende Hand
des Allmächtigen erkennen, iſt dennoch gewiſſen Geſchichtſchreibern
Aberglaube, hochmüthigen Geiſtern, die In ihrem echt heidniſchen
Wahne den Schöpfer der elt der Regierung entſetzen und afur
die liebe atur, den linden Ufa oder das eiſerne atum auf
den Herrſcherthron erheben möchten, eine et für Thiere

0 man 0  er allenthalben das Bild würdigen,ſchle
das blanden tn ſeinem „Barbaroſſa“ unſerer Zeit vorhält, möchten
da die Einen das Verdammenswerthe, aber auch das Ohnmächtige
threr kirchenfeindlichen Beſtrebung entnehmen, und die Andern 1⁰
und Beruhigung In der jetzigen kritiſchen Lage der tT ſchöpfen!

Nach dem Geſagten braucht ＋ wohl ke  In Wort der Empfeh⸗
lung mehr, und verſteht 2 ſich nur von elbſt, wir den
lebhaften Wunſch ausſprechen, e8 wollen „Bolanden's geſammelte
Schriften In illuſtrirten Volksausgaben“ die weiteſte Verbreitung
finden, und dieß ſo mehr, als gar vielen ernſtere Wahrheiten
ehen nulr In der Form des Romans zugänglich gemacht werden
können, und als darin auch das beſte Gegenmittel die Fluth
der verderblichen Romanliteratur liegt, wie dieſe In unſern Tagen
0 großen Schaden anrichtet. Man kann auf die er  e Ser  te
noch immer abonniren, und ſie nach und nach un Heften
als auch auf einmal beziehen. Zuletzt ſei emerkt, daß noch uim
heurigen ahre die zweite Serie complet erſcheinen wir  d,
Hefte zu gleichem Preiſe, mit dem Inhalt: Die Mageren und
die Fetten, Königin Bertha, Hiſtoriſche Novellen über riedri II
und ſeine Zeit Auch hat jeder Abonnent Einſendung von



— 236 —

Sgr Anſpruch auf eines der drei Stahlſtichbilder: Das en  —  2
mal EHece Homo Aber Dolorosa nach freier Us⸗

SPwahl als Prämie.

Predigten auf alle onn und des katholiſchen Kirchen
jahres. Verfaßt und herausgegeben bon Mathias Beyr, Weltprieſter,
Dr. der Theologie, omeritirter Profeſſor der ogmati tm hiſchöflichen
Alumnate 3u St Pölten, und Pfarrer In der Diöceſe Pölten.
Klagenfurt 1872 IU und Commiſſions⸗

Verlag vbvon Rudolf
Bertſchinger.

Wir aben da drei ſtattliche Jahrgänge Predigten auf alle
Sonn- und eſttage des katholiſchen Kirchenjahres vor uns,
zuſammen 21 Predigten auf Druckbogen un g⁴ Der
erſte Jahrgang hat größtentheils dogmatiſchen Inhalt, der zweite
iſt größtentheils moraliſchen nd der dritte ſacramentalen,
riöſen und paraboliſchen Inhaltes. Die einzelnen Predigten nüpfen
ſtets die betreffende Pericope 0 doch iſt un ihrer Reihenfolge
ke  un beſtimmter leitende Gedanke verfolgt. Die Themate ſind
zeitgemäß und erſcheinen ieſelben faßlich und gut verſtändlich
durchgeführt, wobei alle einzelnen Punkte meiſt auf Stellen und
Gleichniſſe oder Bilder der heiligen Schrift baſirt ſind, was nur

gebilligt werden kann, un  4  dem dadurch dem Prediger, der dieſe
orte und Geſchichten aus ſeiner Schriftkenntniß weiß, ſein Amt
erleichtert und anderſeits dem olke, welches für dieſe Form
Intereſſe hat, das Anhören angenehm und das Merken leichter
gemacht wird Der Verfaſſer verdient daher den vollen Dank
für die Herausgabe dieſer von ihm dem Inhalte nach gehaltenen
Predigten, we namentlich für die Seelſorger auf dem ande
eine reiche Fundgrube abgeben, und eS kann uns daher nUuLr freuen,
daß die erſte Auflage ſchon in ſo kurzer Zeit nach dem Erſcheinen
bis auf ſehr wenige Exemplare vergriffen wurde. Es dre nUuLr

wünſchenswerth, daß eine recht allſeitige Theilnahme e8 dem Ver⸗
faſſer möglich ma  e eine zweite Auflage zu veranſtalten. Der
Preis, kr für alle dre Jahrgänge, kann billig
enannt werden, und dieß Um mehr, da die Ausſtattung ganz



237
hüb iſt Auch hat der Verfaſſer ereits durch die Herausgabe
einer Dogmatik in drei Bänden, eines chriſtkatholiſchen Hausbuches
oder Unterrichtes in der heiligen chriſtkatholiſchen aubens und
Sittenlehre, Anſtalten, Ceremonien und Gebräuche der 14 In
Form von Predigten, ſow

te einer Schrift „Die Kirche, oder: Das
Reich Gottes auf Erden,“ in der die wichtigſten Fragen der
Gegenwart mit beſonderer Rückſichtsnahme auf gebildetere Laien
und auf Verbreitung unter dieſelben zur Klärung und Stärkung
des katholiſchen Bewußtſeins tu denſelben beleuchtet werden, ſich
einen guten Ruf als katholiſcher Schriftſteller II
hemerken bei dieſer Gelegenheit noch,‚ daß von ehen demſelben
in gleichem Verlage vierteljährig roſchüren erſcheinen werden
unter dem Titel „Die Sprache des Teufels, oder die Conſequenz,

die Dickſchädeligkeit der Blindheit, Dummheit und Tücke
der Haſſer der Wahrheit,“ das Heftchen, ungefähr ogen ark,
15 kr pr. Exemplar, Stück In einer ſehr draſtiſchen
Weiſe und kräftigen Sprache ollen da die gegenwärtigen anti
chriſtlichen Beſtrebungen ihre Würdigung finden. enſo iſt
eheſten In Usſicht geſtellt: „Glaube und 1 und deren
volksverſtändliche Vertheidigung.“ ogen ſtark,

—P‚ 4 kr
Ausgewählte Volkspredigten. Verfaßt dbon Dr Georg  Er,

Domcapitular und biſchoͤflichen geiſtlichen Rathes In Würzburg, früheren
langjährigen Seelſorger und königl. Schulinſpektors 3u zenau und
Altbeſſingen. Herausgegeben aus eſſen interlaſſenen Schriften don

JIbſef Huller, Pfarrer und Band Sonn— und 00
Predigten. Erſter und weiter ahrgang ugsburg, 1871

Schmid'eſche Verlagsbuchhandlung (A Manz
Der erfaſſer vorliegender Predigten, Dr eorg Huller,

wurde zu ern Auguſt 1812 geboren und ar als
Domcapitular NI 22. Juni 1870 zu Würzburg. Bis zu ſeinem
Eintritte ins Domcapitel, der Ma 1865 erfolgte, a
derſelbe eifrig und ſegensreich in der praktiſchen Seelſorge gewirkt
und war er beſonders uin einen erſten Prieſterjahren als Studien⸗



98—.—
lehrer und Subregens des Knabenſeminars Aſchaffenburg für
riſtliche Heranbildung der ſtudirenden Jugend thätig geweſen.
Auch iſt er der Begründer der Volksmiſſionen durch Weltprieſter
un der iöceſe Würzburg. Er war ein Mann des Gebetes und
der Wiſſenſchaft und zeichnete ſich durch echt prieſterlichen andel
aus, ſo daß die ifrige Predigt des göttlichen Wortes mit ſeinem
eben vollkommen übereinſtimmte und auch fruchtbringend
wirkte. Der Bruder des Verſtorbenen nun, Pfarrer in Alt.
biſſingen, hat 8 unternommen, aus eſſen hinterlaſſenen Schriften
„Ausgewählte Volkspredigten“ herausgegeben, und zwar ſollen
nach und nach drei Jahrgänge Sonn⸗ und Feſttagspredigten, ein
and Feſtpredigten, ern an Marienpredigten, und ern an
Gelegenheits— und Miſſionspredigten erſcheinen, wobei Niemand
zur Abnahme der ganzen Sammlung verpflichtet iſt und jeder
ahrgang oder and auch einzeln abgegeben wird Die theo⸗
logiſche Kritik hat ſich gleich nach dem Erſchei des erſten
Bandes dieſer Predigt⸗Sammlung günſtig ausgeſprochen. Man
hat da Volkspredigten Im wahren inne des ortes erkannt,
die ſich owohl zum ebrauche für Kanzelreden als auch zur Privat⸗
erbauung für das chriſtliche olk eignen, die ſich präcis In der
Anlage, klar un der Durchführung, gemeinfaßlich und den Bedürf
niſſen der Gegenwart angepaßt, durch Einfachheit In der Darſtellung,
kernigen Inhalt, ſowie praktiſche und zeitgemäße Anwendung der
Religionswahrheiten auf die Bedürfniſſe des katholiſchen Volkes
auszeichnen. Und In der That, die uns vorliegenden zwei erſten
Bände (gr 300, kr ſd.) rechtfertigen dieſes
Urtheil durchaus. Man braucht nUur wenige Predigten zu leſen,
um die Ueberzeugung zu gewinnen, daß man 2 da mit einem
Manne der Gottinnigkeit, Wiſſenſchaft und reicher Lebenserfahrung

thun hat; man wird zugeben müſſen, Huller's Predigten ſei
tief Ur  0 einfach und klar in der Darſtellung und bekunden
ſowohl reifes theologiſches Studium als auch gründliche Kenntniß
des menſchlichen erzens. Wir ſind darum auch ganz und gar
mit dem unſche des Herausgebers einverſtanden, tn Gemäßheit



239

deſſen, „dieſe Sammlung aus den Kanzelvorträgen des Verewigten
ſeinen zahlreichen geiſtlichen Mitbrüdern eine freundliche Erinne—
rungsgabe, für das Reich Gottes aber ein Saatkorn reichlicher
ru ſein q!uu

Schönheit und Wahrheit der katholiſchen I Dargeſtellt In
Predigten dbon Heinrich don Hurter, Curat⸗Beneficiat bei eter
un Wien rei per ahrgang Hefte A W., franco per

kr 4 Wien, Verlag vbon Carl Sartori

Hurter iſt ein geiſtvoller Mann, der die Dinge nach ihren
idealen Seiten wohl aufzufaſſen und ſeine Sache auch trefflich
darzuſtellen verſteht: dieſes Zeugniß werden ihm auch diejenigen
nicht verſagen können, welche von ihrem mehr praktiſchen and⸗
punkte aus ſich mit allen ſeinen Anſchauungen nicht einverſtanden
erklären können. Darum war denn auch ſein Unternehmen, die
Schönheit und Wahrheit der katholiſchen II in Predigten
darzuſtellen, gleich mit dem erſten Bande von unerwartetem Erfolge
begleitet. Uebrigens wo da der erſaſſer keineswegs zuſammen⸗
hängende Predigten über das eſen und den Glauben der Kirche
liefern, ondern vielmehr zunächſt die wichtigſten Tagesfragen
behandeln, die weit und breit die Bemüther beſchäftigen und
daher bei der un der Irrthümer, we die Zeitungen
über olche Fragen abſichtlich oder unabſichtlich ausgießen, eine
ſachgemäße und opuläre Behandlung und Erklärung unumgänglich
erfordern. In dieſem Sinne weiſen demnach die Predigten des
erſten Jahrgangs einen durchaus zeitgemäßen Inhalt auf, wie
beiſpielsweiſe Im Hefte e Auchkatholiken ſind die ſchädli

en
Feinde der katholiſchen 1 Die ſchlechten Zeitungen ſind
die falſchen Propheten der Gegenwart Die Hungersnoth der
Seelen, ihre Sättigung mit der Lectüre ſchlechter Zeitungen. Auch
von den beiden uns vorliegenden erſten Heften des zweiten Jahr

gilt dasſelbe Urtheil: Das erſte enthält orträge ber die
chriſtliche Erziehung der Jugend uin der Familie und In der Schule,
über Trennung der Ule von der Kirche, über chriſtliche und



240 —.—
nuchriſtliche Ehe, über den Sonntag und ſeine Bedeutung; tm
weiten werden die innere und äußere Bedeutung der Gottes  2
häuſer, der Ceremonien und des Weihwaſſer beſprochen. Wir
zweifeln nicht, daß auch der zweite Jahrgang den gleich günſtigen
Erfolg haben werde, den wir emſelben von Herzen wünſchen.

E

Unſere Frau von Lourdes. Herausgegeben don Heinrich
aſſerre Mit Genehmigung des Verfaſſers frei aus dem Franzöſiſchen
überſe don Hoffmann. Freiburg Herder'ſche Verlags
andlung. 1871 454

Lourdes iſt eine leine Stadt tm Departement der Hoch⸗
Pyrenäen, tn deren ächſten Nähe ſich jene Grotte befindet, wo

zu Anfang des Jahres 1858 die leine Bernadette Soubirous
(gegenwärtig wir ſie vollkommen anſpruchslos als barmherzige
Schweſter) zu wiederholten Malen die Viſion der „unbefleckt
empfangenen Gottesmutter atte, in olge deren plötzlich eine
Ue entſprang, deren Waſſe ereits Hunderte von Kranken
un durchaus wunderbarer Weiſe geſund ma Der erfaſſer
des vorliegenden Buches iſt auch einer von dieſen Begnadigten,
und hat derſelbe In Folge der hm Theil gewordenen außer⸗
ordentlichen Heilung gelobt, den Hergang der großartigen Ereig⸗
niſſe, welche die Veranlaſſung den Wallfahrten nach Ourde
gaben, un einem eigenen Buche aufzuzeichnen. Wie iſt das
zugegangen? Wie hat ſich mitten tn dem aufgeklärten neun⸗
zehnten Jahrhundert ein ſol Ereigniß vollziehen können? Und
wie war es möglich, daß das Zeugniß eines unwiſſenden Kindes
allgemeinen Glauben eine ſo außerordentliche Thatſache,
eine übernatürliche Erſcheinung, die doch onſt Niemand mit
eigenen ugen gewahrte, erwecken und ſo wunderbare Reſultate
hervorbringen konnte? Dieſe Fragen hat ſich unſer erfa
geſtellt Angeſichts der unabſehbaren Schaaren von Pilgern, welche
heute von allen Seiten herbeiſtrömen, ſich vor einer öden,
vor kaum Jahren noch gänzlich unbekannten Felſengrotte, die



241

auf das Wort eines Kindes plötzlich als ein Gott geweihtes Heiligthum
betrachtet wird, auf ihre Kniee niederzuwerfen; angeſichts des herr⸗
lichen Tempels, den inzwiſchen der Volksglaube dieſem Orte
errichtet, und für den eLr aſt zwei Millionen geopfert hat Und der
ſelbe hat ſein Gelöbniß un gewiſſenhafteſter Weiſe gelöſt, EL hat die
geſtellten Fragen nUur nach der *

ſorgfältigſten Unterſuchung beant  2
wortet Weder mit amtlichen Documenten noch mit Privatbriefen,
noch mit Protokollen oder ſonſtigen ſchriftlichen Zeugniſſen hat ſich
egnügt, ondern er ließ * ſich vielmehr angelegen ſein, Alles
un Augenſchein zu nehmen, Alles perſönlich zu prüfen und das
Vergangene mit Hilfe der Erinnerung Anderer, die Augenzeugen
der Begebenheiten eweſen, aufs Neue ſeinem Geiſte vorüber—
gehen zu laſſen; EL hat weite Reiſen Ul Frankreich gemacht,

alle diejenigen, we  E bei den Ereigniſſen, die 4 ert  en
wollte,. als Hauptperſonen oder als Zeugen betheiligt Ww
perſönlich zu efragen und durch den Vergleich ihrer usſagen
zur vollen und überzeugenden ahrhei zu gelangen. Dabei hat
ſich unſer erfaſſer auch das Ziel geſteckt, die Thatſachen nicht
oberflächlich, ondern mit eingehender Sorgfalt zu prüfen, thren
geheimen Lauf zu verfolgen, mit ſtets wachſender Aufmerkſamkeit
ihren oft fernliegenden, anfangs nicht ſelten verborgenen Zuſam⸗
menhang, thren rund, ihren Urſprung, ihre Folgen 8 rforſchen
und darzuthun nd die ewigen Geſetze, die unvergleichliche Har
monie der göttlichen Underwerke glei  am uin ih geheimniß⸗
vollen Tiefe zu belauſchen. Darum, hat aber auch ſein Bericht
nicht nur ganz und gar das Gepräge der einfachen, ungeſchmückten
Wahrhaftigkeit deutlich ſei Stirne, ondern e8 wird ſich
auch der ungläubigſte Leſer unwillkürlich Ar Anerkennung des
übernatürlichen Waltens und Wirkens der göttlichen nade
genöthigt ſehen, will eL anders nicht orſätzli ſein Ohr der
ahrhei und ſein Herz der Gnade Gottes verſchließen erſelbe
verdient aher für die unſägliche Mühe, der EL ſich unterzog, und
ofur er  E vo  — heiligen Vater lu den apoſtoliſchen
egen —3— den vollſten an und die ungetheilteſte Anerkennung  16



— 949 —.
und Are nuUur wünſchen, daß dieß anziehend geſchriebene Buch
recht viel von Rändicen und Ungläubigen geleſen würde. —

Zeitläufte.
II

Kaum hatte das vaticaniſche Concil Juli des Jahres
1870 das unfehlbare Lehramt des Papſtes definirt, als ＋ lsbald
verlautete, der Reichskanzler Graf eu habe „aus Anlaß der
Infallibilitäts⸗Erklärung des päpſtlichen Stuhles“ ereits die
erforderlichen Schritte eingeleitet, die ormelle Aufhebung
des Concordates vom Auguſt 1855 dem päpſtlichen Stuhle

notificiren, und der Miniſter für Cultus und Unterricht ſei
beauftragt worden, diejenigen Geſetzesvorlagen für den Reichsrath
vorzubereiten, welche ſich als nothwendig darſtellen, die noch
geltenden Vorſchriften des atente vom November 1855
zur Regelung der katholiſchen Ir In Oeſterreich nach Maß
gabe der Staatsgrundgeſetze und mit Rückſicht auf die iſtori
gegebenen Verhältniſſe abzuändern.“ Das Erſtere iſt denn auch
auf einen Allerhö  en Vortrag des errn remayr hin, in
dem derſelbe die Hinfälligkeit des Concordate mit der durch die
definirte Unfehlbarkeit geſchehenen gänzlichen Alterirung des einen
Paciscenten zu begründen geſucht hatte, un der That geſchehen,
das Letztere aber konnte ſofor nicht tn Vollzug geſetzt werden,
indem zunächſt der deutſch⸗franzöſiſche Krieg jede weitere Action
vertagen ieß und lsdann das mittlerweile ans Uder gekommene
Ausgleichs⸗Miniſterium Hohenwart ſchon aus Politik die confeſ⸗
ſionelle rage einſtweilen ad (Cta legen mußte Als jedoch nach
Scheiterung des Ausgleichs, we  e ataſtrophe merkwürdiger
eiſe auch den Grafen eu Reichskanzlerſchaft und Miniſter⸗
poſten brachte, das Miniſterium Auersperg⸗Laſſer die üge der
Regierung des cisleithaniſchen Oeſterrei E  iff atte, da ſollte
ſofor der confeſſionelle aden wiederum weitergeſponnen werden,
wie denn dieß die Thronrede, mit der die Meichtarheſeſsen vom



— 24 —
ahre 1872 eröffnet wurde, in ihrem Paſſus „Durch die Löſung
der mit dem heiligen Stuhle geſchloſſenen Convention ſind Iin
der Geſetzgebung über das Verhältniß wiſchen der katholiſchen
—— und der Staatsgewalt en entſtanden, zu deren Aus
füllung Me  une Regierung Ihnen die entſprechenden Vorlagen
machen wird“ un beſtimmte und nächſte Usſicht ſtellte. Begreif⸗
licher eiſe war arüber großer Ube uim liberalen ager, aus
dem 10 das Miniſterium unſerer neueſten Aera ollends hervor⸗
egangen, und die ungetheilteſten Sympathien wurden von den
liberalen Abgeordneten den fortſchrittsſreundlichen Regierungs⸗
männern entgegengebracht. „Den orlagen, welche zur Ausfüllung
der durch 4e vollſtändige Aufhebung des Concordate un der
Geſetzgebung entſtandenen Lücke nothwendig wurden, ehen wir
mit der Erwartung entgegen, daß ieſelben geeignet ſein werden,
die E der Staatsgewalt gegenüber der II. ſchirmen
und Mißbräuchen des kirchlichen Einfluſſes ſteuern;“ wurden
die miniſteriellen Fortſchritts⸗Beſtrebungen un der Adreſſe des
Abgeordnetenhauſes begrüßt. wa minder autete der
dießbezügliche Paſſus In der ſe des Herrenhauſes: „Die ſeit
der Löſung der Convention vom Auguſt 1855 noch tn der
Geſetzgebung ber die Verhältniſſe zwiſchen und aAd
fortbeſtehenden en erheiſchen auch unſeres Erachtens ſo
mehr eine baldige ud zeitgemäße Ergänzung, als ſie in ühl
barer Weiſe un die mannigfaltigſten und wichtigſten Beziehungen
des öffentlichen und Privatlebens eingreifen.“

Die Bahn war alſo wiederum frei der Radſchuh, der den
confeſſionellen Fortſchrittskarren perren drohte, war glücklich
beſeitigt, und die ache im beſten Zuge ſein, die
neueſte iberale Aera uin dem chönſten erſcheinen zu aſſen,
weßhalb denn auch ſofort uin und außer dem Reichsrathe die
iberale Freiſinnigkeit luſtig und guter inge die altgewohnten,
aber auch ſchon ange ausgepfiffenen Weiſen anſtimmte. Doch
gar bald fand man das miniſterielle Fortſchrittstempo
langſam, die tn Usſicht geſtellten confeſſionellen orlagen wollten

16*



244

noch immer nicht Fleiſch und Blut annehmen, ſollten noch immer
nicht ber das Stadium der Vorbereitung hinausgekommen ſein.
Insbeſonders war man mit dem oder beſſer au Neue
activirten Cultus und Unterrichtsminiſter Ritter V. remayr
keineswegs zufrieden und rntete derſelbe namentlich bei zwei Maß
nahmen, woOo eine beſtimmte Stellung nehmen und die Inten
tionen der Regierung wenigſtens in einiger eiſe zur Aeußerung
bringen mußte, It reichlichſten aße das Mißfallen von Seite
ſeiner eigenen liberalen Parteigenoſſen.

Die erſte dieſer Maßnahmen betrifft die ſogenannten Alt⸗
katholiken. Nachdem e8 nämlich utn Folge der Schwäche des
abgetretenen Miniſters —  — den Führern der wenigen Oppo
nenten das vaticaniſche Concil In ten gelungen war, e
Salvatorkapelle uſurpiren, nahmen ſich dieſelben gar bald
heraus, ſich ollends als ſtaatlich berechtigte Organe der vom
Staate anerkannten katholiſchen Kirche zu geriren. Dadurch wurde
denn endlich die Regierung zu einer poſitiven Action gedrängt,
und ＋2 erſchien unter dem Februar ein Rundſchreiben des
Miniſters für Cultus und Unterricht alle Länderchefs, In
welchen zuerſt conſtatirt wird, wie „die als „altkatholiſch“ bezeichnete
ewegung innerhalb der katholiſchen 1 der Regierung Iin
o lange keinen nla zu irgend einer Ingerenz egeben habe,
als dieſe ewegung auf innerkirchlichem Gebiete verblieben und
ledigli den Rechtsbeſtand dogmatiſcher Sätze betroffen; In jüngſter
Zeit jedo habe dieſe Bewegung die rein kirchlichen Gebiete über⸗
chritten und in jene äußerlichen Rechtsbereiche hinübergegriffen,
für e nicht die Kirchen⸗, ſondern die aatsgeſetze maßgebend
ſeien.“ ann ird da der Standpunkt, den die Regierung
un dieſer Angelegenheit einnimmt, in der Weiſe klargeſtellt, daß
die ſogenannten Altkatholiken in ange als innerhalb der katho  2  —
liſchen E und auf dem bden des geſchi erausge—
ſtalteten kirchlichen Geſammt⸗Organismus tehend betrachtet werden,
als ſie nicht in der geſetzmäßigen eiſe threm Austritte aus der
Kirche den vorgeſchriebenen Ausdruck gegeben haben Demnach



— 245
können, in ſo ange ern olcher Schritt nicht geſchehen ſei, zur
Ausübung jener ſtaatlichen Functionen, E der Seelſorge⸗
Geiſtlichkeit der geſetzli anerkannten Bekenntniſſe anvertraut
ſeien, nur diejenigen Prieſter als legitimirt angeſehen werden,
welche nach den beſtehenden Geſetzen und kirchlich⸗ſtaatlichen un
richtungen als die ordentlichen Seelſorger jener Bekenntniſſe
erſcheinen, und e8 entbehren insbeſonders alle von ſogenannten
altkatholiſchen Geiſtlichen geführten Eivilſtandsregiſter der öffent⸗
lichen Eigenſchaft und Glaubwürdigkeit, ſowie auch die von ſolchen
Geiſtlichen gef

oſſenen Ehen ungiltig ſeien, un  1*  dem bei dem offen⸗
haren Mangel eines geſetzli anerkannten Organismus der Alt
katholiken weder die Verſammlung jener Gläubigen als Trdent⸗—
liche Pfarrgemeinde, noch ihr Seelſorger als Pfarrer m S  unne
des Geſetzes angeſehen werden können.

Da die Proteſt⸗Katholiken ſich als die eigentlichen atho
liken betrachten und demgemäß Im wohlverſtandenen Intereſſe *
perhorresciren, ſich als eigene Religionsgeſellſchaft im S  inne der
Staatsgrundgeſetze zu conſtituiren, errſchte natürlich über das
miniſterielle Rundſchreiben Im altkatholiſchen, oder beſſer geſagt
im liberalen ager große Unzufriedenheit, und ＋2 wurde darum
Iim Abgeordnetenhauſe der Antrag eingebracht und zum Beſchluf
erhoben: 7 werde ein Ausſchuß von Mitgliedern aus dem
ganzen Hauſe niedergeſetzt mit dem uftrage, daß ＋ die rage,
k ellung jenen Katholiken⸗Gemeinden, die das ogma
der päpſtlichen Unfehlbarkeit nicht anerkennen, gegenüber dem
Artikel des Staatsgrundgeſetzes vom December 1867 zu⸗
komme, dann die vermögensrechtlichen und anderweitigen Beziehungen
derſelben einer Berathung unterziehe, und daß Ex, enn ihm die
geſetzliche egelung dieſer Verhältniſſe In einer oder der andern
Richtung nothwendig erſcheint, die erforderlichen Geſetzentwürfe
ausarbeite und dem vorlege.“ Der gewählte Ausſchuß
hat denn auch ereits itzungen gehalten, aber die einzelnen
Meinungen gingen da ſo ſehr auseinander, daß es ſich zeigte,
wie Niemand von den wiſſe, was EL denn eigentlich mit



— 246 —
den Altkatholiken anfangen ſolle In einer derſelben hat auch
der Unterrichtsminiſter eine Erklärung abgegeben, der wir die
folgenden Sätze entnehmen: „Nicht überſehen iſt, daß die
Altkatholiken ſich mit der Beſtreitung des Dogma's der Unfehl
arkeit allein nicht begnügen; ſie gehen viel weiter und wollen
namentlich die Kirchenverfaſſung in der Richtung abgeändert haben,
daß den Laien ein weſentlicher Einfluß geſichert werde Mit
dieſem Beſtreben richten ſie ſich aber die Beſtimmungen
des Concils von Trient und mithin auch den Katholicismus,
wie chon vor dem Juli 1870 beſtanden hat S  te ſtreben
mithin zwei Dinge a die ſich gegenſeitig ausſchließen: ſie wollen
Katholiken leiben und die katholiſche irchenverfaſſung nicht
anerkennen. Darum muß man auch mit größter Vorſicht in
der ache vorgehen, und namentlich der Staat ſoll ſich ſolchen
Reformbeſtrebungen gegenüber mögli ühl verhalten, eil wir
un der Zeit des Indifferentismus leben Vergleichen wir die
Beſtrebungen der Altkatholiken, wie ſie un Oeſterreich Tage
treten, mit jenen in Deutſchland, zeigt ſich, daß hier ein weſent⸗
licher Unterſchied Döllinger, der Führer der altkatho⸗
liſchen ewegung In Deutſchland, te nicht auf demſelben tand
punkte wie unſere Altkatholiken, verurtheilt die Beſtrebungen
der etzteren und hält dafür, daß durch dieſes Beſtreben das
ogma der Unfehlbarkeit befeſtigt erde Dieſer Streit
mu auf dem iſſenſchaftlich theologiſchen Gebiete vollziehen,
und darum kann nicht Vorſicht empfohlen werden. Die
Beſtrebungen der Altkatholiken erinnern ielfach den Deut
Katholicismus und ich erinnere jene Herren, welche den Verlauf
desſelben bei ſeinem erſten Auftreten nicht beobachten konnten,

die Ausführungen, welche in den erſten riften Ronge's
enthalten ſind Es iſt daher ſehr wohl zu erwägen, was gethan
oder unterlaſſen werden ſoll, denn gerade tm Kampfe zwiſchen
1* und Staat muß jeder falſ Schritt vermieden werden.“

Mag man ber die Worte des errn Stremayr im Ein
zelnen wie immer denken, ſo viel iſt jedenfalls gewiß, daß er



247

unſere öſterreichiſchen Altkatholiken ganz gut gu würdigen verſteht.
Nur mehr muß es aber under nehmen, daß das und
ſchreiben dieſelben deſſenungeachtet als „innerhalb der katholiſchen
Ir und auf dem oden des geſchichtlich herausgeſtalteten kirch  2
en Geſammt⸗Organismus ſtehend“ betrachtet, In ange ſie
nicht ſe un der geſetzmäßigen Weiſe ihren Austritt aus der
katholiſchen tr den vorgeſchriebenen Usdru egeben haben,
und daß dasſelbe in dieſem Sinne dieſe ſogenannten Altkatho⸗
liken noch immer als wahre Katholiken behandelt wiſſen will
Auch omm dieſer offenbaren Inconſequenz noch der Umſtand,
daß das da innegehaltene Vorgehen ſtillſchweigend der1 das
ihr naturgemäß und zu ſagen angeborne Recht abſpricht, ret
und ſelbſtſtändig in Gemäßheit ih eigenen canoniſchen Satzungen
ungehorſame Mitglieder aus ih Gemeinſchaft auszuſcheiden,
und dieß auch Nichtanerkennung der dogmatiſirten Glaubens  2  —
lehre ern Umſtand, der ſich wohl mit der proteſtantiſchen Freiheit
vertragen mag und darum be dem Proteſtanten Bismarck ſich
Ei erklären läßt, der aber mit dem katholiſchen Autoritätsprincip
nie und nimmermehr harmonirt, und eßhalb bei dem Katholiken
remayr geradezu unbegreiflich erſcheinen muß Kein under
alſo, enn ber das miniſterielle Rundſchreiben nicht bloß die
ſogenannten Altkatholiken ungehalten ſind, ondern enn ſich auch
die wahren und aufrichtigen Katholiken durch dasſelbe keineswegs
befriedigt ehen

Wie wird ſich aber in ukunft die „altkatholiſche“ rage
bei uns in Oeſterreich regeln? Ginge e8 nach dem Wunſ
eines der „altkatholiſchen“ Hauptfaiſeurs, des Dr Schulte,
würde ein Geſetz erlaſſen werden, welches a) die Altkatholiken
zur Bildung von Pfarrgemeinden, ihre Prieſter zur Führung der
atriken mit ſtaatlicher Anerkennung und zur Ertheilung des
obligatoriſchen Religions⸗Unterrichtes an den olks  2  — und Mittel
ſchulen für die Kinder der Altkatholiken als berechtigt erklärt,
b) die Ver  ichtung der Altkatholiken Beiträgen für die nier⸗
haltung der 1uf den Fall, daß t  hnen die II Mit



248

gebrauche eingeräumt wird, und die Beiträge zur Miterhaltung
der Pfarrgebäude auf die eigenen beſchränke, Cc) die
altkatholiſchen Prieſter tm Beſitze ihrer Pfründe ſchütze, den
Altkatholiken tn allen Pfarreien, un denen ſich eine geſetzli
beſtimmende Anzahl von Familienhäuptern als altkatholiſch bei
der politiſchen Behörde erklären, den Mitgebrauch der Pfarrkirche
einräume, e) den Altkatholiken das Recht der Beerdigung auf
den katholiſchen Friedhöfen und der Ausübung der hergebrachten
liturgiſchen Functionen garantire, 1 den altkatholiſchen Gemeinden
gerade ſo gut nach dem Bedürfniſſe Staatszu ſchuß ewähre, als
dieß bisher für die atholiſche Kirche, die evangeliſche und griechiſch
orientaliſche geſchah.“ Außerdem wären tm Sinne ehen dieſer
Reſolution des Verfaſſungs⸗Vereines der Deutſchen In Böhmen
„ſogleich im adminiſtrativen Wege die darum anſuchenden Alt:
katholiken, enn tn einem Pfarrſprengel mindeſtens vierundzwanzig
Familienväter das Anſuchen ſtellen und nachweiſen, daß durch
einen Prieſter den Gottesdienſt geſorgt werden kann,
als Pfarrgemeinde anzuerkennen.“ Wir glauben nicht, daß man
In den maßgebenden Kreiſen das eigene Intereſſe ſehr mißverſtehen
werde, einem ſo traurigen Schisma, In welchem Altar

Altar, Kanzel Kanzel errichtet würde, die unterſtützende
Hand bieten. Sicherlich wird aber ein gegen die atholiſche
1 und das poſitive Chriſtenthum überhaupt geplantes
entat, als welches * jedem unbefangenen Auge auf den erſten
Blick einleuchten muß, der Glaubenstreue der großen Maſſe
des katholi  en Volkes und an der Pflichttreue des latholiſchen
Klerus cheitern, wie denn auch der Altkatholicismus un ſeiner
eigentlichen Geburtsſtätte trotz der officiellen ege nur mehr
ein jämmerliches Leben friſtet Ja tu ahrha augenſcheinlicher
Weiſe hat ott bisher ber ſeine tr gewacht und ſein mäch
tiger Arm wird auch In Zukunft die erbärmliche Heuchelei zu
entlarven und den revolutionären Trotz brechen vermögen.
ögen darum künftighin unſere Abgeordneten und unſer Int⸗
ſterium in der „altkatholiſchen“ Frage was immer für eine altung



33 5

249

beobachten den endlichen Sieg der Sache die allein Legiti⸗
mitd und Conſequenz beanſpruchen kann iſt Uns wahrlich ni
bange wir wünſchten jedoch, daß man ſich bei den vorzunehmenden
Maßnahmen nUur ſtreng und entſchieden auf den Standpunkt der
Legitimität und Con Equenz ſtellte, auf daß Recht und Wahrheit
allenthalben zur Anerkennung gelangen und unſere ohnehin chon

zerrütteten Verhältniſſe durch die religiöſen Wirren nicht
noch mehr durch einander gebracht würden

Nun aber dem anderen Falle der nicht minder unſern
Cultus und Unterrichtsminiſter den ugen ſeiner ergenen
Partei mißfällig gemacht hat daß man ihn ſogar Jirekek
gegenüber leicht befunden hat Herr Stremayr brachte
nämlich Reichsrathe Geſetzentwurf ein, betreffend die
Beſorgung des Religionsunterrichtes den öffentlichen Volks⸗
und Mittelſchulen und den Koſtenaufwand für denſelben, welcher

den ugen unſerer liberalen Heißſporne bedeutenden
ückſchri auf der ahn der modernen Schulreform involviren
ollte Zwar erklärte ſich der Unterrichtsminiſter mit den Anſchau

des Unterrichtsausſchuſſes völligen Einverſtändniſſe und
bei der Debatte Abgeordnetenhauſe hob ſeiner ede
insbeſonders hervor, daß EL durchaus nicht auf dem Standpunkte
der confeſſionellen Ule ſtehe, indem „wir vom andpunkte
der efſionellen Ule jetzt übergegangen ſind zum Stand⸗—
punkte ule, I welcher nicht bloß erne beſtimmte Con⸗
fe ſion allein vertreten iſt ondern der Religions⸗Unterricht ertheilt
ird obligat für jede der verſchiedenen Confeſſionen. ber unſere
VollblutLiberalen ſtehen eben auf dem Standpunkte der confeſſions
loſen ule, ˙ daß nach ihrem Sinne die eligion von der
Confeſſion vollen getrennt ſein, oder alls dieß ni möglich
Are die Religion ganz und gar aus dem organiſchen erbande
mit der Schule losgelöſt werden ſollte, und darum te ihnen
der Vorgang des Unterrichtsminiſters nicht recht zu Geſichte und

ſie auch durch ſeine Auseinanderſetzungen keineswegs zufrieden⸗
eſtellt Alsdann ieß ＋ gar, Herr Stremayr Are auf die



250

reactionären Anträge der 21 eisleithaniſchen Biſchöfe, welche
nde April in Wien verſammelt in a0  en der Ule
eingegangen, und da Are es denn ſeinen früheren liberalen
Nimbus ollends geſchehe geweſen. Zum Glücke konnte EL die
beſtimmte Zuſicherung geben, daß die Regierung bei der
gemäßen Prüfung jener Eingaben den Schulgeſetzen nach Wort
und S  tnn treu feſthalten werde; anderſeits ſcheint jedoch in Gemäßheit
der oben angeführten miniſteriellen Erklärung te Regierung
bezüglich des Sinnes unſerer Schulgeſetze keineswegs ganz
und gar die Auffaſſung t  hrer liberalen Parteigenoſſen theilen,
und darum hat auch die gegebene Zuſicherung den Unterrichts⸗
miniſter in deren Reputation nicht völlig rehabilitiren vermocht.

ber hat ſich Herr remayr durch eine Haltung in der
Schulfrage den ank aller wahren und treuen Katholiken verdient?
Wir zweifeln ehr daran, wenigſtens auf den vollen Dank kann
eLr ſicherli keinen Anſpruch machen Denn der wahre 0  oli
kann principiell nUur mit der confeſſionellen Ule einverſtanden
ſein, und die hat er 10 ausdrücklich desavouiren müſſen für

Sodann dünkt uns die miniſterielle Auffaſſunggut befunden.
unſerer jetzigen Schulgeſetzgebung zu erkünſtelt und zu unnatürlich,
als daß uns dieſelbe plauſibel erſcheinen 0  E der was ſoll
es agen, enn gegenwärtig die Ule nicht mehr confeſſionell
ſein ſoll, weil in derſelben nicht mehr bloß eine beſtimmte onfeſſion
alle  un vertreten it, aber dafür In derſelben „der Religions⸗
Unterricht obligat für jede der verſchiedenen Confeſſionen“ ertheilt
werden ſoll? eder ſoll die Religion von der Confeſſion
getragen ſein, wie man dieß von Seite der Regierung zu meinen
ſcheint, und dann muß die Confeſſion auf die Schule einen ſo
maßgebenden Einfluß beſitzen, daß eben ihr obligater Religions⸗
unterricht als der ihrige, t. alſo als confeſſioneller zur vollen
und durch keinerlei influſſe beeinträchtigten Geltung gelangen
kann, wodurch in Wahrheit te Ule für mehrere Confeſſionen
zugleich confeſſionell werden, und da dieß ob des dogmatiſchen egen⸗
ſatzes der Confeſſionen nicht möglich iſt, ſich dieſelbe wiederum für



251

die einzelnen Confeſſionen als die einzeln mm confeſſionelle
cheiden müßte; oder aber da man 10 dieß gerade vermieden
wiſſen will ſo müßte der obligate Religionsunterricht unab⸗
hängig von den einzelnen onfe ſionen ſein, daß dieſelben
wahren und maßgebenden Einfluß S  unne threr dogmatiſchen
rundſätze auf die Ule nicht auszuüben vermöchten und daß
om auch derſelben der obligate Religionsunterricht keineswegs

S  inne und nach den Grundſätzen der einzelnen onſe ſionen
zu ſeiner wahren und vollen Geltung gelangen könnte In dieſem
Falle Are aber die Religion tiſch von der Confeſſion losgelöſt,
und demnach dieſem Se  tnne die Ule ahrhei onfeſ⸗
ſionslos und weil ＋2 denn doch nicht recht geht die eligion als

ſtaatliche Angelegenheit zu behandeln, und weil auch über
au erne conſe ſionslo E  P Religion ein reines Unding iſt müßte
＋ endlich darauf hinauskommen daß die Ule der eiſe
conſe ſionslos ware, ferne der Religionsunterricht als obligater
Schulgegenſtand ganz geſtrichen und fũ und gar den
einzelnen Confeſſionen bezüglich ihrer Confeſſions Angehörigen
überlaſſen bliebe Und eben das Letztere entſpricht nicht bloß der
liberalen Doctrin, ſondern auch nach unſerer Ueberzeugung ganz und
gar wenigſtens dem Geiſte unſerer gegenwärtigen Schulgeſetzgebung,
eßhalb 2 nicht under nehmen kann, man errn von

Stremayr von beiden Seiten Inconſequenz und Halbheit v  irft
und ſich insbeſonders auf katholiſcher Seite die Beſorgniß breit
macht daß derſelbe mit feinen halben und inconſequenten Maß
regeln, namentlich Unter den gegenwärtigen dem poſitiven Glauben
und der wahren * ſo holden Zeitverhältniſſen, den
Schulkarren keineswegs vor dem Sturze den vollen confeſ
ſionslofſen Abgrund werde erretten können.

So ſind wir alſo cisleithaniſchen Oeſterreich noch eit
entfern von wahren Verſtändigung zwiſchen Iu und
Staat und enn wir auch nicht Krieg haben wie eL gegen⸗
wärtig deutſchen et mimi offener und rückſichtsloſer
die Kirche eführt wird haben wir auch keinen wahren irch



— 252 —

lichen Frieden wie 10 derſelbe überhaupt in ſo ange unmöglich
iſt als das geheiligte Oberhaupt der Kirche, der das Loos
eine Gefangenen theilen muß Be Uuns man einſtweilen
einen Waffenſtillſtand geſchloſſen zu haben und alls anders die
Umſtände noch günſtig ſind werden jedenfalls be dem Wieder—
zuſammentritte des Reichsrathes nach miniſterieller Verſiche⸗
rung die Ausſicht geſtellten confe ſionellen orlagen endlich ern

gebracht werden ſollen, die ultraliberalen Heiß ſchon fũ
orge tragen daß es der katholiſchen Kirche Oeſterreich 10
nicht beſſer ergehe als In Deutſchland Darum geben wir uns
denn auch keiner falſchen Sicherheit hin, ſondern mit feſtem ott  2
vertrauen und mit unerſchütterlicher Pflichttreue wollen wir Uuns
rüſten zUum gerechten ampf für ahrhei und Recht herz
innigen ſchluſſe Ere katholiſchen Brüder, wie ſie ber die

weite Tde verbreitet ſind und treuen Hinblicke auf
unſeren heiligen Vater der jüngſt ſeinen 81 Geburtstag und
den Jahrestag ſeiner päpſtlichen Thronbeſteigung 6 ehen, den
uns ott noch ange erhalten moge und den ott nach vielen
Stürmen und Leiden noch mit dem Triumphe der 1* über
alle die Mächte des Unglaubens erfreuen wolle! SP

Miscellanea
Pfarreoncurs⸗ Fragen eim oncur.

1872
Au 8 der Dogmatik

Quid est Hdes catholica? Guaenam St SJuUs 20
Scripturam SaCramn, traditionem et rationem relatio? Asserta
exemplis lustrentur Uid docet catholiea Hdes de
sacramentl poenitentiae ministro?

II U3s der Moral
Virtus theologica charitatis quoad SUallI notionem,

Suumque objectum;, proprietates atque necessitatem PTO-



— 253 —

ponatur Legis de Sanctificandis diebus dominieis et
festivis momenta essentialia, ejusdemque nis et gravitas,
respectu quoque habito modernarum relationum Socialium
éxhibeantur. Jus dominii privati 02 fortunae (contra
Communistas) demonstretur.

III Aus dem Kirchenrechte:
Quae Jura proveniunt SUpPremo Pontificis Romani

magisterio? Licetne Offerre Sacrifieium Missae PrO ProO-
testantibus 8SIVGS 81VGS defunctis? Guod diserimen
intercedit inter Ius CanOnIGUII et MS eivile Austriacum quoad

affinitatis t quoad impedimentum matrimonii
Illa proveniens?

Aus der aſtora
Bedeutung haben die Faſtenpredigten und wie

ſind ſie nach toff und Form einzurichten? Was beſtimmt
die Kirche inſicht der Opfermaterien, we Vorſicht iſt bei
ihrer Beiſchaffung geboten, und we  E Vorſchriften gelten für die
Erneuerung der eiligen Geſtalten? Durch we Mittel kann
der Seelſorger die requenz der heiligen Sacramente der Buße
und Altars befördern? Predigt Text „Ihr Jeſum,
den Gekreuzigten, ELr iſt auferſtanden Mar ema
Von der Bedeutung der Auferſtehung Chriſti für unſern Glauben
und für unſer eben ingang oder lu vollſtändig auszu⸗
arbeiten, Abhandlung bloß ſkizziren.) alecheſe Dein ille
geſchehe wie Himmel alſo auch auf Erden

Aus der xegef
Paraphraſe ber die Epiſtel auf den onntag nach

Pfingſten ( CoOr 11)



ͤ— 254. %—

II Aus den hinterlaſſenen Papieren eine langjährigen
Strafhaus⸗

Seelſorgers. Mitgetheilt von

ott traf den ungeſtraften Mord durch das Fallen
utn liE

Ein Ehemann glaubt In ſeiner Eiferſucht, ſein ſchwangeres
eib habe von einem anderen Manne empfangen. Er räth ihr zUum
Abortus, was dieſe auch willig thut Nach einem halben ahre
rwürgt EL im nia der iferſu das ſiebenjährige Stiefkind
ſeiner im Ehebruch ertappten Frau. Wie ichtlich iſt bei dieſem
zweiten Verbrechen die gerechte Gottesſtrafe für das erſte In gleicher
Kategorie ſtehende Verbrechen! Wohin führen Eiferſucht, Ehe⸗
bruch und das traurige Geſchle

eſen

Liebe und Barmherzigkeit brechen den halsſtärrigſten
inn.

beging ein leines ergehen das Zollgeſetz,
wurde darüber verhaftet und härter, als EL es verſchuldete, behan⸗
delt. Er begehrt Satisfaction, und da man ſie ihm nicht auf
dem Wege der üte gewährt, ird ETL reilich zum groben olterer
wofů EL auch Züchtigung erhält. Halsſtärrig verharr auf
die Wiedererlangung einer vermeintlichen E  E, wird, ohne daß
man 8 ihm ankündigt, ins Zwangsarbeitshaus geführt.
Das empört ihn. Doch auf gute Zureden gibt eLr ſich noch eine
Zeitlang zufrieden. Da aber alle Hoffnungen getäuſcht ſind,
eſchließt eL den Selbſtmord durch Hungertod. Fünf Tage hält
EL 2 aus ohne Speiſe; wird nur noch wilder und eigenſinniger.
Da erſchein ein Regierungsrath un ſeinem Gefängniß, äßt ihm
die ien und Zwangsjacke abnehmen, und EL wird ſanfter, und
als ihm nach agen ſeine Befreiung und Anſtellung bei einer

ſtelle, das beſcheidene Ziel ſeiner ünſche angekündet
wird, ſo weint der onſt ſo Verwilderte, der Zwangsjacken zerriß,
alle enſter einſchlug, eLr weint wie ern ind und nimmt jede



— 28 —

gute und chriſtliche ehre mit aller anftmu könig⸗
liches eſe der chriſtlichen Liebe! Wie vie  le Verlorne
gerettet, enn man dich kennen und auch Criminalverfahren
als erſte Norm oben anſetzte und übte

Ule für Verbrechen
Ein entlaſſener Wächter verſchenkt aus Noth Kinder

Der verſchenkte nabe ird von ſorgloſen Eheleuten, die kinderlos
auch Wächtersleute ſind auferzogen, die ihn ohne Aufſicht
herumziehen aſſen Endlich omm er zu ſeinem verarmten Vater
verwildert olg nicht mehr geht müßig, ird zu verſchiedenen
Meiſtern die ehre gethan, entläuft mim nach Eein paar
agen und iſt jetzt wieder Hauſe bei ſeinen Eltern die für

Schein Eein leines Zimmer haben, daß nur Mann und
Weib ern ett haben Für den Knaben findet ſich
Zimmerchen kein Plätzchen mehr, und lã der 13jährige
Burſche chon ſeit halben Jahre euboden
ern 17jähriges ädchen und ein 18jähriger fremder Burſche

ſeiner Seite ſchlafen anz chule Verbrechen?
des recken eine Pauperismus!
Falſche Religionsbegriffe die Quelle der Verbrechen

Unvertilgbarer Hang zum Stehlen und zur erübung von

Bosheiten jeglicher Art bemächtigten ſich der jugendlichen Seele
des Ke  une Strafe, ke  une Warnung hilft denn der Verbrecher
hat den rundſatz etz will ich ＋ noch E forttreiben, viel
ich e treiben kann; dann ird der Antichriſt ommen und zu

Zeit will ich mich martern laſſen; dann iſt durch den
Martyrtod getilgt alle Schuld!

Thierquälerei Einem Mord
hatte ern etwa unbändiges Pferd Einſt chlug EL

dasſelbe ſo unbarmherzig, daß EL ihm enen Hüftknochen zerſchlug;
mußte dasſelbe aſt unbrauchbar 08

ſchlagen, während ＋1 dafür noch chuldig war Dieſe 80 fl



256

wurden ihm vom früheren Eigenthümer des Pferdes abgefordert.
konnte teſe Summe nicht erlegen, und ſie bekommen,

bricht un ern Haus ein und ermordet dort die einzige Perſon,
die dar  In war

Unerhörte Bosheit—angeborne Anomalie des
en Herzens.

mußte als Knabe für ſeinen Vater öfters Branntwein
holen; eTL verunreinigte dann jedesmal beim Nachhauſegehen den
Branntwein Ur das Uriniren In die Branntweinflaſche. Er
ſchnitt Schafen und Schweinen ren und Füße ab Er zerbrach
einſt heimlich einem einquartierten Soldaten den Säbel in der
ölliſchen Abſicht, ihm, der ihn doch nie beleidigt hatte, eine
tüchtige ra Schläge zuzuziehen. Er a den Dienſtboten
das Geld, nulr damit ein oder der andere Dienſtbote dann In
Verdacht käme. E ſind die Factoren, die das Ebenbild
Gottes gräßlich verkrüppeln?



Die römiſche Disputation üÜber des eiligen Petrus
Anweſenheit un Rom

ohl allgemeine Ueberraſchung brachte die Nachricht hervor,
daß in Rom eine Disputation zwiſchen katholiſchen und prote⸗
ſtantiſchen Theologen ber die Anweſenheit des heiligen Petrus
In Rom ſtattfinden ollte. Ein proteſtantiſcher rediger nämlich,
Sciarelli mit Namen, hatte öffentlich In den römiſchen Zeitungen
eine Vorleſung angekündet, in der ETL mit Beweiſen aus der
heiligen chri und den heiligen Vätern darthun wolle, daß der
heilige Petrus niemals tn Rom geweſen Are. Daraufhin hatten
ſich mehrere römiſche Theologen zu einer öffentlichen Disputation
über die Theſe, daß Petrus in Rom wirklich geweſen, Im Ein⸗
verſtändniſſe mit dem heiligen ater, dem Papſte, angeboten,
die denn auch am und Februar Abends nach der vorher
getroffenen Vereinbarung ſtattfand, und In der von beiden Seiten
drei Redner, am erſten Abende vier, und zweiten zwei, in
die Schranken traten Stenographen zeichneten die eden auf,
und ſowie einer der edner eendet atte, übergaben dieſelben
ogleich ihre Blätter dem Präſidenten, welcher dieſelben ſofort
verſiegelte. Nach dieſen ſtenographiſchen, von den Vorſitzenden
beider Parteien beglaubigten ert  en nun liegt uns die „Römiſche
Disputation zwiſchen Katholiken und Proteſtanten über die
War Petrus in Rom?“ tn vollſtändiger und wortgetreuer
Ueberſetzung) vor, und wir vermeinen durchaus den Wünſchen
unſerer Leſer zu entſprechen, enn wir thnen hievon in der theo
logiſch⸗praktiſchen Quartalſchrift ein ganz und gar ſachgetreues

Münſter. Adolph Ruſſel's Verlag 872 gr. 128



258

Referat liefern Iſt e8 14 ſchon und für ſich von Intereſſe,
daß man 8 von proteſtantiſcher Seite wagte, gerade in Rom
und ber dieſe Theſe eine Disputation anzubieten, und iſt auch
das Ungewöhnliche der ——  772  ache ganz geeignet, ein großes Aufſehen
zu machen, —um mehr darf alſo ohne allen Zweifel die ge⸗
haltene Disputation ſe auf das allgemeinſte Intereſſe Anſpruch
machen

Bevor wir aber an die Sache ſelber gehen, cheint e8 uns
zweckmäßig, eine Darlegung des wiſſenſchaftlichen Standes der
rage über die Anweſenheit des heiligen Petrus un Rom, wie
derſelbe gegenwärtig das Reſultat der theologiſchen Forſchung
bildet, vorauszuſchicken. Denn wir tragen ſo gleichſam den ent⸗
ſprechenden Hintergrund auf, auf welchem ſich alsdann das ſach
liche Bild, welches wir von der römiſchen Disputation zu entwerfen
vorhaben, nur Aum ſo ſchärfer und beſtimmter ausnimmt, und es
ird ſich In dieſer Weiſe auch das richtige Urtheil über das
Reſultat der Disputation ʒum ˙ leichter ilden aſſen, 10
dasſelbe ird ſich da eigentlich chon von aus der vorge⸗
führten Disputation Unmittelbar ergeben.

Die Frage über die Anweſenheit des heiligen Petrus V
Rom und den damit zuſammenhängenden Episcopat etrt In Rom
iſt die Lebensfrage für das Anſehen des römiſchen Stuhles. War
nämlich der erſte Primas der Kirche, der heilige Petrus, niemals
tn Rom, und war erſelbe demnach auch nicht Biſchof der römi⸗
ſchen irche, ſo können ſich die römiſchen Päpſte nicht weiter
die Nachfolger des heiligen Petru nennen, und der Primat des
x

iſchen Stuhles entbehrt ſeiner nothwendigen Grundlage, der
elbe darf tm beſten Falle nur mehr als eine nach menſchlichem
2 ausgewirkte Rechtsinſtitution, nicht aber als eine nach
göttlichem Rechte in ſeinem rſten Inhaber grundgelegte dogma⸗
tiſche Inſtitution gelten, venn derſelbe nicht gar auf die eber-⸗
griffe und Anmaßungen der einzelnen Päpſte zurückgeführt werden
muß teßh wurde denn auch zu keiner Zeit verkannt; U bis
herab ins vierzehnte Jahrhundert glaubte man allgemein tu der



259

abendländiſchen wie In der morgenländiſchen Kirche, daß der
Apoſtel Petrus durch ängere Zeit die römiſche ＋ geleitet und
Im Angeſichte derſelben den Martyrtod erütten habe, und keinem
einzigen der vielen häretiſchen und ſchismatiſchen Parteien kam
＋ auch nur von erne in den Sinn, gegen dieſen allgemeinen
Glauben den leiſeſten Zweifel zu erheben, obwohl auf dieſer
Ueberzeugung einzig und allein das o hervorragende Anſehen
der römiſchen Biſchöfe beruhte Die erſten Zweifel den
Aufenthalt und Episcopat etrt zu Rom prach Marfilius von

Padua aus bei Gelegenheit der Streitigkeiten zwiſchen
Ludwig, dem Baier, und Johann XII. Auch Aventinus
(Johann von Abenſperg, nicht vortheilhaft von
einer Reiſe des Petrus nach Rom. Der 1* aber, welcher In
einer eigenen Schrift den Episcopat des Apoſtels Petrus In Rom
beſtritt, war der Lutheraner Ulrich Velenus Se  In Buch „Gol-
dast monarchia“ zerfällt in zwe Theile, Iun deren erſten, be
tehend aus apiteln, ELr zu beweiſen ſucht, Petrus ſei nie
un Rom geweſen, und habe zugleich mit Paulus den Martyrtod
in Jeruſalem erlitten; Im weiten Theile beſtreitet EL die von

katholiſcher Seite eltend gemachten Gründe; ihn widerlegte der
Biſchof von Rocheſter, Johann Fiſcher, In ſeinem Buche: Petrus
fuit Romae, und Bellarmin de TOIMallo0 pontifice ehr
ufſehen Tregte um ſiebzehnten Jahrhunderte die Schrift des jüngeren
Spanheim: De temere credita Petri 1In Urbem Romam PTO-
fectione, und dieß mehr, als die der katholiſchenxgen  2
ber genommene kirchliche Stellung noch andere Gelehrte antrieb,
den Episcopat etri un Rom zu leugnen, den auf dem
ſelben ruhenden Primat des 5

iſchen Stuhles gleichſam von run
aus zerſtören. Doch widerſprachen auch viele elbſt Unter den
gelehrten Proteſtanten, wie ern Cave, Hammond, Pearſon, de Hroot,
Uſher, Junius, caliger, Le erc, Basnage, Newton

Was bis zur Mitte des Jahrhunderts hin die
Anweſenheit und den Episcopat des heiligen Petrus In Rom
geſchrieben worden war, das würdigte vor mehr als hundert

17²



260

Jahren In erſchöpfender und gründlicher Weiſe der gelehrte Theo
loge aus Florenz, eter ranz Foggini in ſeiner umfaſſe
Schrift „De romano 1VI Petri itinere et episcopatu ejus-
gue antiquissimis imaginibus exercitationes historico Cri-
ticae.“ In der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts
hielten denn auch die Namhafteſten der proteſtantiſchen Geſchichts—
ſchreiber der Anweſenheit des Petrus Iun Rom feſt, und erſt
Iim neunzehnten Jahrhunder rat dieſes ſche Bewußtſein
bei einigen ausgezeichneten Gelehrten wieder mehr oder weniger
zurück. In förmliche Abrede ſtellten den Aufenthalt Petri in
Rom Eichhorn, Di Baur, Di. Neander, auch nicht aus
drücklich, doch immerhin entſchieden genug, und Dir Mayrhoff.
Durch Eichhorn's Behauptung veranlaßt, rſchien Iu der Tübinger
theologiſchen Quartalſchrift eine Abhandlung „über
den Aufenthalt des Apoſtels Petrus zu Rom,“ we zwar in
dem Reſultate ihrer Unterſuchung über die Dauer des Aufent⸗
haltes Petri un Rom von der Meinung der meiſten älteren katho⸗
iſchen Schriftſteller bedeutend abweicht, onſt aber den egen  2  2
ſtand gründlich behandelt egen Baur, Neander und Mayrhoff
aber übernahm die Vertheidigung der Anweſenheit des heiligen
Petrus In Rom Dir Ginzel, indem EL im Winter 1835 auf
1836 ſeine Abhandlung „Ueber den Episcopat Petri in Rom“
für die in Wien amals erſchienene „Neue theologiſche Zeitſchrift

Di. Joſef Pletz“ ſchrieb, wo ſie tm eilften Jahrgange, 1838,
veröffentli wurde, und tn der eL auch die kritiſchen Unterſuchungen
ber die Chronologie der Apoſtelgeſchichte von Di nger ins
beſonders berückſichtigte. Auch hatte zu demſelben Zwecke in der
gleichen Zeit Windiſchmann ſeine „Vindiciae Petrinae“ ge⸗
ſchrieben, welche tm Spätſommer 1836 gu Regensburg erſchienen.
Auf Grund eigener und fremder neuerer Forſchungen hat ſodann
Dir Ginzel eine vorhin erwähnte Abhandlung gänzlich Umge  2
arbeite und ſie zur achtzehnten Säcularfeier des Martyriums
etri Unter dem Titel „Neue Unterſuchungen ber den Episcopat
und den Martyrtod des heiligen etru in Rom“ tu der zu



— 261. —

Wien bei Braumüller erſcheinenden „Oeſterreichiſchen Vierteljahrs⸗
ſchrift für atholiſche Theologie“ (VI and 449 bis 491)
ekannt gemacht In den bei Braumüller Wien
ſchienenen „Kirchenhiſtoriſchen riften von Dr ef Ginzel
Domcapitular Leitmeritz“ aber iſt ehen dieſelbe Abhandlung

Der Episcopat elrt Rom“ ande erſter Stelle
wiederum abgedruckt welcher Wiederabdruck nach der Verſicherung
des Verfaſſers nicht ohne ergänzende und berichtigende Bemer—
kungen geblieben iſt

Endlich erwähnen wir noch eine neue chrift von Dir Lipſius
Die Quellen der römiſchen Petrusſage ritiſch unterſucht von

Lipſius iel Schmers 1872.“ nach der die atholiſche
1L ihren Urſprung lediglich der Jahrhundert entſtan⸗
denen Simonſage verdanken ſoll Das Auftreten des Heiden⸗
apoſtels habe nämlich der judenchriſtlichen Partei genügenden
Anlaß geboten auch den Petrus wider alle beglaubigte Geſchichte
nach der Welthauptſtadt zu verſetzen den unter der
des Magiers S  mon verkappten Paulus, den alſchen Apoſtel
unermüdlich zu bekämpfen und völlig zu überwinden. In der
Folge habe man den urſprünglichen Sinn der Simonſage ver⸗

geſſen, und dem Magier nur den rzketzer geſehen, von welchem
Soalle oſtiſche Parteien ihre Entſtehung herleiten ſollen

habe beide Sagengeſtalten ruhig verbinden und den Petrus
Mn Rom den Zauberer Stmon bekämpfen mit dem Apoſtel Paulus
aber friedlich zuſammenwirken und gemeinſam ſterben aſſen önnen
Schon zu nde des weiten Jahrhunderts ſei bei katholiſchen
Kirchenlehrern jede Erinnerung den antipauliniſchen Urſprung
der Simonſage erloſchen, und von der Zeit datire ſich die

Imaltchriſtliche auf Petrus und Paulus gegründete 1*
Beſondern ließe ſich nach den ſpärlichen Angaben der Schrift
des Lipſius der folgenden Weiſe der Zeitpunkt der Inaugu⸗
ration der katholiſchen r noch näher beſtimmen „Die
Kerygmen ſind ums Jahr 140 145 die Anagorismen noch

dter geſchrieben Die älteſte Grundſchri dagegen muß



262

längere Zeit vor der des zweiten Jahrhunderts entſtanden
ſein. Wann hierauf die „petropauliniſche Sage“ begonnen hat,
ird nirgends angegeben; jedenfalls beſtand ſie neben der
„antipauliniſchen Ueberlieferung“ Ums Jahr 170 Denn 10
nyſius von Korinth, meint Lipſius, ſage von der Simonfrage
eßhalb ni Et. die von ihm überlieferte „petropauliniſche
Sage“ eben das atholiſche Gegenſtück der „ebionitiſchen“ iſt und
mit ihrer gefliſſentlichen Hervorhebung des gemeinſamen Wirkens
beider Apoſtel handgreiflich den Zweck verfolgt, die „antipauli⸗
niſche Ueberlieferung“ zu verdrängen. Das etztere Beſtreben
ird nach Lipſius ſo guten Erfolg gehabt aben, daß ungefähr
ern Decennium ſpäter die „antipauliniſche Tradition“ ollends
verſchwunden war. Wenigſtens hebt Irenäus die Succeſſion der
römiſchen Biſchöfe von Petrus bis zu ſei Zeit mit großer
aſe hervor, und ＋2 zeigt ſich niemand, 10 nicht einmal ein
Häretiker, durch den die I＋. ihren Urſprung erinnert worden
Are 76 Mit Recht macht hiezu ern Recenſent un der Tübinger
theologiſchen Quartalſchrift Heft die olgende Bemer—
kung: „Bei dieſer bodenloſen Hypotheſe, die nicht einmal den
Reiz der euher hat, länger zu verweilen, iſt überflüſſig, zumal
der Verfaſſer in den tiefgreifendſten Parthien einfach auf Baur
verweist, und eingeſteht, keine „erſchöpfende Behandlung
der römiſchen Petrusſage,“ ondern eine „Quellenkritik“ bezweckt

haben, we „das Material für eine zuſammenfaſſende Dar—
ſtellung“ ſichern Wie es aber mit dieſer „Quellenkritik“ aus⸗
ſieht, das zeigt ann erſelbe Recenſent an einem Punkte, der, wie
ihm ſcheint, ſehr vie beigetragen hat, den talentvollen Verfaſſer für
die Vertheidigung einer haltloſen Behauptung 8u veranlaſſen,
und der hier entgegen einer Aufſtellung un einer früheren Schrift
desſelben Lipſius „Chronologie der römiſchen äpſte auf die
Interpellation des Bonner Literatur  —  Blattes Sp 391)
tn einer Weiſe corrigirt iſt, daß, enn Lipſius in ſolcher Weiſe
ſeine „Quellenkritik“ ortſetzt, das Bedürfniß einer neuen Aus
gabe ſei „Chronologie“ ein unabweisliches edürfni wird



263

Nachdem wir alſo die vorzüglichere auf unſere rage ezug
habende Literatur Im Ueberblicke vorgeführt haben, wollen wir
nunmehr das betreffende Reſultat der theologiſchen orſchung
namhaft machen, nach jenen Geſichtspunkten, welche NIIII

zugsweiſe für unſeren Zweck zur richtigen Orientirung zu dienen
geeignet ſind, und wobei wir namentlich uns Hinzel's gelehrte
Abhandlung „Der Episcopat Petri In Rom,“ wie dieſelbe In
deſſen jüngſt herausgegebenen „Kirchenhiſtoriſchen riften“ vor.

iegt, anſchließen werden.
Die neuteſtamentliche Chronologie va immer ein wahres

CTUXNX theologorum, und wird es wohl auch immer leiben an
braucht nur mit einem flüchtigen derartige chronologiſche
Unterſuchungen zu überſchauen, Um e8 gu begreifen, welche dornen—
volle Pfade da zu wandeln ſind, und wie nſicher und mannig⸗
faltig die aufgeſtellten ypotheſen ſind Di Ginzel ührt
manchen Stellen eine uhre Muſterkarte von olchen chronolo  —  E
giſchen aten auf So ſei beiſpielsweiſe erwähnt, daß die Be
kehrung des Saulus von den verſchiedenen Gelehrten un der fol
genden Weiſe beſtimmt wird: In Jahr ſetzt ſie Bengel;
ins Jahr Süßkind; ins Jahr 33 Hieronymus und Pettau;
ins Jahr Baronius und Tillemont; ins Jahr 35 Uſher,
Peanſon, Hug, Wierer, de ette, Feilmoſer, ins Jahr 37 Bas

Michaelis, Eichhorn, Köhler, Schott, ucher; nach Dir
Anger kann ſie nicht dle als ins Jahr fallen, während
dieſelbe Capellus, Schrader ins Jahr 395 Spanheim, Bertholdt,
Kuinoel ins ahr 40, und das Chronicon paschale zwiſchen
—42 und 5 ins zweite Jahr des audiu Di Gin
zel bemerkt tm Allgemeinen, daß In der Apoſtelgeſchichte der
Pragmatismus vorherrſchend ſei der die 0  1 einem hiſtoriſchen
Geſammtbilde gehörenden Züge zuſammenfaſſe, ſie mögen noch
ſehr In Raum und Zeit auseinanderliegen, und im Beſonderen
beſtimmt CI (meiſt nach Di Anger) folgendermaßen die vor⸗

züglicheren aten 31 ACTrASE Dyonis. Himmelfahrt des errn;
Apoſtelgeſchichte 2, 43 31 wiſchen 363 ärtyrer⸗



— 264 —m—

tod des heiligen Stephan nicht ſpäter als 37, vielleicht 36; Petrus
In amaria 8, 25) 373 Saul's Bekehrung 373
un den Jahren 37 — 39 viſitirt Petrus die Kirchen un Udäa,
Galiläa und Samaria (A 9, 31 32), heilt zu den
Aenäas und erweckt zu Die Tebitha (9 und
nimm  1 die erſten Heiden In der Perſon des Hauptmanns Cor⸗
nelius und ſeiner Familie in die ＋ auf (10 K.); aul
Oomm nach Jeruſalem, den Petrus zu ehen Gal. 1, 18),
wir von demſelben als aufrichtiger Schüler hriſti anerkannt,
und. von den rüdern nach Cäſarea geleite und nach Tarſus
entlaſſen 9, — Predigt die Heiden zu An
tiochien (EK, 9 — 2 41 Barnabas mit Saulus lehren in
Antiochien (14, 22 — 26); 42 ird Petrus von Herodes vor

Oſtern ins Gefängniß geworfen und nach dem wunderbar
daraus befreit 12, 3 — 17), und begibt ſich nach An⸗
tiochien zur Begründung des Kirchenweſens; 47 Petrus auf
dem Apoſtelconcil In Jeruſalem 15, 6 — 34); 51 Pau⸗
lus in Jeruſalem, Conferenz daſelbſt mit Jacobus, Kephas und
Johannes, Petrus darauf en Antiochia, bO ihm Paulus adelnd
entgegentritt (Gal 2, 1—114 und 18, 22); ſchreibt
Paulus, un den erſten drei Monaten In Korinth verweilend

2 J. 3) den rie an die Römer, iſt ngſten in eru⸗
alem 21, wird als Gefangener dem Präſes
Felix un Cäſarea übergeben (21, 27 — 23, 35)3 von dieſem
ſeinem Nachfolger ortiu Feſtus überantwortet (24, 27), welcher
der von Petrus eingelegten Berufung den Kaiſer olge ge⸗
bend (2⁵, 0 — 1 ihn zu Schiffe nach Italien transportiren
läßt (27, 403 56 omm Paulus tm Frühjahre nach Rom 28
16)3; 58 wird er u  0  14 zweijähriger Gefangenſchaft (28, 30) frei
ilipp 2, 19 — 24, Philem 22); Paulus wieder tn Ge
fangenſchaft un Rom (2 Tim 15 1 2, 93 4., 1 21)
und wieder frei geworden ebr 13, 24.) begibt ſich
nach Spanien; Petrus und Paulus erleiden zu Rom den
Martyrtod.



265

nter „Babylon“ tm Briefe des heiligen Petrus
(5, 13) verſtanden die en Ausleger insgeſammt, der latei  2  2
niſchen als der griechiſchen Kirche, Rom Der einzige
Mönch Cosmas Indikoplauſtes (ums Jahr 576) meint das alte
Babylon der Chaldäer Euphrat, dem einige neuere iſche
Neſtorianer beiſtimmen. In den Zeiten aber iſt die
Erklärung der en aſt allgemein verworfen worden, und ern
Scaliger, Salmaſius, Basnage, de Marca, Dupin, Michaelis,
ſowie in der neueſten Zeit Hug, Guerike, Neander, Nayrhoff,
u erklären ſich einſtimmig für das alte Babylon. nter den
Neuern ſtimmen bloß Valeſius, Grotius, Lardner, Mosheim,‚ Myn⸗
ſter und in der neueſten Zeit wa (in ſeinem 1871 veröffent⸗
lichten Commentare der katholiſchen Briefe) —  ür Rom Dir Ginzel
te ſich nach gründlicher Würdigung der eltend gema  en wie  2  2
rigkeiten namentlich Ur iſtoriſche Gründe beſtimmt, der An⸗
ſicht der en beizutreten, und EL legt dabei ern beſonderes Ge
wicht auf den Umſtand, daß Irenäus und Tertullian, die ſich
gern und äufig auf das Zeugniß der apoſtoliſchen Kirchen
berufen, und dieſelben in ihren riften anführen, von einer
ecclesi2 apostolica uin Babylon gar m wiſſen; ebenſo hat
Euſebius, der in ſe

inem Werke ſo fleißig das Capitel von der
Gründung der verſchiedenen Kirchen aus alten Quellen bearbeitet
hat, von der durch den Apoſtel Petrus geſtiftet kErn ſollenden
babyloniſchen tx keine Ur aufgefunden, weßhalb derſelbe
denn auch bei dem Berichte, man behaupte, Petrus habe ſeinen
erſten Tie von Rom aus geſchrieben, welches er OOTOSD0½
Babylon nenne, nicht die geringſte Erwähnung von einer baby⸗
loniſchen macht, wie EL ſie doch hier hätte machen müſſen,
alls eLr die geringſte Kunde davon gehabt hätte Auch macht
Ginzel eltend, daß das bloße Vorhanden— und Gerichtetſein des
Briefes die in Pontus, Galatien, Kappadocien, Aſien und
Bythinien aus Juden⸗ und Heidenchriſten beſtehenden Gemeinden
noch kein Beweis ſei, daß Petrus mit ihnen früher tn perſön⸗
en Verhältniſſen als Lehrer geſtanden, da der Inhalt des



266

Briefes dieſe Anſicht gar nicht unterſtütze. Vielmehr ſei * be
Petrus, den der Herr mit der oberſten Leitung ſeiner Kirche
bekleidet, gar ni befremdend, daß ETL ſich auch mit ſolchen
Chriſtengemeinden, e von andern poſteln oder Verkündigern
des Evangeliums begründet worden, in ſchriftlichen Ver—
kehr geſetzt habe, beſonders dann, enn dieſe Gemeinden, vie es
hier der Fall geweſen 8u ſein ſcheine, ſich un einer Glaubens—
angelegenheit, wahrſcheinlich Ur Silas (Silvanus) ihn ge⸗
wendet, und habe Petrus dieſen Silas ſelbſt mit ſeiner ntwor
wieder an jene Gemeinde zurückgeſandt, der denn auch die Em⸗
fänger ganz gut ber den wahren Unter der ſymboliſchen Be
zeichnung verborgenen ODirt habe unterrichten können.

Die poſtoliſche Wirkſamkeit und den Martyrtod des
heiligen Petrus In Rom bezeichnet Dir Ginzel als eine ur
eine von Zeugen aus dem chriſtlichen Alterthume
ſichergeſtellte Thatſache Der Zeitfolge nach führ EL die Be
richte dieſer Zeugen Vor, wie emen von Rom, Ignatius von

Antiochien, Papias und Dionyſius von Korinth be Euſebius,
Irenäus, Tertullian, ajus, rigenes, Lactantius U A. Bei
Allen würdigt ELr die gegneriſchen Einwendungen und ſichert deren
hiſtoriſchen Werth. Im Einzelnen bemerkt EL zu Clemens von

Rom: „Wer mit unbefangenem Sinne die des emen
lieſt, ird geſtehen müſſen, die römiſche Gemeinde ſchildere hier
E was In ihrer ächſten Nähe, gleichſam vor ihren ugen
geſchehen ſei

. 10 die Verbindung dieſer Stelle mit den Unmittelbar
folgenden orten nöthiget den Leſer, Rom, als den Ort des

Beierwähnten Martyrtodes der beiden poſte zu denken.“
Ignatius chließt 4 „Somi kann man allerdings aus dieſer
Stelle mit ziemlicher Sicherheit den Martyrtod des Petrus zu
Rom, wie des Paulus erkennen.“ Die Glaubwürdigkeit des
Papias wird aAmit in genommen, daß aufmerkſam ge
ma wird, ＋2 handle ſich hier eine einfache Die
ehr eingehende kritiſche Erörterung des eri des Dionyſius
von Korinth wird mit den orten geſchloſſen „Nach dieſem



267

Allem bleibt ſomit Dionyſius von orin allerdings enn giltiger
euge für den Aufenthalt und die Lehrthätigkeit des Petrus In
Rom. 7. Bei Irenäus ird geſagt: „Man egte dieſem Zeug

des Irenäus von jeher einen entſchiedenen er be  7 be
ſonders der kirchlichen Stellung des Mannes von dem
dasſelbe herrührt, der nach ſeinem eigenen Geſtändniſſe in ſeiner
frühen Jugend ſich der Bekanntſchaft des Polykarpus von Smyrna
erfreute, der mit den Verhältniſſen der römiſchen ＋
Ort und Stelle ſich ekannt machen Gelegenheit hatte, der
wohl für die römiſche r mit der größten Verehrung ih
ganz beſondern Vorzüge vor allen andern Kirchen wegen ern
genommen war, der aber deſſenungeachtet nach dem Zeugniſſe
der Geſchichte In ſei Verehrung NOm nicht blind 1R
Bei Tertullian, der ſein Zeugniß ausdrücklich auf öffentliche Docu—
mente ＋ ird emerkt: „Er war der Mann, der ＋2 gewiß
aufgedeckt hätte, daß die ömiſche Kirche fälſchlicherweiſe nUur aus
Intereſſe ſich von Petrus gegründet . es ſich
verhalten hätte.“ Den ma Ginzel in der folgenden
Weiſe „Wo iſt eine Thatſache, welche von ſo vielen von einander
unabhängigen Zeugen beſtätiget wurde, wie der Aufenthalt und
Martyrtod Petri In Rom? ohl iſt e8 wahr, dieſe Zeugen
timmen nicht nit einander überein uin der Angabe dieſes oder
jene Umſtandes der Hauptbegebenheit. Wird dadurch aber wohl
die ahrhet der auptſache un Zweifel geſetzt? Wer hat ſich
1e uin der Profangeſchichte die nämliche Folgerung erlau Wenn
Liv  ius und u und Dionyſius und Tacitus eben dieſelbe
Ereignung, etwa ehen dusſelbe Treffen, eben ieſelbe Belagerung
jeder mit verſchiedenen Umſtänden erzählte, daß die Umſtände
des einen die Umſtände des andern völlig Lügen ſtrafen: hat
man darum jemals e Ereignung elbſt, in welcher ſie überein—
ſtimmen, geleugnet? Wenn nun Livius und Dionyſius und
Polybius und Tacitus ſo frank und edel von un behandelt
werden, denn nicht auch Clemens von Rom, Dionyſius
von Korinth und Papias und Clemens von Alexandrien und



268
Tertullian und Origenes? Wo iſt In dem ganzen weiten Um⸗
fange der Kirchengeſchichte eine Begebenheit, die auf iſtoriſche
ahrhei ferner Anſpruch machen könnte, enn ni die, daß
der Apoſtel Petrus tn Rom geweſen und dort geſtorben ſei?“

Die zuerſt von Di. Baur aufgeſtellte Hypotheſe, die
Sage von der Reiſe des Petrus nach Rom und ſei Auf⸗
enthalte und Martyrtode daſelbſt habe ih rſprung nur dem
Judaismus der römiſchen Gemeinde zu verdanken, iſt eine völlig
haltloſe. Di. Ginzel weiſt dieß chlagend nach; denn ſelbſt
genommen, e8 verhalte ſich ſo, wie Dir Baur darzuthun ſucht,
daß der Judaismus In der römiſchen Kirche bis zur Hälfte des
weiten Jahrhunderts das Uebergewicht gehabt hätte, ſo gehört
* geradezu In das Gebiet der unmöglichen Dinge, daß etwas,
vas nicht eſche war, das Anerkenntniß einer Thatſache erlangt
haben könnte, beſonders bedacht wird, wie die heidenchriſt⸗
liche Partei, habe ſie auch die bei weitem geringere, ſchwächere
Partei ausgemacht, fortwährend ern Hinderniß gegen die An⸗
maßungen der andern, enn auch überwiegenden Partei geweſen
und das Intereſſe derſelben für immer gehindert habe, daß die
judenchriſtliche Partei ihre Intereſſen auf Koſten der ahrhei
4 verfolgen önnen. Auch lebte am nde des erſten Jahr
under noch Clemens von Rom, ein Heidenchriſt, und zu ſeinen
Lebzeiten hätte dieſe Sage, wie gegneriſcherſeits eingeſtanden wir  d,
noch nicht beſtehen können. Erſt Papias und ionyſius von

Korinth, dieſe Zeugen für den Aufentha etrit In Rom aus
dem weiten Jahrhunderte, hatten zuerſt die genannte alſche
Behauptung ausgeſprochen, ohne daß von einem ihnen von

den römiſchen Heidenchriſten oder auch anderswoher entgegen—
geſetzten Widerſpruche auch nur die geringſte Spur zu finden
wäre, was geradezu undenkbar wäre, enn nicht eben die Be⸗—
hauptung ein bekanntes und allgemein anerkannte Factum be
troffen hätte Sodann iſt es aber auch mit der Annahme, daß der
Judaismus in der römiſchen Ix bis zur Hälfte des zweiten
Jahrhunderts das Uebergewicht gehabt habe, nicht weit her und



269

doch ruht auf dieſem ſchwachen und ſchwankenden Grunde die

0 aur'ſche Hypotheſe Denn die Thatſachen, welche Di
Baur zum Beweiſe ſeiner Annahme aufführt, erſcheinen nur als

einzelne Sandkörner, welche feſten Grund zu bilden durch⸗
aus nicht geeignet ſind, und iſt insbeſonders die Berufung auf
den Römerbrief ſo ſtichhältig, daß man von anderer eite
gerade aus demſelben als von dem Heidenapoſtel an Heiden⸗
chriſten gefſchrieben gegen die Anweſenheit des Judenapoſtels Petrus
in Rom argumentirt, welche Argumentation freilich auch nichts
gilt, da der römiſchen Kirche ſicherli Judenchriſten und Heiden⸗
chriſten . und zwar ohne daß ſie ſich gegenſeitig Iu den
Haaren gelegen und *2 für die Judenchriſten Ur Behauptung
ihres Anſehens nothwendig eweſen den Petrus dem Paulus
der Heidenchriſten entgegenzuſetzen bis ſich die des

weiten Jahrhunderts beide Parteien und amt auch die Petrus—
ſage mit der zudem auch nicht durch andere Zeugen beglaubigten
Thatſache des Martyrums des Paulus Rom verſchmolzen
hat umPm nichts davon zu agen, daß Petrus nach dem Briefe

die Galater eben ſo ausſchließlich der Judenapoſtel
war, Paulus ausſchließlich der Heidenapoſtel geweſen
Uebrigens ezeugen ſchon die römiſche Faſtendisciplin und die
iſche Feier des Oſterfeſtes, daß IU der römiſchen Kirche weder
vo  — Anfange noch ſpäterer eit ern bedeutendes judaiſirendes
Element vorhanden, und es erſcheint darum nUur Uunge⸗

die Tradition vongründeter und unſtatthafter die Hypothe
der Reiſe des Petrus nach Rom und ſeinem Aufenthalte und
Martertode daſelb habe ihren Ur prung nur dem Judaismus
der römiſchen Gemeinde verdanken Wenn aber weiter der Ur
ſprung der Petrusſage mit der Simonſage In Verbindung gebracht
ird inſofern man ſagt das Auftreten etut In Rom nur

um des Magiers Simon 9 — 24) it  llen erſonnen
worden, der aber elbſt nie Rom geweſen, indem das was
von ſeinen Zauberkünſten daſelb geſagt werde, aus Mißverſtand

Statue entſtanden na Lipſius Are gar unter dieſer



270

Maske des Magiers Simon von der judaiſirenden Partei der Apoſtel
Paulus bekämpft worden)  * ˙ 8  eigt Dir Ginzel, wie der von Euſe⸗
bins aus älteren Urkunden, namentlich aus Juſtin's Apologie,
alſo aus einer öffentlichen Staatsſchri geſchöpfte Bericht die
riſche Kritik ganz gut aushalte, und darum die Anweſenheit und
die Thaten des agiers S  tmon un Rom keine bloße Fiction ſei

Bezügli der Dauer der Anweſenheit des heiligen Petrus
ergeben Di inzel's kritiſche Unterſuchungen das olgende Re
ſulta Nach dem durchaus glaubwürdigen eugniſſe des Euſe
bius iſt Petrus Im weiten Jahre des Kaiſers Claudius nach
Tom gekommen, tm Jahre 42, als daſel der agier
S  tmon ſein Unweſen trieb, und te dieſes atum mit dem
Berichte der Apoſtelgeſchi (12, 3 — 17) tm vollſten Ein⸗
klange, da die Gefangenſchaft des Apoſtelfürſten in Jeruſalem tn
die erſte Regierungszeit des Königs Herodes In Judäa und zwar
ins Jahr 42 zu ſetzen iſt Es war da gerade auch die Zeit
der zwölf Jahre ſeit dem ode des Herrn Im Jahre ver

oſſen, während welcher die Apoſtel nach dem Befehle des errn
ſich aus dem Judenlande nicht entfernen ſollten, wie der zu nde
des weiten und Anfang des ritten Jahrhunderts blühende kirch
liche Schriftſteller Apollonius berichtet. und ging der Apoſte
von Jeruſalem zu Oſtern 42 (die A ſagt einfach „In alium
locum, was ganz ſo ausſieht, als ob der erfaſſe der A
den betreffenden Ort wohl ekannt, aber gute Gründe gehabt
habe, denſelben nicht 3u nennen) nach Antiochien, wo EL ern ge⸗
obronete Kirchenweſen gründete und bei ſeiner Abreiſe den Evo
dius als Biſchof einſetzte, dem als der Martyr Ignatius
folgte. Alsdann begab er ſich un die Hauptſtadt des römiſchen
Reiches, EL bei ſeiner Ankunft ohne weifel ereits Perſonen
traf, be denen EL Aufnahme und durch die CTI Gelegenheit zu
weiteren Anknüpfungen mit Juden und Heiden fand. Der Sieg
über Simon den Zauberer ußte den Erfolg ſeiner apoſtoliſchen
Thätigkeit Aum ein Bedeutendes rhöhen und fördern, und mag
dieſer Aufenthalt des Petrus tn Rom an die fünf Jahre ge⸗



271

dauert aben, da ETL ſich beim Apoſtelconcil ( I 47½ in Jeru⸗
ſalem befand Im Hinblick auf die dem Petrus eigenthümliche
Thatkraft, und auf die Bedeutung, we die Kirche In Rom für
die Ausbreitung und Befeſtigung des Reiches Gottes tm ganzen
römiſchen Reiche, vorzüglich aber Im Abendlande atte, darf man

mit run annehmen, daß Petrus der von ihm gegründeten
Kirche tn der Welthauptſtadt fortan mit ſeiner apoſtoliſchen und
biſchöflichen Sorgfalt ununterbrochen, auch bei leiblicher Abweſen⸗
heit gegenwärtig eweſen ſei, 10 daß ſie Unter der Regierung
des Claudius und Nero wiederholten Malen beſucht, und ſie
fort und fort be ſeiner perſönlichen Abweſenheit durch tell
vertreter ſeines Amtes geleite habe (I dieſer aſſ har⸗
monirt ganz und gar der blühende Uſtand der 4 un Rom,
welchen der Brief an die Römer vorausſetzt, owie auch gerade
der Umſtand, daß In N  Lom der Name Chriſti ſchon verkündiget wor.  2
den und ern Anderer den Grund gelegt hatte, den ange
abgehalten haben mag, nach Rom zu kommen, ſo ehr e8 onſt hn,
den Heidenapoſtel, gedrängt haben kann, Im Hauptſitze des Heiden⸗
thums das Evangelium du pflanzen, wie eL denn auch ſchreibt, es
verlange ihn, ſie zu ehen, auf daß ETL ihnen Einiges ertheile von

geiſtiger Gabe, ſie zu beſtärken alſo tehe bereit, auch
bei ihnen, tn Rom, das Evangelium zu verkünden. Wenn aber
nach dem Berichte der Apoſtelgeſchichte (28, 29) die Vor⸗
ſteher der Judenſchaft, we Paulus zu ſich nach ſeiner An
kunft In Rom rufen läßt, in — auf das Chriſtenthum aſt
gänzliche Unwiſſenheit und Unbekanntſchaft an den Tag egen,

berechtigt dieſer Umſtand eben wenig zum Schluſſe, vor
Paulus habe kein anderer 0  E un Lom das Evangelium ver.

kündet, als EL N Recht gibt gu dem vom Römerbriefe ge  2
ſchloſſenen Schluſſe von der Nichtexiſtenz einer chriſtlichen Ge
meinde un Rom eiter laſſen ſich gegenüber der allgemeinen
Nachricht bei Lactatius, rigenes und Tertullian, daß Petrus
Unter Nero tn Om den Martyrertod erlitten, aus dem Zu  —
ſammenhalte der Daten Im Briefe N die Römer, Ep heſer



37

Koloſſer, ilemon, Philipper und zweiten Timotheus, In der

Apoſtelgeſchichte, nd erſten Brief Petri mit den das Martyrium
der Apoſtelfürſten betreffenden Zeugniſſen einige freilich nur auf
Wahrſcheinlichkeitsrechnung ruhende Beſtimmungen ber den Auf
enthalt Petri un Rom unter der Herrſcha des Nero gewinnen.
Der im Jahre 95, dem erſten der Neroniſchen Regierung, ber⸗

Römerbrief Uhr zur Annahme, Petrus ſei damals nicht
un Rom geweſen, oder Paulus habe wenigſtens von der An

weſenheit des Petrus In Rom zur Zeit, als er den Brief
die Römer chrieb, nichts gewußt, indem ETL on einen Gruß

den Kephas zu melden nicht hätte unterlaſſen können. Weil
ſodann die Apoſtelgeſchichte nichts eri  et, und eil aulu in
den während ſeiner Gefangenſchaft geſchriebenen Briefen (an die
Epheſer, Koloſſer, ilemon, Philipper) des Kephas nicht ge⸗
denkt, ſo kann die Anweſenheit des Petrus un Rom bei der

Ankunft Pauli daſelb Im Frühling und während der V

wei⸗
jährigen römiſchen Gefangenſcha desſelben nicht gedacht werden.
Da aber der poſte Paulus nach ſeiner Befreiung im ahre
58 un den Orient den von ihm geſtifteten Gemeinden ſich
begab, und wir von dieſer Zeit an bis hin zum Ausbruche der

Verfolgung unter Nero Im ahre von dem Zuſtande der

römiſchen r keine Kunde haben, ſo ieg die Möglichkeit
vor, daß Petrus In dieſer Zwiſchenzeit von echs Jahren wieder
in Rom thätig geweſen ſei In ſpäterer Zeit, in einer aber—
maligen Gefangenſchaft Pauli zu om, während welcher Timo
eu wieder tm Oriente lebte, ſchrieb Paulus Im Jahre 65 oder

dieſen, und forderte ihn ringen auf, zu ihm ilends nach
Rom zu kommen und zugleich den Marcus mitzubringen (2 Tim
6, 4, 11), zu welcher Zeit Petrus nicht In Rom war, da

Paulus (4, 11) ausdrücklich ſagt: Ucd iſt alle  un bei mir. ne
Zweifel kam Timotheus dem egehren des Paulus Isbald nach
und eilte mit Marcus, der ſich wohl in ſei Nähe, vielleicht
in Macedonien oder Kleinaſien, aber nicht in Babylon Eu⸗

phrat, befunden haben mag, nach Rom, und * liegt ſehr nahe,



— 273—
daß auch der Apoſtelfürſt Petrus, un deſſen Umgehung wir Uns
den Marcus denken, von dieſer Gefahr des Paulus unter⸗
richtet und von deſſen Verlaſſenſein ergriffen ward, daß
ſich dem arcus und Timotheus anſchloß, perſönlich dem
Paulus tm Kampfe für die Sache Chriſti beizuſtehen. ſcheint
nun Timotheus ſeiner ganz beſonderen aufopfernden Anhänglichkeit

Paulus ebenfalls ſei Freiheit verluſtig geworden zu ſein,
eil der In ſpäterer Zeit geſchriebene Brief die Hebräer (13,
23) uns kundgibt, daß der Bruder Timotheus wieder frei ſei
Dieſer Umſtand läßt auch vermuthen, daß ſich die ſehr ungün⸗
ſtigen Verhältniſſe, un denen ſich Paulus nach ſeinem zweiten
Briefe Timotheus befand, und die ihn ern nahe nde ürchten
ließen, wieder günſtiger geſtalteten und EL abermals frei wurde,

ſo mehr, da ern Augenzeuge, Clemens von Rom, berichtet,
Paulus ſei ſiebenmal gefangen geweſen. Nach demſelben Ge
währsmanne ging ſofort Paulus ſeinem ſchon vor langer Zeit
geſetzten Vorhaben gemäß die Grenze des Abendlandes, nach
Spanien, ohne aber ange geblieben ſein, woraus der Man—
gel des Andenkens eine ecclesia apostolica In Spanien
Erklärung finden mag Während dem blieb Petrus mit Marcus
in Rom,;, In welche Zeit, alſo ins Jahr oder 67 die Ab⸗
aſſung eines erſten Briefes ällt Als Paulus von Spanien
gefangen nach Rom gebracht wurde, wird ſich Petrus ſeiner mit
Wort ud That angenommen haben, wodurch EL ſich das gleiche
Schickſal bereitete, und mit Paulus zugleich desſelben Verbre—
chens chuldig zum ode verurtheilt wurde. Der Martyrtod des
Petrus und Paulus fällt alſo In das Jahr 67, und iſt der Tag,

welchem die Apoſtelfürſten zugleich ihren Lauf vollendeten,
nach dem unverwerflichen Zeugniſſe der römiſchen Kirche, nieder—
gelegt un der Feier dieſes ages, des 2 Juni Die vorhin
gema  e Annahme aber von der Theilnahme des Petrus dem
Schickſale des Paulus, we ihm das gleiche Los bereitete, be
ſtätigt und erhellt die hiſtoriſchen Berichte, we des
Martyrtodes beider Apoſtel ugleich gedenken.



274
Die Frage ber den römiſchen Episcopat des heiligen

Petrus iſt 8  war an und für ſich verſchieden von der über deſſen
Anweſenheit und Martyrium tu Rom, beide Fragen ſtehen aber
aus beſondern Gründen - innigſten Zuſammenhange und ſind

So Erdarum thatſächlich auch ſtets zuſammengefaßt worden.
kennen die durchaus glaubwürdigen Zeugniſſe der älteſten Kirche
über den Aufenthalt und Martyrtod etri tn Rom keinen andern
Zweck, deſſentwillen der erſte der Apoſtel ſich un die detro  —
pole des Römerreiches begeben habe, als Uum dort dem Glauben

Chriſtus eine bleibende Stätte durch ründung einer Kirche
zu bereiten, wobei die Bekämpfung des Magiers Simon, in
deſſen ſich das damalige römiſche Heidenthum einen Aus
druck egeben hatte, als Gelegenheitsurſache mit dem von den
Apoſtelfürſten verfolgten Hauptzwecke In unmittelbarer Verbindung

Wären nämlich in TOMM vor der Ankunft Petri daſelbſt
Im Jahre —42 Unter der jüdiſchen und heidniſchen Bevölkerung
auch noch ſo Viele geweſen, welche ereits It und das
durch ihn der Menſchheit gewordene Heil glaubten, eine riſten
gemeinde, eine hätten ſie nicht gebildet, da dieſe weſent⸗
lich eine mit ih Hirt  m Bekenntniſſe des Einen chriſtlichen
auben und dem Gebrauche der Einen von Lt verord—
neten Heilsmittel verbundene Heerde iſt, daß eine noch ſo große,
wo immer ſich befindende Zahl chriſtlicher Glaubensbekenner, die
der Leitung eines apoſtoliſchen Hirten ermangeln, keine Heerde,
keine T iſt; und eben QUi dieſem Sinne wurde nach dem
Zeugniſſe der heiligen Schriften und des kirchlichen Alterthums
die r von Rom durch die Thätigkeit der Apoſtelfürſten
Petrus und Paulus gegründet, i. durch Bethätigung der ihnen
als Apoſtel innewohnenden, von Lt zur Heiligung und Be
ſeligung der enſchen verliehenen heiligen Gewalt (Lehr⸗ Weihe⸗
und Regierungsgewalt), wobei die Initiative und der Haupt⸗
antheil in die Hand des Petrus gelegt wurde, und womit erſt
recht das Wort des Apoſtelfürſten auf dem Apoſtelconcil verſtänd⸗
lich wird: VIiri tratres, VOS Scitis, quoniam ab antiquis die-



— —.—

— 27758 —
bus Deus 1 nobis elegit, Per IEUIII audire Gentes
verbum evangelii et credere 15, 7 Wenn aber die
apoſtoliſche Gewalt, welche die urſprünglichen Träger derſelben,
die Apoſtel, überall, ſie eine Kirche gegründet, auf den dort

eingeſetzten Hirten, den Biſchof, übertrugen, der Natur der Sache
nach als eine ein einzelnes Territorium gebundene, auf einen
Ort und eine einzelne gläubige Heerde beſchränkte, locale Gewalt
erſcheint; und enn tn dieſem S  unne die Geſchichte der Kirche,
ſo wenig dieſelbe einen biſchöflichen Stuhl ennt, den Paulus
Johannes oder etn anderer Apoſtel inne gehabt l (die univer—
ſale Miſſion der Apoſtel vertrug ſich nicht wohl mit der blei⸗
benden Uebernahme und Verwaltung des biſchöflichen mie einer
Kirche), eben ſo aut bezeugt, daß ein Einziger der Apoſtel, nämlich
Simon, welcher der Petrus iſt, ſeinen apoſtoliſchen Stuhl In Rom
aufgeſ

ge

agen habe: ſo liegt der run dieſer ſingulären Erſcheinung
und hiſtoriſchen ſa In der ganz ſingulären, bevorzugten Stel⸗
lung, welche der Simon, des Jonas Sohn, kraft der Wahl und nord

des errn vor allen andern poſteln einnahm. Als das au
derſelben, als Primas der ganzen 1 beſtellt, mu nämlich
Petrus auch In dieſer ſei ſingulären Stellung In der Kirche
mmer fortleben, auf daß es derſelben nie an dem gottbeſtellten
Haupte fehle mu ſein Primat als dem S  tmon ausſchließlich
verliehen und dieſer individuellen Perſon inhärirend, von dem
erſten Inhaber eben wieder auf eine andere beſtimmte Perſon
übertragen werden, und da die Petriniſche Gewalt von dem errn

das apoſtoliſch⸗

biſchöfliche Amt des Simon gebunden war,
onnte der erſte Petrus den ihm vom errn verliehenen Pri

mat auf keinen andern als ſeinen Nachfolger tmR biſchöflichen
mite übertragen; lit einem orte aus dieſer inneren, In der
Natur ſeiner Stellung als 0 des Apoſtolates und Epis⸗
copates liegenden Grunde mußte Petrus ſich eine 11 aus

erſehen, uin welcher eL ſeinen apoſtoliſch-biſchöflichen Stuhl, der

zugleich Primatial⸗Stuhl der ganzen Kirche war, bleibend auf
chlug Zu die nde eitete demnach der Herr die Schritte

8*



276

deſſen, welchen ETL zum Petrus ſeinerI und zum Oberhirten
ſeiner ganzen Heerde gemacht hatte, Unter der Regierung des
Kaiſers Claudius nach Rom, amt in der Welthauptſtadt,
die ſich als keine unfruchtbare Stätte für den Glauben den
Gekreuzigten erwies, ſeinen U für immer aufſchlage Darum
ſtand der erſte Petrus, zwar nicht immer ununterbrochen un eigener
Perſon, der von ihm gegründeten 11 in Rom als Biſchof und
au der i.  fe durch Jahre vor, bis eL als ſolcher dort

Juni ſeinen irdiſchen Lauf Kreuze, gleich ſeinem
errn und Meiſter, vollendete. Und darum ebt die Primatial⸗
gewalt des Petrus In dem Nachfolger desſelben auf dem iſchöf
lichen Stuhle von Rom immer fort und iſt dieſen Stuhl
für immer gebunden, von welcher Ueberzeugung ſchon die älteſte
1 aufs lebendigſte durchdrungen war, indem ſie den Biſchofs
tuhl von Rom ſtets den des Petrus und den jedesmaligen
Inhaber des römiſchen Stuhles den Petrus nannte; 10 ſo ſehr
war die Thatſache, daß Petrus ſei un Rom aufgeſchlagen,
und daher In dem Biſchofe von Rom der Petrus immer fort  2
lebe, allgemein ekannt und unbeſtreitbar beglaubigt, daß auch
Häretiker und Schismatiker im Bewußtſein derſelben nicht umhin
konnten, ſie thatſächlich anzuerkennen, nd die Leugnung derſelben
allzeit nUr aus der Feindſchaft das Papſtthum entſprang,
die ſich nicht ſcheute, zur Vertheidigung threr Behauptung ſich
ſelbſt der en einer Kritik bedienen.

Wir gehen nunmehr zur römiſchen Disputation über,
indem wir möglichſt ſachgetreu der Reihe nach die einzelnen eden
vorführen

Er ſt P edn Sciarelli (Proteſtant) Gegenüber der
katholiſchen Aufſtellung will eL darthun, daß der heilige Petrus
nach Rom, ſeinen aufzurichten, nicht gekommen ſei;
und ferner, daß es hm, da EL während dieſer Zeit nicht dahin
gekommen, auch nicht möglich 7*

geweſen, weder während des Zeit
raum von Jahren daſelbſt Biſchof zu ein, noch auch den



/,
Martyrtod daſelbſt erleiden Iim ahre zur Zeit Kaiſer
Nero's Bei ſei Beweisführung hält eL ſich zuerſt die
heilige Schrift, nach der die Reiſe des eiligen Petrus nach Rom
und ſein dortiges Pontificat geradezu eine Unmöglichkeit ſeien,
und ſodann ſoll man auch in den näher den poſteln hinauf  2
reichenden Zeiten dieſe Dinge gar nicht geglaubt haben

In der erſten Hinſicht ucht eL zu zeigen, wie die neuteſta⸗
mentliche Chronologie die etſe des Petrus nach Rom abſolut
ausſchließe. Nach den Forſchungen des Berliner Univerſitäts⸗
profeſſors endor iſt nämlich die Bekehrung des heiligen Paulus
In das Jahr zu etzen. Nach dem Galaterbrief (I, 18)
zog nun Paulus drei Jahre nach ſei Bekehrung, im ahre
—42 nach Jeruſalem, den Petrus ſehen, der ſich demnach
damals in Jeruſalem befand. Nachdem aber Paulus von Jeru  2  2
alem abgereist war, begann Petrus Allen umherzugehen,
be EL ſich auch nach begab, einem Flecken, der acht eilen
von Jeruſalem entfern lag ( 9, 31 3595 und weiterhin
nach Joppe, eL ſich viele Tage aufhielt 2, 6 — 43),
und weiter nach Cäſarea Cap.) Nach der Bekehrung
und aufe des Cornelius aber ging Petrus nach Jeruſalem hin⸗
auf und a  E mit denen aus dem Heidenthume ſtreiten (A
11, 18) a alſo Petrus Im zweiten ahre der Re
gierung des Qaudiu alle dieſe Reiſen gemacht, konnte eL im
ahre 42 nicht nach Rom ſein, ſo weniger, als
hievon die Apoſtelgeſchichte ganz und gar ſchweigt, welches Schwei⸗
gen ein unverzeihliches wäre, ein Schweigen, bei welchem der
Glaube die Inſpiration der Apoſtelgeſchichte Einbuße rlitte
Darum haben auch orthodoxe Schriftſteller dieſes atum auf
gegeben und den Petrus während der Regierung des Nero nach
Rom kommen laſſen, da dieſes atum und der damit zuſammen⸗
hängende 25jährige Pontificat eben kein Glaubensartikel ſei

Aber auch ſpäter konnte Petrus keineswegs nach Rom ge⸗
ommen ſe

in Denn nicht ange vor dem ahre 1845, wo Herodes
Agrippa ſtarb, wurde der heilige Petrus von Herodes Agrippa



—2

278

un den Kerker geworfen und durch einen nge befreit, worauf
er zum Hauſe der Maria, Utter des Johannes, mit Zunamen
Marceus, ging 12, 1 — 43 175 bis dahin war EL

alſo noch nicht nach Rom gekommen, ondern befand ſich noch In
Jeruſalem. Wenn EL aber alsdann von da ſich einen andern
Ort begab 12, 10, kann mit dem erbärmlichen Und
unklen Ausdrucke „anderen unmögli Rom bezeichnet ſein,
was auch durch das eine Beſtätigung findet, was ſpäterhin in
der heiligen Schrift hinſichtlich des heiligen Petrus erzählt ird
Im ahre nämlich, gemäß der Darſtellung des zweiten
Briefes die Galater das Apoſtelconcil zu Jeruſalem ſtattfand,
findet man den Petrus auf emſelben thätig 10, 1 — 2;

＋3 12); und enn man auch nicht darauf eſtehen wollte,
daß die Apoſtel bis auf jene Zeit ſich ſämmtlich In eruſalem
als threm ſtändigen Aufenthaltsorte Uund ihrem natürlichen
Mittelpunkte vereinigt aufgehalten haben, geſetzt auch, das Concil
wäre durch eine vorgängige erufung zuſammengetreten: d
Petrus, alls In der Zwiſchenzeit un Rom geweſen wäre, offen  2
bar von dieſer ſei in hohem rade bedeutungsvollen Reiſe
und von dem glänzenden Geſchicke oms auf dem
Concil ſo mehr Erwähnung machen müſſen, als auch Paulus
und Barnabas ber ihre Wirkſamkeit unter den Heiden genauen
und umſtändlichen Bericht erſtatteten. Bis 56 iſt demnach Petrus
nicht nach Rom gekommen. Weiterhin iſt aus dem Briefe
die Galater (2, 1 — 14 bekannt, daß Petrus nach dem Concil
von eruſalem nach Antiochien ſich begab, und aus dem
das Jahr 58 geſchriebenen Römerbriefe geht hervor, daß Petrus

dieſe Zeit nicht uin Rom war, hätte ETL hm einen Gruß
geſchickt; 10 eLr konnte bis dahin überhaupt noch nicht nach Rom
gekommen ſein, weil onſt Paulus nicht ſchreiben würde, es ver  2  2

lange ihn ſie ſehen, auf daß er ihnen Einiges ertheile von

geiſtiger Gabe, ſie zu beſtärken. Alſo te er bereit, auch bei
ihnen, In Rom, das Evangelium zu verkünden (, 143 15)
Im ahre 61 kam aber Paulus erſönli nach Rom, und was



279

die Apoſtelgeſchichte von dieſer Ankunft berichtet (28, 22),
läßt wohl nicht vermuthen, daß das Chriſtenthum un Rom ereits
feſten oden gefaßt, geſchweige denn, daß Petrus daſelb chon eine
Kirche gegründet l Zwe ahre verbrachte Paulus In Rom

28, 910, während welcher Zeit CL mehrere Briefe
ſchrieb, wie den ilemon, die Kolloſſer, In denen EL wohl
von andern, die ihm zUum Troſte ſind, ſpricht, aber nicht von Petrus,
der ſich alſo dama nicht In Rom befand. Endlich hat Paulus
im Jahre 66 kurz vor ſeinem Martyrtode den zweiten Brief
Timotheus geſchrieben, wo agt, daß Alle ihn verlaſſen, nur

Uca allein ſei bei ihm geblieben: was erli nicht dafür ſpricht,
daß ſich Petrus damals In Rom befunden habe, da EL ſeiner gewiß
Erwähnung gemacht hätte, ſe wenn derſelbe gleichfalls gefangen
geweſen wäre, wie EL im Briefe ilemon der Gefangen⸗
—90 des ra gedacht und den Korinthern gegenüber des
Ariſtarchus gedacht atte, der mit ihm Im Gefängniſſe lag Bis
zu dieſem Zeitpunkte war ſomit Petrus noch nicht nach Rom 9e
kommen, und da b um Jahre 66 den Martyrtod erlitten haben
ſoll, ſo iſt EL alſo überhaupt nie nach Rom gekommen.

Aber Petrus durfte auch gar nicht nach Rom kommen, Um
daſelb ſeinen Sitz aufzuſchlagen, da eL nach dem Galaterbrief
(2, 6—9 den beſonderen Auftrag als Judenapoſtel erhalten habe;
und daß Petrus dieſem beſonderen Uftrage olge geleiſtet, das
bezeuge die Thätigkeit, welche EL nach der Apoſtelgeſchichte un
Jeruſalem un deſſen Umgebung entfaltete, und insbeſonders ſein

Babylon geſchriebener Brie die Fremdlinge, die zerſtreuten
In Pontus, Galatien, Kappadocien, Aſia und Bythinien ( etr
1, 1), wornach CEL ehen IMm Mittelpunkt der iſraelitiſchen ias
pora ſei Sitz gehabt. nter Babylon dürfe aber nicht Rom
verſtanden werden, wie dieß insbeſonders der hochgelehrte Michaelis
mit exegetiſchen Gründen nachgewieſen hat, und was e von den
katholiſchen Theologen aufgerufene Ueberlieferung der Ater betrifft,

theilt Euſebius die be 56*5*„ emerkung nUulr als einfache
DdaAnſicht mit und fügt 4 figürliche Auffaſſung ihm

0H  —. CINZ



— 2806 —

etwa geſchraubt vorkomme; und eben von dieſen orten des
Euſebiu rührt die Uebereinſtimmung des Hieronymus und aller
Väter her, während tn den Vätern und Schriftſtellern vor Euſebiu
kein Wort von einer ſolchen figürlichen Anwendung vorkommt,
und die en Schriftſteller, die näher be Babylon wohnten, wie

die rer und die Araber, geglaubt aben, jener igen⸗
name ſei Im buchſtäblichen S  unne nehmen, wie man 10 auch über⸗
au tn der näher den poſteln hinaufreichenden Zeit die Reiſe
des Petrus nach Rom und ſeinen Pontificat daſelbſt nicht geglaubt hat

In dieſer zweiten Hinſicht wird die gegentheilige Behaup
tung der katholiſchen Theologen damit zurückgewieſen, daß ſich
aus einer Stelle des Briefes des heiligen Clemens die Corin⸗
ther, deren Echtheit zudem die Kritiker angeſtritten haben, nur
das ergeben ſoll, daß jener Zeit der heilige Petrus und der
heilige Paulus chon todt aren; utm Briefe des heiligen Ignatius

die Römer komme nicht Ein Wort vor, welches zu verſtehen
gäbe, die römiſche —— Are von Petrus gegründet worden; das
ſelbe Stillſchweigen errſche In der Lebensgeſchichte des heiligen Igna⸗
tius, die von ſeinen Reiſegefährten und Augenzeugen ſeine Mar—
tyriums geſchrieben it, und das Zeugniß des Papias könne nicht
zugelaſſen werden, einerſeits weil ihn Euſebius einen Mann von

geringem Verſtande nennt, anderntheils weil ſein Zeugniß zweideutig
ſei Was aber die einhellige Uebereinſtimmung der Ueberlieferung be
trifft, welche mit ausdrücklichen orten von Irenäus bis auf unſere
Tage ſtets jene Thatſache bekräftigt habe, ſei überhaupt die Tradi  2  2
tion nulr dann zuzulaſſen, enn ſie im Einklange tehe mit der
Bibel, und inſofern die Ueberlieferung herangezogen wird, nicht

Glaubensſätze, ſondern atſachen annehmbar zu machen,
müſſen die Zeugniſſe jener, welche kurze Zeit nach der Bege

benheit gelebt, von jenen, we tm Laufe der pätern Jahre
folgen, wohl geſchieden werden; die erſten haben einen beſtimmten
er während die andern keinerlei Werth haben, enn die
erſteren thnen nicht zur Seite tehen, und da die katholiſchen
Theologen ausdrückliche, are, leuchtende Zeugniſſe von Männern,



— 281

welche kurz nach dem Factum der vermeintlichen nlun und
des vermeintlichen Pontificats Petri in Rom gelebt haben, nicht
anzuführen vermögen, ſo habe die Uebereinſtimmung der eber
lieferung, welche einzig und alle  In von Irenäus datirt, ni
zu bedeuten und könne darum das fragliche Factum auch nicht be
weiſen.

Der zweite Redner: Fabiani (Katholik). Vor Allem
präciſirt derſelbe die geſtellte Theſe näher dahin, daß eS ſich
einzig und allein die einfache Thatſache der Anweſenheit des
Petrus In Rom handle, und nicht die Nebenumſtände, die
Art und Weiſe, die Zeitdauer und alles Andere dergleichen, was
das Verweilen Petri in Rom betrifft. emgemã vernichte chon
eine einzige Stunde, L Petrus Rom geweilt ätte, die
gegneriſcherſeits aufgeſtellte Theſis. Alsdann macht EL aufmerk⸗
ſam, wie nicht Alles, was der Geiſt Gottes geoffenbart hat,
ſolcher Weiſe den Menſchen verborgen geweſen, daß ſie e8 nicht
auf anderem Wege hätten wiſſen können, von welcher Art die
Thatſachen der Geſchichte ſeien, welche jeder Menſch mit eigenen
Augen ſieht, und deren Begründung die Kritik In jenen Beweis⸗
nitteln geſucht haben will, durch welche alle die andern That.
en gleichfalls dem Menſchen verkündigt Uund verſichert werden;
hiebei ſei die heilige Schrift für die von ihr verſicherten That
achen beweiſend, elbſt von ih Inſpiration abgeſehen, inſoferne
te Verſicherung von Zeugen herrührt, we  e durchaus glaub⸗
würdig erſcheinen. Aber enn die Schrift mangelte, ſo würden
die menſchlichen Handlungen gleicherweiſe auf anderen egen
erkannt werden können. Um eine olche ſich rein menſchliche,
iſtoriſche handle es ſich in der vorliegenden Theſe,
und darum ſeien hier die Beweisgründe tn den Regeln aller und
jeder Kritik aufzuſuchen.

Demgemäß hebt er hervor, wie eS ein gewichtiges Factum
betreffe, das alle riſten intereſſire, wie dieſes durch das Kommen
aller Chriſten insgeſammt nach Rom einem weltkundigen,
hochangeſehenen Factum, einem univerſalen Factum gemacht



282

werde, deſſen Andenken nicht verloren gehen konnte, und das ſich
bezeuge durch eine ethe, welche nicht erſt mit Irenäus anhebe,
ondern ſich erſtrecke durch alle Jahrhunderte und un Wahrheit
hinaufſteige bis zu den agen der Apoſtel elbſt vermittelſt ih
erſten Nachfolger, eine Reihe, we wie ein allbekanntes und
offenkundiges Factum beginne mit jenen lieblichen und geheim⸗
nißvollen Anſpielungen, welche Jemand un ein freundliches Brief⸗
chen zu etzen pflegt, er von einer Sache ſpreche, die ihm
ſelber ſowo als demjenigen, dem EL chreibt, ſehr gut ekann
iſt; teſe ird allmälig das Fundament für alle te Discuſſionen,
auf welche die Andern, we nachfolgen, Gewicht zu egen haben,
oder aber um inen andern weniger bekannten geſchichtlichen un
zu beſtimmen.

Dieſe ſeine Anſchauung rklärt er näher mit dem Be
nehmen der äter, welche aus der Gewißheit und Offenkundig⸗
keit des Factums der Anweſenheit etrt In Rom die Häre—
tter Folgerungen gezogen haben, ohne daß dieſe das Fundament
der Discuſſion anzugreifen gewagt hatten; Optatus und Ire-
näus werden namentlich citirt. Ebenſo haben die ater In
anderer Inut dieſes Factum als die Grundlage ihrer Aus⸗
einanderſetzungen genommen, ſo ſie die Zeit beſtimmen
wollen, das Evangelium des eiligen Mareus aufgezeichnet
wurde Dazu ird noch bemerkt, daß Petrus, nicht in
Rom, doch in irgend einem andern inkel der Welt geſtorben
ſein müſſe, Uund irgend eine r ſich dieſer ſeiner Ereigniſſe
habe erinnern, und, enn nicht anders, doch ſein Grab habe eigen
oder wenigſtens die Uſurpation oms habe reclamiren
müſſen; und da durch 14. 15 Jahrhunderte Niemandem eine

Reclamation eingefallen iſt, ſo ſei das ein ſehr gewichtiges
Beweisſtück, da e8 kein vorübergehendes Factum ſei, ſondern ein
ſolches, welches Im Gedã

niſſe fortdauere, und von welchem
Jedermann euge geweſen. Habe aber ein glänzendes und groß  2  —
artiges Factum überhaupt tauſend onſequenzen, eſtehe eine

x˖ eben darin, daß die Zeitgenoſſen darauf anſpielen und den



— 283 —

El erkennen aſſen, ohne auch nur einmal nöthig zu aben,
auf zu genaue Einzelheiten ſich einzulaſſen, weil der übrige
Theil der Menſchen jener poche e8 kenne, eS beſtätige un jedem
ihrer Ausſprüche, un jedem ihrer orte. (Es ird un dieſem
Sinne insbeſonder Clemens von Rom und die Stelle aus dem
nach etri Tod geſchriebenen Evangelium des Johannes citirt:
„Wann du aber alt geworden, ird dich ern anderer binden und
dich führen, wohin du nicht willſt, indem eL dadurch andeutete,
durch welchen Tod eL ott verherrlichen würde (21, und
ird weiters noch dieſer principiellen Auseinanderſetzung eine ſehr
lange Reihe von Zeugen für die Anweſenheit des heiligen Petrus
in Rom aufgerufen, darunter namentlich Euſebius mit einem
eigenen Citate (Theophaneia, Fragment

Nunmehr geht der Redner ber zur Widerlegung der vom

Gegner beigebrachten Beweisgründe. rgumen des Schwei  2  2
gens fertigt EL kurz ami ab, daß dasſelbe gegenüber poſitiven
Zeugniſſen überhaupt nichts gelte und insbeſonders bei hiſtoriſchen
atſachen nichts gelte; denn wir müſſen wohl Alles glauben,
was die heilige Schrift ſagt, aber wir ſind nicht verpflichtet, nichts
von dem zu glauben, was die heilige Schrift mit Schweigen über⸗
geht, auch hinſi der geſchichtlichen Thatſachen. Das Irgumen
der chronologiſchen Schwierigkeiten aber ird ami zurückgewieſen,
daß dasſelbe nicht einmal der Schrift entnommen ſei, ondern ſich
eigentlich darauf gründet, daß man die Meinung des errn Ellendorf
zuläßt. Es wird da auch auf die Schwierigkeit der neuteſta⸗
mentlichen Chronologie hingewieſen, we eLr aus einer 41jäh
rigen Praxis her kenne, wie denn das Jahr der Ankunft des
Paulus In Rom ſehr verſchieden beſtimmt werde, obwohl die
Schrift das Factum der Ankunft beſtimmt bezeugt; es ird auf⸗
merkſam gemacht, wie Petrus nicht immer ſtabil in Rom geweſen
zu ſein brauche, und wie eS ſe nach den Berechnungen 6e
lehrter Proteſtanten nur mehr als Tage bedurft habe,
Um von Ceſarea nach Rom zu kommen; es wird hervorgehoben,
wie der Gegner be ſeiner chronologiſchen Aufſtellung unverſehens



— 284 —

vom ahre 45 bis zum ahre 56 übergegangen ſei⸗ ohne ber
den Zwiſchenraum Rechenſchaft zu geben; und ＋ wird endlich
eltend gemacht, wie tm Sinne der Ungläubigen und ationa⸗
liſten, man chon ImR S  inne des Gegners aus den rono⸗
logiſchen Schwierigkeiten argumentiren wollte, das Zeugniß des
Paulus, der geſagt, daß ETL nach Jahren In Rom ankam, nur

ern einziges ſei. und daß dieſe einzige Autorität des Paulus
gegenüber der hundert und hundert Zeugniſſe für die Ankunft
elri tn Rom ganz und gar keinen Werth habe

Zum nimmt Redner noch das Zeugniß des Papias,
ſowie die Echtheit der Briefe des Ignatius un Schutz, ſtellt der
Autorität des Michaelis, auf welche ſich insbeſonders der Gegner
ſtützte, die Autorität des Proteſtanten wa gegenüber, welcher
aus exegetiſchen und geographiſchen Argumenten das Babylon im
erſten Briefe etri von Rom verſteht, inſofern ganz wohl Rei  —
ende, we von Pontus aus die Barken mit der Thunfiſch
ladung nach Rom gebracht hatten und von Rom dahin zurück⸗
kehrten, den rie zuerſt nach Pontus, dann Galatien, appa
docien, Aſien und Bythinien gebracht aben können, wie dieß die
ſe inſinuire, und inſofern auch Babylon von der tm Briefe
unzweideutig gekennzeichneten Neroniſchen Verfolgung ni b
troffen wurde; beruft ſich ferners noch einmal auf die allgemeine
Annahme dieſes Factums, welches auch von alern und Bild
hauern dargeſtellt worden, und weiſt endlich aus Cicero's ede
PrO Flacco nach, daß ſich tn Rom eine große und mächtige
Anzahl von Uden efunden habe, wie denn auch Paulus ſe
ſage, daß es Hebräer in Rom gegeben, die In ihrem Hebräismus
verhärtet eweſen, und da habe denn Petrus be dieſen als der
Apoſtel der Beſchneidung ganz gut ſein beſonderes Apoſtolat aus
üben önnen.

Der dritte Redner: Ribetti (Proteſtant). Er beginnt
amit, daß EL conſtatirt, e8 handle ſich bei der nkunft des hei⸗
igen Petrus uin Rom ein einfaches Factum, und es gehöre
In keiner Weiſe die Idee der Suprematie hieher, die von dem



285

Gegner auf eine geſchickte Art inſinuirt worden ſei Man mache
eben araus Myſteriöſes und dasſelbe durch Inſinua⸗
tion entſtehen, wie * ſolcher Inſinuationen tn den verfloſſenen
Jahrhunderten mehrere egeben: es ird von Jemandem einen
Freund ein Brie geſchrieben, und das actum ird da nicht
erörtert, eil e8 ein bekanntes Factum iſt, und dieſes iſt eine
Inſinuation, die allmälig eine Erörterung und hernach ern Decret
ird So habe Papias eine Inſinuation gemacht, und lsdann
haben die Andern Muth gefaßt, indem ſie die Inſinuation citirten.
Desgleichen hätte Ignatius und Clemens Romanus und der
heilige Johannes inſinuirt; aber olche Inſinuationen gelten einem
wahren Hiſtoriker ni der verlange vielmehr gleichzeitige
poſitive Zeugniſſe, und darum müſſen auch insbeſonders für den
Aufenthalt etri un Rom poſitive Erklärungen des Johannes
oder des Paulus oder des Lucas oder des Petrus aufge⸗
bracht werden. Finde man aber ke  tne Schriften, keine gleich  —  7
zeitigen Zeugniſſe, finde man nicht in der ibel, der öchſten
Schiedsrichterin und unumſtößlichen Autorität, den Beweis für
die Ankunft des heiligen Petrus un Rom, habe man ganz und
gar nichts bewieſen. Und was die aufgerufenen päteren Zeugen
betreffe, haben dieſe allerdings keine bloße Inſinuation mehr
gemacht, da die Sache ereits gut inſinuirt war, und man ſie
aher ereits als ahrhet behaupten konnte; jedo ſie alle
haben ſich eben nur auf die früheren Inſinuationen geſtützt, und
＋ habe eben nur der Eine den Andern wiederholt, und ander—
ſeits könne das Alter des Irrthums ihn nicht zur Wahrheit
wandeln, noch gebe es vor ott für die inge, die ni wahr,
die nicht gerecht ſind, eine Verjährung. Im Beſondern emerkt
EL von emens, EL habe nach ſeinem ganzen Verhalten nicht
einmal im Traume die Inſinuationen gedacht, die man ihm
unterſchoben, und aus den orten Chriſti bei Johannes könne
nur Hellſicht den Namen Rom als den Ort des ode des
heiligen Petrus herausleſen; Papias ſei ſehr unzuverläſſig, und
habe Gegner auch ke  une Stelle citiren können, woO Papias geſagt



0

— 286 —
hätte, Petrus ſei In Rom geweſen; von Dionyſius gelte auch
das Letztere, und eten ſeine Werke auch ielfach gefälſcht worden;
Irenäus aber ſei kein Augenzeuge geweſen, und nuur ſolche olle
EL ören, 8 ſich die eligion handelt

Verhielte ſich nun die Sache dergeſtalt, ſo ſei das Ver⸗
langen des Gegners, daß man beweiſe, Petrus dre nicht un
rom geweſen, völlig unberechtigt; 8 Are dieß ebenſo, als enn
Jemand aus dem Umſtande, daß Clemens Romanus tn ſeinem
Briefe des wunderbaren Vogels Phönix rwähnt, die Forderung
ableitete, man mu deſſen Exiſtenz ſo ange glauben, als
nicht deſſen Nichtexiſtenz bewieſen Are Man könne eben keinen
utor, In den man Vertrauen ſetzen darf, aufbringen, der agte,
Petrus ſei tn Rom geweſen, und In Folge eſſen ſei man genöthigt
du verlangen, daß das bewieſen werde, was hinlänglich bewieſen
ſei, eil 8 ſo klar ſei wie: Ull mal Null macht Null; denn
In der That, wenn ſich keine Zeugniſſe finden, we beweiſen,
daß ern Factum wahr ſei, ſo iſt das Factum nicht wahr, und

ern ſolches kann man vernünftiger Weiſe nicht lauben.
Sofort antwortet noch der Redner auf einzelne Punkte der

gegneriſchen ede Er ünſcht, daß der Gegner ſeine Chrono
ogie vorgelegt hätte, auf daß man ſehe, ob ſie mit der heiligen
Schrift Im Einklange ſtände; erſt dann le ſich hierüber reden.
Die Rationaliſten könnten ebenſowenig gegen die gläubigen Pro  7  —
teſtanten ins Treffen geführt werden, als ein Voltaire und Renan

die römiſchen Katholiken, denen dieſe früher angehört hätten.
Wenn die chronologiſchen Daten veränderlich eien, geben ſich
die Akatholiken un dieſer Sache einer gründlichen Forſchung hin,
und dabei haben ſie ein ruhiges ewiſſen Petrus habe ſeinen
Brief wirklich von Babylon aus geſchrieben. Die Hypotheſe
des Gegners, das Babylon edeute Rom, Uhre 8u der Conſe
quenz, Unter Rom das Babylon der okalypſe zu verſtehen,
nd die exegetiſchen Gründe chließen eine Metapher ganz
und gar aus. Babylon habe zu dieſer Zeit noch exiſtirt, das
ſelbe ſei der Mittelpunkt der israelitiſchen Diospora geweſen, da



287

habe auch Petrus nach ſeinem beſondern Apoſtolate, welches der
Gegner anerkannt habe, wirken müſſen Die vom Gegner 9e  2
brachten geographiſchen eweiſe ſeien kindiſches Raiſonnement und
Rabuliſterei, und auch Babylon nicht Im römiſchen Reiche 9e
egen geweſen, ſo haben die Tiſten auch außerhalb römiſchen
Reiches oder auf der Grenze desſelben verfolgt werden können, und
Petrus habe demnach ganz wohl von Verfolgungen ſchreiben können.

Pathetiſch chließt EL endlich die lede mit den Worten: „S  te
ehen alſo, die Baſis des 0l⁰ der römiſchen* iſt eine Baſis
von Kreide, oder S  te wollen, ſie iſt eine Nadelſpitze, weil
ſie ſich im Anfange auf erne angenommene und durch die Ein
bildungskraft der Autoren der erſten Jahrhunderte erweiterte
Inſinuation V Im Mittelalter, der Zeit der Verbreitung
der Irrthümer und der plumpſten Vorurtheile, wurde ſie koloſſal.
Es wurde die päpſtliche Autorität grundgelegt, welche noch nicht
ſo war, wie ſie heutzutage exiſtirt. Vor kurzer Zeit wurde ſie
ferner erweitert, aber eS war chon längſt inſinuirt worden, daß
der ap infallibel ſein müßt Und ſo ſehen ſie, daß de Koloß
ganz und gar ſich ＋ auf eine Baſis von Thon Wir haben
dieſer Baſis von Thon einen Naſenſtüber gegeben und der Koloß
iſt ins Wackeln gerathen.“

Der vierte edner: Cipolla (Katholik) An erſter Stelle
emerkt eL, von ſeinem Kollegen Are nur die Unterſcheidung
zwiſchen einem geſchichtlichen actum und einem Factum, das
Dogmen-Natur In ſich chließe, zur Klarſtellung der behandelten
Frage herbeigezogen worden. Sodann macht 2 auf den Unter  2
chied zwiſchen Anſpielung und Inſinuation aufmerkſam; nicht
von der letzteren, ſondern von der erſteren habe ſein College
geſprochen, und dieſe ſei ganz gut ufrecht zu erhalten. Weiters
ſagt EL rückſichtlich der Anzahl und Mannigfaltigkeit der beige  2
brachten Zeugniſſe, e8 gebe gleichzeitige, ſoviel man deren eben
nach den Bücherverluſten durch Brandunglück haben könnte; außer⸗
dem müßten alle unter ſich wieder vereinigt werden hinſichtlich
der Veranlaſſungen, wobei ſie ſtattgefunden hätten, gleichſam



288

eine gleichzeitige und immerwährende Zeugenf chaft bilden, ſo
daß die entlegenſten Zeugniſſe die ra der gleichzeitigen haben
onnten Die Väter ſprachen von der 1 Roms, indem ſie
ſich ſtets auf das Factum bezögen, daß nämlich Petrus dort geweſen
ſei, ohne daß Jemand, der entgegengeſetzte Intereſſen hatte, e8

eugnen agte Im Beſondern nimmt EL die bei Johannes,
die Zeugniſſe des Ignatius, Papias und Clemens tn Schutz

Nach dieſer hiſtoriſchen Beweisführung wird aufs Neue
die Bedeutung und Schwierigkeit der ibliſchen Chronologie

erinnert, das PrO und COntra für das „Babylon“ des erſten
Briefes des heiligen Petrus, das übrigens zur Aufrechthaltung
der von 4  hm vertheidigten Anweſenheit etri tn Rom gar nicht
nothwendig von Rom verſtanden werden müſſe, ird aberma
unterſu

7 und dabei emerkt, wie Fabian  t die vorgebrachten
Gründe Ewald's, die der Gegner kindiſches Raiſonnement und
Rabuliſterei genannt habe, gar nicht zu den ſeinigen gemacht
habe; erners erörtert EL die Natur des Apoſtolats Petri be den
Beſchnittenen und Pauli be den Heiden, we keine ausſchließ⸗
liche geweſen ſei⸗ und etzt ausführlich die Bedeutung der Ueber  2
einkunft auseinander, welche zwiſchen Paulus, Kephas, Jacobus

—, zu Stande kam, nämlich tim Sinne eines Protectorates
oder einer ſpeciellen Aufſicht; weiterhin ru EL die eweis—
ührung Sciarelli's und zeigt, wie Petrus allerdings Im Anfange
des Jahres 42 hätte In Jeruſalem und nach Vollbringung der
in der Apoſtelgeſchichte berichteten Thaten In den ſpäteren onaten
＋ in Rom ſein können, wie die Unmöglichkeit einer nkun
etrt un Rom wiſchen 42 und nUuL auf das Stillſchweigen
gegründet worden, welches Petrus arüber beim Concil beobachtet
habe, was doch nichts mache, da hiefür verſchiedene Gründe
geführt zu werden vermögen; und eben 0  9 ſei das weitere
Stillſchweigen des Lucas und des Paulus bezüglich dieſer Periode
und der weiteren Jahre bis zum Jahre 66 eweiſend: Alles ergebe
bloß ein negatives rgument, das von keiner Bedeutung ſei gen⸗
ber dem aus den hiſtoriſchen Documenten geſchöpften poſitiven



— 288 —

Argumente; und chließt endlich ut der Bemerkung, daß die
Gegner, ſie Recht behalten wollten, erweiſen müßten, daß
die Bibel ausdrücklich dem Factum widerſtreite.

Der ünf Redner  — Gavazzi (Proteſtant). Nachdem
den an der rage ahin beſtimmt hatte, daß EL und ſeine Collegen
ſich auf die Bibel be chränken und auf dief hin e8 ſchle
Abrede ſtellen daß Petrus E nach Rom gekommen während die
Gegner ſich hinter den gleichzeitigen hiſtoriſchen Criterien ver⸗

chanzen, und darauf, alſo auf die Tradition geſtützt die
Anweſenheit etri Rom behaupten, geht eLr daran, den Schrift⸗
beweis Urgiren, indem  2 das weigen der Bibel kein bloßer
negativer Beweis ſei ondern vielmehr der poſitivſte und der
deutlichſte Beweis dafür, daß Petrus nicht nach Rom gekommen
iſt Die Bibel mußte ſich nämlich mit der urſprünglichen Ge⸗

der 1r be chäftigen, und ſie hat ſich amt eſchäftigt
eßhalb die au ächlichſten acta dieſer Ge aus der Bibel
el zu entnehmen ſind Die Apoſtelgeſchichte iſt nichts anders
als die wirkliche, officielle, authentiſche, umſtändliche Geſchichte
des Anfangs der Entwicklung, des Fortſchritts der erlittenen
Verfolgungen und der von der urſprünglicher Ix errungenen
riumphe, und uca iſt der dazu erwählte eigentliche, rechtmäßige,
unparteiiſche weil inſpirirte Geſchichtsſchreiber, der um ſo weniger
von Petrus die Römerreiſe hätte verſchweigen können, als
dieſelbe von Paulus ſo berichtet, und Petrus vor Paulus
etne ewiſſe primare Stellung einnahm aus Gerechtigkeit
das Apoſtolat etri, aus Gerechtigkeit die urſprüngliche
Kirche aus Gerechtigkeit die tE oms aus Gerechtigkeit

ſich ſelbſt hätte Uca die Römerreiſe des Petrus berichten
H„3

müſſen, und darum iſt ſein Schweigen ern poſitiver Beweis daß
Petrus gar nicht nach Rom gekommen iſt Per CISUII emerkt
der Redner bezüglich der Schwierigkeiten Römerreiſe daß
erne eiſe von eruſalem nach Babylon viel leichter geweſen ſei

Sofort wird zu den übrigen Theilen des neuen Teſtamentes
übergegangen wo man der Erwähnung der Reiſe des Petrus nach

19



— 2890 —

Rom begegnen könnte, da auch das da herrſchende Schweigen,
auch nicht mit der gleichen abſoluten Nothwendigkeit, die Nicht⸗
ankunft etri Rom darthue Zuerſt ird das weigen des
Paulus utn einen Brief ins Auge gefaßt, das nicht aus einer
Convenienz Petrus erklärt werden dürfe, und das wenigſtens
ſo viel beweiſe, daß zu der Zeit, Paulus zu Rom und
nach Rom ſchrieb, Petrus nicht in Rom geweſen. Weiters habe
Chriſtus bei Matthäus (Cap 23) vorhergeſagt, daß die Juden
etliche von den poſteln kreuzigen werden, und dieß auf
Petrus, der aber darum von den Uden In dem Hauptſitze der
israelitiſchen Diaspora zu Babylon habe gekreuzigt werden müſſen,
und wirklich auch nach dem Brauche der Barbaren, der Parther
gekreuziget worden ſei, und zwar zur Zeit der neroniſchen Ver  2
folgung, die ſich nach dem Zeugniſſe des Oroſius auch auf die
nach Euſebius von Nero unterjochten babyloniſchen Provinzen
ausgedehnt habe Ferners geſtatte e8 der Apoſtolat des Paulus,
der nach dem Römerbriefe (15, 20) ſeine Ehre darein ſetzt, auf
dieſe Weiſe zu predigen, nicht Chriſtus enannt worden, damit
EL nicht auf fremder Grundlage bauete, durchaus ni  *„ daß vor
Paulus In Rom eine Predigt von irgend inem Apoſtel
gefunden hätte, und dieß um ſo mehr, weil überhaupt ri
keine Durchkreuzung tm Apoſtolate wollte und darum der Geiſt
Gottes 5 auch dem Paulus und Barnabas wehrte, nach Bythi⸗
nien, in das Arbeitsfeld des Petrus, zu gehen 16, 7);
nUur eine Predigt im Geheimen, un Familien Are geweſen, wie
denn nach der Apoſtelgeſchichte Cap 28) bei Pauli Ankunft die
Hebräer vom Chriſtenthume noch nichts wußten; 8 gelte hier
der Satz Deus et natura nihil agun frustra. und eben
Paulus ſei ausdrücklich das Wort Gottes ergangen, auch V Rom
zu zeugen, wie eL V Jeruſalem ezeugt habe 23, 140,
während von Petrus das Gleiche nicht geſagt erſcheint, ſowi auch
wo eine Römerreiſe des Paulus aber nicht des Petrus ſich
regiſtrirt finde

Nunmehr kommt edner auf die chronologiſchen Schwierig⸗



291

eiten prechen und meint dieſelben ſei nicht groß, 6
ließen ſich einige ſichere aten beſtimmen, wie die Ankunft des
Landpflegers Portius Feſtus eruſalem, daß Paulus
ahre 61 nach Rom gekommen ſei; Paulus ſelbſt ſage ſei
drei Jahre nach ſeiner Bekehrung nach Jeruſalem gekommen, und
abermals vierzehn ahre nachher der Zuſammenberufung
des Concils und ſo könne man von dem Bekannten zur Beſtimmung
des Unbekannten fortſchreiten, ſo daß man der Chronologie
Beweis habe durch ſehr vie  le Daten, daß Petrus nicht nach Rom
gekommen.

Nach den chronologiſchen Schwierigkeiten wird die beſondere
Miſſion des Petrus beſprochen ohl Urſe dieſe Miſſion nicht
eingeſchränkt werden aber es handle ſich hier ſpeciellen
Auftrag, wornach ſich Petrus Aund und gewiſſermaßen aſt
ausſchließlich mit den Uden beſchäftigen mußte, und dieſe
ſpecielle Miſſion habe den Petrus nicht nach Rom geführt da
dort die Juden höchſtens durch thren Reichthum ni aber durch
Zahl mächtig waren, ondern vielmehr nach Babylon, dem ittel
unkte der israelitiſchen iaspora, wo ſich nach aviu und
Strabo hriaden von Juden befunden haben; darum habe eL

auch von Babylon aus ſeine Briefe geſchrieben, und nicht von
Rom aus Es werden da wiederum die Gründe PrO und contra
aufgeführt, und wird für Ab weiſung der etapher aus Exege⸗

Sodann wirdſchen und geographiſchen Gründen entſchieden.
aber daraus auch die Schlußfolgerung daß Petrus
Babylon geſtorben ſei eil überhaupt die letzten Briefe der
Apoſtel den Ort ihres ode anzeigen, nd Petrus insbeſonders
von dem nahebevorſtehenden Martyrium chreibe Dem wider⸗
re nicht daß man In Rom die Reliquien des Petrus beſitze,
da ſie auch ſpäter ahin elangt ſein können, und man für dieſen
eſi nur auf die Tradition ſich zu berufen vermoge we
ni uderes als Gerücht ſei; und enn Babylon ni
Rom reckamirt habe, ſo 10 erſt vierten und fünften Jahr
hunderte behauptet worden, Petrus ware In Rom geſtorben, alſo

19*



292
einer Zeit, Babylon gleichſam eine Gemeinde 1 Par-

tibus geweſen, und da habe Niemand reclamiren können.
zweiten Theile bezieht ſich der Redner auf die Behaup⸗

tung der Gegner, das Schweigen der Bibel über Petri Ankunft
in Rom würde erſetzt durch die gleichzeitige Geſchichte Ohnehin
gelte dieſe Ausflucht nichts, da man nur mit der Bibel beweiſen
dürfe, daß der heilige Petrus in Rom geweſen ſei, ſo man anders
auf Seiten der tbe ſtehen wolle, aber auch onſt gelte das ub
ſtitut nicht, da 8 die poſitiven Zeugniſſe der gleichzeitigen
Geſchi chlecht beſtellt ſei Er unterſcheidet nämlich die Zeugen
de VISU als die wirklichen Geſchichtſchreiber erſten Grades, die
testes de auditu. we von den Zeugen de visu die Erzählungen
über die Thatſache empfangen, als olche weiten Grades, und
jene, welche von den erſten die Erzählungen aufnehmen, das
nämlich, was von Jenen (den Erſten) Dieſe (die Zweiten) gehört
haben Letztere ſeien nur einfache Sammler und ke  une wirklichen
Geſchichtsſchreiber, we nur die Gleichzeitigen und die Zeit⸗
genoſſen ſeien, und beweiſen dieſelben, dAren ſie auch ih noch

viele, für ich, ſich das Berichtete nicht auch in den

gleichzeitigen Schriftſtellen finde, gar nichts Nun hätten die
Gegner nur einen einzigen gleichzeitigen Schriftſteller aufbringen
können, den Clemens, und auch der enthielte nur eine vermeint—
liche Anſpielung auf ein notoriſches Factum, wie man ſage, ob⸗
wohl es ebenſo notoriſch habe ſein können, daß Petrus im Orient
geſtorben iſt überhaupt erwachſe ber aus Anſpielungen ke  une
Geſchi Da der ganze Reſt nur Zeugen zweiten Grades
de auditu ſind, geht EL auf ihre nähere Würdigung nicht
weiter ein; bloß das Zeugniß des Papias ird noch eigens zurück⸗
g

ieſen, und bezüglich der aus dem „Chronicon“ des Euſebius
geſchöpften aten ird bemerkt, wie das Original nicht mehr
exiſtire, und die Arbeit des Hieronymus nur eine araphraſe
und eine Interpolation von Abſchreibern ſei; auch un ſeiner
„historia“ thue Euſebius nicht affirmativ und in ausdrück⸗
er Weiſe dar, daß Petrus in Rom geweſen. Auch ſagt er,



— 293 —

Petrus habe der ründung der V In Rom zwar nicht per
önlich, aber doch durch eine Rede Pfingſttage Antheil gehabt
ſei es vermittelſt ſei Neophyten, ſei e8 vermittelſt ſeiner Procla⸗
mation, durch we eLr die Gläubigen Glauben Jeſum Chri⸗
Am befeſtigte (der Ueberſetzer mer da Das apokryphe NVOPOITD
Ilerpov 2) welchem Sinne auch von der Cathedra etri te ede
ſei und er meint die älteſten Häretiker hätten noch gar ke  une Ge⸗
legenheit gehabt te Ankunft etri Rom zu beſtreiten, da dieſe
noch gar nicht behauptet worden, und iemand nöthig habe ſich mit
Anſpielungen befaſſen e8 ſei auch noch kein ap ageweſen,
da man erſt im ritten und vierten Jahrhunder Rom be⸗
gonnen habe Primatsanſehen ber die anderen tr zu erlangen;
was aber die ausgezeichneten Proteſtanten betreffe, die Petrus
nach Rom kommen ließen, ſo eLr ſei Anſicht unabhängig,
und ergebe eLr ſich nicht wenn die Bibel alle Proteſtanten

der elt und alle Rationaliſten der Welt ſich lagern würden
Nachdem endlich noch die vom Gegner aufgerufenen Maler
als incompetente Zeugen zurückgewieſen und Ii

＋ und die
heilige Schrift als die einzigen Träger des Chriſtenthums appellir
hat, ſchließt eLr it, daß ſagt, die Gegner können ſich nUr

auf die Tradition ſtützen, dieſe aber ehe überhaupt nach
alten Schriftſteller gleicher Schätzung mit dem Lügner dem
ke  In Menſch glaube, auch wenn eL die ahrhet preche, und
insbeſonders eien die dießbezüglichen Traditionen, teſe Anhäufung
von Zeugniſſen und Sonderheit die Zeugniſſe, e nach
dem ritten und vierten Jahrhunder kommen, Seifenblafen hnlich,
L die Kinder die Luft ſchleudern welche ſchillern ſind
und das Licht der Sonne hübſch zurückwerfen, we aber der
Hauch eine Kindes auflöſt

Der Redner Uidit (Katholik) Derſelbe rklärt
er wolle antworten mit der ganzen vollen Strenge we die
Geſetze der ogi und der Philoſophie der Geſchi vorſchreiben,
owie dieſe Utter Natur den Sinn, das Herz, auf te
Lippen des größten unter den Gelehrten und Gebildeten wie des



— 394 —ꝛ

ungebildeten gemeinen annes gelegt habe Demgemäß macht
er zuer geltend, es müſſe, bevor man eine rage herantrete,
die Art und der er der Argumente feſtgeſtellt werden, deren
man ſich In der rage bedienen müſſe, und weiſt in dieſer
Hinſicht das ebahren zurück, das die Schrift tn einer rein hiſto⸗
riſchen rage in ganz gleicher etſe In Verwendung kommen
aſſen wolle, wie In einer dogmatiſchen Frage. Ganz abgeſehen
davon, ob die Schrift alleinige Glaubensquelle ſei oder nicht,
bei einer rein hiſtoriſchen rage, wie das die vorliegende ſei,
die wohl einen dogmatiſchen run In ſich chließe, aber darum
nicht aufhöre, eine hiſtoriſche hatſache zu ſein, ſich Iin der Schrift
verſchanzen wollen, das teße jedes andere Argument ableugnen,
melches von der Geſchichte, von der Kritik und von allen jenen
Denkmälern, aus denen die Menſchen te Thatſachen lernen,
uUuns zugeführt werden könnte, und das Are Fanatismus, ber
glaube, gnoranz Eben aus dieſem Grunde erkläre * ich,

auch viele Proteſtanten, tm Allgemeinen alle Gemäßigten,
wie namentlich neueſtens rn von Bunſen, die Ankunft und
den Tod des heiligen Petrus tn Rom oder wenigſtens die An
un desſelben auf einige Zeit feſthalten, während dieſe Ankunft
etri un Rom nur die übertriebenen Proteſtanten leugnen, die
ſich niit den Rationaliſten berühren, e  E, wenn ſie die Tra⸗
dition und das Lehramt der katholiſchen1 verwerfen, gleicher⸗
weiſe die Bibel leugnen; auch auf dem thatſächlichen oden der
eutigen Wiſſenſchaft tehe alſo die Unterſcheidung zwiſchen der
Schrift als Dogmenquelle und der Schrift als Quelle hi  1
Notizen.

An weiter ird urgirt, daß die Nebenfrage h
Platze zu halten, daß man die Subſtanz des Factums feſtſtellen
müſſe, indem man dieſelbe von den übrigen Umſtänden trenne.
In dieſer Beziehung habe man es ſtets ſo gehalten, daß die
Mannigfaltigkeit, die Verſchiedenheit, E unter den mannig⸗

Erzählern vorhanden ſein könne, die Subſtanz des Factums
ſe nicht ſchwäche, ſondern verſtärke, inſofern die Mannigfaltig⸗



295

keit in den Nebenumſtänden darthue, daß die Schriftſtelle nicht
einer von dem andern abgeſchrieben, ondern ein jeder geſchrieben
habe nach ewiſſen, nach Ueberzeugung, ganz nach ihrem eigenen
tllen, daß ſie aus verſchiedenen Quellen geſch haben In
die Kategorie Nebenfragen ſtellt nun Redner die chrono⸗
logiſche rage wie die rage nach Babylon und die Verſchieden⸗
heit der Miſſion Petri und ault In der erſteren Hinſicht
wird geſagt, ein Factum hänge überhaupt nicht von ſeiner Chro⸗
nologie ab, und die Bibel wolle insbeſonders nicht die aten
geben, 10 bekümmere ſich nicht darum, ſie geben, wobei
conſtatirt, daß ſein Vorredner bei der Beſtimmung des Jahres
der nkunft des Paulus In Rom auf ern außerbibliſches atum
rekurrirt habe, und daß auch über dieſes atum der Ankunft
Pauli in Rom die Chronologien mehr als zehn ahre aus—

einandergehen. In der andern inſicht wird bemerkt, 42 ſei nur

Autorität Autorität geſtellt worden, und auch In dem Falle,
daß Petrus ſeinen rie von Babylon aus geſchrieben, hätte
derſelbe dennoch ganz gut nach Rom kommen können. Nach
der dritten Richtung endlich wird aufmerkſam gemacht, man ſpiele
da mehr mit Worten als mit Argumenten, Petrus habe ganz
wohl ſeiner ſpeciellen Miſſion nach Rom kommen können,

die Uden nicht nUur durch Reichthum, ſondern auch durch
ihre Anzahl mächtig geweſen, und ELr habe jedenfalls dahin kommen
müſſen nach ſeiner univerſalen Miſſion, die ſich auf die
ir insgeſammt bezogen und ſich gründe auf die Erklärung
Chriſti, ELr ſei der Fels, auf welchem die 11 gebaut werden
ſollte, ſo daß die Pforten der Hölle ſie nicht überwältigen würden.

Als rittes eſe der ogi ird aufgeführt, daß, e8
ſich die ahrhei eines Factums handle, vor Uem die Wich⸗
tigkeit tn Anſchlag bringen ſei einem großen, gewichtigen,
univerſalen Factum nUuLr dadurch Begründung egeben werden
könne, daß man die ahrhei eines Andern beſtätigt, da iſt ebenſo
bekannt, ebenſo lebendig, ebenſo ſtets gegenwärtig und gleichzeitig
das Zeugniß jene Urſache⸗Factums, wie lebendig, gegenwärtig



296

und gleichzeitig die ahrhei des Wirkungs⸗Factums iſt Nun
ein lebendiges, ſtets gegenwärtiges und gleichzeitiges Zeugniß
ſei die Exiſtenz, das eben und irken der römiſchen tx
von Anfang bis auf unſere Tage gegenüber all den Häretikern
und Schismatikern, die wohl ſehr intereſſirt7 das Joch oms
abzuſchütteln nd alles Mögliche dasſelbe eltend machen,
ſowie auch nicht bloß Babylon allein, alls Petrus aſe ge
ſtorben ware, hätte Rom reclamiren müſſen; und eben
dieſes große Factum iſt einzig und alle  In gegründet auf der An⸗
un der Predigt, dem Martyrium und dem Tode des heiligen
Petrus in Rom, welches Factum darum ebenſo bekannt, ebenſo
lebendig und gegenwärtig, ebenſo 2*.

univerſal erſcheinen muß, und
darum andern hiſtoriſchen Facten nicht gleichgeſtellt werden darf,
die nicht dieſelbe Wichtigkeit, Univerſalität und Wirkſamkeit auf
Uweiſen Are es alſo überhaupt ungereimt alle
Und jede durch gleichzeitige Zeugen geſtützt haben
wollen, gehe dieß weniger be einem derartigen
gleichzeitigen gegenwärtigen, mm lebendigen Factum, wie auch
die Behauptung, daß dieſe wirklich Rom ſei, chon be⸗
ründet ſei Iin dem Leben hier, welches da ſei die geſammte rom

—.8

i⸗
ſch Societät die römiſche Bürgerſchaft und als olche anerkannt
von der ganzen Welt Uebrigens können neben Clemens auch
noch gnatius und Papias deſſen Zeugniß nach uſebiu und
Hieronymu Glauben verdiene, als gleichzeitige Zeugen angerufen
werden; und elbſt enn man jene Lebenskraft jene Wirkſamkeit
welche ſich von M erſten Factum beſtändig der römiſchen

irche erhalten, aus der einzigen Urſache ſeiner xiſtenz und
ſeine Einfluſſes der ganzen Welt unbeachtet laſſen wollte;
ſelbſt enn man ganz davon bſehen möchte daß für das Factum
der Exiſtenz der römi  en tr und ih ununterbrochenen
Tradition ſich keine andere Urſache angeben ließe die dazu
richtigen Verhältniſſe ſtünde, als ehen die Ankunft etri
könne man nicht behaupten daß, Wie viel Großes und Feier⸗

die andern Zeugen erzählten, ni arauf halten



297
wäre, Hloß wei oder vier Zahrhunderte nachher ge
kommen.

Schließlich antwortet noch Redner auf die Behauptung des
Gegners, das Schweigen der Bibel Are ein poſitiver Beweis,
da Uca und Paulus dieſes Factum hätten regiſtriren müſſen
Er nennt dieſe Behauptung eine Keckheit, un  4  dem die Anlage
der Schrift, die ſpeciellen Veranlaſſungen der Abfaſſung ihrer ein⸗
zelnen Theile, wie auch insbeſonders der Apoſtelgeſchichte, dagegen
prechen, und indem ſelbſt dann, wenn alle die verſchiedenen für
das Schweigen von verſchiedenen Seiten beigebrachten Gründe
nicht ſtichhaltig wären, nicht gefolgert zu werden vermöge, e8 Are
dieſer beſondere Umſtand gar nicht vorhanden, aus welchem man
ber die Ankunft Petri tn Rom habe Schweigen beobachten müſſen.
Demnach bleibe beſtehen, daß ſich das Factum der Anweſenheit
des heiligen Petrus In Rom aus dem Factum der römiſchen
tr ergebe, daß ＋. ſich ergebe aus allen dieſen Zeugniſſen,

vom erſten Jahrhunder bis auf uns for  anzen, aus
dem eben dieſer Kirche, ihrer Wirkſamkeit, aus den Kämpfen,
welche ſie immer auf der Welt beſtanden, ein Umſtand, der auch
nicht einmal in erglei etzen ſei mit den orten eines
gleichzeitigen Zeugen, dem man kein poſitives Factum, ſondern
nur ein gewiſſes Schweigen gegenüberzuſtellen vermöge; und darum
haben die Katholiken ein gute Recht darauf, ei ihrer Meinung
feſt verharren, daß der heilige Petrus nach Rom gekommen
und daſelbſt geſtorben ſei

Wir glauben dieſer ſachgetreuen Darlegung der is⸗
putation nicht hinzufügen zu ſollen, da ich, wie geſagt, ihr
Bild auf dem vorhin aufgetragenen Hintergrunde deutlich
ausnimmt, es nicht zweifelha erſcheinen gu aſſen, auf welcher
Seite die ahrhei ſei Nur die Bemerkung ſei Uns erlaubt,
daß es der e  e Redner ſehr gut verſtand, den eigentlichen Schwer⸗
un der Frage hervorzukehren; denn die Philoſophie der Ge⸗
ſchichte kann ſich eben nicht zufrieden geben, wenn nicht aus eben⸗



R
bürtigen Urſachen te Wirkungen ·  2  hre Erklärung uchen Hat
aber chon Baur geſagt: „Die unbeſtimmte und nicht näher be⸗
gründete erufung auf die und den hierarchiſchen ei
der römiſchen Kirche, umũm hieraus die Entſtehung der Sage (von
der Anweſenheit Petri In Rom) erklären, kann nur ein Vor⸗
urtheil gegen die Gründlichkeit und Unbefangenheit der Unter—
ſuchung erwecken, indem ſich leicht zeigen läßt, daß die Sage
In eine Zeit zurückgeht, In welcher jener Geiſt wenigſtens in dem
rade, in welchem er hier vorausgeſetzt werden müßte, ſich noch
nicht hervorgethan hat;“ chreibt der Tübinger ecenſen ſehr
gut von dem jüngſten Reſtaurator der Baur'ſchen Hypotheſe
„Bekanntlich glaubte ern eTL iloſop eines Standpunktes
bedürfen, die Welt aus den Angeln zu heben; ipſius aber
ührt gemã des Geſagten eine Anſtalt vor die uügen, die,
obgleich ſie auf bloßen Fictionen beruhte, alſo einen Standpunkt
0  2 dennoch als Unbeſtrittene Trägerin des Chriſtenthums die
heidniſche Welt aus den Angeln hob und eine Ordnung der
Dinge ins Daſein rief.“ Sp

BVemerkungen zu
In der Geſchichte des Kirchenrechts macht, wie tli

mit Recht utm vierten Bande ſeine Kirchenrechtes chreibt, ette
147, wie kein nderes erk 0 die gewöhnlich „Decret“
genannte ammlung Gratians, jene gelehrten Mönches, der in
der erſten Hälfte des zwölften Jahrhunderts zuerſt das canoniſche
Recht als eine von der Theologie abgeſonderte ſelbſtſtändige Wiſſen⸗
chaft un Bologna lehrte, und mit ſeiner Sammlung eine neue

ahn gebrochen 0  in der Behandlung des Kirchenrechtes. Seine
Sammlung iſt eigentlich ein nach ſcholaſtiſcher Methode abgefaßtes
ehrbuch, darin freilich den weitaus kleinſten Raum der Text,
die ſogenannten Diceta Gratiani, welche in den gedruckten Aus⸗
gaben, wenigſtens den jüngeren, mit kleineren Lettern gedruckt
als bloße Nebenſache erſcheinen, was ſie in wiſſenſchaftlicher Be⸗



— 299 —

ziehung keineswegs I einnimmt, wozu die Canonen die Beleg⸗
ſtellen bilden Bekanntlich zerfällt die Sammlung in dre Theile,
und der erſte derſelben wieder In 101 Unterabtheilungen, die
Diſtinctionen enannt werden, und deren jede mit einem Us⸗
pruch ratian eingeleitet ird die Unſere, fünfzehnte
leitet Gratian ein mit dieſen Worten: „Quoniam de jure
naturali et constitutione Vel consuetudine hactenus disse-
ruimus, differentiam, qu ab invicem discernuntur. assig-
nantes: mae 20 ecelesiasticas constitutiones Stylum VST=-

tamus, CaruN originem t auctoritatem, Pprou libris
sSanctorum patrum colligere7breviter assignantes.“

Und nun finden wir In den drei Canonen dieſer Diſtine

2

—
tion geſammelt Usſprüche ber ah und Anſehen der Concilien,
unächſt der allgemeinen. Der dritte, mit dem wir uns beſchäf
tigen wollen, iſt überſchrieben (ich habe vor mir: Corpus Juris
Canonici IN 08 tomos divisum t appendice OV auetum
Justus Henningius Boehmer recensuit, AlꝗaE Magdeburgicae,
impensis orphanotrophaei De lisdem etiam Gelasius,
1 concilio habito Romae CU.  — LXX episcopis scribit
dicens, und äng alſo „Sancta Romana cclesia pOst
I1las veteris t 0VI testamenti scripturas, Quas regulariter
suscipimus, tiam has suscipi IIOI prohibet,“ wornach die
vier allgemeinen Concilien von Nicäa, Conſtantinopel, pheſus
und Chalcedon aufgezählt werden, ſich reihen die orte
Sed et 81 qu 8Sunt conceilla sSanctis patribus hactenus
instituta, post iStorum quatuor auctoritatem et custodienda
et recipienda decernimus et mandamus.“

Vergleichen wir den Text derſelben Decretale, wie ihn Di
Andr Thiel herausgegeben hat hon tm Jahre 1866 bei eter
un Braunsberg mit ſei Schrift „De Decretali Gelasii Papae
de recipiendis et NOH recipiendis libris,“ und wieder un dem
im gleichen Verlage erſchienenen erſten Bande ſeiner: „Epistolae
Romanorum Pontificum genuinae et uae 20 808 Scriptae
sunt Hilaro 20 Pelagium II 85 tm letzteren zugleich



mit der wenig verſchiedenen Decretale des Papſtes Hormisda.
Es wird uns dieſe Vergleichung dienen zur Beurtheilung der
Richtigkeit der uff und ob nicht vielleicht eine gelafianiſche
Decretale uin der Recenſion des Papſtes Hormisda vorliege. Der
Text nun, den Thiel „Secundum probatissimos cCodices“ heraus⸗
gegeben hat, und „adhibitis praestantissimis (COdicibus Ita-
liae et Germaniae“ ührt un der als „Epistola 420 gezählten
gelaſianiſchen Decretale nUur das nicäniſche, epheſiniſche und alce⸗
onenſiſche Concil auf, hat alſo nicht das conſtantinopolitaniſche,
wie auch nicht den Zuſatz „Sed et 81 qua“  7 wohl aber findet
ſich dieſer und jenes in der als „Epistola 1256 des Papſtes
Hormisda eingereihten Recenſion. Was folgt daraus?

Meines Erachtens, daß Thiel ganz richtig die Anſicht aus

ſpricht, die übrigens vor hm ſchon Zaccaria un ſeiner „Storia
polemica delle proibizioni de libri“ vertrat, daß ap Hor⸗
misda aus Anlaß der Streitigkeiten über die Schriften des
Biſchofes Fauſtus von Rienz, von denen ihn auch ein Brief des
Biſcho Poſſeſſor bei te der 115.) in Kenntniß geſetzt atte,
die Decretale ſeines Vorgängers Gelaſius nach Conſtantinopel,

die Kontroverſe angeregt worden war, ſchickte, aber bereichert
mit einigen Zuſätzen, darunter die ereits erwähnten, we ſich
aus den Verhältniſſen ganz gut erklären laſſen, die wei bedeu⸗
tendſten ſind

Daß zur Zeit des Papſtes Leo die Synode, Iim
Jahre 381 zu Conſtantinopel war gefeiert worden, tn Rom noch
nicht Anerkennung gefunden atte, zweifellos eſt durch eb
eigene orte. Daß dieſelbe von 0 Nachfolgern vor Hormisda
Are beſtätiget worden, dieß anzunehmen aben wir gar keinen
rund; verſchiedene aber für das Gegentheil. Hormisda aber,
deſſen Geſandte das acacianiſche Schisma endlich in feierlicher
Verſöhnung mit dem Patriarchen Johannes Conſtantinopel

Gründonnerſtage des Jahres 519 eendet hatten, mo wohl
geneigt ſein, auch den Orientalen ern Zugeſtändniß zu machen,
durch wenigſtens theilweiſe (bezüglich der Glaubensentſcheidung



— 301 —

nämlich) Anerkennung der conſtantinopolitaniſchen Synode Und
wirklich enn Dioscur, des Papſtes Abgeordneter Conſtan

2
inopel ſchon vter Concilien: „Quod 0OIl est quatuor SOn-

ciliis definitum, ͤNEGC epistolis beati Leonis, ͤ0O8

N dicere NEG addere ＋. (efr E be te.
895) Und auch ormisda chreibt Biſchof Johann

von Conſtantinopel daß deſſen libellus 61 (ep 61
dar  In ſagt „Omnibus actis sanctissimis quatuor 8SV
dis, 1d est Nicaena, Constantinopolitana, Ephesina et Chal-
chedonensi, de confirmatione Hdei et StabU Heclesiae A8S8SEn-

tior“) mit Freuden (ylibenter“) empfangen habe
le hat als „Epistola des Papſtes Hormisda, deſſen

ragliche Recenſion der gelaſianiſchen Decretale unmittelbar gereiht
des Papſtes Antwort auf den ereits erwähnten Brief des

afrikaniſchen Biſchofs Poſſeſſor der ſich aber Conſtantinopel
aufhie Darin chreibt ormisda Unter anderm 930 4)
Non improvide veneranda patrum saplientia Hdeli poste-

ritati Quae essent dogmata definiit certa Ubro—
ruUI etiam veterum auctoritatem recipienda, Sancto
Spiritu instituente. praefigens le owohl als auch Zaccaria
halten auf run dieſer Stelle den Zuſatz „Sed t 81 qua“
für erne beſondere Verweiſung auf die, wenn ich agen darf,
Synodaldeeretale des Gelaſius, welche, da ſie „Opuscula Fausti
Regiensis apogrypha“ rklärt ⁵Sancto Spiritu instituente,“
beruhigen das ungeſtüme Drängen Partei Con⸗
ſtantinopel deren ttze ernige ſtreitſüchtige Mönche nach

förmlichen Verdammung der riften desſelben Die
on gaben die Veranlaſſung, daß Fulgentius der heilige Biſchof
von Ruſpe un der Provinz Byzacene eine jetzt bis auf zwei
Fragmente verlornen ſieben u  er Fauſtus fr
Feßler Institutiones Patrologiae tom II 865 und Frei⸗
burger Kirchenlexikon Bod 331.)

ehen wir uns nur den weiteren Text des ede ehenden
Kanon Da leſen wir alſo: „Jam ulGC subjiciendum est



7

2

de opusculis sanctorum patrum, quae in ecelesia catholica

recipiuntur.“

Wir werden auf den Sinn und die Bedeutung

dieſer Worte im Zuſammenhalt mit andern ähnlichen ſchon noch

zurückkommen.

Vorderhand wollen wir nur beachten, welche

Werke unter dieſer Rubrik, möchte ich ſagen, aufgezählt werden.

Es ſind die von Cyprian, Athanaſius, Gregor von Nazianz,

Johannes (Chryſoſtomus) von Conſtantinopel, Theophilus von

Alexandrien, Cyrill von Alexandrien, Hilarius, Ambroſius, Augu⸗

ſtinus, Hieronymus. Und ſchließlich: „Item opuscula beati

Prosperi, viri religiosissimi.“

Dadurch ſcheint Proſper als

Laie gekennzeichnet zu ſein, weil bei allen übrigen Namen „epis-

copi“ und bei Hieronymus „presbyteri“ beigeſetzt iſt. (Feßler

I. C. p. 767 ** meint freilich, daß Proſper wenigſtens damals,

als ihn Papſt Leo in ſeine Dienſte nahm, „non laicum, sed

aliquo gradu ecclesiastico fuisse insignitum,“ ja ſchon damals,

als er an den heiligen Auguſtin geſchrieben habe, ſei er wahr⸗

ſcheinlich ſchon Diacon geweſen, weil er den Diacon Leontius

„fratrem“ nenne.

Uebrigens gibt Feßler ſelbſt gerne zu „haec

levia tantum esse indicia, haud omnino tamen spernenda;

dum contra satis grave censeri debet, quod nemo Veterum

eum diaconi aut alio dignitatis ecclesiasticae nomine orna-

vit. Daß er Biſchof von Reggio geweſen, wie „unus alterve Codex

Ms.,“ einige Ausgaben, das Martyrologium des Cardinal Baro⸗

nius ihn nennen, id, ſagt auch Feßler, absque ulla solida

ratione affirmatur et proin a cordatioribus criticis merito

exploditur.“)

Unſer Canon fährt dann fort: „Item epistolam beati

Leonis papae ad Flavianum Constantinopolitanum epis-

copum, destinatam: cujus textum quispiam, si usque ad

unum jota disputaverit et non eam in omnibus venerabi-

liter receperit, anathema sit.“ Gleichlautend (nur ſtatt „eujus

textum“ lieſt er „de cujus textu“) findet ſich in beiden bereits

erwähnten Recenſionen dieſer Decretale dieſe Stelle auch bei

Thiel; ein Beweis der hohen Wichtigkeit, die man mit Rechtde opusculis sanctorum patrum, uae IN ecclesia catholica
recipiuntur. Wir werden auf den Sinn und die Bedeutung
dieſer orte tm Zuſammenhalt mit andern ähnlichen ſchon noch
zurückkommen. Vorderhand wollen wir nur beachten, welche
Werke Unter dieſer Rubrik, mo ich agen, aufgezählt werden.
Es ſind die von Cyprian, Athanaſius, Gregor von Nazianz,
Johannes (Chryſoſtomus) von Conſtantinopel, Theophilus von

Alexandrien, Cyrill von Alexandrien, ilarius, Ambroſius, Augu⸗
ſtinus, Hieronymus. Und le Item opuscula beati
Prosperi, VIrI religiosissimi.“ Dadurch cheint Proſper als
Laie gekennzeichnet zu ſein, eil bei allen übrigen Namen „epis-
copi“ und be Hieronymus „presbyteri“ beigeſetzt ſt Feßler

C. 767 meint reilich, daß Proſper wenigſtens damals,
al ihn Leo In eine Dienſte nahm, 5yn0n laicum, Sed
aliquo gradu ecclesiastico fuisse insignitum,“ 10 chon damals,
als EeL den heiligen Auguſtin geſchrieben habe, wahr  2
ſcheinlich ſchon iacon geweſen, weil den Diacon eontiu
„fratrem“ nenne Uebrigens gibt Feßler zu „haec
levia antum 6886 indicia, haud omnino tamen spernenda;
dum cOontra Satis censeri debet, quod IIIO Veterum
EUIII diaconi aut I0o dignitatis écclesiasticae nomine OT.

vit Daß EL Biſchof von Reggio eweſen, wie 5„unus alterve OCodex
Ms., einige Ausgaben, das Martyrologium des Cardinal Baro—⸗
ius ihn nennen, 1d, ſagt auch Feßler, absque Ulla Solida
ratione affirmatur et proin cordatioribus criticis merito
exploditur.

Unſer Canon fährt dann fort „Item epistolam benti
Leonis ad Flavianum Constantinopolitanum epis-
C  7 destinatam cujus textum quispiam, 81 ad
Uull jota disputaverit et IIOII CA I omnnibus venerabi⸗
liter receperit, anathema Sit.“ Gleichlautend nur ſtatt „Cujus
textum“ lieſt 2 „de cujus EXUU findet ſich in beiden ereits
erwähnten Recenſionen dieſer Decretale dieſe auch be
Thiel; ein Beweis der ohen Wichtigkeit, die man mit Recht



— 303 —

dieſem ausgezeichneten dogmatiſchen Schreiben beilegte wie den
Zeiten des Papſtes Gelaſius ſo auch noch mn der des Hormisda;
e8 hörte 10 wirklich auch nach der ereits erwähnten Vereinigung
im Allgemeinen, darum doch der Widerſtand der Eutychianer
noch lange nicht überall auf

Beſonders intereſſant iſt unſeres Canon, der alf
lautet Item gesta Sanctorum martyrum Qul multiplicibus
tormentorum cruciatibus et mirabilibus confessionum trium⸗
Phis irradiant Quis ita 6886E catholicorum dubitet et maj)ora
E608 agonibus fuisse PerpessSOsS, NEG 8ul8S viribus, Sed
gratia Dei et adjutorio tolerasse? Sed 1deo U-
dum antiquam cOonsuetudinem singulari cautela Sancta
Romanda ecelesia on leguntur Aula t E  III, Qul COH-

t ab infdelibusSCripSere, nomlnad penitus 1gnorantur
aut idiotis superflua aut apta, Juamn TSEI Ordo fuerit
Scripta E88E putantur Sicut cujusdam Quirici et JZulitae
sicut Gregorii (Thiel hat mimi Georgii ebenſo auch Zacca⸗
Tta der aus der Concilienſammlung von Labbe and das
Decret abdrucken ließ 33—393 10 unſer Canon ſelbſt hat
in § Passio Georgii apOcrypha.“) aliorumque hujus-
modi PassiOnes ꝗuae ab haereticis perhibentur cConscriptae
Propter quod Ut dietum st Vel levis sSubsannandi OTI

retur OCCꝗS10, sancta Romana écclesia 0  — leguntur
NOS tamen CUM praedicta cclesia Omnes martyres et
EOrUI gloriosos A80nes Qul Deo Jualn hominibus
Oti suUunt OIIII devotione GICEraIUUT nenne dieſen
Paragraph beſonders intereſſant eil ELr mii Material zu ent⸗
halten ſcheint zur Löſung der Frage, die ich beſonders bei Prü⸗
fung dieſes Canon IM Auge habe nämlich ob die darin ent⸗
haltenen Verbote auch die Privatlectüre gewiſſer riften treffen;
oder ob die Decretale unur eine Zuſammenſtellung der Auctori
Aaten Unter den kirchlichen Schriftſtellern ſo 8u ſagen geben
wollte, oder ob ſie Ueberſicht der unbedingt empfehlens⸗
werthen und der nur mit Vorſicht zu gebrauchenden er



bieten wo Doch verſparen wir uns die nähere Erörterung
arüber ans nde

Zu beachten ſcheint mii auch Item actus beati
SyIVestri, apostolicae Sedis praesulis, licet EJuUs, Qul CONn-

Scripsit 18h0remus, multis tamen rbe Roma
catholieis legi COgnOVIMUS, et PrO antiquo uSuU multae hoc
imitantur ecclesiae ＋* Beachtenswerth ſcheint mii theils
aus demſelben Grunde wie und den ich Isbald
anführen werde theils weil ＋ wie miu et nach den Um⸗-

faſſenden handſchriftlichen Forſchungen Thiels nicht mehr angehen
dürfte mit Döllinger (die Pa  abeln des Mittelalters
darin päteren Uſa unſeres ecrete ſehen, und ihre
Abfaſſung, reilich mit „vielleicht“, die Zeit des Papſtes

Den Zweck dieſer Legende findet DöllingerSymmachu zu ſetzen
der Abſicht die (unhiſtoriſche) römiſche Qufe Conſtantins
beglaubigen; denn ihr Hauptinha iſt Conſtantin zuerſt ern

ein der riſten äßt viele darunter eigene Gemalin,
da ſie den Göttern nicht opfern wollen hinrichten, 0 daß ſich
Sylveſter nach dem Gebirge Soracte flüchtet Der Kaiſer mit
dem Ausſatze behaftet, ſoll, genefen, ſich mit
friſchem Knabenblute gefüllten et baden, aberdurch die
Thränen der ütter dieſer Knaben erweicht, verzichtet auf
dieß grauſame Heilmittel Und wendet ſich durch eine himmliſche
Viſion ekehrt Sylveſter der ihn durch die chriſtliche Tauf
von der Krankheit heilt worauf ganz Rom, Senat und Volk

hriſtus glaubt Bekanntlich leſen Wwir Prieſter alljährlich
letzten December der vierten Leſung bei der Matutin von

dieſer alſo veranlaßten Taufe Conſtantins durch Sylveſter, während
doch Geſchichte nur iſt ſeine auſfe ur den arianiſch geſinnten
Biſfſchof Euſebius von Nicomedien auf einem benachbarten kaiſer⸗
lichen Schloſſe kurz vor ſeinem ode Wenn auch der un
nach Entfernung des betreffenden Paſſus kaum getade werden
dürfte, iſt doch nicht zu überſehen, daß die Taufe Conſtantins
durch veſter zur Zeit der letzten Brevierreform noch



— 205
nicht hinlänglich als unhiſtoriſch erwieſen war, wie ſie 10 noch
der gelehrte Emanuel Scheelſtrate, geſtorben zu Rom im ahre

Im Alter von Jahren als Canonicus St Johann
Im Lateran und zu St eter, auch Unterbibliothekar der vatica⸗—
niſchen Bibliothek, vertheidigte.

Doch nun zum gleichfalls tn mehr als Einer Beziehung
intereſſanten „Item Scripta de inventione 8. cruceis
dominicae et lia Sscripta de inventione capitis beati Joannis
baptistae novellae quidem revelationes (relationes, be te.
beidemale und auch bei Zaccaria) 8Sunt et nonnulli 628 Catho—
Uci legunt. Sed G haece 20 Catholicorum Iallus VG
nerint, beati Pauli apostoli sententia praecedat: 0mnia PrO-
bate, quod bonum est, tenete.“ Bekanntlich feiert die atholiſche
Kirche alljährlich anl ritten Mai die Auffindung des heiligen
Kreuzes, deren Geſchichte auch in den Lectionen der weiten Nocturn
erzählt wird. Haben ir hier wirkliche Geſchichte? Haben wir dafür
Gewährsmänner und welche? Hat das Feſt iſtori ſichere
Grundlaͤge? Fragen, die ich mit aller Verehrung, die der ragliche
Gegenſtand und zugleich mit jener vorurtheilsfreien Forſchung, we  e
aufrichtige Wahrheitsliebe fordert, zu beantworten verſuchen will
auf Grund der dießbezüglichen Unterſuchung von Dir raus,
utn dem zu Trier tim Verlag der Fr Lintz'ſchen Buchhandlung
tm Jahre 1868 erſchienenen erſten Bande ſeiner „Beiträge zUr
Trier'ſchen Archäologie und Geſchichte,‚“ welcher den Specialtitel
führt „Der heilige Nagel tn der Domkirche zu Trier. Zugleich
etn Beitrag zur Archäologie der Kreuzigung Chriſti.“

Offenbar die wichtigſte Frage bei der ganzen Unterſuchung
iſt d  ie, ob Augenzeugen oder doch Zeitgenoſſen Zeugniß ablegen
für eine Auffindung des Kreuzes? rau antwortet 5 6
„Der erſte euge für die (von den agdeburger Centuriatoren

bis auf Sybel und Gildemeiſter vielſa angezwei⸗
felte Begebenheit, zugleich der Einzige, welcher als Zeitgenoſſe
und Augenzeuge darüber berichtet hat, iſt der heilige Cyrillus.
Iu 315 zu eruſalem oder der mgegend geboren, ward er



— 3606 —
noch ehr jung durch den Patriarchen Macarius zum Diacon
geweiht (um 335). Als Prieſter (ſeit 345) 0 EL die Catechu

8  Um Empfange der Taufe vorzubereiten und die Getauften
m die Geheimlehren (ſoll wohl beſſer heißen Geheimnißlehren)
des Chriſtenthums einzuführen. In mehreren der damals gehal⸗
tenen und ſo berühmt gewordenen Katecheſen ſpricht eLr von dem

heiligen Holz des Kreuzes, „das bis auf den heutigen Tag bei
uns geſehen wird,“ und das durch die außerordentliche Verbrei—
tung der Partikeln ereits beinahe die 0 Tde erfülle. Später

chreibt Li als Patriarch von Jeruſalem an den Kaiſer
Conſtantius und ſagt ausdrücklich, unter dem ater dieſes Kaiſers,
Conſtantin dem Großen, ſei „das heilbringende Holz des reuzes

Zur Würdigung dieſes Zeug⸗—V Jeruſalem gefunden worden.“
niſſes chreibt derſelbe „Ein Mann von der unbeſtreit⸗
baren geiſtigen und ſittlichen Größe wie EL, onnte unmöglich,
ohne derſelben gewiß zu ſein, in einem Briefe an den Kaiſer
von Vorgängen prechen, die als Jüngling mit angeſehen, oder
von denen doch die allergenaueſte Uunde beſitzen konnte, und,
wie die Umſtände *. geboten, auch durchaus beſitzen mußte.“
Ihm ſind die Aeußerungen des heiligen Cyrillus von ſolcher
Bedeutung, daß ſie allein ihn abhalten, die Kreuzerfindungs⸗
geſchicht aufzugeben, welche „das Stillſchweigen des Euſe⸗
bius und des Pilgers von ordeaux, das Auftauchen man

cher und obendrein lächerlicher Reliquien unt 330 und
die dadurch documentirte grenzenloſe Leichtgläubigkeit der läu
bigen ſchon damaliger Zeit den ſtärkſten Verdacht begründen.“
ahr iſt es, chwer begreifen läßt ſich das Stillſchweigen des

werthvollen Reiſetagebuches und Stationsverzeichniſſes, das
wir von einem dem Namen nach Unbekannten aus ordeaux,
der uim Jahre 333 nach dem heiligen ande wallfahrtete, beſitzen,
der unter dem, was eL zu Jeruſalem geſehen, zu erwähnen nicht
unterläßt „das Blut des Zaccarias vor dem Altare ſo friſch, als
ſei e8 heute erſt vergoſſen, die Schuhnägel ſeiner örder,
den Marmor eingedrückt wie in Wachs, das Haus des Kaiphas



307
nit der Säule, an der xi  U gegeißelt wurde, der Stein,
Judas riſtum verrieth, die Palme, von der man bei ſeinem
inzuge die abbrach, die Sycomore, auf der der kleine
Zachäus Denn, daß erſt nach ihm die Kreuzauffindung
erfolgt ſei, anzunehmen, geſtattet kaum unſers Pilgers Beſchrei
bung von Golgatha und der noch unvollendeten Kirche daſelbſt
mit dieſen Worten: „Links vom Gerichtshauſe des Pilatus iſt der
Hügel Golgatha, wO der Herr gekreuziget wurde. Von dort
einen Steinwurf weit iſt die ru ſein Leib beigeſetzt wurde
und NN ritten Tage auferſtand. ort wurde gerade auf Befehl
des Kaiſers Conſtantin eine Baſilica gebaut, ein Gebäude von
wunderbarer Schönheit, das zur Linken Waſſerbehälter und hinter
ſich ern Bad hat, die Kinder getauft werden.“

Wenn aber Kraus ſchreibt 67 „In der hꝗ Euſebius
ſagt wirklich nichts von der Auffindung des heiligen Kreuzes —
ſelbſt Zaccaria iſt freimüthig 5 zuzugeſtehen und dieß
Stillſchweigen des einzigen coaven Autors, der Amteshalber ber
dieß Begebniß G berichten müſſen, des einzigen zugleich, dem
man Sinn für iſtoriſche Kritik nachrühmen kann, deſſen Zeugniß
darum chwerer wiegen würde, als das des Rufin, Ambroſius,
Parlin und aller Andern zuſammen dieß Stillſchweigen muß
allerdings die Kreuzerfindung aufs er verdächtigen;“
kann ich ein abſolutes Stillſchweigen des Euſebius un Unſerer
Sache nicht gelten aſſen, indem ich mit Langen („die letzten
Lebenstage Jeſu, Freiburg 1864 mit einem Anhange ber Gol.
gatha und das heilige Grab“ 410) In der Stelle der Lebens⸗
geſchichte Conſtantins von Euſebius (III 30.), die Auf
findung des Zeichens des allerheiligſten Leidens des Erlöſers als
etin ſtaunenswerthes Wunder bezeichnet, -

Hοοα ohne Zweifel vom heiligen Kreuze verſtehe.
Uebrigens ſtimme ich gerne rau wieder darin bei, daß, enn
Euſebius wirklich von der Kreuzerfindung gar nirgends Erwäh⸗

gethan hätte, dieß doch noch nicht als Beweis gelten könnte,
daß or davon nichts gewußt habe, und daß man ſich olche

0 *



308
Stillſchweigen erklären könnte aus „ſeiner Antipathie gegen
den Bilder und Reliquiendienf 7. Scheint 10 auch Auguſti
andbu der chriſtlichen Archäologie III 565 auf das Still⸗
chweigen des Euſebius allein hin die Sache aufzugeben,
ern unkritiſches Verfahren. Aus dem Geſagten ergibt ſich alſo,
die Auffindung des heiligen Kreuzes zur Zeit des Kaiſers Con⸗
ſtantin, als wirkliche Geſchichte, als Thatſache mehr aber,
etzen wir es gleich her, läßt ſich auch kaum aus Quellen, die
vollen Glauben verdienten, erweiſen Wenn ich ſage „Auffindung
des Kreuzes,“ ſo verſtehe ich übrigens nicht das ganze reuz,
ſondern unUuLr den Kreuzquerbalken. Denn unzweifelhaft hatte
Kipping Recht mit ſeiner Behauptung, für die ſeine noch mangel⸗
haften eweiſe tn unſeren agen durch den holländiſchen Philo⸗
logen obe vervollſtändiget worden ſind, daß das Crucile, das
iſt der eigentliche Kreuzesſtamm, eſt tn der Tde ſtand, und zur
Hinrichtung vieler Verbrecher diente; während jeder Verurtheilte
bloß die Antenna mit ſich brachte und teſe ſelbſt tragen mußte
„Man ird alſo immerhin der Vorſtellung entſagen müſſen, als
habe ein vollſtändiges reuz des errn ſich bis ins vierte Jahr⸗
hundert erhalten. Das Patibulum, die Querſtange, welche der
Verbrecher zur Richtſtätte hinaustragen mußte, wurde ohne Zweifel
mit der ei des Hingerichteten wieder abgenommen, den
—  O  tamm des Kreuzes für den Nachfolger des Unglücklichen wieder
frei machen.“ 63.)

Nach Beantwortung der etzten der drei oben aufgeſtellten
Fragen können wir nun auch te der zwei erſten verſuchen, nämlich
ob wir uIn den Leſungen des römiſchen Breviers für die zweite
Nocturn Feſte der Auffindung des heiligen Kreuzes wirkliche
Geſchichte erzählt finden, und ob wir für dieſelben Gewährs⸗
maänner aben und welche? Die Beantwortung dürfte ſich von

ergeben aus einer Ueberſicht der Geſchichte der reuz⸗
erfindungsſage. Noch In der einfachſten Geſtalt findet ſie ſich
Iun der Leichenrede, die der heilige Ambroſius auf den Kaiſer
Theodoſius Gr Im Jahre 395 hielt, und In der Ho



— 309 —

milie des heiligen Chry oſtomus ber das Johannesevangelium
(ed Montf. III 505) Helena, die zUum Beſuche des heiligen
Landes nach eru alem geht wird vom heiligen Geiſt gemahnt
das reuz des Erlöſers zu uchen findet und rkennt es dem
Titel auch die Nägel findet ſie und verwendet den

Pferdezaum, andern zu Diadem für thren
Sohn den Kaiſer Schon erweitert finden wir die Sage
ziemlicher Uebereinſtimmung erzählt von Rufinus Socrates Sozo⸗
menus Theodoret Ca ſiodor, Paulus Diaconus Theophanes
(um 803), eorgius Hamartolus (um 842) Helena findet mit
ühe den Ort der Kreuzigung, der durch die Heiden verſchüttet
worden und Iun olge des auf Golgatha erhauten Venustempels
Vergeſſenheit gerathen war endlich durch göttliche Offenbarung oder
durch Angabe erne Juden deſſen ater ihm davon Mittheilung ge⸗
macht und neben dem rabe drei Kreuze auch den tte des Kreuzes
Chriſti der aber doch zur icheren Erkenntniß des wahren Kreuzes
nicht genügt das aber durch die heilende Berührung ſterbens⸗
kranken, vornehmen Frau, die Biſchof Macarius veranlaßt, ſich
ſelber Zeugniß gibt, davon Theil ſilberner era Jeru⸗
alem erhält, der andere dem Kaiſer überſchi ird mit ammt
dem gleichfalls aufgefundenen Nägeln, die verwendet werden
Schmuck von Helm und Pferdezaum, während der Kreuzestheil

goldener Theka dem iſchof der Hauptſtadt zur u  E  a
rung anvertraut wird Einer oder mehrere der egenden dieſer
Claſſe ſind wohl die Quelle der fraglichen Lectionen des Breviers.

Eine dritte Claſſe von Berichten, vertreten Morgenlande
durch den Kaiſer Leo den Philoſophen (um 886), Abendlande
durch den heiligen Paulinus von Nola, an deſſen Bericht wohl
alle derartigen abendländiſchen ſich anſchließen dürften, kennzeichnet
ſich durch die mehr oder weniger umſtändliche Erzählung, Wwie
das Kreuz mit Hilfe eine Uden gefunden worden, eſſen Ge⸗
chichte mm̃ größere Ausdehnung ewinnt ſchließlich zu
vollen Roman wird Ein Bericht dieſer Claſſe der auch den

tel führte „Acten des Juden Cyriacus“ ſoll zu verſtehen ſein



— 310 —

unter dem „Seripta de inventione 8. crucis dominicae“ uin
unſerm Canon, nach einer „allgemein herrſchenden Anſicht“ wie
rau 55) ſagt, der eine Identität ni ein
wenden will, obwohl ſie ihm nicht erwieſen ſcheint Jedenfalls
lag uin der Decretale kein Verwerfungsurtheil des vor,
* wurde, wenn nicht empfohlen, doch geduldet. Allmälig kamen
ſie noch mehr un Aufnahme, fanden ogar0 be den
Martyrologen des Mittelalters, die auch jene Modification der
Sage gekannt haben, In der die Kreuzerfindung un die Zeit des
Papſtes Euſebius 9—31 geſetzt wird, in eſſen Lebens
beſchreibung auch tm ſogenannten liber pontificalis zu leſen iſt
„Sub hujus temporibus inventa est CTUX domini nostri Jesu
Christi O. Mai. et baptizatus St Judas qui et Cyria-
Cus,“ wie auch Pſeudo⸗Iſidor dieſen die Biſchöfe von

Kampanien und Thuszien ſchreiben läßt „Crucis E1gO domini
nostri 68U Christi, quae UUper nobis gubernacula sanctae
Romanae ecclesiae tenentibus V. Majas inventa est,
I praedicto calendarum die inventionis festum vObis sollem-⸗
niter celebrare mandamus.“ Gerade aber dieſer Verſtoß
die Chronologie veranlaßt den Monachus Autis Siodorensis tm

Jahrhunder dem Ausrufe: „Non Satis mirari 8U-
Mus, quomodo illa Scriptura, 1 qu plenius describitur
hujus inventionis fictitia historia, ad legendum Sit I Eccle—
Siam introducta: HAI nullatenus Stare potest, 81 temporum
Series discutiatur et veritas inquiratur Quod 81 quis
adserat, hoc 1deo esse tenendum, quia recitari IN Eeclesia

onga consuetudine Sit inductum, sciat, quia Ubi ratio
repugna usui. NEeCES8S6E est, SUII cedere rationi.“
Worte Zaccaria mit upebro  I der die cten des Juden Cyriacus
beim 3 und Mai beſpricht, nennt: „Aurea sententia et
centies inculcanda lis, quibus impium et intolerabile vide-
tur, siquid SOrum, duae I uSU Ecclesiae Uerunt aut forte
etiam unC sunt, Per verioris historiae ignorantiam intro-
ducta fabulositatis arguatur.“ (Kraus, 56.



— 314 —

Bei den ächſten Paragraphen wollen wir einfach vorüber⸗
gehen, nur als Zeugniß des großen Anſehens, in dem der heilige
Hieronymus Rom ſtand, möge der bortlau hier ſtehen
„& 21 Item Rufnus VIT religiosus plurimos ecelesiastici
operis edidit libros; nonnullas tiam Scripturas interpre-
Aabus 681 Sed quoniam beatus Hieronymus In aliquibus
EU de arbitrii libertate notavit, lla sentimus, Quae Prae-
dietum beatum Hieronymum sentire cognoscimus, et noOmn

Solum de Rufino, Sed tiam de universis, guOs VIT Saepius
memoratus zelo Dei et Hdei religione reprehendit.
Item Origenis nonnulla Opuscula, guae VIT beatissimus
Hieronymus On repudiat, legenda suscipimus; reliqua
autem omnia CU. auctore 8uU0 dicimus E886E renuenda.“
rigenes, te. man, war ſchlecht angeſchrieben in Rom. aſur
enthält einen Beweis: 58 23 Item chronicon Eusebii
Caesariensis atque ejusdem historiae ecclesiasticae libros,
quamvis IN primo narrationis SuaEe libro tepuerit et postea
I laudibus atque excusatione Origenis Schismatici (Thiel
meint 461 „Neque enim Origenes Schismati Ulli Ad hae-
8188e legitur, Sed ejus doctrina Schismati oecasionem dedit.
unULI conscripserit librum: propter tamen notitiam
singularem, duae Ad instruetionem pertinent, US  ue
0OI dieimus renuendos. Mit Uebergehung des 24, der
rühmend des Oroſius gedenkt, wenden wir uns dem folgenden
zu, der ielfach zur Zeitbeſtimmung für unſere intereſſante Decre—
tale verwendet worden iſt Er lautet: „Item venerabilis viri
Sedulii paschale OPUs, quod heroicis descripsit versibus,
insigni laude proferimus.“ Was das Werk ſelbſt anbelangt,

räg e8 auch den Titel Mirabilium divinorum Ubelli, und
ird verſchieden eingetheilt, gewöhnlich un fünf Bücher, von denen
das erſte einige under Gottes um en Uunde behandelt und
dann übergeht den drei Perſonen uin der Einen ungetheilten
Gottheit tm egenſatze Arius und Sabellius, von denen der
eine die Gleichheit, der andere den Unterſchied der Perſonen



312 —.—
leugnet; das üweite behandelt die vangeliſche Geſchichte von der
Menſchwerdung bis zu den Wundern des Herrn; das dritte die
Wunder von dem zu Cana bis zum Fange des Fiſches mit dem
Stater; das vierte andere Under und zuletz die Auferweckung
des Lazarus; das ünfte das Leiden und erben, die Aufer⸗
ſtehung und Himmelfahrt des errn Der Verfaſſer Cölius
Sedulius, den erſt Iſidor von Sevilla als kirchlichen Schrift⸗
ſteller aufführt, der den Zeiten der Kaiſer Theodoſius II und
Valentinian III lebte, deſſen Heimat aber Unbekannt iſt, dichtete
auch den ſchönen Hymnus 5 SOES Ortus ordine,“ der 0  Um
Theil ins revier Ufnahme gefunden hat (fr ams im
Freiburger Kirchenlexicon an 9, 92²2.) In einem Manu—
ſcript des Sedulius zu Rheims nun fand der ſehr gelehrte und
Um die Herausgabe vieler en Kirchenſchriftſteller hochverdiente
Jeſuit Jacob Sirmond ge October 10513 fr Schrödl
im Freiburger Kirchenlexikon Bd V. 203) vor dem ODPUS
paschale die Bemerkung: „hoc OPUS Sedulius inter chartulas
dispersum reliquit: quod recollectum, adornatumque 20
Omnem elegantiam divulgatum GSt Tarcio Ie Asterio
consule 0rdinario atque Patritio.“ Der letztere Name iſt
er verſchrieben; denn wir kennen nUur Einen Aſterius als
Collegen eines Protogenes im ahre —449 und einen Aſterius
als Collegen eines Preſidius tm onſulate für das Jahr 494
Der gelehrte Cardinal Heinrich Noris aus dem rden der
Auguſtiner⸗Eremiten ge 17043 (fr. Dux tm Freiburger Kirchen⸗
lexikon and 7, 644) hat aber nachgewieſen, daß der College
des Protogenes den Vornamen Flavius führte, und daß derſelbe
Aſterius, des Preſidius College, der auch betheiligt iſt dem
berühmten ſogenannten Mediceiſchen Coder des Virgilius, Heraus—
geber ãu agen des CarMen paschale von eduliu geweſen.
Demnach könnte alſo unſere Decretale nicht vor dem ahre —494
herausgegeben worden ſein. Ja der berühmte Concilienſammler
Philipp Labbe aus der Geſellſchaft Jeſu ge fand un
einem andern Manuſcripte des Sedulius bemerkt, daß Aſterius



403

— 318 —

das gedachte erk herausgegeben habe als, exconsul Ordinarius“.
Dann könnte ſelbſtverſtändlich auch Unſere Decretale erſtei ahre
495 entſtanden en oder gur erſt —496— In welchem ahre Gelaſius
aber ſtarb Monate November (efr Laccaria, I 50—5
Die ſichere Beſtimmung iſt wohl nicht möglich; denn die

beſſeren Codices bieten ſo ziemlich alle die Decretale ohne atum,
und der gelehrte Jeſuit eter ranz Chifflet (geſtorben

alte Codices gefehen haben wi  l, un denen unſere Decretale
In das Conſulatsjahr des Aſterius und Preſidius ausdrücklich
geſetzt eweſen; hat man heutzutage, da die ſorgfältigſten Nach
forſchungen einen ſolchen odex nicht finden ließen, wohl run
zur Annahme, e8 handle ſich hier ern Verſehen be rüfung
eines Codexi der Colbertiniſchen Bibliothek zu aris, der merkwür⸗
iger Weiſe dem Briefe „Ad SPISCOPOS Per Lucaniam,
Brutios t Sicillam cCoOonstitutos (bei Thiel epistola 14.), dem
jenes Datum gilt, zwiſchen dem und Capitel einge⸗
ſchaltet unſere Decretale enthält (ofr Thiel 52.)

Entbehrt demnach Unſere Decretale chronologiſchen
Angabe, hat ſie doch intereſſante Ueberſchrift Decere-
talis de recipiendis et NOn recipiendis libris, Qul Scriptus
St Gelasio PDA CU. LXX VITIS eruditissimis EPISCOPIS

Sede apostolica Urbis Romae Es iſt alſo der Ueber⸗
chrift des von uns behandelten Canons ganz richtig geſagt
51 concilio habito Romae CUIII LXX SDPISCOPIS * Es fand
10 Zeiten zu Rom wie anderwärts ährlich weimal
ern Provincialconcil 0 Und es wurde u  1 daß der
auf demſelben viele Verordnungen mit Hinzuziehung anderer nicht
conprovincialer Biſchöfe erließ Kirchenrecht and

615.) Daraus rklärt ſich auch, Dionyſius Exiguus
dief Decretale ſeinen Sammlungen nicht einverleibte, weßhalb
ſie Quesnell (deſſen Ausgabe der erte des heiligen Papſtes Leo
des Großen aber eben der Diſſertationen und bten
den Index der verbotenen er kam efr Fessler nstitu-
tiones Patrologiae II 688) dem Papſte Gelaſius abſprechen



3—

314

wollte Denn gelehrte und fromme Mönch, der nach des
eben genannten Papſtes Tod nach Rom kam und wahrſcheinlich
fortan daſelb bis zu ſeinem ahre 536 erfolgten ode ver
blieb nahm die erſte ſeiner Sammlungen die eigentlich nur

Ueberſetzung einer griechiſchen Concilienſammlung iſt, aus dem
lateiniſchen Originale nur 21 Canonen des Concils von Sardica
und 138 Afrikaniſche auf; widmete aber die zweite ausſ

lehli
den, enn 1 ſagen darf, rein päpſtlichen Briefen Unter die

alſo unſere Decretale als Synodaldecretale nicht reihen konnte
und wollte

Mit Item Juvenei (der er chriſtliche Dichter von

Bedeutung zur Zeit der Kaiſers Conſtantin des Großen anien
nihilominus laboriosum OPUS („historiae evangelicae libros

wörtlich treu nach dem exte der vier Evangeliſten, vor

züglich des Matthäus Hexametern; uun neuerer Zeit hat der
gelehrte Benedictiner ttra jetzt Cardinal erſten ande
ſeine Spicilegium Solesmense Bruchſtücke von metriſchen
Bearbeitungen des Pentateuch und des Jo Ue veröffent⸗
licht die nach anderen odex probeweiſe irmond aber
Unter dem Namen des das Jahr 523 verſtorbenen heiligen
Biſchofe Avitus von Vienne, ereits ekannt gemacht hatte
efr Fessler, 6. 828) On Spernimus, Sed lramur“
ende das Verzeichniß der unbedingt empfohlenen, oder doch
bedingungsweiſe zuläſſig erklärten er.

Und nun macht 27 den Uebergang zum Verzeichniß der
Apokryphen, dem aber erne Verwerfung der Synode
vor imini (extunc et unGC et aeternum confitemur
E886 damnatam) vorausgeht Für die Löſung der ereits erwähnten
rage nach dem Umfang des Verbotes der nun aufzuführenden
Büch die wir ſpäter verſuchen wollen, iſt jedenfalls von

großer Wichtigkeit eßhalb ich gleich ſeinen ortlau herſetzen
will Caeterum, quae ab haereticis SIVGS schismaticis CO/-

Scripta vel praedicata sunt nullatenus necipit catholiea et
apostolica cclesia Romanda quibus P  7 quae ad



*

315
memoriam venerunt, et hOHEAS vitanda sunt, cCredimus
68868 subdenda.“

Das Verzeichniß der Apokryphen beginnt im §. 29
mit „Item itinerarium nomine Petri apostoli, quod appel-
latur Sancti Clementis, lib VIII (Thiel, X.) apocryphum.“
Es iſt das intereſſante erk der Recognitionen, ein (wie Hefele
ui6m Freiburger Kirchenlexikon and II 588 meint) Anfange
des ritten Jahrhunderts gemachter Auszug des hiſtoriſchen Ge
haltes der gleichfalls älſchlich dem eiligen Papſt Clemens
zugeſchriebenen Clementinen (ofr auch Möhler-Reithmayr,
Patrologie — Es folgen nun vier apokryphe Apoſtel⸗
aeten unter dem Namen des Andreas (bei den Manichäern beſon⸗
ders Iim Gebrauche, wahrſcheinlich dieſelben, welche als CtUS
Andreae et Joannis bei den Encratiten von Epiphanius und
Auguſtin erwähnt werden und auch mit den von Euſebius uin
ſeiner Kirchengeſchichte III 26, nach der Ausgabe von Hugo
Laemmer, 208 erwähnten); Philippus; Petrus (wahrſcheinlich
eine jüngere Bearbeitung der praedicatio Petri, deren chon
der durch ein mehr nüchternes und wiſſenſchaftliches Streben aus  2
gezeichnete valentinianiſche Gnoſtiker Herakleon in der zweiten
Hälfte des zweiten Jahrhunderts gedenkt); und des Thomas (die
gleichfalls be den Enkratiten und Manichäern tim ebrauche
waren).

Jetzt folgen un unſ erm Verzeichniſſe fünf apokryphe Evan
gelien, die die Namen tragen des Thaddäus; des Thomas 5„Qu0
utuntur Manichaei;“ Barnabas; Bartholomäus und Andreas.
Bei te des Mathias, Jacobus 1.3 Petrus; Barnabas;
Thomas mit dem erwähnten Zuſatze und Bartholomäus.)

Nun werden als apotr rklärt un zwei Paragraphen;
„evangelia, Quae falsavit Lucianus, Hyrcius (offenbar Schreib⸗
fehler für Heſychiu tn Hinblick auf die praefatio IN EVvange-
Iistas Ad AmasU des heiligen Hieronymus, der da ſagt
„Praetermitto 608 codices, quos Luciano et Hesychio
nuncupatos, hominum asserit contentio:

.—.  7



2*

— 316
quibus utique neGC II tOto Veleri instrumento post LXX
interpretes emendare quid licuit, CG 11 0VO profuit EHMIen-
dasse: CU multarum gentium linquis Scriptura ante trans-
lata, doceat falsa S886. ꝗguE addita sunt)

Im 8§ 41 ird apokryp erklärt: „Liber de infantia
Salvatoris.“ (Im ahre 1697 hat ike ern Evangelium
infantiae Salvatoris zuerſt ruücken laſſen In arabiſchem, aus
dem riſchen übertragenen ext mit lateiniſcher Ueberſetzung,
das nach Moyers tm Freiburger Kirchenlexikon and , 349
wunderſüchtige Ausſchmückungen enthält der uin den canoniſchen
Evangelien kurz berührten Hauptmomente In der Jugendgeſchichte
Jeſu, untermiſcht mit freien chtungen  — ähnlicher Art ohne alle
ſittliche und dogmatiſche endenz); uim 42 „Liber de nati-
vitate Salvatoris et de Sancta Maria et de obstetrice Salva—-
toris.“ (Bei te de nativitate Salvatoris t de Maria
vel obstetrice.)

Etwas mehr eachtung wollen wir widmen dem 43
„Liber qui appellatur Pastoris, apocryphus.“ Der erfaſſer
nennt ſich wiederholt elbſt Hermas, iſt aber wahrſcheinli nicht
der vom heiligen Paulus tm letzten Capitel ſeines Römerbriefes
erwähnte, ondern der Bruder des Papſtes Pius (ofr. Hefele
im Freiburger Kirchenlexikon and 5, 119—1323 und n
den Prolegomena ſeiner Ausgabe der „Patrum apostolicorum
0  7 während Möhler C. 99 en der Vermittlung
der zwei nit  en geneig ſcheint, daß der pätere Hermas dieſes
Buch des Apoſtelſchülers aus dem Griechiſchen ins Lateiniſche
überſetzt und ſo unter den Lateinern verbreitet hat, und auch
Feßler * tom. 189 ſich dahin ausſpri „Multo DPTO:-/
pius 2d veritatem accedere videtur, Scriptum E886E OPUS
istud SUD Denn Saeculi primi.“) Von dem griechiſchen Original⸗
exte bis uin die neueſte Zeit nUur einzelne Fragmente übrig;
erſt im Jahre 1856 iſt erſelbe bis auf die letzten ſieben Capitel
wieder vollſtändig zum Vorſchein gekommen durch Simonides,
der ihn in einer ſch auf dem erge Athos, nach Tiſchen⸗



317

dorf's Schätzung aus dem Jahrhunder entdeckte ngefähr
gleichzeitig entdeckte Dreſſel odex Pal 150 der vatica—
niſchen Bibliothek, auch aus dem Jahrhundert, erne ganz neue,
bis dahin völlig unbekannte Ueberſetzung dieſes Werkes aus dem

früheſten Alterthum, ausführlicher nicht bloß als die vorher chon
ekannte lateiniſche Ueberſetzung, ondern auch als der griechiſch
ext die EL eine Ausgabe der apoſtoli chen Ater nahm
Das Werk iſt eigentlich erne Aufforderung zur Buße, die
der erfaſſer beſonders geboten erachtete durch die Ereigniſſe einer
Zeit denen EL orboten des nahen Weltendes meinte ehen

ſollen, welcher Aufforderung die Form von höheren Offen⸗
barungen den Erfolg ſichern ſollte. (efr Hagemann, der Hir
des Hermas der Tübinger Quartalſchrift, ahrg 1860, Heft

Des Lenticius oder eigentlich Leucius, der IM „dis-
cipulus diaboli genannt ird und eſſen Hbri Onnes“ als

„Apocryphi“ rklärt werden gedenken auch ap OInnocenz
der heilige Auguſtin und der Biſchof Turribius von Aſtorga,
deſſen Bemerkung ber Leucius aus der Ballerini'ſchen Ausgabe
der erte eO des Großen Thiel 463 53) mit⸗

theilt: „Per (sSectae) auctores vel PerIAXIMUI

PrincCipem Manem discipulos EJUS libros APOCTVI
phos vel COmpositos vel infectos 6886 manifestum est

Specialiter autem actus 1U1os, Qul vocantur Sanct!l Andreae
vel I1llos, Qul appellantur Sanct! Johannis, AuOs Sacrilego
Leucius OrE conscripsit vel 111los, Qul dicuntur Sanct!ᷓ Thomae
et his similia

Unter dem „fundamentum, das uim ächſten Paragraph
als apokryp rklärt wird, iſt zweifelsohne die allein von den

Briefen des ane Uuns doch theilweiſe erhaltene epistola funda—
mentli (efr. Feßler Freiburger Kirchenlexikon and 796)

verſtehen.
eber den im 46 erwähnten „thesaurus“ aſſen mich

merine Hilfsmittel in Unkenntniß; In dem „Liber, Qul appellatur
de Hliabus dae vel (das wohl überflů ſig ein dürfte) Gene—



— 518 —
8e08 des meint Thiel die „parongenesis“ erkennen,
deren Epiphanius Unter dem Namen NEνενν 78, Hieronymus
und Andere erwähnen ſollen, und die un neueſter Zeit in einer
äthiopiſchen Handſchrift ſoll entdeckt worden ſein, während wir
bisher den Inhalt nur aus Cedrenus kannten. Das In unſerm
Canon un 48 erwähnte: „Centimetrum de Christo Virgi-
lianis cCompaginatum versibus“ findet ſich bei Thiel viel weiter
Unten gerade vor der „epistola 68 20 Abgarum“ alſo „Cen-
tonem de Christo Virgilianis compaginatum versibus“ und
iſt nach Iſidor von Sevilla (de VIT III das Werk einer
gewiſſen Proba, Gattin des Proconſul Adelphius „femina inter
viros ecclesiasticos 1dceireo posita SOla, quod ID laudem
Christi versata est, COmponens Centonem de COhristo Virgi-
lianis cCOoptatum versiculis. cujus quidem IIOII miramur
studium, Sed laudamus ingenium; quod tamen opusculum
legitur inter apocryphas scripturas insertum.“ (efr. Thiel,

6. 468. . 78.)
Die „actus Theclae et Pauli,“ deren erwähnt,

kennt chon Tertullian
Der „Liber, qui appellatur Nepotis“ des —  2 ohne

weifel der H8N0 ρρριοντονe die „COnfutatio Allego-
ristarum,“ we  e der berühmte Biſchof Dionyſius der
roße von Alexandrien ſeine zwei V  er TSDl STOSNU/ t.
„de promissionibus“ ſchrieb, un denen die dem Chiliasmus
günſtige buchſtäbliche Auffaſſung der Apokalypſe und des dar  In
prophezeihten neuen Jeruſalems jenes angeſehenen Biſchofs in
der egyptiſchen Landſchaft Arſinoe ſiegreich widerlegte. (efr Euſe⸗
bius, Kirchengeſchichte VII 24.)

Der „Liber proverbiorum, qui ab haereticis Conscriptus
et Sancti XIisti nomine signatus est“ des 51 ſoll von einem
pythagoräiſchen Philoſophen Sixtus herſtammen, deſſen griechiſche,
Schrift, ins Lateiniſche übertragen von Rufinus, von eudo
Iſidor verwendet worden ſein ſoll (Ekr. Thiel, C. 464.
. 59.)



319

Die Revelatio, uae appellatur Pauli apostoli,“ die der
heilige Auguſtin „fabulis plena“ und „stultissima Praesum-
tione Heta“ nennt und der heilige Epiphanius ern Machwerk
der gnoſtiſchen Kainiten, ſoll im vierten Jahrhunder noch nicht
bekannt geweſen ſein Die Revelatio, WE appellatur Thomae
apostoli und die ꝗuae appellatur Stephani ſind nur aus
unſerm Decret dem Namen nach ekannt.

Der Liber qui appellatur transitus (id est assumtio
ſetzt Thiel beidemale, verſteht ſich auf Hrund ſeiner handſchrift
lichen Studien, hinzu) sanctae Mariae ſoll dem M‚  (  elito Biſchof
von Sardes, fälſchlich zugeſchrieben geweſen ſein. (ef. Möhler 1 C.

—34.7.0
Der Liber, qui appellatur poenitentia Adae ſoll nach

Cedrenus, dem griechiſchen Annaliſten des Jahrhunderts, das⸗
ſelbe ſein, das Epiphanius als yνάομονete 095 AdMH. kennt.

Zu 57, der als apokryph rklärt „Liber Ogiae nomine
gigantis, qui ab haereticis CU dracone ost diluvium
pugnasse perhibetur“ emerke ich nur, daß Photius einen

GN⁰ν Unter manichäiſchen Schriften aufzählt, und daß
zwei Manuſcripte ſtatt Ogiae haben Og und dadurch vielleicht
ſtützen eine Conjectur des berühmten Verfaſſers der Bibliotheca
sancta, des im Jahre 1569 verſtorbenen Sixtus von Siena,
daß das Buch unter dem Namen des aus Num. XXI
bekannten Königs 08 von Baſan ſei verbreitet worden. (efr Thiel,

0. 465, I. 63.)
enden wir uns nun zu „Liber Lusanae 40

Cryphus,“ bei Thiel „Lusa,“ das ſeine Erklärung findet aus
der entſprechenden in der Recenſion des ormisda, wo ＋
et „Jus,“ worunter wohl zu verſtehen ſind die constitutiones
apostolorum, zuerſt ſechs Bücher, denen aber Im Anfang des
vierten Jahrhunderts noch zwei verbunden wurden, eine ſehr
wichtige Quelle für die Kenntniß des kirchlichen Lebens und der
kirchlichen erfaſſung jener Zeit, von der freilich tli ( C.

Band, 10) meint, daß e8 eifelhaft ſei, ob ſie tm Abend  2  2



320 —

lande vor dem ſechszehnten Sahrhundert jemals bekannt geworden,
während ſie von der Trullaniſchen Synode de Jahres 692 aus⸗
drücklich verworfen wurden mit den Worten re im Frei⸗
burger Kirchenlexikon an 2, 855) „Die heilige Synode
beſchließt, daß die Canones der eiligen Apoſtel jetzt und In
Zukunft eſt und unverrückt bleiben en Weil uns aber un
dieſen geboten wird, auch die von Clemens geſammelten Con⸗
ſtitutionen derſelben Apoſtel anzunehmen, welche die e  er ſchon
lange durch unechte, der ＋ fremde Zuſätze verdorben und
das reine ild göttlicher Dogmen verdunkelt haben, ſo aben
wir für dienlich erachtet, dieſe Conſtitutionen aus der Zahl der
heiligen Schriften zu entfernen.“ Demnach ſähen wir alſo, wenn
die obige Deutung von Lusa zuläſſig erfunden wird, 1e abend  2
ländiſche und morgenländiſche Kirche einig In der Cenſur dieſes
pſeudoapoſtoliſchen Schriftwerkes. Anders betreff der apoſtoliſchen
Canonen; die Erklärung des riten haben bir vernommen,
dagegen nennt aber unſer Canon der Liber Canonum
apostolorum apocryphus. Dieſe Canonen ſind wahrſcheinlich
im Beginne des echſten Jahrhunderts mit dem achten U
der Conſtitutionen verbunden worden und im Abendlande, aber
nur der Zahl, ekannt geworden durch den bereits erwähnten
Dionyſius Exiguus, der ſie ſe

iner unter Anaſtaſius II
gefertigten Canonenſammlung die Itze ſtellte Unter der
eberſchrift: „Incipiunt regulae ecclesiasticae Sanctorum
apostolorum prolatae Per Clementem Heclesiae Romanae
pontificem,“ woraus freilich folgen würde, daß die ganze Cenſur eine
Zuthat des Papſtes ormi  0 zum gelaſianiſchen Decret uin vie  le
nicht alle, Abſchriften des etzteren aus Exemplaren der ſpäteren
Recenſion übergegangen ſei, wie auch Zaccaria ſie für einen Zuſatz des
Papſtes ormi  0 rklärt (ofr Dagegen Thiel, 466, 67.)

Mit 66 geht dann unſer Canon ber zu Schriften
bekannter erfaſſer und un dieſem Theile dürfte für unſere ſchlie
noch zu erörternde rage nicht ohne Er ſein die Bemerkung,
daß dieſer Et der als apokryph bezeichneten Bücher beginnt



— 32 —

mit der historia Husebii Pamphili“ davon doch auch Ver—
zeichniſſe der wenigſtens bedingt zuläſſig erklärten Schriften Erwäh

geſchie und auch 77 und 78 für apokryph erklärt
die „Passio Georgii“ und die „Passio Cyrici et Julitae,
von denen gleich alls chon der erſten Abtheilung war

Erwähnung gemacht worden
Unſeres Canon autet „Opuscula Tertulliani 81VG

Africani apocrypha,“ ähren bei te und Zaccaria, die
Werke des Tertullian Lactantius und Africanu (fr Möhler

577 580) apokryp rklärt werden
(t der „Opuscula Posthumiani t Galli“ des 68

ſind wohl gemeint die Dialoge des Sulpicius Severus
EL ſelbſt und eine Freunde Poſthumianus und die redenden
Per onen ſind Wiewohl der heilige Hieronymus ſagt Sulpicius
ſei IN dieſen Dialogen Ilia ſo findet ſich jetzt ni Chilia⸗
tiſches darin was übrigens ſpäter mag entfernt worden ſein,
und zweiten Dialog In der lede des heiligen Martin ber
den Antichriſt die auch n einiges Sonderbare enthält und

manchen Handſchriften 0 ehl geſtanden haben könnte (ofr
Reuſch Im Freiburger Kirchenlexikon 476.) Begünſtigung
des Chiliasmus iſt woh auch der Grund der Cenſurirung der

Opuscula Victorini Pictaviensis“ im womit ohne
Zweifel gemeint iſt der un der Verfolgung Diocletian gemarterte
heilige iſchof von Pettau (efr Möhler, 900 903),
wie denn auch Thiel lieſt Petabionensis

Während et  te ſowohl die Epistola 68 Ad Abgarum
III als auch die Abgari ad Jesum apokryph rklärt wird
findet ſich In unſerm Canon nur als 76 Epistola Jesu ad
Abgarum (Vergleiche ber dieſen aſt allgemein fürune erklärten
Brie wechſel den aber doch noch Jahre 1842 Welte Iu der
Tübinger Quartalſchrift nach Tillemont und Cave einigermaßen
zu vertheidigen ſuchte, das Freiburger Kirchenlexikon an I.,
Seite 37.)

Dieſe Abtheilung unſeres Canon chließt mit §. 81, den ich



— 323 —

als intereſſantes officielles, wenn auch nicht vollſtändiges Ver⸗
zeichniß der er und Schismatiker der erſten fünf Jahrhunderte
der Kirche wörtlich hieherſetze: Haec et 0mnia his similia. uae
Simon Magus, Nicolaus, Cerinthus, Marcion, Basilides,
Ebion, Paulus etiam Samosathenus, Photinus et Bonosus
et 4Ul Simili CrroOre defecerunt, Montanus quoque CU Suis
Obscoenissimis sequacibus, Apollinaris, Valentinus Sive Mani—
chaeus, Faustus, Sabellius. Arius, Macedonius, Eunomius,
Novatus, Sabbatius (ein Judenchriſt, der dann bei den Nova⸗—
tianern als Prieſter eine paltung herbeiführte, deren nhänger
ihn als Biſchof anerkannten. (Cfr. Thiel 0. 470. 86)
Coelestius, Donatus, Eustathius, Jovinianus, Pelagius, Julia—
ILuS et Latiensis (bei te gulianus Eclanensis, jener tn
ſeinem Pelagianismus hartnäckige Biſchof Apulien den
der heilige Auguſtin ſechs U  er ſchrie und das Opus imper-
fectum; Efr. Freiburger Kirchenlexikon and VIII., 272)
Coelestinus (richtiger bei Thiel Coelestius; e8 iſt emeint der

efahrte des Pelagius Coelestius; der vorher chon erwähnte
Ooelestius iſt jener carthaginenſiſche Prieſter, der mit ſeinem
Collegen Botrus eine Haupturſache des donatiſtiſchen Schisma
wurde; fr Kirchenlexikon and III., 255), Maximinus,
Priscianus ab Hispania, Lampedius, Dioscorus, Eutyches,
Petrus et alius Petrus, quibus Alexandriam, alius
Antiochiam maculavit, Acacius Constantinopolitanus CU

consortibus suis, INA 10  — et haereses, guas IPS1
discipuli SivE Schismatici docuerunt vel conscrip-

serunt, quorum nominda minime retinemus, OUH Solum TePU-
diata, etiam ab 0omni Romana et apostolica ecclesia
eliminata atque CUII Suis auctoribus auctorumque UAa
eibus Sub anathematis indissolubili vinculo, IV aeternum
confitemur 6886E damnata.“ Das „Haec,“ womit dieſer Para⸗
grap beginnt, will te. nur auf den zunächſt vorausgehenden

„Phylacteria omnia, duae OII angelorum, ut iIli
Confingunt, Sed daemonum magis artibus conscripta sunt,



— 325 ——

apogrypha“ beziehen, mii ſcheint aber doch erne Ausdehnung der
Beziehung auf das ganze Verzeichniß der Apokryphen nothwendig,
aber ſo daß das Anathem doch nur die Apokryphen Ii die
von Ketzern geſchrieben worden aren, und die darin enthaltenen
Ketzereien

In unſerm Canon folgt noch eln 82 deſſen Inhalt aus
den Einleitungsworten erſichtlich ird „Caeterum, Qul libri

écclesiasticis Officiis Per ANI (Cireulum nonnullis legan-
tur (quod ritum I1lum apostolica II0OH reprobat Sed sequitur
ecclesia) DrO fidelium aedificatione adnotandum CELLSUIILLUS ＋.

Damit wollen Dir aber nicht weiter beſchäftigen es genuge
die Bemerkung, daß derſelbe zweifellos von ap Gregor VII
herſtammt (Laccaria, I 47.)

Wir wollen un mit der chon ehrfach erwähnten rage
nach der Abſicht Unſeres ecrete beſchäftigen insbeſondere des
letzten Theils desſelben, ob amt auch die Privatlectüre verboten
wurde dieſer Bücher? Thiel behandelt dieſe rage gar nicht;
wohl aber Zaccaria C. 272.—— 274), der ſich Mabillon,
Fontanini, erati, Van Eſpen und Andere dafür ausfſpricht, daß
die Erklärung des Buches fũ apokryp auch als Verbot der
Privatlectüre aufzufaſſen ſei, wie Ur aus hinreichenden
Gründen der läßt ſich Uungezwungen die chon mitgetheilte
Einleitung des Apokryphen Verzeichniſſes anders erklären Cae-
terum IEL ab haereticis SIVGS Schismaticis cConscripta
vel praedicata sunt nullatenus recipit catholica et
apostolica écclesia Romanda quibus P  7 Quae Ad

venerunt et catholicis vitanda sunt CTGS“I·

dimus 8886E subdenda Namentlich das unbedingte 5 catho-
licis vitanda Suänt“ iſt 10 doch wahrhaftig auch ein Verbot der
Privatlectüre Damit iſt noch mi ni ausgeſchloſſen, daß
der Gebrauch desſelben ortes nicht bei jedem Buche dieſelbe
Bedeutung habe, wie 1 ſchon die eberſchrift zwiſchen 0COn-
Scripta“ und „praedicata“ unterſcheidet, welch letztere Bezeich

manchem Werke gegolten haben mag, die wir nit
2*



— 324 —

einer gewiſſen Verwunderung gleich den erken des Manichäers
Fauſtus oder des Montanus als apokryp bezeichnet

Gerade die Bedeutung von „apokryph“ iſt nicht ſo eſt und
er, als ＋ für unſere Frage beſonders wünſchenswerth Are.
Wenn der heilige Hieronymus in einem Briefe ad Laetam de
institutione Hliae ſchreibt: Caveat omnnia apocrypha: t 81
quando 0  — ad dogmatum veritatem, Sed ad signorum
reverentiam legere voOluerit, sciat NOn 6886 quoOrum
Itulis praenotantur multaque his admixta Vitiosa2 et grandis
6886 prudentiae, Inl luto quaerere;“ ſo gibt der heilige
Kirchenvater, der übrigens ohne Zweifel nUur die apok yphen,
unterſchobenen (qui OII sunt 7 quorum titulis Praeno-
tantur, die gewöhnliche Bedeutung von ονοοαροα Cfr Schneider,
Griechiſch⸗deutſches Wörterbuch, Leipzig verborgen, verſteckt,
heimlich wohin gelegt, unterſchoben) Nachahmungen und vermeint—
lichen rgänzungen der canoniſchen Bücher des en und
Bundes meint, wie ſich klar aus dem ontexte ergibt, vielleicht
einige Berechtigung, beſonders in Hinſicht auf das große Anſehen,
in dem Er, wie wir geſehen, bei dem Urheber der Decretale and,
auch un der Erklärung unſeres Canon, abgeſehen von den von

Ketzern verfaßten (Conscripta) erken, eines U als „Apo⸗
ryph“ ebenſowenig ein abſolutes Verbot desſelben zu ehen, als
in der citirten Stelle das „Caveat Omnia apocrypha“ ern ſolches
enthält, ondern ſie, wie der unmittelbare Zuſatz die Orte des
heiligen Hieronymus erklärt, als Mahnung zur mſicht, zur Klug  2
heit be der Leſung, im demſelben S  einne aufzufaſſen. Dieſe Auf⸗
faſſung erhält, wie mir ſcheint, eine Beſtätigung durch 66  „„
„Historia EHusebii Pamphili apocrypha,“ wenn wir denſelben
vergleichen mit 2 7 der wohlgemerkt wenigſtens un der Recenſion
von Hormisda in jener Abtheilung der Decretale ſich findet,
we die ſſchrift, ſo agen, hat „Jam UIC subjiciendum
est de opusculis Sanctorum patrum, ꝗuae 1Inl cclesia catho-
lica recipiuntur“ und alſo lautet, wie auch ſchon oben mit
getheilt wurde: „Item chronicon Eusebii Caesariensis atqu



325

ejusdem historiae ecelesiasticae libros, quamvis IN primo
narrationis SUuAE Ubro tepuerit t postea 1 laudibus atque
excusatione Origenis Schismatiei NUIII conscripserit librum:
propter tamen notitiam singularem, qauae ad instruc-
tionem pertinent, USꝗgueꝗgUAꝗu I0O dicimus TCEUUEn“-

dos.“ Deßgleichen dürfte die ausgeſprochene Anſicht beſtätiget
werden durch Vergleich von und 78 mit Während
nämlich dieſer etztere nur ſagt: „Secundum antiquam COnSUE

tudinem singulari cautela In Sancta Romana ecclesia NoOn

eguntur; quia et E qui conscripsere, nomina penitus
ignorantur a haben wir die Erklärung von „apokryph“, wie
ſie der heilige Auguſtin gibt de Civ Dei 23 4: ApO-
Cryphae nuncupantur quod Sarum occulta origo HNOI

Claruit patribus) et infidelibus aubt 1diotis superflua aut
minus apta, uam Teil Ordo fuerit, scripta 8886 putantur:
sicut cujusdam Quirici et Julitae, sSicut Gregorii aliorumque
hujusmodi passiones, uae ab haereticis perhibentur SCOn-

scriptae. Propter quod Ut dietum est, vel levis Sub-
sannandi Oriretur occasio, IN saneta Romana ecclesia non

(da iſt wohl zu ergänzen öffentlich, bei den gottesdienſtlichen Ver⸗
ſammlungen) leguntur;“ ird In jenen Paragraphen, die „Passio
Cyrici et Julitae“ kurzweg als „Apocrypha“ rklärt und deß⸗
gleichen die „Passio Georgii“.

Eine Berechtigung, das „apokryph“ der etzten Abtheilung
der In ede ſtehenden Decretale verſchieden aufzufaſſen bei den
verſchiedenen alſo erklärten erken, cheint mir auch artn
liegen, daß 10 auch un der Zuſammenſtellung von Büchern 5ꝗuae
IU écelesia catholica recipiuntur“ bei den verſchiedenen 50DUS-
culis Sanctorum patrum,“ we letzteren zwei orte er
nicht in unſerm heutigen eng begrenzten Sinne zu verſtehen ſind,
der rad der Reception offenbar ſehr verſchieden iſt, und doch
werden alle er als zu Einer Claſſe gehörig durch das immer
wiederholte „Item“ bezeichnet. welcher Unterſchied zwiſchen

„Item epistolam beati Leonis 4d Flavianum,



326

Constantinopolitanum episcopum destinatam: de cujus CXU
quispiam 81 ad uIII jota disputaverit et NOI —

In omnibus venerabillter receperit, anathema Sit und 2
„Item scripta de inventione crucis dominicae et alia
scripta de inventione capitis Joannis Baptistae novellae
quidem revelationes sunt et nonnulli 6328 catholici legunt.
Sed CU AEeC Ad catholicorum pervenerint, Pauli
apostoli sententia praecedat: omnia probate, quod bonum
est. tenete

Die oben geſtellte dreifache Frage ſcheint miur demnach dahin
zu beantworten zu ſein, daß mit der fraglichen Decretale einem
dreifachen we entſprochen werden ollte. Im Allgemeinen
meine ich, 0 ſie eine Ueberſicht geben der unbedingt empfeh⸗
lenswerthen und der nulr mit Vorſicht zu gebrauchenden ücher
aneben aber ſollten durch die Zuſätze gewiſſen Büchern der
erſten Claſſe die anderen ebenderſelben meines Erachtens als
riften von beſonderer Geltung und Wichtigkeit empfohlen
werden, und andererſeits die als „apokryph“ erklärten Bücher,
deren Verfaſſer erklärte etzer, unbedingt und ſtrenge auch als
Privatlectüre verboten werden.

Wenn wir alſo auch theilweiſe weiter gehen, ſo können
wir uns doch auch wieder berufen auf unſere Uebereinſtimmung
mit dem gelehrten Mauriner eter onſtant, der bezüglich unſerer
rage (Thiel, I. 15) ſchreibt: „Hine de
genuino voeis apOCryPhi intellectu, CUr IN hoe
deereto tot scripta, gu³E laude oOn videntur indigna, inter
apocrypha recenseantur, multum est laborandum. Sive
enim CUIII Hieronymo E 20 Laetam apocrypha definia-
MUS, Quae noOn sunt E uOrum titulis praenotantur
aut Juorum auctor ignoratur; Sive hoce nomine designemus,
Quae ab haereticis vel suspectis hominibus composita aut
adulterata sint, 8SEeU etiam nuncupemus quodvis OPUS, CUI

nennihil admixtum Sit haud Satis Purunl et integrum NeGC

ab 0mni suspicione liberum: omnibus I1Ilis libris, quibus



327

Gelasius apOCryphi notam inurit nullum 6886 fatendum
est quem aliqua his notionibus HOn conveniat licet
NON 11 singulos cadant Itaque SOmUHUnI HOhmne

Omnnino0O est librorum Qul apocryphi judicantur,
CEnsSura; vel certe dumtaxat generalis est quod
E18S nullus judicatur dignus, Qul publice ecelesia lega-
tur nullus ad Hdem vel auctoritatem ecelesia faciendam
censeatur idoneus Hine Hormisda epis 124 libros,
guos probavit vel improbavit Gelasius, SEeCeErnens de postre-
IIS alt 50uOS auctoritatem patrum 10I recipit EXamen,

de Primis „Certa librorum etliam veterum auctorita-
tem recipienda Sancto Spiritu instruente praefigens H

Die Erkmale der I ihrer praktiſchen
Uerwerthung zur Erkennung der wahren Ir

Chriſti
zeitgemäße Reflexion.)

Wer Chriſtenthume die abſolut vollkommene Offenbarung
rblickt der ird dasſelbe für alle Menſchen, für alle Zeiten als
nothwendig erachten und wer Chriſtus Wahrheit den ern⸗

gebornen Sohn Gottes anbetet für den verſteht e8 ſich von

daß derſelbe Iin geeigneter Weiſe orge getragen haben werde,
auf daß ſein ahrhei und ſeine Gnade den Menſchen 8 allen
Zeiten zukommen önne Darum haben von jeher alle wahrhaft
poſitiv gläubigen riſten von dem Zuſammenhange mit der von

xi geſtifteten 11 das Heil des Menſchen abhängig ge⸗
macht da man eben der2 Chriſti uin den eſr der Wahr⸗
heit und der nade Chriſti elange mag man Einzelnen den

Kirchenbegriff noch ſo verſchieden aufgefaßt haben; und darum
hat nan auch ſtets von poſitiv gläubiger Seite gewiſſe Merkmale
aufgeſtellt aus denen man die wahre als zu erkennen
habe ſt aber der Zweck der Kirche kein anderer als die Menſchen



— 328 —

rem ewigen Heile zu ühren, und zwar die Menſchen
allen Zeiten und allen rten; und hat demnach die wahre
11 Chriſti als von threm göttlichen Stifter zur Realiſirung
ihres Zweckes auch entſprechend eingerichtet und ausgeſtattet ſich
In der etſe zu bethätigen, daß ſie die Menſchen zur Vereinigung
mit Gott, das iſt 0  ur Heiligkeit zu führen vermag, und zu dieſem
nde den Menſchen zu allen Zeiten und allen rten mit der
uin den Apoſteln urſprünglich niedergelegten Autorität die eine
chriſtliche ahrhet Und ern und dieſelben von Chriſtus einge⸗
ſetzten Gnadenmittel pendet: ſo elten ſeit den erſten Zeiten der
x die Einheit, Heiligkeit, Katholicität und Apoſtolicität als
die ertmale der wahren 1* Chriſti, wie wir ſchon tm
nycäniſch⸗conſtantinopolitaniſchen Glaubensbekenntniſſe eben dieſe
vier erkmale derI ausdrücklich aufgeführt finden, und hat
man denſelben von poſitiv gläubiger Seite auch ſtets feſt
gehalten, im Grunde ganz ohne Ausnahme, da die Abweichung
ſich mehr den Ausdruck als die ache ſelbſt herumdreht.
Dagegen hat man von jeher nach ſeinem ſonſtigen individuellen
Standpunkte mit dieſen vier Merkmalen ganz verſchiedene Begriffe
verbunden, und iſt 8 überhaupt nicht 0 et dieſelben einer
beſtimmten I In einer ſolchen Weiſe zu vindiciren, daß die
beigebrachten Argumente nach allen eiten hin als wahrhaft
durchſchlagend erſcheinen, und dieß namentlich für die außerhalb
dieſer Kirche Stehenden, welche ſich 10 doch in erſter Linie behufs
des Eintritts In die wahre Kirche Chriſti gehörig obrientiren ollen.
Da dieſe unſere Behauptung vielleicht von mancher ette bean⸗
ſtändet werden könnte, und uUun die Sache gerade in der Gegen⸗
art nicht nUur intereſſant, ondern auch wichtig un ſo wollen
wir hierüber un Folgendem eine nähere Reflexion anſtellen.

Wenn ＋ ſich darum handelt, daß einer hiſtoriſch gegebenen
Kirche im egenſatze zu andern thatſächlichen chriſtlichen Gemein—
chaften die Merkmale der wahren 7 Chriſti zugeſprochen
werden ſollen, ſo muß nicht ˙ ehr den ideellen, als vielmehr
den factiſchen und praktiſchen Standpunkt einnehmen; denn nicht



329

die Anerkennung einer bloßen Idee handelt ＋ ich, ſondern
5 ſoll ſich vielmehr der Menſch zur Unterwerfung Unter eine
beſtimmte hiſtoriſche Inſtitution bewogen fühlen, und der un der
Ferne Stehende iſt eit weniger für die ideelen als für die that
ſächlichen Verhältniſſe empfänglich und zugänglich. erden aber
von dieſem factiſche und praktiſchen Standpunkte aus die Merk
male der 11 zur Erkennung der wahren 1r Chriſti ver.

werthet, ſtellt ſich die Sache folgendermaßen dar:
Die römiſch⸗katholiſche x beanſprucht das Merkmal der

Einheit, Ct ſie ins iſt im Glauben, und tn iſt im Cult,
und eil alle hre Glieder unter Einem Oberhaupte, dem römiſchen
Papſte, vereinigt ſind Dagegen machen in ormeller Beziehung
die orthodoxen Proteſtanten geltend, daß ſie auch eine beſtimmte
Autorität, die heilige Schrift un erſter und die Bekenntnißſchriften
in weiter Linie, zu einem Ganzen vereinige, und die Anglikaner
und Drientalen urgiren noch überdieß die von ihnen anerkannte
biſchöfliche Autorität; In materieller Hinſicht aber habe die katho  —
liſche 1 chon gar nichts voraus, indem eben die wenigſten
Katholiken in ahrhei die Dogmen auch innerlich glauben und
ſich der kirchlichen Autorität tm Gewiſſen ahrha unterwerfen,
U gar vie  le ihren Ungehorſam offen und ungeſcheut zur Schau
tragen. Was ſodann das Merkmal der Katholicität betrifft, ſo
kommt dasſelbe der romi

katholiſchen Kirche allein ſo
weniger mit Recht zu, als nicht bloß der bei weitem größere
et der Menſchheit noch gar nicht zum Chriſtenthume ſich
ekennt, ondern auch ſo viele riſten außerhalb der Gemein⸗
ſcha der römiſch⸗katholiſchen ir ſich befinden, und überhaupt
alle chriſtlichen Denominationen zuſammen die allgemeine chriſt
liche ausmachen. eiter rühmt ſich auch ni mit größerem
Rechte die römiſch⸗katholiſche Ir ihrer ausſchließlichen Apoſto⸗
icität, da alle andern chriſtlichen Confeſſionen eben auch auf keinem
anderen Grunde, als dem von den Apoſteln gelegten, gegründet
ſein wollen, und dieſelben ſich auch mehr oder weniger das apoſto⸗
liſche Amt ausdrücklich vindiciren; 8 käme U-(enfalls noch darauf



— 330 —

a auf welcher Seite ſich ein Abfall von der apoſtoliſchen Grund⸗
lage vollzogen habe, chon ein ſolcher anzunehmen ſei, und

daher auch die ahre Apoſtolicität des mie zu väre.
Am ſchlimmſten endlich ſei eS mit dem ertmale der Heiligkeit
beſtellt. Beruft ſich die römiſch⸗katholiſche Kirche auf H  u
als thren Stifter, ſo wollen die andern chriſtlichen Confeſſionen
auch keinen andern Stifter aben; urgirt jene die Heiligkeit ihrer
re und ihres Cultes, ſo machen dieſe geltend, wie U gerade
dieſe Heiligkeit fraglich ſei und hier ein ireulu unterlaufe, indem
man aus der Heiligkeit der ehre und des Cultus die wahre
1 und hinwiderum aus dem Zeugniſſe der die Heilig⸗
keit der Lehre und des Cultus erkennen wolle, ganz abgeſehen
davon, daß e8 ſich da um handelt, vas viel zu wenig
objectiv und beſtimmt iſt, und allzuſehr von der Subfjectivität
des Einzelnen abhängt; verwei aber die römiſch⸗katholiſche II
auf ihre heilſamen Früchte, auf ihre eiligen, verwahren ſich
aufs feierlichſte die andern chriſtlichen Confeſſionen, als ſei bei
ihnen Alles und verdorben und önnten ſie nicht eben auch
neben manchem Schlimmen und Böſen viel Ute und Treffliches
aufweiſen.

Wie man ſieht, die ache iſt nicht ſo leicht und liegt keines⸗
wegs ſo obenhin, wie man von mancher Seite glaubt, und man
tn dieſem —W  nune  V auch oft gar ne mit ſeinem Urtheile ber
Nichtkatholiken fertig iſt Allerdings erfaßt man die ache
tiefer, und te man ſie In ihrem Grunde, ſo kann ſich dem⸗
jenigen, der un ehrlicher Weiſe nach der ahrhei forſ die
richtige Erkenntniß nicht entziehen, und ommt es nur darauf
a daß die betreffenden Geſichtspunkte auch ins rechte Licht
geſtellt werden. Gehen wir alſo auf die einzelnen Merkmale
der Kirche, tn wiefern ſie von den hiſtoriſchen kirchlichen Gemein⸗
ſchaften beanſprucht zu werden vermögen, noch des Näheren ein,
und beginnen tr dieſe nähere Unterſuchung bei der Apoſtolicität.

Eine geordnete Geſellſchaft kann ohne Autorität nicht beſtehen,
mag man ſich dieſelbe auch onſt tn was immer für einer Weiſe



— 331 —

grundgelegt enken Dieß gilt natürlich auch von der kirchlichen
Geſellſchaft und kann für den poſitiv Gläubigen die Autorität
auf welcher dieſe beruht nur die poſtoliſche ſein, dieſelbe
muß ene beſtimmte poſitive göttliche Sendung zu threr Voraus⸗
etzung und Grundlage haben und e8 muß der chriſtlichen
Kirche die Kirchenautorität auf die von It gef ndeten Apoſtel
ſich zurückführen oder doch mit dieſen ſolchen Zuſammen⸗
hange ſtehen daß die urſprünglich von xit den Apoſteln
niedergelegte Autorität beſtimmten Weiſe auſe der
Jahrhunderte I der 1 fortgeſetzt und fortgeführt erſcheint
Sehen wir zu, welcher Art und Weiſe die einzelnen Ii
lichen Kirchengemeinſchaften die Apoſtolicität ihrer Kirchenautorität
darzuſtellen bemüht ſind

Da haben wir alſo vor Allem die omi katholifſch I*
we rklärt die Autorität wie dieſelbe weſentlich auf dem
chen Papſte und den mit dieſem Gemeinſchaft ſtehenden
Biſchö beruhe, darum enne wahrha apoſtoliſche weil nach
dem Zeugniſſe der Geſchichte Papſt und Biſchöfe ununter—
brochenem Zuſammenhange ſich anſchließen an Petrus und die
übrigen Apoſtel eil die Ordination zum Kirchenamte, durch
den heiligen Geiſt mittelſt der Händeauflegung des Biſchofs die
unnere übernatürliche Befähigung zum übernatürlichen mie Chriſti
gegeben ird ſtets von ſolchen geſchah, welche ſe giltig ordinirt

inſofern ſie ſich ununterbrochener Reihenfolge anſchließen
die Apoſtel die von —. zuerſt die Ordinationsgewalt

erhalten hatten und eil die ſo durch die giltige Ordination
zAum mite befähigten durch den verfaſſungsmäßigen Zuſammen⸗
hang mit dem Papſte welcher als ununterbrochener Reihe
dem heiligen Petrus dem erſten Papſte, nachfolgend der oberſte
Inhaber der urisdictionsgewalt der Kirche iſt auch die
apoſtoliſche Miſſion die wahre und volle Berechtigung zur Führung

Dabei macht ſie eltend daß dieihres Kirchenamtes beſitzen
Kirchengeſchichte durchaus nichts iſſe von ih etwaigen ſpäteren
nachapoſtoliſchen Urſprunge während bei allen andern Kirchen⸗



— 33²2 —
gemeinſchaften die ihrer nachapoſtoliſchen Entſtehung
ganz gut ekannt ſei; und könne man auch nicht bei allen ein⸗
zelnen katholiſchen iſchöfen die ganze ethe der apoſtoliſchen
Succeſſion aufführen, könne doch auch nirgends poſitiv eine
Lücke nachgewieſen werden, und beſitze man überdieß beim erſten und
wichtigſten Biſchofe, dem römiſchen Papſte, die beſtimmte ununter
brochene Reihenfolge der Päpſte bis auf Petrus hinauf Dem⸗—
gemã nimmt ſie das ſogenannte Präſcriptionsrecht un Anſpruch
und rklärt ſich In dieſem Sinne für die einzig egitime apoſto⸗
liſche Autorität

Wie nun aber te anderen chriſtlichen Kirchengemein⸗
chaften der romi

katholiſchen tr dieſe Legitimität ſtreitig
zu machen? Natürlich dadurch, daß ſie ihre Trennung von 3
ſelben als eine durchaus berechtigte ausgeben und zu dieſem nde
dieſer Trennung eine olche Verunſtaltung der Kirche vorausgehen
laſſen, welche dieſelbe geradezu zur Nothwendigkeit ma afur
müſſen ſie jedoch mehr oder weniger der Indefectibilität und
Infallibilität der tr rütteln, obwohl durch dieſelben gerade
der übernatürliche Charakter des Chriſtenthums weſentlich bedingt
iſt, und ſie müſſen e8 ſich conſequent gefallen aſſen, wenn einmal
der Rationalismus oder gar der volle Unglaube aus demſelben
Grunde ber ſie, und ami ber jedwede beſtimmte poſitive
Kirchenautorität zur Tagesordnung übergeht. Der Recurs aber

eine neue von Zeit zu Zeit erfolgende Ausgießung des heiligen
Geiſtes, wie dieſelbe un den von ott erweckten Reformatoren
die apoſtoliſche Sendung begründet habe, und wie eine
namentlich der Irvingianismus aufſtellte und ſie neueſtens auch
Döllinger In ſein Kirchenprogramm aufnahm, wird weniger
vor dem vorhin un Ausſicht geſtellten Schickſale zu bewahren
vermögen, als die neuen Apoſtel ganz und gar den Beweis für
ihre unmittelbare göttliche Sendung chuldig bleiben, und diejenigen,
welchen die Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes ſchon ein
Greuel iſt, noch Um ſo weniger mit derartigen Inſpirationen
der Apoſtel ſich werden befreunden können. Im Einzelnen



— 333 —

ſucht der gläubige Proteſtantismus die Legitimität und damit
die Apoſtolicität des mite Amt zu retten, daß entweder in
Gemäßheit des Territorialſyſtems die Kirchengewalt weſentlich In
der landesherrlichen Gewalt inbegriffen ſei⸗ oder daß nach dem
Episcopalſyſtem zur Zeit der Reformation die Kirchengewalt von
den iſchöfen auf die Landesherren übergegangen, und ſomit das
Amt rechtlich von den Landesherren zu beſtellen ſei; oder aber
e8 ruhete tm S.  unne des Collegialſyſtems die Kirchengewalt eigent⸗
lich In der ganzen Kirchengemeinde, und ſeien darum von dieſer
mittelbar oder unmittelbar die kirchlichen Amtsperſonen 3u depu  —  —
tiren. Erſcheint dieſes Vorgehen mit der ganzen Natur der 11
im directeſten Widerſpruche, iſt wenig beſſer jene Anſicht,
welche einige neuere proteſtantiſche Gelehrte vertreten, und der
ſich merkwürdiger Weiſe neueſtens Schulte und Maaßen zur
Ehrenrettung des ſogenannten Altkatholicismus angeſchloſſen haben,
in Gemäßheit welcher die kirchlichen Amtsträger, ſo oft ſie un
ihrer Geſammtheit von der göttlichen Wahrheit abfielen, ihr gött
liches Amt verlieren ſollen und dieſes die Gemeinde zurũ  2  2
falle, die odann dieſes Amt neu beſtellen habe Um von
Anderm nicht zu prechen, ſo entbehrt dieſe ſprungweiſe

ſich
wahrende Apoſtolicität jeder poſitiven Grundlage nd vermag
eben ſo wie die vorhin genannten andern Nit  en einen
haltbaren Widerſtand dem Drängen des modernen Proteſtantismus
entgegenzuſetzen, der über die Göttlichkeit des Kirchenamtes und
ber das Chriſtenthum ſelbſt hinwegzuſchreiten bemüht iſt, wie
man 14 auch auf orthodoxer Seite erſt in nelerer Zeit ſich
wiederum mehr für die kirchliche Ordination echauffirt. Der
Anglicanismus ſodann erregt tim Beſonderen zum Mindeſten die
größten Zweifel bezüglich der Giltigkeit ſei Ordinationen, und

auch die Ordinationen der orientaliſchen Kirchengemein⸗
chaften unbeſtritten giltig ſind, haben doch ihre kirchlichen
Amtsperſonen ob der revolutionären Stellung das legitime
Oberhaupt der txr keine äußere Berechtigung zur Führung
ihres mie und darum auch keine volle Legitimität.



— 334 —
Aus dem Ganzen ergibt ſich alſo als der unbeſtreitbare

＋ daß einzig und allein be der römiſch⸗katholiſchen IV
die Kirchenautorität auf dem Boden der wahren und vollen
Legitimität ſteht, wie denn auch nur dieſer ihr Standpunkt jene
Conſequenz möglich macht, welche mit unerſchütterlicher Feſtigkeit
zu allen Zeiten die göttliche, durch Chriſti V vor jedem
weſentlichen rrthume bewahrte Autorität dem Rationalismus
wie dem Unglauben entgegenſtellt nd damit dem Chriſtenthume
ſeinen wahren übernatürlichen Charakter für alle Zeiten zu ſichern
geeignet iſt Legitimität und Conſequenz prechen alſo auch ent⸗
ſchieden du Gunſten der römiſch⸗katholiſchen Kirche bezüglich ihrer
Apoſtolicität gegenüber allen anderen chriſtlichen Kirchengemein—
ſchaften

Wir gehen die nähere Unterſuchung der andern
Merkmale der I und zwar zuerſt des Merkmales der Ein⸗
heit, da ſich dieſe natürlichſten das vorhin beſprochene
Merkmal der Apoſtolicität anreiht. Es iſt aber die Einheit
überhaupt weſentlich bedingt durch die Autorität, und bei der
kirchlichen Einheit insbeſonders reicht e8 nicht bloß hin, daß der
geſammte kirchliche Organismus von einer beſtimmten legitimen
Autorität getragen iſt, ondern dieſe Autorität muß geradezu eine
poſitiv göttliche ſein, da nur einer ſolchen gegenüber der enſch
ſeine ſubjectiven Gelüſte und ſeine widerſtrebenden Leidenſchaften
zum weigen bringen vermag und daher nur eine olche
In religiöſen Dingen für genügend erachtet werden kann; 14
dieſe Autorität muß auch die Garantie eines beſondern göttlichen
Schutzes haben und un dieſem Sinne eine unfehlbare ſein, da
man nur einen unbedingten, jeden Zweifel ausſchließenden
Glauben zollen kann, wie derſelbe dem offenbarenden
gegenüber von ette des Geſchöpfes einzig und allein anl 0
iſt, und da nUuLr aus wahrer, innerer lebendiger Ueberzeugung
alle Eins ſind Im Glauben, Eins In der Hoffnung und ins in
der Liebe. Auch ermöglicht eben die durch den göttlichen Schutz
garantirte Unfehlbarkeit dieſer Autorität einen zeitgemäßen Fort⸗



7*

— 335 —

I innerhalb der Grenzen der ahrhei owie auch das Inne⸗
halten der rechten Mitte wiſchen den extremen Klippen dieſem
ſturmbewegten irdiſchen Lebensmeere, und hält damit ſtarre Ver—
knöcherung und Stagnation nicht minder wie einſeitige
Verkümmerung und extreme Verbildung erne. Und dieſe legitime,
poſitiv göttliche, unfehlbare Autorität muß ſich als lebendige
erweiſen, ſie muß ſich Weiſe zu äußern vermögen, die
den Bedürfniſſen der Zeit wahrhaI die wirklich coneret
und unabweisbar das Gewiſſen des Menſchen herantreten
kann

Wie iſt eS nun dieſer Hinſicht den einzelnen Ii
lichen Kirchengemeinſchaften beſtellt? Die römiſch⸗katholiſche1
hält ſo ſehr den Standpunkt der Autorität ein, daß ſie ihren
Geſammtorganismus von emner gottgeſetzten unfehlbaren Autorität
getragen fein läßt, die ſich auf Chriſti Wort, auf das alten
und irken des Geiſtes Gottes ründet, die ſich aber auch
Gemäßheit der Zeitbedürfniſſe In erner durchaus concreten und
unabweisbaren Weiſe äußert entweder IM ausdrücklichen Zu
ſammenwirken von Papſt und Biſchöfen auf ernnem allgemeinen
Concile oder auch ihrer Zerſtreuung über den ganzen katho⸗
liſchen Erdkreis, oder aber IN den Kathedralentſcheidungen des

Papſtes Und eil ſie nicht bloß principiell enner ſolchen
unfehlbaren Autorität fe welche nulr die Conſequenz des

poſitiven, übernatürlichen Offenbarungscharakters des Chriſten⸗
thums bildet ondern eil ſie auch auf run ihrer Legitimitä
eben dieſe Autorität mit allem Ur ſich Anſpruch
nehmen vermag, ſo beſitzt ſie eminenten Sinne des ortes
die Einheit unächſt formeller Beziehung, ſoferne ſie
hrer dogmatiſchen Lehrentwicklung den Anſprüchen der Zeit gemäß
die beſtimmten dogmatiſchen Grenzen genau abſtecken kann und

für ihre dogmatiſchen Beſtimmungen bei Strafe des Anathems
unbedingte Anerkennung zu fordern berechtigt iſt; und ſie beſitzt
dieſe Einheit weiterhin, ſo weit * überhaupt hier auf Erden
möglich iſt n materieller Hinſicht indem diejenigen welche ſich



336

als Katholiken geriren wollen, nolens vVolens die Anerkennung
der kirchlichen Dogmen wenigſtens äußerlich vorgeben müſſen,
und indem diejenigen, welche als Katholiken irgend einem kirch⸗
lichen ogma die Anerkennung verſagen, dieß damit zu recht
ertigen uchen, daß 42

ſie die Legitimität esſelben beſtreiten
bemüht ſind. Das beſte Zeugniß für die Wahrheit dieſer unſerer
Behauptung liefert die gegenwärtige ſogenannte altkatholiſche
ewegung, an der ſich 10 zumeiſt Elemente betheiligen, we  e
innerlich längft jeden poſitiven Glauben abgelegt haben, und Ee
ſich deſſen auch mitunter geradezn rühmen, die aber nichtsdeſto⸗
weniger als „Altkatholiken“ ganz auftreten, als bekenneten ſie
ſich mit Herz und Mund zu allen katholiſchen Dogmen, das
jüngſte von der päpſtlichen Unfehlbarkeit ausgenommen; und
dieſes ſie doch zumeiſt nur aus dem Grunde abzuweiſen,
weil 2 angeblich nicht von der legitimen Autorität oder wenig⸗
ſtens nicht In durchaus legitimer eiſe definirt worden ſei

Ganz anders tehen die Chancen für die übrigen chriſtlichen
Kirchengemeinſchaften. Was zuerſt den gläubigen Proteſtantismus
betrifft, will derſelbe auf run der heiligen Schri in erſter
Linie und der Bekenntnißſchriften in weiter Linie die Einheit
eltend machen ber die heilige Schrift für ſich iſt ern todter
abe, und derſelbe wird auch durch die Bekenntnißſchriften
nicht zur Genüge belebt, indem da In Wahrheit nur ein todter

Udem beruhen dieſe Bekenntniß⸗abe den andern ablöſt.
ſchriften auf einer genügenden Autorität, da ſie nicht auf dem
Principe der Legitimität baſirt ſind, ſondern vielmehr aus der
Revolution die legitime Kirchenautorität hervorgegangen
ſind, und ſtellen ſie uin keinem Falle eine unfehlbare Autorität
dar, welche 14 Iim Principe von dem Proteſtantismus nicht
anerkannt wird, weßhalb mit demſelben e  2, mit welchem
die Reformatoren des Jahrhunderts die römiſche Kirchen
autorität proteſtirt haben, die Fortſchrittsproteſtanten Im eun

zehnten Jahrhundert das bindende Anſehen der Bekenntniß⸗
chriften Proteſt erheben. Die gläubigen Proteſtanten machen



337

ſich 196 einer offenbaren Inconſequenz ſchuldig, wenn ſie ſich
dem Fortſchrittsdrange des modernen Proteſtantismus mit einer
Beharrlichkeit und einer Opferwilligkeit entgegenſtemmen, die alle
Anerkennung verdient, und die einer eſſeren ache würdig wäre;
denn 1e ſie auf ihrem proteſtaͤntiſchen Standpunkte angelegt
ſind, befinden ſie ſich nur In einer Sackgaſſe, aus der ſie mit
ihren eigenen Principien nie und nimmermehr herauskommen,
aus der ſie nur die ungeſcheute Anerkennung des katholiſchen
Autoritätsprincipes erretten vermöchte Ja ſehr wider⸗
prechen ſie ihrem eigenen principiellen Standpunkte, und ſehr
ſind ſie un der Inconſequenz befangen, daß die echten Fortſchritts⸗
proteſtanten, wie dieſelben In unſeren Tagen ſich namentlich tm
ſogenannten eu  en Proteſtantenverein breit machen, dem katho⸗
iſchen Autoritätsprincipe geradezu die proteſtaͤntiſche Freiheit des
Subjects principiell gegenüberſtellen, daß omit Katholicismus
und Proteſtantismus ſich wie Objectivismus und Subjectivismus
gegenüberſtehen, und in dieſem Sinne der Confeſſionalismus auf
dem oden des wahren Proteſtantismus nichts weiter als ein
Unding nennen iſt, und überhaupt hat ſich actiſ und praktiſch
das proteſtantiſche Schriftprincip nUur uin der Weiſe bethätigt,
daß man die heilige Schrift als Glaubensregel entweder mittelſt
der übernatürlichen ru einer Privatinſpiration des Einzelnen
oder mittelſt der natürlichen Krücke der theologiſch gebildeten
Vernunft auf die Beine zu bringen bemüht aber ſowo
die erſtere Theorie der Schwärmerkirche, als auch die letztere der
mehr oder weniger rationaliſirenden Proteſtanten hat der Kirchen⸗
autorität ſo wenig Unter die Arme gegriffen, daß vielmehr beide

eine centrifugale Wirkung zu äußern vermocht aben
Uter olchen Umſtänden kann e8 alſo der Proteſtantismus

zu einer wahren formellen Einheit bringen, wie denn auch der⸗
ſelbe principiell wegen Abweichen von der ehre keine Ausſchließung
aus ſeiner Kirchengemeinſchaft vorzunehmen vermag, was hin⸗
wiederum einen nothwendigen ückſchlag auf die materielle Ein
heit äußert, ſo daß nicht bloß innerhalb des Proteſtantismus die



— 33808 —

Zahl der Denominationen eine unzählige, ſondern auch innerhalb
der einzelnen Landeskirchen die Zerriſſenheit eine offenkundige iſt,
und da eine gewiſſe Einheit In ehre und ult überhaupt nUur

durch die ſtaatliche Autorität hergehalten zu werden vermag. Die
gegenwärtigen Kämpfe innerhalb der preußiſchen Landeskirche
ſind tu dieſer Beziehung äußerſt lehrrei und rklärt ſich ehen
hieraus die Ar der gläubigen Proteſtanten vor einer eventuellen
Loslöſung von der Staatsgewalt, da ſie wohl einſehen, daß als
dann die proteſtaͤntiſchen Freiheitspilze auf dem deutſchen oden
nicht weniger üppig als Im freien Amerika emporſchießen werden,
und da ſie bei threr inconſequenten Halbheit die eigene Schwäche
nur zu ſehr fühlen Was wir aber von dem Proteſtantismus
geſagt haben, das gilt Im Grunde auch von dem Anglicanismus,
der U In Lehre und u ganz auf proteſtantiſchem oden gepflanz
iſt, und bei dem das ſtrammere Staatsregime eine größere
äußere Einheit ermöglicht hat In der neueren Zeit, wo Im
Sinne de modernen Zeitgeiſtes dieſe Strammheit etwas mehr
nachgelaſſen, macht ſich innerhalb der anglicaniſchen ochkirche
eine Bewegung geltend, die zunächſt Im Ritus ihren Aus
druck erhält, weßhalb ihre Anhänger Ritualiſten heißen, die
aber ſchon vie  le zur katholiſchen Mutterkirche zurückgeführt hat,
E groß 4—  — eben die Macht der Conſequenz. Die orientaliſchen
Kirchengemeinſchaften endlich ſtehen wohl auf dem Standpunkte
einer lebendigen Lehrautorität, und ſie widerſprechen auch nicht
m Princip der kirchlichen Unfehlbarkeit; aber weil ihre Kirchen⸗
autorität nicht auf die volle und wahre Legitimität uſpru
machen kann, iſt urch dieſelbe eben auch kein heilſames kräf
tiges Leben bedingt, ondern ſtellt ſich ihre Kircheneinheit vielmehr
als ein lebloſer arasmus, als eine abſolute Stabilität dar
Und ehen In der Trennung von der wahren legitimen und darum
auch Uunſehlbaren Autorität haben dieſelben auch nicht die alte
überkommene ehre unverſehrt feſtzuhalten ermocht, ondern haben
ſich tmM Laufe der Zeit in dieſer Beziehung verſchiedene Ver—
unſtaltungen der früheren Orthodorie vollzogen. Wir erinnern



339

nur die Lehre vom heiligen Geiſte und an die vom Fege  2
euer, auf welche das griechiſche Schisma ſeinen nachtheiligen
inſlu gelten gemacht hat, und iſt eben auch hier die
und die Bedeutung der Conſequenz zu Tage getreten.

Faſſen wir alſo das über die Einheit Geſagte tm Geiſte
zuſammen, ſo drängt ſich uns die Ueberzeugung auf, wie auch
hier die Legitimität und die Conſequenz eine maßgebende olle
ſpielen, te ſich eben auch das M  erkmal der Einheit durch die
Legitimität und die Conſequenz zu ſeiner wahren Geltung bringt,
und wie ſich in dieſer Hinſicht mit der römiſch⸗katholiſchen Kirche gar
keine der anderen chriſtlichen Kirchengemeinſchaften zu meſſen vermag.

Nach dem Merkmale der Einheit handeln wir an ritter
von dem Merkmale der Katholicität, da dieſe ihrem innerſten

Weſen nach nichts nderes als die alle Zeiten umfaſſende inhei
iſt Ihrer Katholicität nach ſoll nämli die eine hier auf rden
von It  V geſtiftete Kirche ſich als eine univerſelle Inſtitution
für die Menſchen aller 3  2  eiten und aller rte erweiſen, und muß
ſie für dieſe ihre univerſelle Aufgabe auch entſprechend eingerichtet
ſein Es wird ſich aber da weniger um die Lehre und um die
Gnadenmittel handeln, denn das verſteht ſich von elbſt, daß Chriſti
Wahrheit Und Gnade nicht bloß einzig und allein Im Stande
ſind, dem Menſchen zu allen Zeiten einem ewigen Ziele
verhelfen, ondern daß ſie leß auch an und für ich, inſoweit
der nſch ni elbſt hindernd In den Weg Ii leiſten
vermögen; auch können ſich ehre und Gnadenmittel nicht für
ſich gelten machen, ondern das gottgebene Amt In der 1
iſt es, welches die Lehre 8u verkünden un die Gnadenmittel zu
penden hat. Auf dieſes Amt ird P8 alſo ganz vorzügli
ankommen, ob die Kirche für ihre univerſelle Aufgabe als geeigne
erachtet werden kann, und eS ird dieſes eben dann un ahrhei
der Fall ſein, venn dieſes Amt aufzutreten In der Lage iſt als
eine lebendige Autorität, we mit ihrem lebendigen orte die
Wahrheit der Faſſungskraft des enſchen entſprechend darzulegen

chen Fu bringen weiß, als eine poſitivund zu dem Herzen des Men 22*



— 340 —

göttliche Auctorität, die auch den hartnäckigſten Starrſinn zu
beugen verſteht, und als eine unfehlbare Autorität, die 7  V.  edem
die Garantie gewährt, daß ihm da wirklich nulr die wahre ehre
und die echten Gnadenmittel Chriſti geboten werden: allen en
ſchen ohne Unterſchied des Alters, Geſchlechtes, Standes, ildung
wird ſich eine derartige Autorität als durchaus genügend und ent—
ſprechen erweiſen. Indem aber dieſe Autorität die V*  dentität derI
en ahrhet bedingt, und indem ſie auch alle Theile der 21

einem geſchloſſenen Ganzen verbindet, ird dadurch zunächſt
eine Identität der ehre Und der Gemeinſchaft allüberall ur ſelben
Zeit bewirkt, wie dieſelbe eben In der Einheit der T gegeben iſt;
nd weil dieſelbe Autorität In Gemäßheit ihrer Apoſtolicität auch den
Zuſammenhang durch alle Jahrhunderte In ſich chließt, iſt die
weitere Wirkung die Identität der ehre und der Gemeinſchaft
zu allen Zeiten, ſo daß die Katholicität nach ihrer ormellen Seite
ſich als die Identität der Lehre und der Gemeinſchaft allüberall und

allen Zeiten und demnach eI ſich als die vahrha univer—
ſelle Anſtalt für alle rte und für alle Zeiten darſtellt. ami iſt

allerdings noch nicht die materielle Katholicität gegeben, wie
ja überhaupt nicht alle Menſchen Lt ahrhet und Gnade in
ſich zur Wirkſamkeit gelangen laſſen, und erſt Am nde der Zeiten
eine Heerde und ein irt ſein wird; jedo in der ormellen K
tholicität ieg auch die beſte9‚ für die materielle atho⸗
icität, indem be einer einheitlichen Centralleitung die Miſſions⸗
thätigkeit ſegensreichſten ſich ird entfalten können, und indem
auch der Centralpunkt * ermöglicht, daß den individuellen
Eigenthümlichkeiten der einzelnen Völker und Nationen ohne
Schädigung des Weſens echnung getragen werde, ein Umſtand,
der eben o ſehr die Desorganiſation der I1 hintanhält, wie
erſelbe der Ausbreitung der 1 mächtigen Vorſchub leiſtet.

Und nun nach dieſer principiellen Auseinanderſetzung werfen
vir die Frage auf, wie es denn mit dieſer Katholicität bei den
einzelnen hiſtoriſchen Kirchengemeinſchaften beſtellt Die römiſch⸗
atholiſche Ir hat die Apoſtolicität un die Einheit, und ſie



341

beſitzt damit auch die Katholicität. Ihrer univerſellen Aufgabe
ſtets eingedenk, hat ſie ſich von jeher NII 8509 als katholi
bezeichnet; als lebendige, poſitiv göttliche und unfehlbare Autorität
tritt ſie den Menſchen allüberall und zu allen Zeiten entgegen,
und ſie räg dabei In ſich das Bewußtſein threr wahren und
vollen Legitimität, ſowie dieſe ſich weſentlich und insbeſonders
auf ihren legitimen Primat gründet, ſo daß ſich dieſes ihr Auf
treten nicht Iim Sinne der Einen göttlichen ahrhei und
de Einen Retter und Erlöſers Chriſti als Urchau conſequent
erweiſt, ſondern daß dasſelbe auch als ein ganz und gar erech  2  —
tigtes, als ferne von jedweder Anmaßung und Ueberhebung
erſcheint, wie ſie denn auch In dieſer Beziehung ſich getroſt auf
ihre ganze aſt neunzehnhundertjährige Geſchichte berufen ver.

mag In dieſem S  unne hat ſie ſich auch ſtets das Prädicat
der „alleinſeligmachenden“ beigelegt, und ungebeugt und Unge  2  —
brochen, Unter dem ſichtbaren göttlichen Utze hat ſie durch
alle Jahrhunderte herab bis auf die Gegenwart allüberall
och und Nieder, gegenüber dem monarchiſchen Abſolutismus nicht
minder wie gegenüber dem democratiſchen Conſtitutionalismus,
die Identität der Lehre und der Gemeinſchaft gewahrt. Abet
hat dieſelbe aber auch die Miſſionsthätigkeit immer ihre
beſondere Aufgabe betrachtet, und trotz der oft ſehr ungünſtigen
Verhältniſſe hat ſie dennoch Im Ganzen die ſchönſten Reſultate
erzielt, ſo daß immerhin die Zahl ihrer Mitglieder größer iſt,
als die aller anderen chriſtlichen Denominationen zuſammen⸗
genommen.

Wie ganz verſchieden iſt In dieſer Beziehung auch on die
Sachlage bei den anderen verſchiedenen chriſtlichen Kirchengemein⸗
ſchaften llen ohne Ausnahme gebricht e8 mehr oder weniger

der Legitimität, und darum vermögen ſie auch nicht ſich als
Univerſalinſtitution eltend zu machen, können ſie die Identität
der ehre und der Gemeinſchaft nicht einmal zur ſelben Zeit,
geſchweige denn zu allen Zeiten allUübera wahren. Ja nicht
bloß geſchichtlich hat ſie der a von der Mutterkirche der



42
Staatsgewalt in die rme geworfen, 0 daß ſie ganz und gar
die Natur von bloßen Nationalkirchen annahmen, ondern vielfach
haben ſie auch o ſehr alles Verſtändniß für die Univerſalität
des Chriſtenthums und der chriſtlichen 2 verloren, daß ſie
ogar tm Principe die Inſtitution von Nationalkirchen verfechten.
Natürlich kann * Unter olchen Umſtänden auch mit der mate—
riellen Katholicität nur ſchle beſtellt ſein, und iſt auch die
neueſtens aufgekommene Behauptung von dem Zuſammenſchluſſe
aller chriſtlichen Kirchengemeinſchaften Unter dem breiten Ute
der großen „katholiſchen“ Kirche eben nur UAr die erlegen⸗
heit dictirt, wie 10 dieſe Anſchauung ohnehin die Geſchi
und jedwede Conſequenz vident gegen ſich hat, und auch eine
derartige chaotiſche Geſtaltung der II Chriſti naturnothwendig
zUum Indifferentismus und zUum vollendeten Unglauben treiben
müßte. Im Beſonderen laſſen beim Proteſtantismus das chri
princip, die Verwerfung des beſonderen Prieſterthums und
der Mönchsinſtitutionen, welche für eine entſprechende Miſſions⸗
thätigkeit ſo viele Vortheile bieten, die Katholicität weder In
formeller noch In materieller Beziehung zu Ehren kommen, und
tehen da ehen die Miſſionserfolge zu den aufgewendeten Ummen
In gar keinem Verhältniſſe, wie man ſich denn auch früher
eine Miſſionsthätigkeit 5 und gar nicht gekümmert hat Ja
gerade der proteſtantiſche vor einer kirchlichen Unfehl
arkeit und vor dem Prädicate der „alleinſeligmachenden“ Kirche
bekundet ſo recht den angel an Legitimität und Conſequenz,
und ami auch den ange an Kathßolicität, die ſich nach dem
Geſagten un ihrem Grunde eben auch wiederum auf Legitimität
und Conſequenz zurückführt, te dieß von der Apoſtolicität und
Einheit gilt, und kann ſich die römiſch⸗katholiſche Kirche eben
auch wieder auf ihre Legitimität und Conſequenz als die beſten
Bürgſchaften für ihre Katholicität berufen.

An letzter Stelle kommen witr auf das erkma der Heilig
keit zu ſprechen Selbſtverſtändlich gilt * hier die objective
Heiligkeit, inſofern die I alle Garantien bietet, ihre heili⸗



343
gende und beſeligende Aufgabe realiſiren. Es iſt aber dazu
weſentlich nothwendig, daß ſie den enſ die ahrhei
verkünden vermag, die ihnen den rechten Weg zu ott zeigt nd

ihnen angibt, wie ſie ſich zu bethätigen haben, Aum auf dem

rechten ege zu 01t auch wirklich 8u gelangen; und eS iſt
weiter nothwendig, daß den Menſchen jene Gnadenmittel geſpendet
werden, welche die den Zugang ott verſperrende Sünde
hinwegräumen, die ſie wahrhaft eiligen und ſie immer inniger
mit ott verbinden; und V iſt insbeſonders nothwendig, daß In

ihr jener lebendige, Chriſti Stelle vertretende Organismus VOV.

handen iſt, der durch Chriſti Wahrheit und Gnade die eiligen
ſchaffen ſoll und darum it der betreffenden heiligen Gewalt
ausgerüſtet iſt, und der noch N der Unfehlbarkeit in Folge des

beſondern göttlichen Schutzes die Garantie beſitzt, daß ＋ die wahre
Lehre und die wahren Gnadenmittel ſtets rein und lauter
bewahren vermöge und überhaupt nicht In einer dem Seelenheile
abträglichen Weiſe ſich bethätige. Obwohl aber mit der objec⸗
tiven Heiligkeit der Kirche noch nicht die ſubjective Heiligkeit
aller threr Glieder gegeben ſt, indem mit der nade der Men
auch ſeinerſeits mitzuwirken hat, und gar manche in ihrer Bosheit
dem üge der nade widerſtreben, muß der In ſeiner 1
fortlebende Chriſtus und der in der t* Chriſti fort und

fort wirkende Geiſt Gottes eine Gegenwart auch entſprechend
kundgeben: die heilige — muß auch Früchte der Heiligkeit
aufweiſen, und zwar un einer Weiſe, die das Siegel der Ueber  2
natur threr Stirne rägt, ohne jedoch die Natur ſelbſt
verleugnen, und die übernatürliche Wirkſamkeit Gottes wird auch
onſt noch In geeigneter Weiſe in den ſogenannten Charismen
des heiligen Geiſtes Tage reten.

Fragen wir nun, welche von den chriſtlichen Kirchengemein⸗
chaften auf das Merkmal der Heiligkeit gerechten Anſpruch
machen Im Stande ſe

, ſo wird die Beantwortung dieſer Frage
von de Beantwortung der rage über ihre Legitimität abhängig
ſein Denn die legitime Kirchenautorität kann Chriſtum als



344 —.—
ihr au und ihren Grund beanſpruchen, eben dieſe vermag
ſich die Stellvertretung Chriſti und die in derſelben gegebene
heilige Gewalt du vindiciren, und nur von ihr gilt die Ver—
heißung der beſtändigen Gegenwart Chriſti und des fortwährenden
Beiſtandes des heiligen Geiſtes ehen die legitime Kirchenautorität
bietet alle die Garantien dar, daß die Menſchen auf dem rechten
Wege ihrem ewigen etle geführt werden. Kann aber einzig
und allein die römiſch⸗katholiſche . die wahre und volle
Legitimität von ſich eltend machen, iſt ſie darum auch
die heilige Kirche, die einen andern Stifter hat, als riſtum,
den Urheber aller Heiligkeit, und die eine Lehre nd einen Ult
beſitzt, denen nur Unverſtand oder Bosheit das heiligende Moment
abzuſprechen tm Stande iſt, und welche eben ſo ehr der idealen
und übernatürlichen Beziehung des Menſchen als ſei natür⸗
lichen Verhältniſſen gerecht zu werden beſtrebt ſind Ebenſo hat
die römiſch⸗katholiſche Kirche zu allen Zeiten wahre Heroen der
Heiligkeit aufzuweiſen, und die beſtätigt es zur Genüge,
daß ſich E die Früchte und Segnungen der Heiligkeit und
am der wahren Glückſeligkeit Im Einzelnen ſowohl, als in den
verſchiedenen EI und politiſchen Complexen, ann und tm
elben rade geäußert haben, enn und tun welchem Grade die
von der römiſch⸗katholiſchen Kirche vertretenen ud von ihr hoch
gehaltenen chriſtlichen rundſätze ihrer conſequenten Aus
wirkung ＋ gelangen vermochten; und ſich dieſelbe nie
wunderſüchtig gerirt hat, o hat ſie ſich auf der anderen Seite

von jeder Wunderſcheu rein erhalten, hat ſie tm Gegentheil
ſich ſtets auf wohl beglaubigte Wunder als göttliche Zeugniſſe
berufen und dadurch ihr Bewußtſein von der weſentlichen eber
natürlichkeit des Chriſtenthums au und offen ausgeſprochen.

Nicht günſtig agegen ſtehen die Dinge auf Seite der
andern chriſtlichen Kirchengemeinſchaften. Da ehl mehr oder
weniger die Legitimität, und darum dürfen ſie ſich auch un dem
genannten Sinne nicht als die heilige IE geriren. Wa aber
bei thnen  4 Ute und Treffliches ſich findet, das haben ſie nicht



—345

auf die eigene Rechnung zu ſchreiben, ſondern das iſt vielmehr
dem verdanken, was ſie bei der Trennung aus der Utter  2
II mit herüber genommen aben, und das iſt die Wirkung
des Geiſtes Gottes, der, wenn E auch In einer gewiſſen ordent
lichen Weiſe innerhalb der wahren ſichtbaren Kirche thätig iſt,
doch auch außerordentlicher Weiſe außerhalb erſelben wirkſam
iſt, und die Menſchen, die guten Willens ſind, In beſonderer
Weiſe zur Heiligkeit, zur Verbindung mit o1t un der unſicht
baren 2 Uhr dieß hat ſo ſehr eine Richtigkeit, daß
gerade die conſequente Ausgeſtaltung der akatholiſchen Lehrdoctrin
zUr Vernichtung jeder wahren Heiligkeit führen muß, und daß
eben insbeſonders der gläubige Proteſtantismus nur einer lobens—
werthen Inconſequenz ſei beſſeren Reſultate verdanken
hat Uebrigens hat tm Proteſtantismus der Mangel einer unfehl
baren Autorität * verſchuldet, ſich das chriſtliche Leben
praktiſch und actiſch eben nur nach den beiden extremen Richtungen
als Pietismus oder Naturalismus eltend ma auch die
principielle Verwerfung der evangeliſchen U.  E und die officielle
proteſtantiſche Wunderſcheu aus der Stellung des Proteſtantismus
zUum Merkmale der Heiligkeit ihre genügende Erklärung finden
ilt vom Anglicanismus weſentlich das Gleiche, te e8 nicht
vie beſſer auch mit den orientaliſchen Kirchengemeinſchaften, und
zeig ern auch nUur flüchtiger lick auf ihren ſittlichen Zuſtand
und auf ihre ganze officielle Thätigkeit, daß das Urtheil nur zu
gerechtfertigt iſt, das In ihnen nur abgeſtorbene und verdorbene
Zweige des friſchen und lebendigen Stammes der V Chriſti
rſieht Der Mangel an Legitimität und Conſequenz tritt auch
hier zu Tage und zeug gegen deren Heiligkeit, die gleichfalls
ehen Ur die Legitimität und die Conſequenz getragen iſt

So hätte uns alſo die nähere Unterſuchung der Merkmale
der Kirche, E  E wohl nach manchen Geſichtspunkten noch veiter
ausgedehnt werden könnte, wir aber, als für unſeren
Zweck nicht nothwendig, Umgang nehmen, zu der ſicheren Er
kenntniß geführt, daß Legitimität und Conſequenz die eiden



＋

2⁰ PDPP

346

Pole ſind, welche die erkmale der I ſich drehen, und
daß eben nach dieſen beiden Momenten es zu beurtheilen ſei, ob
eine die erkmale der wahren x Chriſti beſitze oder

Damit Aben wir aber auch den Weg aufgezeigt, derni
insbeſonders praktiſch 8  Ar Erkennung der wahren Kirche erſcheint,
und haben wir Uuns eben dieß als die Aufgabe bei unſerer zeit⸗
gemäßen Reflexion geſtellt. T bemerken darum teßhli nur

noch, wie un den vom Vaticanum definirten Dogmen die Prin  —
eipien der Legitimität und Conſequenz nur aufs Neue und un
threr ganzen Schärfe zum Ausdrucke gelangen, und wie bei
allen jenen, we gegen dieſelben ankämpfen, die Illegitimität
und die Inconſequenz mehr oder weniger die gehei Trieb  2  2

Spfedern ihres revolutionären Gebarens bilden.

Literatur.
Urſprung der von Abraham, un akob.

Kritiſche Unterſuchungen dvon — Bernſtein. Berlin, Verlag
Franz Dunker 1874 95

Zu allen Zeiten war die Schrift In ihrem verſ chiedenſten
Inhalte Gegenſtand von Streitigkeiten und Anlaß zu vielen Irr  2
hümern: Belege hiefür gibt die Kirchengeſchichte; aber die Art
und Weiſe der Auslegung des Buches der ücher, Ur die man

dann ſeine eigenen vorgefaßten Lehrmeinungen darin zu finden
glaubte, iſt ſehr verſchieden geweſen. Abgeſehen von mannigfachen
Irrlehrern, wie Arianer, Pelagianer, Luther W., welche aAn

dem Charakter der Schri als einer göttlich⸗inſpirirten eſt
haltend an verſchiedenen Stellen derſelben Stützen für ihre Lehren
erblickten, waren es beſonders ſeit dem vorigen Jahrhunderte die

ſog Göttinger⸗ und Tübingerſchule, welchen die Schrift nicht
einmal mehr atſachen enthielt, ſondern nur ehren, Ideen, die
In das Gewand von Geſchi eingekleidet ſei Mythen
rationaliſtiſche xegeſe tM Allgemeinen, die von ant zur „Moral—
Interpretation“, von Semler nd Paulus zur „pſychologiſchen,“



347—.
dlich von Wegſcheider, Baur, Strauß, Renan zur *

philoſophiſch⸗

Daß alſo vielesund iſtoriſch-mythiſchen ausgebildet Urde.
namentlich Im Enthaltene nur Sage ſei, darüber ſind
ſich die Anhänger der rationaliſtiſchen Auslegung vollkommen
ſicher; nur man beſtrebt ſein, den Kern, die Idee
aus der jedesmaligen Sage herauszufinden und dzu erkennen;
hiezu leiſte aber ſehr viel naturgemäß die richtige Auffaſſung
des Urſprunges, den dieſe oder jene Geſchichte habe Soj be
hauptet de Wette), Abraham ſei keineswegs eine riſche
Perſönlichkeit, ondern repräſentire nur die Idee der Religiöſität
und Frömmigkeit gegen Gott; ebenſo Moſes als Perſon
der Sage angehörig, beſtimmt, den theokratiſchen Charakter Iſrae
zum Ausdrucke zu bringen.

In ahnlicher Weiſe beſchäftigt ſich der Verfaſſer des
oben angezeigten EL  ’n außerdem bekannt durch ſeine
naturwiſſenſchaftlichen Volksbücher (20 Bde Berlin, Fr Duncker)

den Urſprung der „Sagen“ von den drei Erzvätern des iſrae⸗
litiſchen Volkes nach ſeiner Weiſe zu erklären, und agen wir eS
kurz * ſind ihm politiſche Tendenzen, welche jenen
„Sagen“ zu Grunde liegen ollen. Dabei ＋2 ihm natür⸗
lich ber allen Zweifel feſt, daß peciell die Geneſis kein
riſches Werk ſei, und EL will für eine Anſicht namentlich eine
unwiderlegbare Utze in dem 31 des Cap der Geneſis
gefunden aben, welche alle erſuche der Orthodorxie
wie EL Vorrede ſagt müſſige Ausreden eien und
leiben. Nun, vas ſagt jener CT „Dieß ſind die Könige,
we regiert haben im Lande Edom, bevor ein König regierte
ber die Kinder Ifraels.“ Erwägen wir ruhig, ob wirklich dieſe
eine Notiz von ſo großem ewichte ſei In dieſem Verſe
oder vielmehr tn dem Zuſatze „antequam Hlii Israel haberent
1ESe UE könnten wir vor em Spuren einer noch
maligen Redigirung des Pentateuch rſcheinlichſt unter

80 Einleitung ins Halle 806



5  48

Sra erblicken), ſo daß jene beigefügte Notiz freilich nicht
von der an Moſis herrührte, nichts deſtoweniger aber die
Stammtafel Eſau's und das Verzeichniß der Könige Edom's
echt Aren. Sodann nimmt aber der Verfaſſer der Geneſis
elbſt Rückſicht auf die göttliche Verheißung Gen. O, E 7•7

ö⸗
nige werden aus deinen Lenden hervorgehen, und, da für Ifrael
das Königthum un der Geſchichte der Offenbarung tn Ausſicht
genommen, hat Moſes für den Fall des Eintretens urch
die „Iex regis“ eut 1  7 gleichſam Fürſorge getroffen.
Freilich hat hiefür unſer Verfaſſer von ſeinem naturaliſtiſchen
Standpunkte ke  Iun Verſtändni ber die Sache wi ehen tm
Lichte der göttlichen Offenbarung betrachtet ſein, e derſelbe
geringſchätzend behandelt: vom Standpunkte der Orthodorie aus
ſchwinden die Bedenken glei dem Nebel vor der Sonne, und
amt auch 1e Hau  Utzen der gegneriſchen naturaliſtiſchen Argu⸗
mentation. Wie dieß hier der Fall, gilt das Gleiche auch
von vielen andern Stellen, ſo B. enn e8 dem Verfaſſer
unmöglich erſcheint, daß ein neugebornes uin mit dem Namen
„Abraham“, „hoher Vater“, oder 7•  ater vielen be
zeichnet werde 3), oder EL der Meinung iſt, ers 18,
Cap 15 der Genefis „Das ganze Land will ich deinen Kindern
geben vom u gypten bis 8  um großen rom, dem Euphrat“

ern ſtolzes Wort, das nuUur habe ausgeſprochen werden können
nach den kühnen Thaten Davids, der dieß verwirk⸗—

21.)
Doch ſehen wir vom Princip ab, ber das ſich die ungläu⸗

bigen Gegner der Orthodorie nie und nimmer verſtändigen wollen,
und folgen wir dem erfaſſer In ſei eigenen Argumentationen.
Wir werden dabei ehen, wie vte Werth denſelben von deſſen
eigenem naturaliſtiſchen Standpunkte aus ukommt.

Um über das angeführte er  en näher urtheilen zu können,
iſt es nöthig, die Auffaſſung und die Reſultate B's kurz dar—

Haece verba videntur gddita post Moysen ab E qui Moysis diaria
digessit: tempore enim Moysis nulla erat mentio regis M Israel. (Corn. Lap.)



349 ——
ulegen. Urſprünglich beſtanden alſo nach ihm Unter dem iſraeli⸗
tiſchen Volke oder vielmehr In den einzelnen Stämmen
drei von einander verſchiedene Sagenkreiſe, deren älteſter von

„einem Patriarchen Iſaak“ mit ſei Cult gu Beer⸗Scheba
An der Südgrenze vorherrſchend war; ungefähr gleichzeitig ſeien
die beiden andern Sagen, die eine vom Patriarchen zu Hebron
„Abraham“ und von ſrael (Jacob), dem Patriarchen von Beth⸗

tm eben der Iſraeliten aufgetaucht. e wir jetzt die  2
ſelben vor uns haben, ſind ſie urſprünglich ni geweſen die
Sage von Abraham und Iſrael ſind ſich feindlich gegenüber—
geſtanden, und erſt ſpäter von irgend einem der Propheten (Elias?

Kön 18, 36 In ein Ganzes gebracht worden, ähnlich wie
die verſchiedenen Sagekreiſe, die dem Nibelungenliede du Grunde
liegen (der burgundiſche, niederrheiniſche, hunniſche) oder die veur

ſchiedenen Geſänge der Iliade daher der erfaſſe 0⁰ο
Zuſammenfüger Harmoniſt.

Die Sagen hätten ſchon vor der Zeit der Monarchie un
Iſrael beſtanden, aber mehr localen Beſtand gehabt, ſeien dann
zur Zeit der Monarchie Unter David und Salomo einerſeits,
Unter Jeroboam und ſeiner naſtie andrerſeits un tendentiöſer
Weiſe aufgegriffen worden: ſo ſei von Avi die Sage von

Abraham mehr ausgebildet worden 3u Gunſten ſei Univerſal⸗
monarchie; die rüher mehr locale Sage habe jetz einen univer—
ſalen Charakter erhalten: Abraham wird von den Davidiſchen
Anhängern mit allen ügen ausgeſtattet, daß daraus das 0
olk für das Einheits-Reich gewonnen werden 0  E, und die
Sage läßt alſo Abraham das Land der Verheißung in ſei
ganzen Ausdehnung vom Norden bis Süden durchziehen Gen
13, 5 eL muß dasſelbe zurückerobern von den vier Königen
Gen 14), und EL au dasſelbe von den Hethäern In öffent  2
licher Volksverſammlung Cap 23) Verweilen Mi hier etwas.
Hat denn Abraham das Land für ſich zurückerobert, und hat
eL nach beſagtem Cap „das Land“ von den „Söhnen
e gekauft, oder bloß eine Grabſtätte für ſich und eine



350

Frau? te paßt doch dieß zur angenommenen Tendenz der
„Sage“

Doch wir wollen dem Verfaſſer in ſeiner Darſtellung weiter
folgen. Abraham wandert von Ur In Chaldäa, dem ſpäteren
„Meſopotamien“ her nach Chanaan dieß habe die endenz
zeigen, daß IM Reiche Juda niemals eine Feindſchaft jene
Länder Platz greifen könne, da 10 der Stammyvater ern Blut  V·
verwandter ſei 20.) Wie ſonderbar! die Völker jener Länder
zu Davids Zeit hätten ſich alſo durch derlei „Sagen“, die Unter
Avit erſt un dieſer Weiſe ausgeſponnen worden, alſo jungen
Urſprungs waren, zu politiſchem andeln bewegen und vielleicht
von einem etwaigen Kriege David's Eroberungsluſt ab
halten laſſen ollen. In ähnlicher Abſicht ſoll nach der Sage
der Patriarch von Hebron durch bth erwan ein mit den
Moabitern und Ammonitern; erners läßt die Sage Abraham
oth aus der Gefangenſchaft befreien und deſſen Habe aus
der Hand jener Könige retten, nd bittet Abraham um Schonung
bei Jehovah für den Wohnſitz Loth's, Sodoma alles dieß,

für Qvi jene Völker durch Sympathie zu gewinnen, ſie
ber ihre verlorne Selbſtſtändigkeit (ygl. Kön. 8, und
C. 10) zu tröſten mit dem chmeichelhaften Bewußtſein, daß ſie
mit dem Sieger doch einer und derſelben Abſtammung ſeien.“

Man ſieht, wie geſchraubt und gezwungen dieſe Argu⸗
mentation iſt, daß Pir ＋2 für überflüſſig halten, noch ehrere
aus den Aufſtellungen des faſſe über die ſog Abrahamsſage
vorzuführen.

Neben dieſem Sagenkreiſe nun habe von alten Zeiten her
auch eine Iſrael's⸗-Jacob's⸗-Sage Im oder In dem ord
Iſrael gelebt; dieſe Sage ſei dann von Jeroboam, der mit em
die Fahne der Empörung gegen Rehabeam, das davidiſche Hau
und das Reich Juda erhob, benützt worden, Uum bei dem ihm
anhängenden größeren Theile die ganze Rebellion als legitim dar—
zuſtellen. Sagte und ang uim et Juda von einem
Patriarchen Abraham, hatte nun auch das El der Zehn



ſtämme den ſeinen, D rael“ wobei nich verfehlen konnte daß
bei dem großen Haſſe beider Reiche einander vgl Reg
t rat hellum I3nter Hlios Isr Jud.) auch die beiden agen⸗
kreiſe Eerne öch! feindliche Beziehung einander traten von
Seite Juda's wurde Iſrael der atriar der Zehnſtämme, 6e
nannt Eern „Igcobſ, etrüger, inſoferne die „Iſraeliten“

egenſatze zu den Jehudäern den une  en Patriarchen, und
mit ihm die unechte Religion hätten.

Sow  e aber Abraham mM der Sage Hebron durch ſei
lufenthalt verherrlichen ſoll ˙ muß Iſrael nach der Darſtellung
Jeroboams Beth El heiligen, wo EL wie Dan da olk
vom und Tempel du Jeruſalem abzuhalten, ein goldene
alb zur Verehrung ſtellte, ernen ar errichtete, und
Prieſter aber ni aus levitiſchem Geſchlechte, einſetzte Vgl

Kön 28 B ſagt 35 daß C  akob Gen 28
22 nach Beth E den Zehnten bringen ſich verpflichtete,

wieder Eern Zug, der verhüllter, aber unverkennbarer Abſicht
Jeruſalem oder vas hier für die Sache dasſelbe Are

Hebron wohin Ibraham den Zehent gegeben, ſich kehren würde
In der fraglichen Stelle ieg dies keineswegs Jacob gelobt
ELr werde von allem ſeinen Beſitze Jehovah den ehnten abgeben,
aber ob IU „Bethe ſagt der Text nicht ebenſowenig wie Hebron
als alleiniger Ort erſcheint Abraham ernnen Altar errichtet
oder Zehent gegeben.

Um noch Eln anderes Beiſpiel dieſer Sagenbildung, wie ſie
von Jeroboam geſchehen ſei, zu geben, ſoE Oll die ange chöne
Erzählung Gen Cpp 49 von den wunderbaren Schick
ſalen Joſephs und durch ihn der ganzen Patriarchenfamilie
Egypten auch wieder politiſche Tendenz haben nämlich Freund⸗
ſchaft zwiſchen Egypten und Jeroboam's Reich zu Enüpfen und
feſtigen Wie natürlich hingegen ergibt ſich der Zuſammenhang
dieſes letzten Theiles der Patriarchengeſchichte mit dem ane des
ganzen erkes wenn edenkt wie nothwendig derſelbe um
Verſtändniſſe des von HxOd U ——, erzählten iſt, und



352

zugleich nach rückwärts blickt, Gen 15, 13, IIi dem Ahn
herrn n geweisſagt iſt, daß eine Nachkommen Jahrhunderte
un egyptiſcher Knechtſchaft ſchmachten würden. Joſeph wurde
durch wunderbare Fügung Gottes der Wegbereiter zum Einzuge
der Familie Jacob's un gypten; nUur Ur eine Stellung wurde
es möglich, daß die Nachkommen Jacob's auf eine für h
Beru günſtige Weiſe Im Pharaonenlande wohnen konnten. Daß
übrigens die Iſraeliten In gypten gut verewigt ſind, und der
bibliſche Bericht HxOGd , 10— 14, obgleich ſo dürftig, eine
glänzende Beſtätigung durch Grabgemälde und andere entmale
egyptiſcher Kunſt erhalte, bezeugen Rosellini Monum. dell Egitto
VOI 254 SJu., ſelbſt der gyptiſche Prieſter und Geſchicht
reiber Manetto und die Berliner Egyptologen Bunſen, Lepſius,
rugſch

61 egegne un die Bemerkung, daß Jeremias von
einem Grabe der rachel bei Bethlehem, vgl Gen. 35, 1 nichts
wiſſe, und 47 ſelbſt gemäß 31, das rab der Stammmutter
in Rama, nördlich von Jeruſalem, anſetzt; der offenbare Wider

ſei hier nicht verkennen. Die Stelle bei Jeremias
hat aber keineswegs das zur olge, daß auch das Grab
in Rama zu denken ſei, ſondern der Sinn jener Stelle gemäß
des Zuſammenhanges iſt dieſer: der Prophet ſtellt die amm
mutter der Benjaminiten in Rama, welches zum Stamme Ben⸗
jamin gehörte, und über welche die Juden in die Ge⸗
fangenſchaft nach Abe. durch Nabuchodonoſor geführt wurden,
ſitzend dar und weinend ber das Unglück ihrer Kinder. Mehr
iſt in der nicht enthalten und ähnlich hat ſie auch Matth
2, 17, flgd angewendet. Einer andern Stelle, die für das rab
Rachel's Rama eltend gemacht wird, Kön. 10, ſchreibt

nicht allein und für ſich eine olche Beweiskraft
Die Iſfrael's-Sage ſoll nun von Jeroboam und ſei

Parteigängern die m Königreiche Jehudah geltende ra·
ham's⸗Sage tun der Art feindlich gebildet worden ſein, daß ſie
einestheils dieſe Großartigkeit der einzelnen Züge, die von



353

ihr entlehnt varen, zu überbieten Uchte (Concurrenz Paralle—
lismus der Sagen), anderntheils in directer mähung
ſie auftrat. Solche Schmähſchriften auf die David'ſche Familie
ſei das Cap 38 der Gen., welches abſichtlich einen Atz fand
Iun der Erzählung vom ſittenreinen Joſeph, durch den Contraſt

Dieß kann abernoch mehr zu glänzen In einer mutzigkeit.
doch wohl nach B' eigener Au  1 nicht von Jeroboam ſelbſt
geſche ſein, ſondern müßte von dem „Harmoniſten“ dieſe
tellung getroffen worden ſein; alſo auch dieſer, der doch nach
des faſſe eigenem Geſtändniſſe eine Verſöhnung der feind⸗
lichen Sagen Urch ſeine Arbeit beabſichtigte, würde dadurch par  2
teilich geweſen ſein du Gunſten der Ephraimitiſchen Intereſſen

Das unerklärlichſte Räthſel jedoch dünkt un be der ganzen
ache die Art und Weiſe, wie denn Jeroboam unter das Volk
dieſe Sagen einzuſchwärzen vermocht! Bedenken wir hierbei
ehreres; einmal Unter ein Volk, welches lach den Schil
derungen der der namentlich In der des
weiſen Salomo ni ſo ungebildet war un literariſcher Be
ziehung; von dem er vorauszuſetzen iſt, daß es eine rich
tige Abſtammung von Abraham, Iſaak und Jacob (Ifrael) als
einen Stammvätern gewiß unterrichte war, von deren letztem
＋ ſeinen Namen „Pilii Israel“ und nicht etwa bloß
nach einem oder dem andern Stamme atte, ſondern als Ge
ſammtvo enſelben trug; erwägen Uir ferners, daß das, was
Jeroboam nach B's Anſchauung dem des Zehnſtämme⸗
reiches mundgerecht 0  U machen ſucht, ein ganzes künſtliches Syſtem
iſt, nicht etwa in allgemeinen, nebelhaften Umriſſen beſtehend,
ondern mit Umſtänden des rtes, der Zeit, Zügen bis ins kleinſte
Detail ausgeſtattet iſt, was alles mit dem Charakter der Sage
ſtreitet; da  u ömmt, daß wir * ſonderbar finden müſſen,
wie ein ſolches olk ſo Urplötzlich von Jeroboam's
von Rehabeam bis zur Zeit alomo's ſind ni vie  le Jahr
zehnte das, was e8 bisher über ſeinen Urſprung gekannt, aus
dem Bewußtſein verloren, 10 ielfach das gerade Gegentheil von



— 24 —
dem früher geglaubten ſo leichten Kaufes ſich angeeignet hätte;
durch en hätte Jeroboam ein ganzes ausgeſponnenes Sagen⸗
Syſtem Unter das Volk bringen können? Vergeſſen wir nicht,
daß chon vor Avi Prophetenſchulen im Lande hie und da be
ſtanden, vgl. das Kön. in denen man für die rhal
tung der reinen Religion aufs eifrigſte wachte; David, ebenſo
Salomo aben gewiß un! vont Standpunkte B's aus zu
argumentiren nach Kräften geſorgt, der „Sage von einem
Patriarchen von Hebron“, die 10 der Univerſal⸗Monarchie ſo viel
Vorſchub leiſten konnte, möglichſt große und weite Geltung zu
erſchaffen Die Sage galt alſo nicht bloß etwa Iim nachmaligen
leinen Königreiche Jehudah, ondern auch Iim Norden, denn
David's Herrſchaft erſtreckte ſich von Dan bis Beerſabee Kön.
24, 2. Das, was man alſo damals über Abraham auch uim
(orden ſang und agte, das konnte wenige Jahre nachher doch
nicht et un ſein Gegentheil umgewande werden. Daß
aber beide, das pätere amaria und Juda ſchon In den früheſten
Zeiten ſich ſeines nationalen Zuſammenhanges trotz mancher
Eigenthümlichkeiten wohl bewußt war, zeigen die Joſue
und Deuteronomium auf jeder Seite; oder enn ns
dieſe nicht annimmt das wie ſe ſagt, iſtori glaub⸗
würdige der Richter vgl 24, nicht
aber als ob im umgekehrten roceſſe die einzelnen Stämme
ſpät, nachdem ſie ſchon ſo ange Zeit In verſchiedenen Verbin—
dungen mit einander gelebt, ihre nationale Zuſammengehörigkeit
erſt gefühlt hätten. Ja n mehr! be einem der Welt
iſt Nation wie eligion innigſt mit einander verbunden, als
bei den Juden! Wie nun ihr geſammtes nationales Leben eben
auf der gemeinſamen Abſtammung von Abraham, Iſaal und
Jakob fußte, war e8 auch mit ihrem religiös⸗politiſch⸗ſocialen:
dieſes iſt ni anderes, möchten wir agen, als ern Fleiſch und
lut Gewinnen des Pentateuch's nach ſeiner doctrinellen S eite:
aber für den ganzen Pentateuch ſelbſt wieder bildet die Geneſis
ganz beſonders nach ihrem geſchichtlichen Inhalte ein nothwen  2  2



355

diges Proémium, ſo daß ohne dieſe die ＋

0 moſaiſche Geſetz—
gebung unbegründet und auch unverſtändlich Are Es iſt daher
auch geradezu undenkbar, daß erſt in ſpäter Zeit die ſich theilweiſe
widerſtreitenden Sagen von den Patriarchen „Abraham“, „Iſaak“
und „Jacob“ zu einem harmoniſchen Ganzen haben verſchmolzen
werden und dabei noch dazu ein geſchichtliches Gepräge haben erhalten
können, wie denn auch der Verfaſſer elbſt nur Muthmaßungen
aufzuſtellen wagt und ſeine Beweisführung überhaupt jeder
liden Grundlage entbehrt. Ein eiſpie da och angeführt,
das zeigen mag, wie der Verfaſſer nicht anſteht, ſich nach einer
vorgefaßten Meinung die zurecht zu egen, und wie man

überhaupt heut Tage in den Kreiſen einer ungläubigen Kritik
die Geſchichte, namentlich die Offenbarungsgeſchichte behandeln
eg 71 wird der Bericht der Geneſis 32) über den
Kamp Jacob's mit Gott, un olge deſſen der atriar hinkte,
dahin erklärt, daß, wer bei einer plötzlichen Lähmung mit einem
leicht erkrankten Gliede davon kommt, ſich des Sieges über ott
rühmen und den Kamp mit Gott, der ihn durch die
Lähmung geſchlagen, ſich gar zur Ehre anrechnen kann. eil
nun nach Cap des der Könige Jeroboam's Hand,
als EU ſie nach dem Propheten aus Jehuda ausſtreckte, plötzlich
gelähmt, aber auf das ebe des Mannes Gottes wieder geſund
wurde, oder wie dieß unſer Verfaſſer verſteht, weil bei irgend
einem Bau ern geborſtener Stein den ufällig anweſenden König
Jeroboam an der Hand oder dem Fuß oder bei den tedern
verletzt habe, daß die nicht bewegen konnte und auf dem
Fuße hinkte: ſei dieſes geſchi Factum In die Jacobsſage
als der am des „Jacob mit einem Gott“ aufgenommen und
derartig ausſtaffirt worden!

Es ließe ſich wohl noch Vieles anführen; doch das Geſagte
wird ohne Zweifel genügen, AumPm die volle Unhaltbarkeit der Auf⸗
ſtellungen Unſere Verfaſſers darzulegen, deſſen Syſtem überhaupt
auf vorgefaßten Meinungen beruht, die von der poſitiven Kritik
ſchon ielfach als keineswegs ſtichhältig ſind nachgewieſen worden.

23*



— 356 —

Haben wir alſo ſelbſtverſtändlich nicht ſehr vom orthodoxen
Standpunkte aus unſere Polemik gegen denſelben gerichtet, eil
dieß ern amp mit ungleichen en wäre, ˙⁰ meinen wir 5  ul
Genüge ezeigt zu haben, ie vom rein wiſſenſchaftlichen
Standpunkte aus weder ſeinem Principe noch ſeinen Reſultaten
von nüchternen und ruhigen Forſchern Beifall gezollt werden
kann. Sch

Das apoſtoliſche Glaubensbekenntniß. Seine er Geſtalt
und früheſte Weiterbildung, ſowie ſein Zuſammenhang mit den Ur⸗
ſprünglichen Lehreigenthümlichkeiten des Apoſtelfürſten Petrus. une
bibliſch⸗theologiſche Studie Di. rawutzky, Subregens des Cle
rical-Seminars und Privatdocent der Univerſität reslau
Breslau Verlag don Görlich und Koch 1872 111

Zur Geſchichte des apoſtoliſchen Glaubensbekenntniſſes, deſſen
letzter Abſchlu ſich erſt tm fünften und ſe

en chriſtlichen Jahr⸗
hundert vollzog, haben proteſtantiſche elehrte und unter ihnen
vor llen Caſpari un Chriſtiania In nellerer Zeit die
atriſtiſche Literatur fleißig durchforſcht und über eine Anzahl
Fragen eine erfreuliche Sicherheit hergeſtellt. Dagegen woOo 5
ſich Angabe der erſten Spuren des apoſtoliſchen Symbo⸗
tUm aus der Zeit der Apoſtel ſe andelt, da werden nichts
als vage Andeutungen gegeben, und es muß dieſe Unſicherhei
auf dem Gebiete der bibliſchen Literatur beſonders bei pro
teſtantiſchen Orſchern befremden. Dieſer Umſtand hat denn auch
Unſeren Verfaſſer auf den Gedanken ebracht, ob ni vielleicht
eben dieſe Un  erhei darin ih Grund habe, daß die erſten
Anfänge des apoſtoliſchen Glaubensbekenntniſſes vor Allem in
der Lehrthätigkeit desjenigen Apoſtels du en ſeien, welchem
die atholiſche T auch noch in einen Nachfolgern vorzugs-—
weiſe inen maßgebenden tuflu auf die Fe  ellung chriſtlicher
Glaubensformeln beilegt und deſſen Lehrautorität tn der apo
iſchen Zeit eben von proteſtantiſcher ette nicht gerade mit Vor—
liebe erörtert zu werden pfleg Wenn nun überhaupt vom katho⸗



— 357 —

liſchen Standpunkte aus die Vermuthung durchaus berechtigt
erſcheint, daß auch die Formulirung der älteſten Glaubens—
ſätze des Chriſtenthums, we gleichſam den erſten Ke  Im des
apoſtoliſchen Glaubensbekenntniſſes ildeten, mit der Lehrthätigkeit
und der Lehrautorität des Apoſtelfürſten Petrus un einem inneren
Zuſammenhange geſtanden, ſo will derſelbe In der vorliegenden
bibliſch-theologiſchen Studie teſe Vermuthung auf run ern  —
gehenderer Unterſuchungen ber die früheſte Lehrthätigkeit des

heiligen Petrus als richtig erweiſen, zu welchem Behufe CLI zuerſt
über die Miſſionspredigt Jeſu, alsdann über das Lehrverfahren
des heiligen Petrus In der erſten Zeit eines amtlichen Wirkens
un endlich über den influ des Petrus auf das apoſto⸗
iſche Glaubensbekenntniß etne nähere Betrachtung anſtellt.

In der erſten Hinſicht laſſen, ſo eit nicht außergewöhn⸗
liche Verhältniſſe auch zu außergewöhnlichen Lehrformen Anlaß
geben, die kurzen Nachrichten der beiden erſten Evangeliſten ELr

kennen, te in den Volkspredigten des Heilandes regelmäßig
einige wenige Hauptgedanken wiederkehren; mfaßte der
regelmäßige Inhalt dieſer Predigten weſentlich zwei Gegenſtände:
einentheils eine Botſchaft welche ſich auf die Fülle der Zeit und
die Nähe des Gottesreiches bezieht Heilsbotſchaft, und
anderntheils eine Herzensanſprache, welche zur Buße und zum
Glauben auf run der aufforderte Heilsanſprache.
Dabei eigen aber die einzelnen Predigten, der Verfaſſer be⸗
chäftigt ſich mit drei In eingehender Weiſe, daß ſich uin den ern
elnen Ausführungen hinwiederum eine große Mannigfaltigkeit
eltend machte, und daß auch die Aufeinanderfolge der beiden
Haupttheile, der Heilsbotſchaft und der Heilsanſprache, 1e nach
den Verhältniſſen eine verſchiedene Dar (S 719.)

In der zweiten Hinſicht führen die aten der Apoſtel⸗
geſchichte zu dem Reſultate, daß die Predigt des Petrus
Im Allgemeinen ordnungsmäßig zweierlei Anſprachen umfaßte,
eine Heilsbezeugung und eine Heilsberathung, doch ſo, daß die
erſtere, die Heilsbezeugung, inſoferne den Hauptbeſtandtheil bildete,



— 358 —

als dieſelbe, wie e8 ſcheint, uin allen Fällen Gegenſtand der petri⸗
ſchen Predigt war, während die Heilsberathung 1e nach den
Umſtänden ſtattfinden oder auch unterbleiben konnte; mit dieſen
Anſprachen noch ungetaufte Uhbrer aber nahm die Lehr
thätigkeit des Apoſtelfürſten nur ihren Anfang, und ſie ich,
ſobald Bekehrungen ſtattgefunden hatten, innerhalb der chriſtlichen
Gemeinde als weiterer Unterricht der Neubekehrten fort Ins⸗
beſondere kennzeichnet die Heilsbezeugung Jeſus als den Ii
und den errn, und beruft ſich als Beweis auf die Auferſtehung
und die von den Zuhörern ſe gemachten außerordentlichen
Erfahrungen, während die Heilsberathung eine Aufforderung zur
Sinnesänderung und eine Ermahnung, das Erforderliche thun,
Am Sündennachlaß oder Sündenaustilgung zu erlangen, enthielt
Hiebei zeig ſich bei aller Verwandtſchaft des petriniſchen ehr  2
verfahrens mit der Lehrweiſe des Herrn doch auch eine gewiſfe
Verſchiedenheit, die tn den für die Zeit des Petrus arak⸗
teriſtiſchen Verhältniſſen ih Grund hat, und I hierin
eben ſowohl die chnelle ntſchloſſenheit des Apoſtelfürſten wie
ſe

In praktiſches Maßhalten und ſeine uge Vorſicht Tage.
(S LA 56.)

In der ritten Hinſicht ergibt ſich aus der gunzen Dar⸗—
ſtellung der Apoſtelgeſchichte, daß das Lehrverfahre des Petrus,
und zwar nach deſſen beſonderen Eigenthümlichkeiten bei allen
übrigen Apoſteln die Art un Weiſe ihrer Lehrthätigkeit maß
gebend beeinflußte. Aber nicht bloß tm Allgemeinen gilt dieß,
ſondern auch Im Beſondern in Be  Ug auf e erhabenſten und
nachdruckvollſten Aeußerungen der kirchlichen Lehrgewalt, die
eigentlichen formulirten Feſtſtellungen des kirchlichen Glaubens,
und demnach auch bezüglich der unſprünglichen Bekenntnißformel,
deren die I nach der Natur der Sache auch ſchon tn den
erſten Jahren thres Beſtandes nicht entbehren konnte Damit
iſt denn der Verfaſſer bei ſeiner eigentlichen Frage angelangt,
und ELr geht ſofor daran, den Einfluß des Petrus auf dieſe ur

ſprüngliche Bekenntnißformel des Nähern nachzuweiſen. 56



359

bis 111.) Zu dieſem node bezieht EL ſich auf die Pfingſtrede
des Petrus und die etriniſche Lehrweiſe überhaupt, UmPm daraus
den Schluß abzuleiten, daß es denkbar ſei, dem Petrus habe
in der erſten Zeit ſeine öffentlichen Wirkens ein Glaubens  2  2
bekenntniß, welches ſich nur auf Jeſum als den łi und
als den errn bezog, für die Zulaſſung der Taufe auf den
Namen der drei göttlichen Perſonen genügt, und das Urſprüng⸗
liche apoſtoliſche Glaubensbekenntniß habe überhaupt einen ander—
weitigen Inhalt gehabt. G 65.) Aus dem aber, was Paulus
un ſei Briefen über das während ſeiner Miſſionsreiſen übliche
Glaubensbekenntniß mittheilt (2 Cor 4., 53 Röm 10, 9³
Phil 2, 11. Tim 6, 12—14, Hebr. ＋, 14), Uhr eT

den Nachweis, Pie noch während der Miſſionsreden des Paulus
und nicht bloß Im Judenlande, ondern wohin immer der Heiden⸗
apoſtel ſeine Schritte gelen oder eine Sendſchreiben gerichtet,
eben dasſelbe Bekenntniß Im Gebrauche der Chriſten geweſen,
welches Im Hinblick auf die erſte etriniſche Miſſionspredigt für
den Anfang des Chriſtenthums und bei Bekehrungen aus dem
Judenthume als die zunächſtliegende und NI und für ſich aus

reichende habe bezeichnet werden müſſen, ein Umſtand, der
Nnur darin eine Erklärung findet, daß jene Glaubensbekenntniß,
welches Petrus ſchon nach der erſten chriſtlichen Miſſionspredigt
tm Einklange mit einem Lehrverfahren ſeinen Neubekehrten ab
gefordert ätte, und welches demnach ſeinen erſten rſprung dem

Petrus verdankt, das gemeinſame Bekenntniß aller Apoſtel
Ud überhaupt jede riſten geworden iſt, und der recht den

maßgebenden und entſcheidenden influ zu documentiren ge⸗
eignet iſt, den Petrus chon durch ſein eiſpie auf den Glauben
und die Lehre der ausgeübt hat 76.)

Weiterhin rechtfertigt noch unſer erf ſei Aufſtellung
gegenüber der allgemeinen Annahme, daß das apoſtoliſche Sym
bolum wenigſtens einem Inhalte nach in das apoſtoliſche Zeit⸗
er zurückreiche, indem ELr in ſehr eingehender und gründlicher
Weiſe die beiden Säte eweist: „Die patriſtiſchen otizen



— 30600 —

ber die Entwicklungsgeſchichte des apoſtoliſchen Symbolums
weiſen für das apoſtoliſche Zeitalter h auf den allgemeinen
Gebrauch einer Summe von Symbolgliedern zurück, welche ſich
von der bisher von uns nachgewieſenen urſprünglichen Bekenntniß⸗
formel des Chriſtenthums Im Umfange nicht beträchtlich Unter—
cheidet, wobei die Möglichkeit nicht zu eugnen iſt, daß un ge
wiſſen egenden des Abendlandes vielleicht ereits ſeit dem noe
des Jahrhunderts eine hinter dem heutigen Texte nur

Weniges zurückbleibende vollſtändigere Formel üblich war.“ Und
„Dieſe aus den Väternachrichten du erſchließende älteſte und

kürzeſte allgemein verbreitete Bekenntnißformel des Chriſtenthums
iſt, inſoweit ſie ber die urſprüngliche petriniſche Formel, welche
wir bisher nachgewieſen aben, hinausgeht, tn hren Eigenthüm⸗
lichkeiten nulr als Erweiterung einer noch kürzeren Formel, U

lediglich Unter der Annahme zu verſtehen, daß die urſprüngliche
petriniſche Bekenntnißformel, we zunächſt der Miſſionspredigt
innerhalb des Judenthums entſtammte, auch bei der Miſſions⸗
thätigkeit und Katecheſe innerhalb des Heidenthum feſtgehalten
und jede wünſchenswerthe Erweiterung des chriſtlichen Glaubens
bekenntniſſes nur Im engſten Anſchluß an dieſe Formel vor

genommen wurde.“ 70. Und faßt denn das Ge
ſammtergebniß ſeiner bibliſch⸗theologiſchen Studie In der fol
genden Weiſe Am Schluſſe zuſammen: „Ohne nit durchgreifenden
Lehrentſcheidungen für die 1 ſeiner Zeit un der Dogmen⸗
geſchichte hervorzuragen, hat der 4  e der Päpſte gleichwohl noch
bei Lebzeiten der übrigen Apoſtel eine derartige Stellung als
Lehrer der ganzen Chriſtenheit eingenommen und behauptet, daß
eine Lehrgewohnheit allein ſchon, inſoweit dieſelbe die erſten
jedwedem Chriſtgläubigen nothwendigen, chriſtlichen rundlehren
betraf, den formulirten Glauben ſeines Jahrhunderts be
errf  , noch In der nachfolgenden Väterzeit für die ganze weitere
Entwicklung des chriſtlichen Glaubensbekenntniſſes bedeutungsvoll
blieb und mit ſeinem Einfluſſe unſere unmittelbare Gegen—
art berührt inſofern das apoſtoliſche Symbolum immer noch



361

wie ern ber allen Glaubensſpaltungen hervorragender Einigungs⸗
punkt der ganzen Chriſtenheit erſcheint.“ 4 4 1.0

teße ſich auch IM Einzelnen Manches einwenden, Ganzen
ird man dem Verfaſſer die Zuſtimmung nicht verſagen können;

wenigſten aber ird ſeine Beweisführung von jener Seite
mit Grund beſtritten werden önnen we bei der apoſtoli chen
Lehrthätigkeit den übernatürlichen göttlichen Factor mehr oder
weniger Iu den Hintergrund zurückzudrängen gewohnt iſt wenn
der elbe chon ni ganz und gar bei Seite geſchafft 41 arum
hat aber dieſer 2 Theil der „Petriniſchen tudien“ gerade
für unſere Zeit noch um ſo größere Bedeutung, und egen wir
nUur den Wunſch, daß der Verfaſſer der ſich Urch ſeine „bibliſch
theologiſche Studie“ als tüchtigen und gewandten Theologen
ezeigt hat recht bald weitere Theile dieſer ſeiner „Petriniſchen
Studien“ folgen laſſen wolle Sp

Kirchenhiſtoriſche Schriften bon Dr oſeph Ginzel Dom—
capitular II Leitmeritz, V Band Wien 1872 lhelm Brau—

und 282
müller, Hof⸗ und Univerſitätsbuchhändler. 499

Unter dem Titel „Kirchenhiſtoriſche Schriften“ läßt ter
Di. Ginzel ener Geſammtausgabe von zwei Bänden, ent
ſprechen dem wiederholten Wunſche der Freunde einer litera  2
riſchen Muße die von ihm In verſchiedenen Zeitſchriften veröffent⸗
lichten Abhandlungen aus dem Gebiete der Kirchengeſchichte ELr

ſcheinen Dabei fügt EL aber auch dem ereits Veröffentlichten
Neues hinzu und vill das Alte vielfach vervollſtändigen, ver

beſſern und gänzlich umgeſtalten 1e nachdem der iſſenſchaftliche
Fortſchritt leß verlangte und die ihm zu Gebote ſtehenden ge⸗
ehrten Hilfsmittel dieß ermöglichten Ganzen die
8 ande neun Abhandlungen der erſte ter der etztere fünf,
nämlich der Episcopat E  11 tun Rom —9—ß— 112
Zuerſt CEL ten dieſelbe IM Jahre 1838 eilften Jahrgange
der „Neuen theologiſchen Zeitſchrift“ von Dir Pletz, und e8



36. —
wurden dabei namentlich die gegneriſchen Schriften Baur's und

Mahyrhoff's berückſichtigt. Auf Grund eigener und remder
Forſchungen erfuhren ſie ſodann beſonders Im und Haupt⸗
ſtücke eine gänzliche Umarbeitung, uin der ſie Unter dem Titel
„Neue Unterſuchungen ber den Episcopat und den Martyrtod
des Petrus in Rom“ im and der „Oeſterr Viertel⸗
ahrsſchrift für katholiſche Theologie“ zur achtzehnten äcular⸗
feier des Martyriums etri abgedruckt wurden. Auch der vor.

liegende Wiederabdruck iſt nicht ohne ergänzende und berichtigende
Bemerkungen geblieben. aſiliu der 10⁰0 Zuerſt ＋
gedruckt im „Kirchenlexikon, oder: Encyklopädie der katholiſchen
Theologie“, Bd reiburg t. 1847, erſcheint dieſer Artikel
hier vermehrt mit Zuſätzen, beſonders über die Baſilias (von Ba
ſilius errichtetes großartiges Hoſpital). 115—122.) Der
Geiſt des Auguſtinus tn einen Briefen 125
bis 245.) Abhandlung umfaßt drei zuerſt un der „Tübinger
theologiſchen Quartalſchrift“ Jahrgang 1848 und 1849 in Druck
gegebene Artikel über den Glauben des hl. Auguſtinus, ber
deſſen ſittlichen Geiſt nd den Auguſtinus als Biſchof Dem
Wiederabdruck iſt uim Intereſſe eines gelehrten Gebrauches zu der
Ueberſetzung der Originaltext beigefügt. Beiträge zur Dog
mengeſchichte. 247 — 409.) Dieſelben enthalten vor em
„einleitende Grundſätze“; ſodann „Entwicklung der Lehre von

der menſchlichen Natur und von der nade un der alten Kirche“
In drei Artikeln Der Pelagianismus der Prädeſtinatianismus

der Semipelagianismus. etde Theile wurden zuerſt utn der
„Zeitſchrift für atholiſche Theologie“ von Di Scheiner und
Dir Häusle, III und Bod Wien 1852 veröffentlicht. An
ritter Stelle finden ſich die bisher noch ungedruckten Artikel ber
Priscillianismus, Origenismus und Adoptianismus: txLehr⸗
ſtreitigkeiten: Der Priscillianismus und Origenismus, Drei⸗Capitel⸗
Streit und Adoptianismus. 5. eda der Ehrwürdige.
bis 14.) Urſprüngli im ahre 1847 als Artikel für das Freiburger
Kirchenlexikon geſchrieben wurde bei der gegenwärtigen Bear⸗



— 363 —
beitung insbeſonders auf die gründliche onographie ber Beda's
Leben und Schriften von Heinri Gehle „Disputatio historico-
theologica de Bedae Venerabilis. presbyteri Anglo-Saxonis,
vita et Scriptis. Auctore Henrico Gehle, 60 OCt.
Lugduni-Batavorum“ Rückſicht Zur Geſchi
der Slavenapoſtel Cyrill und ethod 7—6
Dieſe Abhandlung hat te kritiſche Würdigung zweier das Wirken
der Slavenapoſtel betreffenden, den Päpſten Hadrian II und
Stephan zugeſchriebenen Briefe zUum Vorwurfe, und erſchi
zuerſt un der „Zeitſchri für die geſammte katholiſche Theologie,
von Scheiner und Häusle (VII Bd 185 Da eitdem dieſe
Briefe immer noch von Gelehrten, wie Wattenbach ind Dümmler,
als echt angeſehen un insbeſonders die et des dem Papſte
Hadrian II beigelegten Briefes wider die von Ginzel ervorge—
hobenen erkmale der Unechtheit von Stule gehalten wird, ſo
wird hier dieſes Document Unter gerechter Würdigung der gne  2
riſchen Argumente nochmals ritiſch beleuchtet Der
Malachias und die ihm zugeſchriebene Weisſagung von
den Päpſten (S 69—122.) Nur unbedeutend wurde der
erſte Abdruck (in „Oeſterr Vierteljahrſchrift für kathol. Theo
logie“, ahrg 1868, Heft) geändert. 8 Die (Säculari—
ſirung des um Meißen und Johannes Leiſen⸗
tritt, eine biographiſche Skizze. (S 27—202.) Bereits im
ahre 1856 in der „Tübinger theologiſchen Quartalſchrift“
(3 war dieſer intereſſante urkundliche Bericht der Oeffent⸗
lichkeit übergeben vorden In dem vorliegenden Wiederabdrucke
wurde derſelbe einigen Stellen verbeſſert und eine biogra⸗
hiſche Skizze des Mannes beigefügt, der nicht nur in dem
kundlichen Berichte die Hauptrolle ſpielt, ſondern überhaupt in
der Geſchichte des Collegiat⸗ und Domſtiftes zu Bautzen die be⸗
rühmteſte, ur Geiſt und Thatkraft ausgezeichnetſte erſön⸗
lichkeit iſt Clemens NIV Eine biographiſche
Skizze mit beſonderer Rückſichtnahme auf die ur
ihn vollzogene Aufhebung der Geſellſchaft Jeſu und



auf die Art ſeine Todes. (S 208 —- 282.) Dieſe chri
wurde zuerſt tm Jahre 1831 In Neuſtadt TLA heraus⸗
gegeben Unter dem te. „Wie und ſtarb Ganganelli?
Mit ſteter Rückſicht auf die neleren Behauptungen der Freunde
und Gegner Ganganelli's aus Quellen begrbeitet von Imma
nuel Reichenbach.“ Auf Grund der von Reumont, Theiner,
Ravignan U über emen XIV herausgegebenen Werke
wurde nun dieſelbe vollſtändig umgearbeitet, und ſo hier aufs
Neue der Oeffentlichkeit übergeben, indem die Freunde und Gegner
der Jeſuiten über Clemens XIV und die von ihm vollzogene
Aufhebung der Geſellſchaft Jeſu ſich noch immer u den par  E
teiiſcheſten Bezeichnungen und Urtheilen ergehen, und die Behaup⸗
tung, Papft Clemens XIV ſei den Jeſuiten vergiftet worden,
auch In Werken, die auf wiſſenſchaftlichen Werth Anſpru machen,
wie in der Allg Encyklopädie von Erſch und Gruber, als eine
ausgemachte Thatſache leſen iſt

Behandeln alle Abhandlungen ihren Gegenſtand eingehend
und gründlich, E haben natürlich nicht alle gleichen Werth, und
bietet nicht jede namentlich für die Gegenwart das gleiche Inter⸗
eſſe An erſter Stelle möchten wir den Aufſatz ber den Epis⸗
Copa des hl Petrus In Rom anſetzen, wie denn auch die ieder  2
veröffentlichung desſelben un F  olge der heuer In Rom ſtattgefundenen
Disputation über Petri Aufenthalt In Rom beſonders zeitgemäß
erſcheint. Sodann hat der Artikel ber ap emen XIV
bei der gegenwärtig gegen den Jeſuitenorden gerichteten tro

ohne Zweifel auf das allgemeine Intereſſe Anſpruch, und
verdienen auch namentlich die dogmengeſchichtlichen Aufſätze eigens
rühmend hervorgehoben zu werden. edo hätten wir zur Ver—
meidung eder Zweideutigkeit und jede Mißverſtändniſſes
in der Einleitung 3u den Beiträgen zur Dogmengeſchichte ge
wünſcht, daß eS näher dargelegt wäre, inwieferne nach katho⸗
liſchen Grundſätzen e8 Geltung habe, daß „der hl Geiſt In der

ahl ſeiner Organe und Werkzeuge zur Vertretung der Kirchen  2
lehre frei walte, und emna nicht dem Träger eines beſtimmten



365

kirchlichen Amtes dieſe Vertretung übertragen ei . auch der
Honoriusfall findet da durchaus nicht jene Würdigung, wie ſie
gegenwärtig mit Fug und Recht verlang werden muß Im
Ganzen ird gewiß jeder Freund der theologiſchen Literatur die
un ſehr trefflicher Ausſtattung erfolgte Geſammtausgabe von

Ginzel's „Kirchenhiſtoriſchen Schriften“ mit Freude und An
Sperkennung begrüßen.

Religions⸗Büchlein für  44 den er  en Unterricht In atho
Iſchen un Faͤmilien. Von Sigmund ellöcker,
Capitular des Stiftes Kremsmünſter, Schulrath, Pfarrvicar 3u
Weißkirchen an der .  Zraun Vierte umgearbeitete Auflage. Mit
Gutheißung des hochwürdigſten biſchöflichen Ordinariates zu Linz

8., 106Linz, 1872 Verlag dbon Quirin Haslinger.
gehunden 24 kr 0.  A W̃ü Bei Abnahme don 25 Exemplaren werden

Freiexemplare abgegeben.
Fellöcker's Religions-Büchlein vill für die kleinſten Schüler,

we eben zur leſen gelernt, ohngefähr das ſein, vas die
Katecheſen des hochſeligen Erzbiſcho Gruber von alzburg für
den Katecheten ſind eine kurze Darſtellung der wichtigſten QAU-
bens  2 und Sittenlehren und kirchlichen Uebungen auf run der
heiligen Geſchichte In möglichſt anſchauli Weiſe und kindlicher,
doch er Sprache alſo ein Vorläufer vor jedem Katechismus,
ein eitfaden mit hinreichend vielen Anhaltspunkten, ins
beſonders zu Hauſe die Utter und ältere Geſchwiſter mit dem Kinde
das vom Katecheten Gehörte wiederholen und einüben können, oder
enn man ſo will, auch ein Leſebüchlein neben einem ſogenannten
„kleinen Katechismus“. aher ſind auch die zugehörigen Fragen
und Antworten des letzteren an den betreffenden Stellen ern  —
gefügt, nach dem In den öſterreichiſchen Staaten vor.

geſchriebenen „kleinen Katechismus mit Fragen Uun  ntworten
für die kleinſten Kinder;“ nUuLr derſelbe gar lückenhaft iſt,
wurde ETL aus dem Mainzer „Katechismus für die kleinere Jugend“
und dem Regensburger „kleinen katholiſchen Katechismus“ ⁷
gänzt Auch finden ſich nach einem oder mehreren Lehrſtücken



366

kurze Anmuthungen und leine Gebete in der Form abgefaßt,
daß das Kind damit ſein Inneres ausſpri Die Ein
theilung hält ſich ＋ den catechismus TOMmanus. und umfaßt
die vier Theile: Vom Glauben Von den hl Sakramenten
Von den eboten Vom Gebete. Vorausgeſchickt ird eine
Anweiſung, was atholiſche Eltern chon für den erſten Religions⸗
Unterricht ihrer Kinder zu thun haben, und ern Anhang enthã
einige recht herzliche Gebete.

Wir erachten das Büchlein ſeinem Zwecke Urchau ent⸗
prechend Die Sprache iſt einfach und edel, die Begriffsent⸗
wicklung klar und deutlich, der Fortſchritt un der Darſtellung etn
durchaus naturgemäßer: lauter Eigenſchaften, wie ſie bei einem
Religionsbüchlein beſonders erfordert werden und nicht immer zu
finden ſind. Wir begreifen ＋2 aher, daß die drei erſten Auf
agen allgemeine Anerkennung gefunden haben, und erwarten das
Gleiche auch von der vierten Auflage, in der die nelen Glaubens  2  —
entſcheidungen ereits berückſichtigt erſcheinen. Wohl hätten wir
lieber die „Unbefleckte Empfängniß ariens“ glei bei der ehre
von der Erbſünde erwähnt gehabt; dagegen iſt das unfehlbare
ehramt des Papſtes recht aſſen und auch mit recht treffenden
Worten dem Paragraphe „Verheißungen und Anſtalten Jeſu
für die Zukunft“ angereiht. Wir wünſchen Fellöcker's „Religions⸗
Büchlein“ die weiteſte Verbreitung, beſonders in unſerer Zeit,
die ＋ nicht mehr ſo wie rüher geſtattet, daß ＋ der Schule die
religiöſe Ausbildung eſchehe Es iſt aher von ſo größerem
Belange, daß chon vor der Schule und neben derſelben Iin der
Familie das ind einen religiöſen Unterricht erhalte. Dazu bietet
aber eben dasſelbe einen ſehr entſprechenden Leitfaden, und
können wir ＋ denn namentlich jenen frommen Uttern nicht

mpfehlen, die ihre und das Glück gu würdigen
wiſſen, die erſten Katecheten ih Kinder zu ſein —1



— 367 —

Kanzelvorträge, gehalten in der Kirche Hieronymus
In Wien in der Faſtenzei 1867 und 18714 bon Rudolph Pöi
ſinger, Wien 1872 Wilhelm Braumüller,
Hof und Univerſitäts-Buchhändler. 8., 359

Pöſinger's Kanzelvorträge ſind für das gebildete Publikum
erechne und tragen ganz und gar das Gepräge der franzöſiſchen

1
Conferenzreden ſich Wir haben da zwei Cyclen ſolcher Vor—
räge, je ſechs auf inen Cyclus, vor uns, von denen der eine
tn der Faſtenzeit 1867, der andere gleichfalls uin der Faſtenzeit
des Jahres 1871 zu Wien gehalten wurde Die erſten ſechs
Kanzelvorträge haben zu ihrem Gegenſtande die chriſtliche
Familie, unter welchem Titel ſie denn auch zuſammengefaßt
erſcheinen. Der erſte Vortrag gibt tm Anſchluf Prov
„Des Körpers eben iſt ern geſunde Herz“ ein allgemeines
Bild der Familie, wie dieſelbe im Sinne des Chriſtenthums
geſtaltet ſein ſoll und wie dieß im körperlichen Organismus des
Menſchen ſein treffendes Abbild hat Der zweite Vortrag childert
mit Zugrundelegung von Eph „Dieſes Geheimniß iſt groß;
ich aber ſage un Chriſto und der Kirche“ Weſen, Bedeutung,
egen der Ehe als dem oden, dem nach Gottes Willen die
Familie entſprießen ſoll Der dritte Vortrag hat 8  Aum ema

Petr 3. „Ihr Männer geht vernünftig mit ihnen (euren
Frauen), und haltet ſie als das ſchwächere V ren,
denn ſie ſind auch Miterben der nade und des eben
und behandelt die ellung des eibes In der Ehe und der
auf erſelben gegründeten Familie, in Folge deren die Ehe durch
aus monogam und unauflöslich ſein mu Der vierte Vortrag
würdigt nach 20 Cor. 7 „Was aber das betrifft, worüber
ihr miur geſchrieben habt, ſo iſt es dem Menſchen gut, kein Weib

berühren. Ein eder (aber) bleibe uin dem Berufe, in welchem
EeTL berufen ard“ den Werth des eheloſen Standes gen⸗
ber dem ehelichen und deren relative Nothwendigkeit je nach
den individuellen Verhältniſſen und auch in ezug auf die Ge
ſammtheit des Menſchengeſchlechtes. Der fünfte Vortrag bezieht



— 308 —
ſich auf ad I „In allen Dingen ſtelle dich ſelbſt als Bei
ſpiel guter Werke dar Die Lehre ſei unverfälſcht und würdevoll,
der Unterricht geſund und tadelfrei. Den Dienſtboten ſchärfe ein,

ihre Herrſchaften gehorſam und in Allem gefällig zu ſein,
nichts zu entwenden, ſondern In Allem die beſte Treue zu be⸗
weiſen“ und etzt auseinander, un welcher Weiſe die Lebens
thätigkeit der Familie, zu der auch das Hausgeſinde gehört,
vor ſich ãu gehen hat Der Vortrag endlich zeigt, wie
die Familienglieder nach Joſue ⁴„D aber und mein Haus
wollen dem errn dienen“ innerlich durch eine wahre In
der Gottesliebe gründende Liebe getragen und feſt vereint ſein
ſollten, durch jene Liebe, durch welche ſich namentlich das Frauen⸗—
geſchle auszeichnet, und behandelt dabei noch insbeſonders die
flichten der Kinder die Eltern

Der zweite Cyclus faßt die weiteren ſechs Kanzelvorträge
Unter dem Titel 77  1E chriſtliche Welt lucus IO lu—
cendo und das ſubjective, praktiſche Chriſtenthum“
zuſammen. Der erſte Vortrag mit dem orſpruche: „Von dem
Menſchen, von dem Einen und dem Andern, will ich das Leben
des Menſchen fordern“ en gibt eine Schilderung
der gegenwärtigen Geſellſchaft, die be allem Fortſchritte
der Cultur ſich doch nicht behaglich fühlt, da die wahre riſtus⸗
liebe nicht mehr thren  * Lebensquell bildet. Der zweite Vortrag
handelt im Anſchluſſe au II Petr „Wendet allen El
daran, nd zeigt bei eurem Glauben Tugend, Erkenntniß, Selbſt
beherrſchung, Geduld, Frömmigkeit, Bruderliebe, Menſchenliebe;
denn ſich dieſe, und zwar reichlich bei euch findet, ſo läßt
e8 euch in der Erkenntniß unſeres errn nicht unthätig und
fruchtlos ſein“ von der E  en und heuchleriſchen Frömmigkeit
nach allen ren verſchiedenen Seiten, nach denen ſie zu Tage
tritt Der dritte und vierte Vortrag haben die Schatten eiten
des gegenwärtigen ſocialen Lebens ihrem Gegenſtande,
jener mit ezug auf Jac 2 „Höre meine ieben rüder!
Hat denn ott ni die Armen dieſer Welt auserwählt, daß



369

ſie die Erben des Reiches ſein ſollen, welches eLr denen, die ihn
lieben, verſprochen hat? Ihr aber behandelt die Armen verächtlich!
ind es nicht die Reichen welche euch mit Gewalt unterdrücken?“

dieſer An chluſſe He Ekte „Siehe Das war die
Miſſethat Sodoms deiner weſter Uebermuth, Völlerei, ſorg
loſe Uhe und daß ſie die Han der Armen ni unterſtützte
Sie waren ſtolz und verübten gräuliche Unthaten Der ünfte
Vortrag ſtellt namentlich S  inne von Joan „Wé  tx wiſſen,
daß wiur vom ode zum eben elangt ſind eil wir die Brüder
lieben“ die wahre thätige Nächſtenliebe dar, durch
welche allein den ocialen Schäden abgeholfen werden könne. Der
echſte Vortrag endlich zeichnet tm Hinblick auf Iſ 11 7  te
werden nicht ſchaden, nichts verderben auf mernem ganzen heiligen
Berge, denn die Tde ird voll ſein von Kenntniß Gottes glei
dem Waſſer das des eeres run bedeckt“ gegenüber dem
Weltmenſchen den wahren und gunzen Menſchen, wie
nach Chriſti ehre geſtaltet Eern ſoll und des Menſchen wahres
Wohl für Zeit und Ewigkeit begründet

Pöſinger iſt ſeinen Vorträgen durchaus originell Er
ſchöpft aus der leſe ſeines gefühlvollen Herzens und aus dem
Borne reicher Lebenserfahrung, und darum gleichen eine Worte
ernem mächtigen Sprudel der geſchäftigem Gange ſein Ziel
verfolgt Selten wird da conſequent ern beſtimmter Gedanke
verfolgt ſondern wie elle elle drängt Eern Gedanke den
andern, und das Eine Streben, den gegenwärtigen Schäden
Familie und ſellſchaft abzuhelfen, läßt den lick nach allen
Seiten hin wenden und die verſchiedenſten Geſichtspunkte

mehr allgemeinen Rahmen zuſam

en Auch kann
e8 da nicht befremden, wie hie und da ern gewagter Aus
druck mit unterläuft, und wie auch die Anſpielungen auf die Ge⸗
genwart, namentlich politiſcher Hinſicht mitunter etwas zu
weit gehen. Wenn aber auch aus dieſem Grunde Pöſinger's
Vorträge n der Form, der ſie gehalten wurden, erne beſondere
Individualität des Redners vorausſetzen, wird doch Jedermann



— 370 —ꝛ

In derſelben eine reiche Fundgrube trefflicher edanken, richtiger
Maxime, intereſſanter Geſchichtsdaten —7 finden. Ja die
ſelben verdienen namentlich dem intelligenteren Publikum zur
Privatlecture empfohlen U werden. Anziehend und ebhaft 9e
ſchrieben wie i.—  — ſind werden ſie auf Herzen, die noch nicht ganz
verdorben ſind, des Eindruckes nicht verfehlen, und manchem von

Vorurtheilen noch nicht verblendeten Geiſte dürften ſie in
den ſo wichtigen Punkten, wie dieß Familie und Geſellſchaft
ſind, zur rechten chriſtlichen Aufklärung verhelfen —1

Kirchliche Zeitläufte
III

„Die Bahn iſt eröffnet, auf der das eutſche Reich
fortgetrieben wird, vielleicht ruck-⸗ und toßweiſe, immerhin aber
continuirlich bis ans Ziel, und dieſes Ziel ird die Umformung
des deutſchen Reiches oder aber der Untergang der katho  —  2
liſchen 1 un Deutſchland ſein — Drittes oder Mittleres
iſt nicht mehr möglich. Auch eine äuſchung iſt hierin nicht
mehr möglich; alle Binden ſind von den Augen derer geriſſen,
die hellen Mittag nicht chen wollten“: Mit dieſen bedeu⸗
tungsvollen orten ſignaliſiren die ünchener hiſtoriſch⸗politiſchen
Blätter an 70, Heft 65) die neueſte mit der Aus
treibung der Jeſuiten inaugurirte eutſche Aera Und un der
That, die inge in Deutſchland ſind gegenwärtig auch ganz
darnach angethan, einen derartigen Schluß rechtfertigen,

gewagt Er auch auf den erſten lick erſcheinen mag, und ſe
jene deutſchen Katholilen, die da Wiedererſtehen des deutſchen
Reiches mit enthuſiaſtiſchem Jubel begrüßt hatten, ſind bereits
von ihrem Wahne gründlich geheilt worden. der begünſtigt
man nicht, die nicht minder trefflichen als energiſchen orte
eines von ainz aus die Katholiken Deutſchlands zur feſten
Vereinigung gerichteten Aufrufes zu paltung und



— 371 —

Abfall un der katholiſchen Kirche, auf die Gefahr hin, dem
gläubigen Volke 3u ſühnendes Aergerniß zu geben, und
Sakrilegien gleichſam zu autoriſiren, welche die ereits drohenden
Strafgerichte Gottes noch ſchrecklicher herausfordern? Miſcht
man ſich ui von Staatswegen In die lehramtliche Thätigkeit
der Kirche, und maßt man ſich nicht die efugni ＋ ber den
weſentlichen Inhalt der katholiſchen ehre su entſcheiden; be
zeichnet man nicht einen Glaubensſatz, welchen wir Katholiken
als göttlich geoffenbarte und von der IT auf ökumeniſchem
Concil feierlich verkündete Wahrheit feſthalten, als tm Widerſpruch
mit dem menſchlichen 2  E, den Forderungen der Zeit und den
Staatsgeſetzen tehend und eßhalb als ſtaatsgefährlich? Be
handelt man nicht die Biſchöfe, ſolchem Vorgehen der
Staatsgewalt mit apoſtoliſchem Muthe widerſtehen, als Ueber  2
treter des Geſetzes; Ucht man nicht die Wirkungen ihrer richter⸗
lichen Gewalt zu vereiteln oder wenigſtens zu ſchwächen, und
ſtellt man ihnen nicht als angeblich unbotmäßigen Unterthanen
Proceß und Temporalienſperre un Ausſicht? Verkehrt man nicht
in ſolcher V

Weiſ die dem chriſtlichen Staate obliegende Pflicht,
die Kirche zu ſchützen, in die abſolute Gewalt ber die Kirche?

der entzieht man nicht, mit dem genannten Aufrufe
weiter zu prechen, amt wir ber die Tragweite der kirchen⸗
feindlichen Anſtrengungen ni länger tm Unklaren bleiben, der
tx ihr tauſendjähriges E auf die Schule, deren Gründerin
ſie iſt; taſtet man nicht ogar ihre göttliche Miſſion auf die Er⸗
ziehung überhaupt an? erden daneben nicht Ausnahmsgeſetze

den Clerus erlaſſen? Ruft man nicht auf dem Reichstage
ſelber die gerechte Entrüſtung von Millionen Katholiken wach,
indem man zur wahren ma des Jahrhunderts und zum
ne alles Rechts die ehrwürdigen rden der katholiſchen x  E
verfolgt; insbeſondere aber die ſegensreich wirkende Geſellſchaft
en Ur längſt widerlegte Verleumdungen aufs Neue ver⸗

dächtigt, dem ungerechteſten ohne ret gibt und nit Hintan⸗
ſetzung alles Billigkeitsgefühles darauf ausgeht, die gefeierten

24*



— 372 —

Prediger der ahrheit, die trefflichen Erzieher der Jugend, die
gründlich gebildeten Gelehrten, die fleckenlos einen Prieſter, die
barmherzigen Samariter des jüngſten Krieges, als gefährlichen
Auswurf der Geſellſchaft vom deutſchen Boden verjagen?

der ird dabei nicht, wie erners ſehr wahr geſagt wird,
die kirchenfeindliche Preſſe zUm Kampfe Uuns förmlich E
niſirt; läßt man ihr nicht den zügelloſeſten Spielraum, die atho
liken zu verdächtigen, verleumden, ihr Oberhaupt zu verhöhnen,
die ehrwürdigſten Inſtitutionen der Kirche zu beſchimpfen, Spott

treiben mit Allem, was Uuns heilig iſt?
Ja Unverkennbar iſt die Lage der deutſchen Katholiken eine

ſehr ernſte geworden und beſagter ufruf hat Recht, wenn e8

zingangs desſelben heißt: „Tage ſind ber das atholiſche Deut
and hereingebrochen, wie ſie von den treuen Söhnen der Kirche,
we un den en des letzten Krieges für das Vaterland
uteten, nicht geahnt werden konnten  5 Erfahrungen haben die
Katholiken gemacht, we einen beklagenswerthen Mißton In
den Siegesjubel des neuen deutſchen Reiches bringen mußten.
Wir leben In Zuſtänden, E man Verfolgung der Kirche du
nennen berechtigt iſt, die kirchenfeindlichen Blätter
nicht täglich dbon dem „Vernichtungskampfe“ prächen, welcher

die 1 geführt werden Und e8 weiter
unten verlautet „So müſſen wir es uns denn von Tag du Tag
bewußter werden, ſelbſt enn C uns die Gegner nicht von der
Tribüne des Parlamentes zuriefen, Und in fanatiſ Tagblättern
0  0 wiederholten, daß der am der Gegenwart
die Exiſtenz der li Kirche un Deutſchland überhaupt
gerichtet 4⁰

Angeſichts einer derartigen Sachlage thut denn den atho  2
liken Deutſchlands wahrlich Ni dringender Noth als eine
und umfaſſende Organiſation, und da eine olche nUur dort möglich
iſt, man ſich über e leitenden rundſätze vollkommen klar
iſt, ſo kann P8 nUuL gebilligt werden, daß der Aufruf, der alle
deutſchen Katholiken zum gemeinſamen Kampfe für ihr eiliges



— 373 —

Recht vereinigen will, auch ber den einzunehmenden Standpunkt
ſich beſtimmt und deutlich ausſpricht, indem * da et „Der
Staat, das ei jener aat, wie ihn die Gegner der g9e
offenbarten Religion und der1 ſich mit Willkür conſtruiren
und mit Leidenſchaft zur eltung zu bringen ſuchen, leidet keine
geiſtige Macht in ſeinem irdiſchen Bereiche, we hm die Wahr
heit ſagt, ELr irrt, ſein Unrecht rügt, EL revelt Wir
dagegen ſtehen feſt In unſeren kirchlich⸗politiſchen Grundſätzen,
welche un ernun und Glauben lehren. Wir halten daran,
daß es auf Erden zwei Gewalten gebe, die von ott Um Heile
de Menſchengeſchlechtes beſtellt ſind; daß aber der Wille Gottes
t, eſſen Fügung die irdiſche Ordnung Wii Staate ihr Daſein
verdankt, und deſſen nade die Heilsordnung In der 1 ge
ſtiftet hat, beide Ordnungen nicht getrennt zu ehen, ſondern
vereint zur Herſtellung des großen chriſtlichen Gemeinweſens,
welches über den ganzen Erdenkreis ſich zu erſtrecken beſtimmt
iſt Das richtige Verhältniß von Aα und Kirche aber 44

ennen wir aus den Zielen, welche Beiden geſtellt ſind dort ein
Ziel In der Irdiſchkeit, das ſich nothwendiger Weiſe dem höheren
ewigen Ziele des Menſchen Unterordnet, hier dieſes ewige Ziel,
das unendlich eit ber dieſes endliche Daſein hinausreicht, und
zu welchem ſich jenes verhält, te das Mittel zum Zweck Darum
halten wir feſt der eiſung des 1  * unſerer heiligen
Religion, dem Kaiſer geben, was des Kaiſers, und Gott,
was Gottes iſt Und wie wir Uns bewußt ſind, ＋ daß der Glaube
die ſichere Leuchte der Handlungen jede Einzelnen ſei, ver

ehren wir auch in dem apoſtoliſchen ehramte der Kirche jene
Autorität, welche die Völker und die Fürſten In der Wahrheit
des chriſtlichen Sittengeſetzes unterweist und uns mahnt und
ſtärkt mit den Apoſteln zu ſprechen: Man muß ott mehr ge⸗
horchen als den Menſchen. Erkennt man aber dort, die
Zügel der irdiſchen Gewalt ruhen, dieſe rundſätze, das wahre
Fundament aller bürgerlichen und ſtaatlichen Ordnung, nicht
9158 0 ſo müſſen wir denſelben Um ſo mehr mit allen uns



E —
geſetzlich zu Gebote ſtehenden Mitteln Anerkennung zu erringen
beſtrebt ſein; einerſeits um der tx die ihr von ott ver
liehene Freiheit und Selbſtſtändigkeit, und damit den Wirkungs⸗
ret ihrer  4 göttlichen Miſſion du wahren, anderſeits nach
Kräften dazu beizutragen, daß der Auflöſung und Zerſetzung der
bürgerlichen Ordnung, welche hei der errſcha der entgegen⸗
geſetzten rundſätze unausbleiblich eintreten werden, ern Damm
entgegengeſetzt werde „ „Für ott und Vaterland““ ſoll alſo unſer
Wahlſpruch ſein utn dem Kampfe, zu dem wir uns tn dieſem
ernſten Augenblicke rheben.“

Der amp ſelber aber wurde In durchaus würdevoller
Weiſe mit einem entſchiedenen Proteſte die Beſchlüſſe des
Reichstages vom Jun eröffnet, tn welchem dieſe bezeichnet
werden als „eine ere Kränkung der katholiſchen Kirche, we
den Tden der Geſellſchaft Jeſu approbirt und un thren Dienſt

hat, owie als eine Bedrohung aller Katholiken, we  e
die Grundſätze des auben und der Sitten mit demſelben
gemein haben,“ als „ein durch nichts gerechtfertigter Eingriff
tn die perſönliche Freiheit, eine Verurtheilung unbeſcholtener
Staatsbürger Unter den ſchwerſten Anklagen, ohne auch nur dieſen
Männern das einem jeden Verbrecher zuſtehende Recht des richter⸗
lichen Verhörs, der Unterſuchung und der Vertheidigung du ge⸗
tatten,“ als „ein Act des Undankes, deſſen ſich das Vater  2  2
an diejenigen ſei Söhne ſchuldig macht, die un ſchwerer
Zeit nach dem Zeugniſſe Aller die herrlichſten Proben des Muthes
und der Aufopferung abgelegt haben,“ als „eine Mißachtung
der Stimme des Volkes, das aut und feierlich In mehr denn
zweitaͤuſend Petitionen geſprochen dat,“ und als „eine Störung
des religiöſen Friedens, ein Attentat die Ruhe und Sicher⸗
heit des Vaterlandes;“ und welcher ſchließt mit den energiſchen
Worten „ proteſtiren gegen dieſe Beſchlüſſe, eil wir 22
der 1⁰ und Macht Deutſchlands für unwürdig halten,
eine wehrloſe aar von kaum zweihundert Prieſtern mit Ge
waltmaßregeln vorzugehen; wir proteſtiren dagegen, weil dieſe



375 —

Beſchlüſſe nur einen ing un der Kette jener cte bilden, die
azu beſtimmt ſind, in den inneren Organismus der Ir ein⸗
zugreifen, und dieſes von Chriſtus gegründete himmliſche El
auf Iden In ſeiner Freiheit ſowie un ſeinen durch die Staats
verfaſſungen garantirten Rechten zu ſchädigen und dasſelbe der
Willkür der irdiſchen Macht preiszugeben. Wir Katholiken werden
nie zugeben, daß das Heiligſte, vas wir haben, dem Gutachten
oder der Dispoſition glaubensfeindlicher Majoritäten überant—
wortet werde; frei und unabhängig ſoll unſere Religion ſein,
damit ſie ungehemmt thre ehre iſſion erfülle zum Frieden
und zum des Vaterlandes.“

Der Proteſt blieb freilich wirkungslos und nde gen  —  2
wärtig das Jeſuitengeſetz ielfach geradezu die rückſichtsloſeſte
Durchführung.  V Auch iſt man erli noch nicht nde
der Gewaltacte angelangt, ondern at ohne Zweifel jüngſt eine
Stimme In den Münchener gelben Blättern ſehr wahr geſagt:
„Darüber äuſ man ſich nicht: 8 iſt eine Schraube ohne
nde, die man jetzt angeſe hat; mit unwiderſtehlicher Con⸗
ſequenz ird man ſich von einer Abſurdität zur andern fort
getrieben ehen Das Hohngelächter von ganz Europa und
darüber hinaus önnte dem Fürſten Bismarck gar leicht als letzter
Erfolg n den 00 fallen.“ (Bd Hft 70. Wenn
der Mainzer Biſchof, Freiherr von etteler, in ſeiner Broſchüre
„O  le Centrumsfraction auf dem erſten deutſchen Reichstage“ ſo
eindringlich davor gewarnt hat, daß Deutſchland nicht ebenſo
wie Frankreich durch die Revolution Iu Mark und Bein ver

giftet werde, ſo hat e8 nnnmehr allen Anſchein, daß ſeine ernſten
Befürchtungen nUr zu ehr 8  ur bitteren Wahrheit werden. Aber
darum ird ſich auch ni minder das Wort bewahrheiten, das
EL tu derſelben Broſchure geſchrieben: „Niemand, auch nicht der
mächtigſte Kaiſer und das mächtigſte Reich vermag einen anderen
run egen, als welcher gelegt iſt, riſtu der Herr Dieſes
Wort Gottes ird ſich auch am deutſchen Reiche als wahr EL

weiſen.“ Ja dem Eckſteine, der da iſt riſtus, ird ſich



376

auch die Schlauheit eine Fürſten Bismarck brechen und dieſer
würde tn ahrhet gut thun, EeL be Zeiten die Sätze wohl
beherzigen möchte mit welchen erne Stimme den hiſtori
politiſchen Blättern enne längere Kritik der jüngſten deutſchen

Ereigniſſe beſchließt: „Fürſt Bismarck ämp Um erſten Male
erne geiſtige Wir glauben, daß eS ehen ſo unklug

als überflüſſig war, dieſen am zu beginnen; Wwir beklagen ihn
nicht nur der ergenen Widerwärtigkeiten, nicht nUur der
Leiden unſerer Kirche willen ſondern namentlich Uund vorzugs⸗
weif beklagen wir ihn Intereſſe des gemeinſamen Vater  —  —
landes Wir haben beiſpielsweiſe und ohne alle Anſprüche auf
Vollſtändigkeit einzelne Handlungen und Fälle hervorgehoben
aus welchen uns hervorzugehen ſcheint daß der geiſtige Stern
des merkwürdigen annes der unſer erſter Gegner geworden
iſt ſich gerade jetzt nicht Steigen befindet Er iſt überall
ein Meiſter erſten Ranges wo eL es mit menſchlicher Schwäche
nd Erbärmlichkeit mit Eitelkeit Grundſatzloſigkeit und orhei

thun hat Er hat ſich verbündet mit dem Rom Victor
manue ob ihm das Rom der Päpſte nicht gleichwohl ber
den Kopf wachſen werde das muß die Zukun lehren 7 (Bd
Hft 156.)

Sollte aber nicht ſchon die Dreikaiſerz

uſammenkunft zu
Anfang des Septembers Berlin für die deutſchen Katholiken
und für die atholiſche Sache überhaupt erne eſſere Wendung
herbeiführen? Wenn es wahr iſt wie dieß verlautet daß die
ſelbe insbeſonders das mi mehr drohende eſpen der
Internationale gerichtet ſein ſoll iſt 0 viel gewiß, daß die  2
ſelbe nUur dann durchſchlagenden Erfolg erzielen werde ſo
dadurch die en katholiſchen Principien der Autorität und der
Legitimität threr allgemeinen eltung und Anerkennung ge
bracht werden ſollten ann müßt man aber gründlich mit
den modernen Staatsprincipien denen man aſt allgemein huldigt
und die Naturalismus gründen, brechen und den Staat
und die Geſellſchaft wiederum auf der poſfitiven gottgegebenen



— 377

Grundlage des Chriſtenthums aufzubauen uchen Ob eine der⸗
artige heilſame Reaction jetzt ſchon un Usſicht zu nehmen iſt,
das iſt wohl ſehr bezweifeln. Wahrſcheinlicher iſt bei der
ganzen gegenwärtigen Sachlage, daß erſt die wirklich gemachten
traurigen Erfahrungen allenthalben und durchgreifend die eiden⸗
ſchaftlich erregten Gemüther zu beruhigen und den verblendeten
Geiſtern ber die eingebildeten Vorurtheile hinweg helfen ver

mögen werden. Bis zum wirklichen Eintritt der Kataſtrophe
ſchein man es höchſtens gu Palliativmitteln bringen zu können,
we  e die Gefahr nUur hinausſchieben, ohne ſie In Wahrheit
beſeitigen, man nicht geradezu blindlings auf dem Wege
fortrennt, der naturnothwendig zum Verderben führen muß In⸗
deſſen ird die ir jetzt wie immer e hr von ihrem gött⸗
lichen Stifter vorgezeichneten ade ruhig wandeln, und wenn

auch Ulden und eidend, ird ſie doch ſtets nur der ahrhei
die Ehre geben und die endliche Rettung der enſ

ei an

bahnen und vorbereiten.
alſo gegenwärtig das atholiſche Barometer zunächſt

un Deutſchland und mehr oder weniger auch im übrigen Europa
auf Urm und ewitter, und iſt jetzt menſchli Hilfe weniger
denn 1e erwarten, ſo etzen darum mit Recht allüberall die gläu⸗
bigen Katholiken ihr Vertrauen ſo mehr auf den, der mit mäch
iger Hand die Geſchicke der ganzen Welt nach ſeinem weiſen
Rathſchluſſe leitet und lenkt, und e8 iſt wahrhaft erſtaunlich, In
we großen Maſſen allenthalben das gläubige olk an ſei
geliebten Wallfahrtsorten zum Herrn der Heerſchaaren ſeine
heißeſten Gebete emporſendet. Solch vereinten Bitten ird die
göttliche Barmherzigkeit nicht widerſtehen, der gütige ott ird
die Tage der Trübſal abkürzen und es namentlich nicht zulaſſen,
daß die Feinde der ihren Lieblingsplan, auf den ſie be
dem ohen er des gegenwärtigen heiligen Vaters insbeſonders
ſpeculiren, erreichen, und urch eine ſtreitige Papſtwahl den kirch⸗
lichen Frieden ſo recht vom Grunde aus ſtören. Im Uebrigen
ſchließen wir uns ganz und gar den orten 0 denen wir



— 378 —

jüngſt in den Münchener gelben Blättern begegneten. „Für die
atholiſche Sache un Deutſchland, el ＋ Bod 70, Hft 1,
und 80, haben das Concil und der Reichstag bis jetzt gleich  —
mäßig recht eilſame Folgen gehabt, indem ſich giftige Geſchwüre
geöffnet, klare Stellungen gemacht und die geheimen edanken
vieler Menſchen geoffenbart haben Was hieran etwa noch ge
fehlt, das hat e Jeſuitendebatte un Berlin reichlich nachgetragen;
von da ird man ſei Zeit den moraliſchen Selbſtmord des
Liberalismns zu datiren haben.“ Und was hier und von

Deutſchland geſagt iſt, das hat mutatis mutandis auch von
anderen Ländern und Reichen ſeine Geltung.

Zum ſei noch der Stellung gedacht, welche der heilige
ater zu den neueſten Vergewaltigungen der Kirche un Deu  an
genommen hat Beim Empfange des katholiſchen deutſchen Leſe
cirkels hielt nämlich derſelbe vor Kurzem eine intereſſante
Anſprache, un der Unter Anderm geſagt wird: I habe die
Glückwünſche mehrerer Diöceſen un Deutſchland empfangen, die
die Verlängerung meines Pontificates mit öffentlichen Gebeten
feierlich begangen haben. Das iſt ein Mittel auf die Verfolger
der Kirche, die S  1e in Deutſchland haben, mäßigend einzuwirken.
Opponiren Sie Ihnen mit Beſtändigkeit und Muth, ſowie durch
Wort und Schri Wir haben alſo ereits eine vorbereitete und
begonnene Verfolgung un Deutſchland, wir haben einen erſten
Miniſter einer Regierung, der nach ſeinen Erfolgen ihr Haupt⸗
urheber iſt; wir haben ihm abet ſagen laſſen, daß ein Triumph
ohne Beſcheidenheit ein vorübergehender iſt, und daß ein Triumph
mit einem verfolgungsſüchtigen Geiſte die ＋ die größte
Thorheit von der Welt iſt Dieſelbe Verfolgung, die die Katho⸗
liken erleiden, wird bewirken, daß der Triumph des Verfolgers
bald verringert ſein ird Ich habe dieſem erſten Miniſter agen
aſſen, daß bis eute die Katholiken dem deutſchen Et günſtig
gefinnt Ich habe hm agen laſſen, daß ich immer von

den Biſchöfen und den Katholiken fortwährende Berichte empfangen
habe, tn welchen ſie miu E erklärt haben, mit der herzlichen



379

Weiſe, tn der ſie von der Regierung behandelt wurden, und mit
der der Ix gewährten Freiheit zufrieden ſein, indem ſie
hinzufügten, daß die Regierung ſe von den Katholiken be⸗
friedigt ſei 1. Der heilige ater rag ſich nun, wie * komme,
daß nach dieſen Erklärungen die Katholiken ſich in Widerſpenſtige
und Verſchwörer verwandeln konnten, und fügt odann hinzu
„D habe dieſe rage ſtellen laſſen, habe aber keine Antwort
erhalten, da man auf die ahrhei nichts erwidern kann.“ End
lich chloß der heilige ater ſeine Anſprache mit prophetiſchen
Worten: „Seien Sie vertrauend und einig! Wer weiß, ob nicht
bald das Steinchen vom erge ſich oslöst, das die erſe des Koloſſes
zertrümmert. Wenn durch den Willen Gottes noch andere Ver
folgungen entſtehen ſollten, hat die ir doch keine Furcht.

Gegentheil, ſie kräftigt, ſie reinigt ſich, weil es In der Kirche
auch Dinge gibt, die zu reinigen ſind, und e8 beſſer iſt, daß ſie
Ur die Verfolgungen gereinigt werden, die von den Großen
herrühren. Laſſ Sie uns erwarten, was ott verfügen wird;
aber voll Vertrauen, Achtung und Unterwürfigkeit gegen die Te
gierung, ſo lange ſie ni das b Gottes und der
Kirche befiehl 7. Sp

Miscellanea
Apoſtoliſches reiben, mit dem die katholiſchen

Vereine gelobt Und deren Zuſa

nenſchluß Iu den Banden
der tebe empfohlen wird.

Pius Ad uturam Tel memoriam.
AXxIimas sine intermissione 1u humilitate Nostra red-

dimus grates Deo et Patri Domini nostri Jesu Christi.
Patri misericordiarum. et Deo totius consolationis, qui 1
Aanta tribulatione Nostra antaque amaritudine allevat
dolorem Nostrum, SUscitans 1u filiis suis spiritum pietatis
t orationis, spiritum caritatis et fortitudinis, Ut tot malis



.R  I. 82

— 380 —

V acerrimo potestatis tenebrarum IN ꝗgtholicam religionem
bello Opportuna Per 608 obiiciantur remedia. Deo enim
acceptum referimus mirabile I1Ilud ubique terrarum Studium
et Christifidelium ardorem. —9u0 Hi voluntate unanimes
larissima Hdei pietatis édunt specimina, et Omnl OPE,

et industria iniquitatis torrenti quasi urU ODDPO
nunt. nihilque reliqui faciunt, Ut Hdei integritas servetur,
et Hdelis populus Crescat IN Scientia Dei, et 11 Omni
0n0 fructificet, uUberioribusque Coelestis gratiae auxillis
munitus perversis inimieorum Hcelesiae doctrinis CON

stantius abhorreat. CCeptas quOque Deo referimus Utilis-
Simas Societates initas, JuaE, aliae aliam 1 tOt Heclesiae
necessitatibus Sibi deposcentes provinciam; quasi acies
instructae praeliantur praelia Domini, et malitiosorum
hominum conatus egregiis operibus retundere abque GV.

tere student, impiorumque latebras prodere, et ipsum I
eis, CUI miserrimi serviunt, diabobum debellare

Quae Oomnia audis praeconio digna et calamitosis
hisce temporibus opportunissima pluries Per NOstras I11t=
teras Summopere commendavimus, easdemque Societates
spiritualibus privilegiis auximus et indulgentiis, t 2d Ma-
10ra I 1E8 PrOo catholea t sempiterna animarum Salute
IN miserrima hae Oomnium conversione atque STTOS

TU. caligine praestanda inflammavimus. Idque praesertim
6348 Societates praestitimus, 1N hace alma Tbe

Nostra constitutae sunt, quaeque Romani opuli pietatem;
atque 1Ilius 1IN AnC Sedem Apostolicam fidei. studiique
constantiam praeclarissimo testimonio Confirmant. Enim-
vero antequam alma Urbs, 68 Beati Petri Universi
Catholici Orbis Caput, IN miserrimam t infelicem, In du
nunc est, conditionem sacrilegis armis, nefariisque machina-
tionibus redigeretur, 1A COntra impiorum hominum IN-
Sidias et molitiones CU sSodalitas ad pestiferam malorum
Uprorum et ephemeridum lecetionem amovendam, tum



3

381
Mana cOhors catholicae Iuventutis, ꝗuaEe 5etri Circulus
nominatus, constitutae Uerant. Capta autem Urbe, NObis
ipsis SuUub hostilem dominationem redactis., impietatis,
litiaeque colluvie exundante, Romanorum (ivium pietas
latius elucere coëpit. Nam I0I mOdO memorati (COetus
novis veluti auct! viribus, Sed aliae onge ampliores, Sive
catholicis rebus provehendis, Sive bonis operibus rOmoven-
dis institutae 8Sunt societates, 6EC minori ⁷˙⁷ laude initae t
piae catholcarum mulierum unio, et Societas praeliis PrO
Sancta Sede Apostolica pugnatis, et Sodalitas continuis
supplicationibus, Et COetus Ultorum bonarum artium atque
operariorum de mutua Caritate, t Societas promovendae 0

librorum diffusioni, t Sodalitas pio ancillarum
patrocinio, uae 1 bonum Teil catholicae
Studio, sSanctaque aemulatione allaborant, Uberesque plane
ructus 1A contulerunt.

Verum temperare NObis OI OSSuUmus, quin piis hulus-
modi socieétatibus amplissimis gratulemur verbis, quod bae
COonsilio, societate ad quaecunque On 0*
venda proposito, ultro,. Ubenterque annuentes foedus inive-

rint, Qu, unitate spiritus 1 vinculo pacis, Caritatisque
Servata, SOcietates IPSae, 8uO singulae instituto integre
inhaerentes, ad Hdem deéfendendam, Eeclesiae lura 8
renda, eiusque libertatem vindicandam, cOollatis Consiliis et
viribus cConspirent. Hoc Scilicet vinculo aretius inter
Colligatae, Ut primi credentes, Juorum erat COT et
anima Ulla, COntra adversariorum impetus terribiles, velut
AcCies ordinata dimicare pergant. Porro Ob Mmagnam, Auam

virium unione Hdelibus et Eeclesiae universae NObis
1 Anba TErUIIL perturbatione pollicemur utilitatem, I Do-
mino Confdimus fore, ut Ceterae Societates ubique,
praesertim VCSTO Per taliam institutae, Juarum praecipuum
est aerumnosis hisce temporibus gua supplicationibus ad

Deum assiduis, Auà recta t christiana adolescentium In-



**

382

stitutione, qu scriptis. aliisve honis cuiusque generis OPE-
ribus, Perversae Saeculi iniquitati PTO VIIIII parte ocurrere
et obsistere, COoncordibus animis, 20 bonum certandum
certamen et ipsae unico Oedere iungantur. Hisce denique
Litteris vehementer Pias societates Uusmodi tum quae
foedus iniere, tum ꝗguAE 118 erunt CCeSSUrae, tum Hdeles

hortamur et obsecramus, Ut In AnC Sanctae Sedis
petram, uniceum alutis pharum intueantur, eiusque Inln-
fallibili obsequantur magisterio, SaCrOrumque Antistitibus
gratiam et communionem elusdem Sedis Apostolicae haben-
tibus reverentiam et Obedientiam exhibeant., utque On

Sua, Sed quae lesu Christi sunt, Omnino quaerentes, 1d
Uulll Studio et alacritate contendant, Ut Hdes
nostra, duaEe vieit mundum, integre atque inviolabiliter ＋
vetur, utque depulsis STrOTUI tenebris., EVeTSaꝗque flagi-
tiosorum hominum Inl Christi religionem praeliantium auda⸗
cia, catholica Eeclesia triumphet. NOS PTO certo et
plorato habemus, Ulusmodi societates, caritatis et pietatis
vin culo studiosissime inter devinctas, 10 cumulate PIT.
stituras SS86; atbque 1N Certam erigimur Spem, Ut Deus
respiciens ad filiorum voOta, lacrymas, 1eiunia, elee-
mosynas et Preces, lram 1 misericordiam propitiatus CONn-

vertat, et impii confiteri COgantur, fdeles Deum protec-
torem habere, I Ob 10 ipsum inviolabiles 6886E

Datum Romae apud Petrum 8ub annulo Piscatoris
die Februarii MDCCCLXXII Pontificatus noOostri
uno vicesimo Sexto.

Card. Paracciani Clarelli.

II ithurgiſches.) In einigen lteren Breviarien omm
das Feſt des heiligen Andreas Avellinus 8ub ritu semiduplici
vor, während dasſelbe decreto dt. 21 Januarii



— 383 —

1864 universali Heclesia SuC ritu duplici IIIII cele-
brandum Sit daher es Directorium dieſes Jahres eigentlich
lauten ſollte

November

In Vesp CAD de 869 COIII Praec Dom Ant
HM** 770. Or Dom Epiph 88 Tryphon
te Mm A.

10 25 Dom Podꝛt. NVOv. Andreae Avell
dupl Ine Dandet. et SOJI. Dom.

(5 Ep.) 88 Mm
Miss 08 Just! % 61 Ur Or PT et Ev

Ult Dom 88 Mm Praef de 88 TIN
In Vesp C&D de 8eꝗ Ant V C0  —

Dom Mennae M
Fer Gregorii Thaum 86 (7 V.

III Incip Aggaeus Zachad NMa-
Iac ferr 8ed Suffr TIIUI Prec

188 PIL 61 Or cuncCt Ad lib
In Vesp C0 Saturnini Suffr Compl

Prec (Vesv Deyunct.)
29 Fer Vigilia ndr de (7 ν “5 De-

Funct.) Ut 82. DT fer GUurrT 1EeOC fer

fled 9² COII TUG Suffr rim
PS Deus Deus

MISS PT Or Fidelium 50 De/ Praef
COulIII VIOI

Vesp de 8e

III Responsum atrum atre Pio lite-
1718 gratulatoriis theologorum Pius Dilecti
Filii Salutem et apostolicam Benedictionem Significa-
tiones amantissimi Obsequii Auas Itteris vestris cCOmplexi



EE——  —  236•5

— 384

estis gratulantes Nobiscum quum Vigesimum S Pon-
tificatus attigimus grato zucunditatis OT

Nostrum affecerunt. Intelleximus enim VOS catholico Spi-
ritu egregie 8886 animatos t 1 hoc hello nefario, quod

Filiis perditionis geritur Adversus Ecclesiam Dei, NO
bisceum Hde et caritate arctissime conjungi. Cognovimus
tiam Übenter, odem studio flagare Jualm plurimos alios
juvenes Scientiis et litteris colendis addictos; CU.

Austriaca ditione, tum in Helvetia, quorum gratulatoriae
epistolae uA CUIII vestris ad Nos perlatae sSunt. Has Ob
168 haud leve Solatium 1 hac emporum acerbitate Per-
cepimus, Deoque gratias eégimus, quod 1 hac malorum
Errorumgue colluvie guae innumeros zuvenes pervertit et

corrumpit. multos excitet f1idei, pietatis t Solidae sapien-
tiae cultores. Contendite 1gitur, Ut tales 1H posterum xXI·
Statis, quales VOS uturos 6886 speramus et divini favoris
auspicem habete Apostolicam Benedictionem, uam vObis
et ceteris sStudiosis juvenibus eli vestri aemulatoribus E
manter impertimus. Datum Romae apud Sanctum Petrum
die 18 Octobris 1871 Pontificatus ostri Anno Vicesimo-
SextO.



2 Die Meſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters.

Wie das Herz das Centrum des körperlichen Organismus

bildet, das das organiſche Leben in ſeiner entſprechenden Weiſe

geſtaltet und regelt, von welchem aus der Lebensquell, der Blut⸗

ſtrom in den ganzen Organismus des Leibes ausgeht, und zu

welchem dieſer nach Erfüllung ſeiner Lebensfunctionen wiederum

zurückkehrt, um nach erfolgter Regeneration den Kreislauf aufs

Neue anzutreten: ſo iſt der Mittelpunkt, das Herz des geſammten

katholiſchen Gottesdienſtes das heilige Meßopfer. Der in dem⸗

ſelben fort und fort in realer Weiſe ſeinem himmliſchen Vater

ſich aufopfernde Chriſtus iſt es ja, welcher da in mächtiger Weiſe

die Fülle der durch das Kreuzesopfer der Menſchheit erworbenen

Gnade vom Himmel auf die Erde herabzieht, die neues, über⸗

natürliches Leben in die durch die Sünde Gott entfremdete

Menſchheit leitet, und die Menſchen, ſo guten Willens ſind, zum

myſtiſchen Leibe Chriſti ausgeſtaltet; und befähigt und angeregt

durch die Gnade vereinigen ſich die Glieder des Leibes mit

Chriſtus, dem Haupte im Meßopfer zum gemeinſamen Lobe und

Preis, zum herzinnigen Danke und zur vertrauensvollen Bitte, ſowie

zur demüthigen Sühnung der durch den fündigen Menſchen der

göttlichen Majeſtät zugefügten Beleidigung, woraus ihnen neue

Gnade und neues Leben zuſtrömt zur allmähligen Realiſirung

des dem Menſchen geſteckten übernatürlichen Zieles. Chriſtus,

der Herr hat aber die Ausſpendung ſeiner Geheimniſſe über⸗

haupt und die fortwährende unblutige Erneuerung ſeines blutigen

Opfers am Kreuze insbeſonders ſeiner ſichtbaren Kirche anvertraut,

Kirche den

und eben nach ihper unſichtbaren Seite bildet die

25⁵Die Meſſe des „Altkatholiſchen“ Prieſters.
Wie das Herz das entrum des körperlichen Organismus

bildet, das das organiſche eben In ſeiner entſprechenden Weiſe
geſtaltet und regelt, von welchem aus der Lebensquell, der lut⸗
ſtrom un den ganzen Organismus des Leibes ausgeht, und
welchem dieſer nach Erfüllung ſeiner Lebensfunctionen wiederum
zurückkehrt, nach erfolgter Regeneration den Kreislauf aufs
Neue anzutreten: ſo iſt der Mittelpunkt, das Herz des geſammten
katholiſchen Gottesdienſtes das heilige eßopfer Der un dem
ſelben fort und fort tu realer eiſe ſeinem himmliſchen ater
ſich aufopfernde Chriſtus iſt eS 14, welcher da In mächtiger Weiſe
die Fülle der ur das Kreuzesopfer der Menſchheit erworbenen
nade vom Himmel auf die Erde herabzieht, die neues, über
natürliches eben tn die Urch die Sünde ott entfremdete
Menſchheit leitet, und die Menſchen, E guten Willens ſind, zAum
iſchen Leibe Chriſti ausgeſtaltet; und befähigt Uund angeregt
durch die nade vereinigen ſich die Glieder des Leibes mit
Chriſtus, dem Haupte Im eßopfer zum gemeinſamen Lobe und
reis, zUum herzinnigen anke und zur vertrauensvollen itte, owie
ur demüthigen Sühnung der ur den ſündigen Menſchen der
göttlichen Majeſtät zugefügten Beleidigung, woraus ihnen neue
Gnade und eue Leben zuſtrömt zur allmähligen Realiſirung
des dem Menſchen geſteckten übernatürlichen Zieles riſtus,
der Herr hat aber die Ausſpendung ſei Geheimniſſe über⸗
aup und die fortwährende unblutige Erneuerung ſeines blutigen
Opfers Kreuze insbeſonders ſeiner ſichtbaren txr anvertraut,

Kirche denund W nach 225 unſt

aren eite bildet die



— 386 —

myſtiſchen Leib Chriſti, den übernatürlichen Organtemus in
welchem der Gnadenquell zur Auswirkung des übernatürlichen
Heiles lebendig pulſirt; von ganz beſonderer Wichtigkeit iſt ＋
daher, daß owohl der als ſichtbarer Stellvertreter Chriſti in der

opfernde Prieſter als auch die dem Ehopfer beiwohnenden
Gläubigen die re ellung 8  Ul tr einnehmen, mit dieſer
tm wahren, naturgemäßen Verbande ſich befinden. Und wei
die Grundlage kirchlichen Lebens der Glaube iſt, wie 10 auch
nach den orten des 0  E ebr 10, 38) der Gerechte aus
dem Glauben lebt, ſo iſt 8 namentlich e Stellung, welche
Prieſter nd Gläubige zum kirchlichen Glauben einnehmen, von
der e8 abhängt, Iu welchem Verhältniſſe Prieſter nicht weniger
wie Gläubige zum heiligen Meßopfer ſtehen, und eben aus dieſem
Grunde hat von jeher die kirchliche Geſetzgebung gerade dieſer
Seite eine beſondere Aufmerkſamkeit zugewendet.

Haben wir nun mit unſerer bisherigen Auseinanderſetzung
eben ni Neues geſagt, 0 hat doch gerade für unſere Zeit die Sache
eine beſondere Bedeutung, iſt dieſelbe eben heutzutage von be⸗
onderem Intereſſe. Nicht hat nämlich eine, wenn auch
geringe Anzahl katholiſcher Laien ſich unter dem höchſt unpaſſenden
Namen „Altkatholiken“ in oſſene Oppoſition die vatica—
niſchen Glaubensentſcheidungen geſtellt, ondern einige wenige
katholiſche Prieſter marſchiren an der Spitze dieſer ſogenannten
„altkatholiſchen“ ewegung, von denen die meiſten m an

ſtehen, nach wie vor und gegen das ausdrückliche kirchliche
Verbot die heilige zu celebriren. Allerdings te außer
Zweifel, daß ein ſolcher „altkatholiſcher“ Prieſter, ſo ＋ anders
tm ttu der ni Weſentliches alterirt, giltig conſecrirt
und demnach auch in dieſem S  tnne die Meſſe giltig celebrirt;
aber ＋2 Oommen da außer der Giltigkeit noch manche andere
Seiten in Betracht, die namentlich Im praktiſchen eben ihre
gebührende Würdigung finden wollen, und die wohl auch nicht
immer und nicht überall tn der rechten Weiſe aufgefaßt werden.
Aus dieſem Grunde haben wir es denn unternommen, Im Fol



387

enden die Meſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters tn näheren Augen⸗
ſchein zu nehmen, und dieſelbe nach jenen eiten in Betracht
zu ziehen, deren Würdigung für Unſere Tage von beſonderem
praktiſchen Werthe iſt Dabei werden wir Uns zuerſt mit der
Stellung des „altkatholiſchen“ Prieſters ſe zur Feier des hei⸗
ligen Meßopfer beſchäftigen und werden lsdann die Stellung
der katholiſchen Laien zur des „altkatholiſchen“ Prieſters
ins Auge en

Die Stellung des „altkatholiſchen“ Prieſters zur
Feier des eiligen Meßopfers.

Wir ſetzen voraus, daß der „altkatholiſche“ Prieſter wirklich
nur die vaticaniſchen Glaubensentſcheidungen nicht anerkennen
wi  l, währen CTL ſonſt ann katholiſchen Glauben feſtzuhalten ge
denkt, vite derſelbe namentlich Urch das Concil von Trient definirt
vorden iſt, daß derſelbe emna bei der Celebration der
das Weſentliche beobachtet und auch die zum giltigen Zuſtande⸗
kommen der Sacramente nothwendige Intention beſitzt nder
et können bir 8 uns wohl nicht einreden, ie ein theologiſch
gebildeter rieſter auch jetzt noch ber die Oekumenicität der
vaticaniſchen Decrete im gegründeten Zweifel ſein ſollte; denn
nicht nur gelten die gegen die Dekumenieität erhobenen Bedenken
eben ſo gut gegen die früheren allgemeinen Coneile, daß mit
denſelben die Autorita der ökumeniſchen Concile überhaupt
und fällt, ondern da nunmehr der geſammte atholiſche
Copa den vaticaniſchen Decreten beigetreten 2— ſteht für die⸗
ſelben der katholiſche Lehrkörper tn einer Weiſe ein, wie ſie be
ſtimmter und entſchiedener nicht mehr ern önnte. Auch müſſen
die offene Unehrlichkeit mancher Gegner des Vaticanums, die
undesgenoſſenſchaft all der erklärten Kirchenfeinde und die
ſchlimmen offen antikatholiſchen Conſequenzen, denen ſchon
manche „Altkatholiken“ naturnothwendig getrieben worden ſind,
nun ſelbſt dem Befangenſten die Augen denn doch zur Genüge
geöffnet haben Jedenfalls müßte aber ein olcher Prieſter uin

5*



— 388 —

Gemäßheit ſeiner katholiſchen Ueberzeugung, ſo ELr derſelben uIu

ahrhei getreu geblieben, ſeinem ofe noch mmier einen
rechtmäßigen kirchlichen Obern erblicken, deſſe Verbot, dieeſſe
zu celebriren, PTY darum auch zu reſpectiren hat; denn einem f
ungerechten Befehle dürfte doch nur pafwer Widerſtand entgegen⸗
geſetzt werden, und auch Döllinger ſelber nimmt dieſen Stand—
pun ern. Wenn iu alſo auch jede Subjectivität außer Augen
laſſen, und enn wir die Sache nuLr ganz objectiv beurtheilen,

leuchtet un und gar nicht ern, wie gegenwärtig noch
der „altkatholiſche“ Prieſter 02 fſide, mit gutem, wenn auch
Trigem Gewiſſen die Celebration der ollte gehen können
So hart auch un EL Urtheil erſcheinen mag, nach gewiſſenhafter
rwägung aller Umſtände vermogen wir doch zu einem andern

kommen, als daß die eſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters
nicht nur objectiv ſacrilegiſch ſei eil vollzogen außer dem kirch
lichen Verbande der Mi kirchlichen auben ründet ondern
daß der Celebrant ſelber ſie auch nur ſacrilegiſch, und ſomi

ſchwer ſündhafter Weiſ vollziehen kann, MM ſo erne ELr da
ſich Widerſpruche mit ſeiner katholiſchen Ueberzeugung
befindet, und dieſem Sinne Um Mindeſten dubia de
ſein muß

ilt dieß überhaupt und IM Allgemeinen, ſoo ſind Ein
zelnen hinwiederum verſchiedene älle 0 Unterſcheiden Wir
ſtellen nit dem Augsburger „Paſtoralblatte“ (Jahrgang 187²,
Nr. 16) Bezug auf die gegenwärtigen thatſächlichen Ver
ältniſ vier ſolcher Fälle auf Der erſte Vd  U bezieht ſich auf
die nunere „altkatholiſche“ Geſinnung, die haeresis Mere

terna, bei der noch keine Excommunication vorlieg Der zweite
Fall betrifft jene nach Außen irgend wie kundgegebene altkatho—⸗
iſche“ Geſinnung, haeresis externa, bei der nur die mit der
That elbſt 1PS0 facto) eintretende Excommunication vorhanden
iſt, oder mit ſtarken Gründen zu vermuthen Der dritte
Fall iſt bei welchem auf run notoriſchen Häreſie
8 der mit der That elbſt eintretenden Excommunication noch



— 389 —

eine ausdrückliche Excommunications⸗Sentenz des kirchlichen Richters
hinzugekommen iſt, jedoch, daß dieſe Excommunications⸗-Sentenz,
ſollte auch ihr der Betroffene mit Namen aufgeführt ſein
nicht vom kirchlichen Richter ſelbſt und auch nicht Namen

Esund auf Auftrag des kirchlichen Richters publicirt wurde
gehört alſo hieher der Fall, welchem zwar dem Betheiligten
die Excommunications—Sentenz amtlich zugeſchloffen,aber nicht amt⸗
lich publicirt vorden iſt weder dem gläubigen ern

zelnen Pfarrei, noch dem ganzen Diöcefe. Eine eroſſent⸗
lichung der Excommunications Sentenz durch den Betroffenen elb!
oder onſt Jemanden, der hiezu nicht von dem kirchlichen Richter
beauftragt iſt gehört nicht hieher Endlich der vierte Fall betrifft
jene, die vom kirchlichen Richter namentlich excommunicirt und
zugleich von ihm oder deſſen Namen und Auftrage dem gläu
bigen Volke einzelnen Pfarrei oder ganzen iöceſe
als namentlich Excommunieirte ekannt egeben worden ſind,
was gewöhnlich durch die Publication von der Kanzel geſchie
aber auch durch öffentlichen Anſchlag, der Kirchenthüre,
9e  ehen kann Urde Eern Pfarrer oder Pfarrvicar ohne Auf
trag des kirchlichen Richters, alſo auf ergene Autorität einne olche
Publication vornehmen, o hätte das kirchenrechtlich nicht die Be
deutung amtlichen Veröffentlichung.

Wir wollen nunmehr auf jeden dieſer vier Fälle einzeln
etwa näher eingehen

tT haben es zuerſt zu thun mit der bloß nneren „alt⸗
katholiſchen“ Geſinnung, mit der haeresis Mere interna, die
dann vorhanden ware, E ein Prieſter die vaticaniſchen Glaubens  2  2
ecrete mit Wiſſen und Willen innerlich bezweifelt oder geradezu
eugnet und ohin der „altkatholi chen“ oder beſſer neuproteſtan⸗
tiſchen Irrlehre ſeinem Herzen beiſtimmt Da Unter den
gegenwärtigen Verhältniſſen Wie ereits emerkt wurde bei
Prieſter In dieſem Punkte ern gute auch irriges ewiſſen

Allgemeinen wohl nicht vorausgeſetz werden kann ſo läge



— 390 —

ter keine bloße materielle Häreſie vor, ondern müßte vie
mehr mit run urtheilen, daß ern ſolcher Prieſter un ſeinem
Herzen etn formeller Häretiker ſei Wenn nun derſelbe teſe
ſeine innere Häreſie In einer Weiſe, keinem einzigen Menſchen
gegenüber, 10 ni einmal vor ſich ſelbſt alle  In kundgethan 6
oder kundthun würde, ſo Are eLr keiner Excommunication ver—
fallen, und ＋ würde bezüglich einer Stellung zur *9  Feier des
heiligen Meßopfers genau dasſelbe gelten, was überhaupt von
einem Prieſter gilt, der ſich In einer chweren Sünde befindet.
Denn das te feſt, daß die formelle Häreſie, enn ſie auch
eine bloß innerliche iſt, eine ere und ehr ere Sünde iſt,
eil direct gerichte den Glauben, der eine chriſtliche Grund—
pfli und rundtugend⸗ und die erſte aller chriſtlichen Grund—
pfli  en und Grundtugenden iſt Und ebenſo ＋2 außer
Zweifel, daß nicht bloß die bewußte und freiwillige Leugnung,
ondern auch ſchon die bewußte und freiwillige poſitive Bezweiflung
eines von der V definirten ogma eine formelle Häreſie von
ette eſſen un ſich chließe, der die Kirche als die von ott
verordnete Lehrautorität kennt, was bei inem katholiſchen Prieſter
angenommen werden mu

Demgemäß käme hier das In Anwendung, was das Coneil
von Trient In ſei 13 Sitzung, ſiebentem Capitel und eilftem
Canon, lehrt und verordnet, wo ＋ an erſterer Stelle folgender-⸗
maßen heißt „Eeclesiastica COnsuetudo declarat, CA. PrO-;
bationem necessariam ES8SE, Ut nullus 815¹ Conscius peccati
mortalis, quantumvis 81b1 contritus videatur, absque PraS-
missa Sacramentali Confessione 20 ACTAIII eucharistiam
accedere debeat. Guod Christianis omnibus, etiam ab
118 Sacerdotibus, quibus Offieio incubuerit celebrare,
260 sancta Synodus perpetuo Servandum 6886 decrevit:
modo LON desit I1IIis COpia COnfeéssoris. Guod 81 Hecessi—
tate Uurgente Sacerdos absque praevia COonfessione olebra—
verit, Juam primum cConfiteatur.“ Und der 11 Canon der-
ſelben Sitzung beſagt: 77 quis dixerit, Solam Hdem 6886



— 391 —.—
suffieientem praeparationem ad gumendum uehsrISkias
cramentum: A. 0. Et tantum sacramentum indigne atque
1deo 1N mortem et condemnationem sumatur., statuit aAt-

gue declarat 1P82 Sancta synodus, IIlis, gus conscientia
peccati mortalis gravat, quantumcunque etiam contritos

existiment, habita COpia confessoris, necessario praemit-
tendam 6886 Confessionem sacramentalem. S81 quis autem
Contrarium docere. praedicare Vel pertinaciter ASSerere,
8S6Eu tiam publice disputando defendere praesumpserit,
1IPS0 éExcommunicatus Existat.“ Es dürfte alſo der berührte
Prieſter ohne Reue über ſei Sünde der innerlichen Häreſie
Unter keiner Bedingung die heilige Neſſe eſen Wenn e8 ihm
möglich wäre, vor der heiligen Meſſe noch zu beichten, Are
ELr ſtreng verpflichtet vorerſt zu beichten, und dieß dann,
enn eLr der Meinung wäre, ſeine Reue ſei eine vollkommene.
Urde aber einerſeits die Beichte nicht möglich ſein, und ander—
ſeit ein vorliegen, die heilige Meſſe zu celebriren,
wäre ELr tm ewiſſen gebunden, eine vollkommene Reue 3u 44

wecken, die wenigſtens implicite das vOtum confitendi un ſich
chließt, und dann ſobald als möglich quam primum) wirklich
beichten; handelt es ſich auch da um eine ſtrenge Ver—
pflichtung, indem man, ſowie dieſe tridentiniſche Vorſchrift über⸗
au ni als ein bloßer Rath angeſehen werden darf, auch dem

Ua primum derſelben nicht dadurch Genüge leiſtet, daß die
Beicht I : Zeit“ (wann ſie on ſtattzufinden pflegte oder
nach dem Diöceſanſtatut ſtattfinden ſollte geſchieht, wie aus den
von Alexander VII verdammten zwei axen Propoſitionen
hellt „Mandatum Tridentini factum Sacerdoti Sacri-
Hicanti X necessitate CU peccato mortali, confitendi Juam
primum, est cConsilium, 110H praeceptum.“ n. 39 „Illa Par-
ticula „yQuall —0˙.66  primum intelligitur, CU. Sacerdos 8uU0

tempore cConfitebitur. 4

Unterließe aber ern Prieſter, der ſich der innerlichen
formellen Häreſie bewußt iſt, in der angegebenen Weiſe verfahren,



392 —
ſo würde unwürdig das heilige er darbringen und ſacri⸗
legiſ communieciren; das heilige eßopfer elbſt jedoch würde
nicht nur giltig celebrirt, ſondern dasſelbe würde auch durch ſolch
eine Unwürdigkeit des celebrirenden Prieſters nichts von ſeiner
innerlichen Kraft verlieren, und die Application desſelben Are
giltig Denn In ſowei e8 ſich das heilige er als ſolches
handelt, hängen die Früchte desſelben nicht von der ſittlichen Be
ſchaffenheit und dem Seelenzuſtande des opfernden Prieſters ab,
ondern von der zinſetzung Chriſti und deſſen Verdienſte, und
e8 omm ſona die heilige Meſſe mit Rückſicht auf das ODPUS
Operatum den Lebendigen und Todten überhaupt Uund jenen ins  2
beſonders zu Nutzen, für die der Prieſter insbeſonders applicirt.
In dieſer Beziehung iſt ＋2 gleichviel, ob der celebrirende Prieſter
ein eiliger oder Sünder ſei, wie denn auch der heilige Thomas
ſagt: „Quantum 20 Sacramentum (pertinet), OI minus
valet missa Sacerdotis mali, Juam boni, quia utrobique
1dem perficitur Sacramentum.“ (3 82 art 6 So
wenig die prieſterliche Gewalt durch irgend eine Todſünde Er⸗

0 ſo wenig verliert die Meßapplication ihre Kraft, da ſie
eine Ausübung der prieſterlichen ewa iſt

Was odann die Frucht der Gebete betrifft, die ern Un:

würdiger Prieſter tm Namen der Kirche verrichtet, verbleibt
auch dieſen ihre Kraft, eil derſelbe ni als Privatperſon, ondern
3„„

in ſeiner officiellen Eigenſchaft als iener der Kirche auftritt,
und dieſe ſelbſt nie aufhört, die geliebte Braut Jeſu Chriſti zu
ſein; nur jene Gebete des unwürdigen Prieſters ſind werthlas,
die EL tm eigenen Namen ohne Reue verrichtet. lehrt der
heilige Thomas 6.0 in dieſer Beziehung: 77 Oratio I
12 missa, potest Considerari dupliciter: ulO modo in Juan-
tum habeat efficaciam devotione Orantis, et 810 I0I St
dubium. quod missa melioris Sacerdotis magis st fruc-
tuosa. 110 modo spectari potest Oratio, Auae Hit 1IN missa.
1N quantum profertur Sacerdote III ersona Otius eccle—
s1ae. cujus Sacerdos Est minister, quod quidem ministe-



— 393 —.—

TIUIII etliam peccatoribus manet nde etiam quantum
ad hoe St fructuosa OII Solum Oratio Sacerdotis Cꝗ-
toris Sed tlam Sus Orationes, guas facit

ecelesiastieis Officiis, quibus geri ecclesiae,
licet Orationes E)Us privatae NOII Sint tructuosae, Secundum
I1ud proverb 2 ＋

Unterſcheiden wir Sinne der ogmati die rüchte
Meßopfers als ructus generalis, we aus dem Meßopfer
der ganzen Kirche erwächſt, deren Namen der Prieſter als
öffentliche Amtsperſon das pfer darbringt ferner als ructus
specialis oder specialissimus die der opfernde Prieſter elbſt
davon räg und als ructus medius die vom Willen des
Prieſters abhängt daß EeL dieſelbe wenn EL will appliciren
kann E erleiden un der genannten Weiſe die ructus generalis
t medius bei rieſter, der überhaupt unwürdig celebrirt
und auch der insbeſonders Gemäßheit des aufgeſtellten E.
mit bloß innerlicher „altkatholiſcher“ Geſinnung celebrirt keinen Ab
trag; die ructus Specialis oder specialissimus aber ird natürli
nicht uur nicht eintreten ſondern vielmehr ins Gegentheil chlagen
das begangene Sacrilegium ird den Segen Fluch verwandeln

tr haben endlich hier noch zu bemerken, daß der Prieſter
der ſeine innerliche „altkatholiſche“ Geſinnung irgendwie auch
äußerlich declarirt hätte jedoch, daß 2 nicht gewußt und
gegebenen Falle nicht daran gedacht hätte, daß auf ſeine Hand
lung die Excommunication geſetzt ſei der Excommunication nicht
verfallen Are und derſelbe demnach, eit e8 ihn und
ſeine Stellung zur Feier des heiligen Meßopfers betrifft ganz
gleicher Weiſe te eben abgehandelten Falle beurtheilt werden
müßte; Mur die das etwa gegebene Aergerniß möglichſt
gut zu machen, läge ihm noch Beſonderen ob

2
Es gibt Art von Excommunication die auf enn be

ſtimmtes kirchliches Verbrechen auf enne beſtimmte ſchwere Sünde
der Art geſetzt iſt daß ſie mit der 0 verbotenen That die ſtets



— 394 —
eine äußere ſein muß, ohne Weiteres (980 facto) eintritt, und
wo onach nicht erſt nach vorausgegangener beſtimmter Mahnung
noch der Spruch eines kirchlichen Richters abzuwarten iſt, wobei
aber ſtets vorausgeſetzt wird, daß der, welcher einer olchen Cenſur
verfallen ſoll, von der Cenſur und tim gegebenen Falle
daran enke, weil nur unter dieſen Vorausſetzungen Hartnäckigkeit
gegenüber der Kirche angenommen werden kann, und entſchuldigt
da auch die ignorantia (inadvertentia) invincibilis. venn

dieſe nicht eine craſſe oder affectirte iſt Die Conſtitution Pius
vom October 1869 „Apostolicae Sedis moderationi“
führt dort, ſie von den mit der That ſe eintretenden Ex⸗
communicationen redet, deren Löſung dem Papſte In beſonderer
Weiſe reſervirt ſind, erſter Stelle die Häreſie auf „Wir
klären, daß alle von chriſtlichen Glauben Abgefallenen Apo
taten) und alle und jede Häretiker, welchen Namen ſie auch
immer ühren mögen, und welcher cte ſie auch immer an

gehören, ſowie auch Alle, welche denſelben anhängen und ſie in
Schutz nehmen (wegen Ketzerei, nicht aus einem andern Grunde),
hre Sache befördern oder vertheidigen, der mit der That
eintretenden, dem Papfſte In beſonderer Weiſe vorbehaltenen Er
communication verfallen.“ Demnach gehört hieher der „alk⸗
katholiſche“ Prieſter, den wir an weiter Stelle ins Auge gefaßt
haben, und vir  1 hätten es un mit einem Prieſter, der nicht
bloß eine „altkatholiſche“ Geſinnung QNi ſeinem Herzen trug oder
rägt, ondern der dieſe auch nach Außen, ſei 2 geheim oder
öffentlich, kundgethan hat oder kundgibt, wohl wiſſend und im
gegebenen Falle darandenkend, daß auf ſeine Handlungsweiſe die
Excommunication Aabae sententiae geſetzt ſei, und der omit

dieſem Grunde Ur ſei haeresis formalis t Externa
mit der That ſe der größeren, dem Papſte in beſonderer Weiſe
vorbehaltenen Excommunication verſallen Aare.

Haben wir tm zuerſt aufgeſtellten Falle in der ſchweren
Sünde den run erblickt, ob welchem nach göttlichem Gebote
die heilige Meſſe nicht ofort, ondern nur unter gewiſſen Cau



— 390 —

elen celebrirt werden darf, te hier noch überdieß das kirch
liche Sub gravi verpflichtende Verbot einer ſofortigen Celebration
entgegen. Ur das kirchliche Geſetz iſt nämlich einem ſolchen
Prieſter 8ub gravi verboten, die Euchariſtie du empfangen, und
demnach auch das heilige Opfer eiern, ſowie es ihm über⸗
haupt unterſagt iſt, kirchliche Handlungen vorzunehmen, die einen
Tdo vorausſetzen, ſo ange eLr nicht von der auf ihm laſtenden
Excommunication abſolvirt worden iſt; und 8 gilt dieß auch
dann, inzwiſchen eine vollkommene YN  *  eue CUIII voto
Conftendi erweckt, und eLr omi uin der entſprechenden Weiſe
das Hinderniß der chweren Sünde entfernt hätte. Reiffenſtuel
un mit ihm der Sache nach die katholiſchen Theologen ber
haupt) ſagt un dieſer Beziehung: „Excommunicatus I potest
lieite AUllum Sacramentum administrare. EHt 06 intelli-
gendum 681 0I SOolum de CXxXCOmmunieato adhue impoeni-
ente, Utpote qui ratione 81 peccati mortalis prohibetur
Sacramenta suscipere vel administrare. 8ed etiam de
qui Der perfectam COontritionem Jam rediit 1IN gratiam Dei
Siquidem talis IOH potest licite t absque beccato IIOT=

tall (nisi ExCuset justa Causa) ulum Sacramentum admini—
Strare, donec fuerit absolutus SU xXCOmmunicatione:
Ageret enim (COntra praeceptum ceclesiae et SXPDPTesSam 1lius
prohibitionem 1N materia gravi.“ (Theol. 1 13
de censuris.) Wenn da gerechte Entſchuldigungsgründe In Aus
icht genommen erſcheinen, ſo geſtattet das kirchliche Geſetz eine
olche Ausnahme, ſo die Gläubigen einen olchen Prieſter an

gehen, die heilige Meſſe zu eſen, oder was dasſelbe iſt, E er
Offcio die Meſſe leſen muß, oder eLn onſt, eil die

Excommunication ni manifeſt iſt, etuen guten Ruf gefährden,
Aergerniß hervorrufen würde: das erſtere deßhalb, weil nach der
Conſtitution Martin V 55 Cvitanda Scandala“ die au
bigen da Recht haben, an einen nich namentlich cenſurirten
Prieſter eine ſolche Bitte U ellen und darum der EXCOIIIUU“

nicatus toleratus nicht gegen das kirchliche Recht verſtößt,



— 350 —
er einer ſolchen Bitte nachkommt, indem on das genannte Rh
gar keinen Zweck hätte; das letztere aus dem Grunde, eil ein
bloß menſchliches Gebot Unter einem verhältnißmäßig großen
Nachtheile nicht verbinden will Bei einem ſolchen Ausnahms⸗
falle würde aber natürlich immer vorausgeſetzt, daß ke  In göttliches
bO die Darbringung des heiligen Meßopfers ſtreite.
Wenn alſo die Umſtände derart wären, daß ur die Feier der
heiligen Meſſe von Seite eines ſolchen Prieſters den Gläubigen
Aergerniß gegeben würde, weil die haeresis Xterna all
bekannt und eine reumüthige Umkehr nach Lage der Dinge gar
u anzunehmen wäre, oder enn die Bitte geradezu un ſünd

2
hafter Weiſe, wie im S  enne der Glaubensgleichgiltigkeit oder der
Begünſtigung der Häreſie, geſtellt worden wäre, mu die
Feier der heiligen kraft göttlichen Gebotes unterbleiben.
Und E für den all, daß kein göttliches Verbot vorläge und
das kirchliche Recht eine Ausnahme zuließe, würde die triden  2
tiniſche ehre und Vorſchrift, die wir oben erwähnt haben,
Geltung kommen müſſen, der mit der That ſe COm
municirte Prieſter darf von den durch das kirchliche Recht 9e
ſtatteten Ausnahmsfällen nur unter der Bedingung Gebrauch
machen, daß ELr noch vor der heiligen bei einem Prieſter
beichtet, der a haeresi zu abſolviren bevollmächtigt iſt, und
enn EL das nicht kann, eine vollkommene Reue erweckt und
dann ſobald als möglich bei einem bevollmächtigten Prieſter
beichtet Wäre derſelbe ſich noch anderer chwerer Sünden be⸗
wußt, mu tm inne der Mehrzahl der Theologen, darunter
die großen Moraliſten Suarez, Lugo und der heilige Alphons
(ůib 585), der Celebration der Meſſe mit Rückſicht
auf die tridentiſche orſchri Sess 13 7 inzwiſchen
möglich die Beichte bei einem gewöhnlichen Prieſter vorangehen.

Immer wird alſo verlangt, daß ein ſolcher Prieſter vor der
Feier der heiligen Meſſe ſich wahrhaft bekehre. Würde aber dieß
nicht der Fall ſein, o würde nicht ur das vorhin Geſagte auch
hier gelten, ondern der 1P80 racto excommunicirte Prieſter, der



— 27 —
außer den angeführten Ausnahmsfällen Wider das Verbot der
Kirche die Functionen des Ordo, den er bekleidet, verrichtet, und
un dieſem Sinne auch trotz der Excommunication Meſſe lieſt, ver

ällt auch 1pPS0 facto in die Irregularität, wie dieſes auch on
bei einem 05 ſuspendirten Prieſter der Fall iſt, welcher unbe—
a  E ſeiner Suspenſion nicht nſteht du celebriren. Es hat für
unſeren Fall Geltung, was der heilige Liguori lib ＋. . 171
ſagt „ExXxcommunicatus Illieite Sacramenta administrans In-
currit irregularitatem, 8ive Sit Vitandus Sive toleratus.“

Obwohl bei gewiſſen Delicten, wie be dem uns vorliegenden
Falle, die Excommunication bereits 1P80 facto eintritt, kann
doch noch eine eigene ausdrückliche Excommunications⸗Sentenz
von dem kirchlichen richter ausgeſprochen werden, was auch nicht
ohne Belang iſt rückſichtlich der kirchenrechtlichen Folgen der Ex⸗
communication. Wir haben nämlich da den Fall einer notoriſchen
Excommunication, und ＋2 kommt alsdann nur noch darauf an,
ob die Excommunications⸗Sentenz auch tm kirchenrechtlichen Sinne
fficiell publicirt worden ſei oder nicht, un dem Excommu⸗
nicirten einen ſogenannten excommunicatus vitandus erblicken
zu müſſen oder nicht. Hier an dritter handelt es ſich

einen „altkatholiſchen“ Prieſter, welcher notoriſch häre⸗
tiſcher Glaubensrichtung von ſeinem zuſtändigen kirchlichen Richter
ni bloß ſuspendirt, ſondern auch durch eine pecielle und aus
drückliche Sentenz für excommunicirt erklärt vorden 13  —4 ohne
daß jedo dieſe Excommunications⸗Sentenz vom kirchlichen Richter
oder tn deſſen Namen und Auftrage dem gläubigen einer
ganzen Diöceſe oder einer beſtimmten Pfarrei publicirt worden
iſt Uebrigens iſt die Thatſache der ſpeciellen und ausdrücklichen
Excommunication, wenn auch eine kirchenamtliche Publication
nicht erfolgte, dennoch keineswegs geheim geblieben, ondern auf
eine andere glaubwürdige Weiſe zur öffentlichen Kenntniß 9e
langt, und ＋ handelt ſich dennoch einen „altkatholiſchen“
Prieſter, welcher, obwohl nicht als iees Vitandus tm



398

kirchenrechtlichen Sinne, doch als notoriſch excommunieirter Er

ſcheint.
Es frägt ſich nun: Stellung nimmt ein ſolcher

Prieſter Ur (  Feier des eiligen Meßopfers ein?
In ſo eit der gegenwärtige Fall mit dem früher aufge⸗

2

ſtellten zuſammenfällt, hat es hier die gleiche Bewandtniß, und
8 würde Omi ern ſolcher Prieſter, eL es wagen würde,
die heilige Meſſe su celebriren, ſich mehrfacher ſchwerer Sünden
ſchuldig machen: nämlich einer ſchweren Sünde des Sacrilegiums
oder der unwürdigen Behandlung des Heiligſten, einer ehr ſchweren
Sünde der Auflehnung wider die öffentliche Autorität und Dis
ciplin der Kirche und einer ſchweren Sünde des öffentlichen Aerger⸗—
iſſes, un ſo weit ſein ſacrilegiſches Unternehmen in die Oeffent⸗
lichkeit käme, eines Aergerniſſes, das ́um ſo ſündhafter iſt, als
Es ſich hier eine Häreſie handelt, die eben im Entſtehen e⸗
griffen iſt, und Alles aufbietet, die kirchlichen Begriffe zu ver

wirren und die Gläubigen irre führen Inſofern EL endlich
die heilige Handlung zu ſchismatiſchen und häretiſchen Zwecken
mißbraucht, ſündigt ＋ auch ſchwer wider die ihm obliegenden
Pflichten des Glaubens und der Liebe zur kirchlichen Einheit,
und eS are die Folge eines olchen ſündhaften Unternehmens
ehen auch die 1PS0 facto eintretende Irregularität.

Haben wir aber im Vorausgehenden gewiſſe Ausnahmsfälle
in Usſicht genommen, bei denen vor aufgehobener Excom
munication, reilich unter gewiſſen vorauszuſchickenden autelen,
die Meſſe celebrirt werden darf, und bei denen jedenfalls keine
Irregularität In Folge der vor der Excommunications-Aufhebung
geſchehenen Celebration eintritt, ſo gelten hier gar keine Aus  7
nahmen, und es iſt einem ſolchen „altkatholiſchen“ rieſter V
olut durch das Kirchenrecht verwehrt, vor aufgehobener Excom
munication celebriren; thut eLr ＋ aber deſſenungeachtet, ſo
verfällt EL jedenfalls 1PS0 ACO der Irregularität. Iſt nämlich
derſelbe wohl nicht nominatim excommunicirt, ſo iſt doch eine
Excommunication eine manifeſte, eine notoriſche, der gegenüber



— 599 —.
er keineswegs die Wahrung ſeines guten Rufes oder an die
Hintanhaltung eines Aergerniſſes appelliren kann, weil  14 vielmehr
gerade die Mißachtung der Excommunication ihn nur noch mehr
diffamiren und noch mehr ein gerechtes Aergerniß hervorrufen
muß Sodann können bei der Notorietät der Sachlage die läu
bigen erlaubter eiſe einen ſolchen Prieſter gar nicht das
Meſſeleſen erſuchen, und ma dieſelbe Notorietät das öffentliche
Aergerniß geradezu unvermeidlich, ſo daß als ein weiteres Hin
derniß noch das göttliche Gebot hinzukommt, kein Aergerniß zu
geben. Der Y aber, der außerdem nur noch allein nach
dem kirchlichen Geſetze Uunter gewiſſen Umſtänden 1e Folgen der Ex⸗
(ommunication ſuspendirt, kann hier keine Anwendung finden, da die
Celebration der Meſſe nicht der „äußerſten Seelennoth“ oder üher⸗
haupt einer „großen Seelennoth“ eines Gläubigen abzuhelfen hat

Man erſieht alſo, daß der ritter In Augenſchein
genommene all be aller Verwandtſchaft nit dem voraus
gehenden dennoch ein eigenthümliches Gepräge habe, und daß
wir omi 0 im Intereſſe der Klarheit Re hatten, den⸗
ſelben als eigenen Fall zu behandeln. Hier ſei auch noch, bevor
wir zUum vierten Falle übergehen, zweier Punkte Erwähnung ge⸗
macht, welche Unter den gegenwärtigen Verhältniſſen praktiſch
geworden ſind Der eine betrifft die Frage, welcher kirchliche
Richter zur Fällung der Excommunications⸗Sentenz competent
ſei, und wir beantworten dieſelbe In ürze dah  in, daß dieß ſo
wohl der Diöceſanbiſchof iſt, dem der etwaige „altkatholiſche“
Prieſter in Gemäßheit des Diöceſanverbandes unterſteht, und
ſodann auch der Biſchof jener Diöceſe, in der derſelbe das Crimen
der „altkatholiſchen Häreſie begangen, bezüglich als „altkatho⸗
liſcher“ Prieſter Meſſe geleſen hätte. ilt das Letztere aus dem
Grunde, weil der Verbrecher das Forum des Tte erwirkt,
er da Verbrechen begeht (et. lib tit. de fOrO Competenti
CaD 20) ſo hat das Erſte gewiß dann 0 ſo der „altkatho⸗
liſche“ Prieſter ſe außerhalb der Diöceſe ſein Unweſen triebe, da
e8 ſich da eine ache handelt, die wie auf die Kirche, ſo



S

auch auf die Diöceſe des Diöcefanbiſchofs ezug hat (of. Lig
N. 22.)

Der andere un bezieht ſich auf die „altkatholiſche“ Ein⸗
wendung, die „altkatholiſchen“ Prieſter ennen die Gerechtigkeit
nd Giltigkeit der ber ſie verhängten Kirchenſtrafen nicht a
und dieſelben eten omit berechtigt t  hren rdo trotz Suspenſion
und Excommunication auszuüben teſe Einwendung iſt gerade
ſo viel werth als die weitere „altkatholiſche“ Behauptung, die
„altkatholiſchen“ Prieſter und nicht ap und Biſchöfe der
ganzen katholi chen Welt wüßten was katholiſcher Glaube Are
und fußt dieſelbe überdieß noch auf enem Principe, bei dem
jede Disciplin außer and und and gehen müßte Iſt enn

derartiges Gebaren von „altkatholiſcher“ ette überhaupt dem
Janſenismus entlehnt und da von der Kirche wiederholt ver
amm worden ſo widerſtreitet dasſelbe ſo offenbar dem irch
lichen Rechte und der kirchlichen iſſenſchaft daß e8 wahrlich

überflů ſig vare ernen derartigen „altkatholiſchen“ Hum
bug noch erner weiteren Aufmerkſamkeit würdigen

Wie ereits geſagt worden ſo edingt der Umſtand ob die
vom kirchlichen Richter gefällte Excommunications entenz auch

kirchenrechtlichen Sinne publicirt worden oder nicht den Ex⸗
communiecirten als vitandus oder als ennen on vitandus
(toleratus). Nach dem bisher Abgehandelten bleibt uns nur

noch der Fall ſolchen officie erfolgten Publication der Ex
communications- Sentenz, und wir eziehen uns denn letz
vierter auf jene „altkatholiſchen“ Prieſter, die als noto⸗

ſche Häretiker von ihrem zuſtändigen kirchlichen Richter peciell
und ausdrücklich, mit Angabe ihres Namens, excommunicirt und
auctoritate judicis abermals mit Angabe ihres Namens, als von

der 1 Ausgeſchloſſene öffentlich denuncirt, dem gläubigen
Volke beſtimmten Pfarrei oder einer ganzen Diöceſe ver

kündet worden ſind, ſei eS inter solemnia oder be
Gelegenheit der Predigt oder Ur Anſchlag den Kirchenthüren



— 461 —
oder einem öffentlichen Tte, oder n durch eine öffentliche
Bekanntgabe nach dem Gebrauche des Tte oder der iöceſe:
genug, enn die auetoritate judicis ſtattgefundene Bekannt
gabe zur allgemeinen Kenntniß der Gläubigen einer beſtimmten
Pfarrei oder iöceſe gelangen konnte Daß ieſe kirchenamtliche
Publication jeder lbſt örte, iſ nicht nothwendig; iſt ſie ein
mal einem beſtimmten rte erfolgt, o genügt für jene läu
bigen dieſes Ites, we dieſe kirchenamtliche Verkündigung nicht
ſe vernahmen, die zuverläſſige private Kenntniß von dieſem
Acte, und würde in dieſem Sinne auch ein Biſchof die von

ihm verhängte nominelle Excommunication ſei ganzen iöceſe
rechtsgenügend publiciren, enn eL ＋ in ſeiner Domkirche mit
der beſtimmt ausgeſprochenen Intention äte, daß dieſe Pub⸗
lication für die Diöceſe gelten ſollte Es iſt dieß ganz
analag der Art und eiſe, in welcher der Papſt, wenn eL Je
manden mit Angabe des Namens excommunicirt und dieſe Straf
ſentenz öffentli ekannt gibt, dieſelbe Tbi et Orbi dadurch zu
publiciren pflegt, daß EL ſie an den hiezu beſtimmten rten un
Rom öffentlich anſchlagen läßt, wodurch die kirchenamtliche Pub
lication für den ganzen katholiſchen Erdenkreis rfolgt, und tm
Weiteren für alle Theile der katholiſchen Welt die zuverläſſige
private Kenntniß von dieſem cte genügt

Haben wir 8 alſo hier letzter Stelle mit Prieſtern
hun, die In der Sprache des kirchlichen Rechtes als nominatim
Excommunicirte, oder genauer als nominatim éExcommunicati
et denuntiati zu bezeichnen ſind, und nach dem canoniſchen
als éExcommunieati vitandi (non Olerati gelten, ieg uns

nunmehr die Beantwortung der rage ob,‚ welche Stellung denn
ieſelben zur Feier der heiligen Meſſe einnehmen.

und gilt da Alles das, was wir bezüglich der Meſſe
des „altkatholiſchen“ Prieſters angeführt haben, welcher, wie man

er weiß, von ſeinem kirchlichen Richter wegen notori häre
tiſcher Glaubensrichtung ſpeciell und ausdrücklich für ELC  2
nicirt erklärt worden iſt, obgleich dieſe Sentenz nicht kirchenamt⸗



— 402—

lich publicht wurde. Außerdem Ommm aber noch uüm Beſondern
zu erinnern, daß dem „altkatholiſchen“ Prieſter, der EXCOIIIIU=

nicatus Vitandus iſt, durch das Geſetz der Kirche nicht bloß
unterſag iſt, Meſſe eſen, ſondern auch einer heiligen Meſſe
näher einem merklichen Theile derſelben, zu aſſiſtiren; 00 7 kann
aber einer Zeit, kein öffentlicher Gottesdienſt tn der Kirche
gehalten wird, dieſe beſuchen, Aum darin privatim, von andern
getrenn beten; ſe das dürfte geſchehen, daß EL während
der Meſſe an einem abgetrennten rte der Kirche, un einer Kapelle
erſelben, für ſich allein betete, ohne mit andern der heiligen
Meſſe 3u aſſiſtiren. Zwar iſt 8 auch inem XCOommunieatus
toleratus durch da kirchliche Recht verboten, der heiligen Meſſe
beizuwohnen; doch entſchuldigt da erin Nothfall, wie enn

n ſeine Ehre und ſein guter Ruf tu Gefahr käme, oder

Aergerniß entſtünde, was namentlich dann nahe iegt, o * ſich
um einen XCOmmunicatus oecultus handelt. nd dann, würde
ern XCOmmunicatus vitändus ＋ einer eſſe aſſiſtiren,
und dieß an einem Orte, WO eL gewiß vitandus iſt, ſo Are 2

von einem der Geiſtlichen, der dieſem we ſich auch, Uum

Aufſehen möglichſt V  U vermeiden, einer Mittelperſon bedienen
kann, erinnern und zu ermahnen, die Kirche zu verlaſſen.
ur teſe Ermahnung ru  0 bleiben, o Are er, dieß
üglich geſchehen önnte und kein Scandal zu befürchten ſtände,
allen Ernſtes hinauszuweiſen. Wäre das ni möglich, oder
führte 22 U keinem iele, E hätten die Gläubigen die Kirche
zu verlaſſen nisi ExCuset aliqua necessitas und der
celebrirende Prieſter d die Meſſe zu unterbrechen, dieſe
nicht ſchon bis zum Canon gekommen iſt (Lig 7. 176 und

überhaupt die sententia Communis der Theologen) Endlich
verfallen un Gemäßheit der Ulle Pius „apostolicae Sedis
modeérationi“ vont October 1869 jene Geiſtlichen, welche
einen „altkatholiſchen“ Prieſter, der von ſeinem Biſchofe nomi⸗
natim excommunieirt und denuncirt worden it, zur heiligen
wiſſentlich s 1P80 facto der Strafe des Interdictes ab



— 403 —
ingressu ECClesiae (Scienter nominatim excCOmmunicatos 20
divina Officia, 8S6U (Cclesiastica sacramenta, vel 20 éccle—
S1iAaSticam sepulturam admittentes, interdietum Ab ingressu
cclesiae 1P80 jure incurrunt, donece 20 arbitrium ejus,
cujus sententiam Contempserunt, cCompetenter Satis fecerint).
Von einem EXxCOmmunicatus tOoleratus gilt alles dieß nicht,
und ündigt 5 ein ſolcher, ohne Entſchuldigungs—
grund, ſich ſeiner Excommunication bewußt, dem öffentlichen Gottes  2
dienſte beizuwohnen wagt, aber im inne der Conſtitution Mar⸗
tin „Ad Cvitanda Scandala“ ann eine Anweſenheit ohne
Sünde tolerirt werden. Uebrigens wurde, wie jüngſt In den
Zeitungen verlautete, In Braunsberg heim nominatim Cxcommu⸗
nicirten Di Wollmann das dießbezügliche Verbot durch Dis
penſation wiederum aufgehoben.

Nun entſteht aber überhaupt noch mit Rückſicht auf die
vorliegende Thatſache, daß einige „altkatholiſche“ Prieſter bloß
un einer beſtimmten Pfarrei als nominatim Excommuniecirte
kirchenamtlich verkündet worden, die rage, ob der, welcher nur
an einem beſtimmten rte auctoritate judicis als nominatim
XCOmmunicatus denuncirt wurde, bloß hier oder auch an andern
rten, In ſoweit Einzelne davon tchere Kunde erhielten, als
vitandus V  u betrachten ſei? Mehrere Theologen agen, ern ſolcher
ſei überall vitandus, da die Conſtitution Artin 901 VI-
tanda Scandala die EXCOmmunicatos denunciatos Unter—
ſchiedslos als vitandos betrachtet iſſen wolle, indem ſie die
kirchliche Vorſchrift, du meiden, mit keiner Silbe auf den
Ort der Publication einſchränke, und weil ferner die Denun—
ciation an der Perſon afte, und daher dieſe Überall hin begleite.
Andere halten aber feſt, daß der nominatim Excommunicirte nUuLr
da vitandus ſei, W e tm Namen und Auftrage des er
mit Namensnennung als ein nominatim ExCOmmunicatus be
kannt gegeben wurde; denn Mur da ſei die öffentliche Bekannt
gabe eine rechtsnotoriſche, und der Betreffende etn EXCOMUIUV
nicatus publicus Der denunciationem. So namentlich San⸗—

26*



— —64
chez und Caſtrapalaus. (Ef. La Oroix lib 75 187.) Die
Salmaticenſer halten dieſe Meinung für die mehr begründete
und e8 iſt die Sache deßhalb von Wichtigkeit, weil das kirchliche
Geſetz bezüglich der vitandi nur unter der Vorausſetzung die
ewiſſen verbindet, daß die erforderliche Denunciation keinem
Zweifel unterliegt, wie denn Liguori ſagt „In dubio. quis
EXxcCOmmunieatus Sit SUffieienter denuntiatus, OII tenemur
EUI Evitare (ib 7. I. 137)

Wie alſo enn der einem beſtimmten rte als
excCommunicatus kirchenamtlich denuncirte „altkatholiſche“ Prieſter

einem andern rte von dem Geiſtlichen dieſes Tte zur
heiligen Meſſe zugelaſſen würde? Handelte s ſich bloß darum,
daß der erwähnte „altkatholiſche“ Prieſter an einem andern rte

hört, ſo kann man zweifeln, ob EL hier als vitandus
betrachten ſei, und S exiſtirt, wie wir glauben, keine Pflicht,
auf ſeine Entfernung aus der 1r dringen; nie aber darf
geſtattet oder auch nuLl gedulde werden, daß ern ſolcher Prieſter,
der keine licentia celebrandi aufweiſen kann, und von dem
man ogar weiß, daß ihm dieſe Erlaubniß von ſeinem Biſchofe
entzogen worden iſt, die heilige leſe und durch ſeine Auf
lehnung gegen die kirchliche Autorität und Disciplin die läu
bigen ärgere. Kann ern Seelſorger In ſeinem Pfarrbezirke einen
ol Scandal nicht verhindern, was be unſern Verhältniſſen
et eintreffen könnte, • ſoll ELr gegen eln revolutionäres
Beginnen Proteſt erheben, amt aller Schein verſchwinde, als
habe. ELRr die kirchlichen Rechte nicht gewahrt und ſei ?u bei dem
Scandal irgendwie, wenn nicht activ, doch paſſiv betheiligt.

Soj viel ber unſeren Fall Im Uebrigen gilt eS da die
re Würdigung des Geſetzes der Kirche, das den äubigen
unterſagt, unnöthiger Weiſe mit den ExCOmmunicati Vitandi
zu verkehren, ſollte auch nicht chon ern göttliches Geſetz, wie

die Gefahr einer Verführung, eines Aergerniſſes, dieſen
Verkehr verbieten. Aber eS rag ſich da ſchon mehr um die Stellung
der katholiſchen Laien zur Meſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters,



8
** 40

die wir tm 3  it Theile Unſerer Abhandlung ins uge 3
faſſen uns vorgenommen aben, welchem wir demnach ſofort
auch übergehen wollen. Wir erinnern hier nur noch nebenbei,
weil e8 eigentlich ſtrenge zu unſerer Frage nicht ge⸗
hört, daß der éExcommunicatus vitandus der gemeinſamen Suf
fagrien der ir verluſtig geht, ſo daß bei der nunr ganz
privatim für ihn ebetet werden kann, und gilt dieß owohl von

dem noch lebenden, als in ſeiner Excommunication verſtorbenen.
Für den ExcCOommunicatus toleratus darf, enn Occeultus
iſt, indem einer oder der andere mit Sicherheit davon enn
niß haben, das heilige ehopſfer tm Namen der 1 dar
gebracht und öffentlich gebetet werden. ſt aber der Fall ein
offenkundiger, ſo kann für den noch ebenden EXCOmmunieatus
toleratus ohne Nennung eines Namens In der Liturgie zu
Gunſten der Gläubigen erne Meſſe geleſen werden; für den ſchon
verſtorbenen jedo verbietet dieß göttliche ebot, In keinerlei
Weiſe Aergerniß hervorzurufen oder religiöſen Indifferentismus

erzeugen.

II Die Stellung der katholiſchen Laien zur Meſſe des
„altkatholiſchen“ Prieſters.

Wenn auch der „altkatholiſche“ Prieſter positis ponendis
giltig die heilige Meſſe celebrirt, ſo können ſich doch die katholiſchen
V  Qaten zur desſelben keineswegs indifferent verhalten. on
der Umſtand, daß da In ſacrilegiſcher Weiſe das hochheilige Opfer
gefeiert wird, muß das Herz eines jeden wahren und aufrichtigen
Katholiken mit Trauer rfüllen Sodann iſt 8 denn doch auch
rückſichtlich der Früchte der Meſſe, Vie wir oben geſehen aben,
nicht ganz und gar gleichgiltig, ob der celebrirende Prieſter ſich
um Stande der nade oder Ungnade befindet, und nach
dieſer Seite zum Mindeſten die Präſumtion den „alt⸗
katholiſchen“ Prieſter, be dem, wie wir gleichfalls oben geſehen
aben, nicht Et eine 0½ Hdes vorausgeſetz werden darf
Ferners iſt die eigene Seelengefahr und weiterhin auch das Aerger—



— 406 —

niß Betracht gu ziehen das etwa durchaus gerechter Wei
die gewiſſenhaften Gläubigen an Eerner gewiſſen Betheiligung an
der Meſſe ernne „altkatholiſchen“ Prieſters nehmen könnten und
Are 8 auch nöglich, daß hiedurch der „altkatholiſche“ Prieſter

einer antikirchlichen Geſinnung beſtärkt und überhaupt die
Sache der „altkatholiſchen“ Häreſie irgendwie gefördert würde:
alſo möglicher Weiſe könnte ＋ ſich geradezu Aum enne chwere
Sünde gegen da göttliche Gebot handeln Are e8 ni
der Fall daß atholiſche Laien velche der Meſſe des „altkatho—
liſchen“ Prieſters beiwohnen oder denſelben gau angehen Meſſe
zu leſen oder ihm hiezu enn Gebäude ernen aal überlaſſen
innerlich der Häreſie des „altkatholiſchen“ Prieſters nicht bei⸗
ſtimmen, oder falls ſie ihm innerlich beiſtimmten, doch Ur
ihre äußerliche Handlung kein Bekenntniß dieſer Beiſtimmung
ablegen wollen ondern irgend andern Zweck dabei aus

⸗

—
tehli IM Auge haben Neugierde erne eitle efa  2
Ucht das 0 von ——  HO der ſogenannten „Gebildeten“ die Er⸗
reichung ener Empfehlung IN beſtimmten Kreiſen; vielmehr
dieß der Fall, daß dieſelben innerlich die Häreſie des „altkatho—
liſchen“ Prieſters glauben, und daß ihre äußerliche Handlung
dann Sinn und Zweck hätte, damit ern Bekenntniß abzulegen,
daß ſie ihm bezüglich fener Häreſie beiſtimmen, und ſie ihn
deßhalb Schutz nehmen und begünſtigen: ſo Aare das
Sünde auf welche IM Sinne der Conſtitution Iu LX vom

October 1869 „Apostohicae 8edis moderationi“ die dem
Papſte Speciali modo vorbehaltene GCXCOmmuniléeatio latae 8S6En

tentliae geſetzt iſt (n Omnes Christiana f1de Apostatae
et IN singuli haeretici quocumque unomlhe CEnSEAl-

tur t CUjgusCunque Sectae EXxIStant E18Sꝗue cCredentes
receptores fautores generaliter quilibet illo-

TU. defensores)
Endlich verdient hier noch Eenn Umſtand In Be racht

zu werden Die katholiſchen Laien allerdings nicht
mimi die Sachlage der rechten Weiſe zu beurtheilen, und 8



407

kann bei ihnen ern mehr oder weniger entſchuldigender VVII·
um leichter vorkommen aber das offen revolutionäre Vorgehen
des „altkatho en“ Prieſters ird denn doch jedenfalls jeden
wahrhaft und redlich gläubigen Katholiken tutzig machen müſſen
und tn den allermeiſten Fällen ird ihm auch die nähere Unter  —
ſuchung der betreffenden Verhältniſſe und Umſtände 3 enem

richtigen Urtheile ber mnen ſolchen „altkatholi chen“ Prieſter
verhelfen Stande ſein Wird man 8 alſo be erner derar—
igen Sachlage ſe von allem Perſönlichen abgeſehen, nicht
ganz natürlich finden venn da gewiſſenhafte Katholiken auch ſo
ſchon zur Meſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters kein rechtes Ver—
trauen haben, ſie ſich der Beſorgniß hingeben, 8 möchte
der „altkatholi che“ Prieſter Folge weſentlicher De cte ni einmal
giltig celebriren oder derſelbe möchte 8 mit den ihm gegebenen
Meßintentionen eben nicht ehr * nehmen und was der⸗—
gleichen edenten mehr ſind? So viel iſt erfahrungsmäßig gewiß,
daß gerade die Iſolirung des Prieſters die Lostrennung des
ſelben von dem rechten kirchlichen Verbande für denſelben die
Gefahr der Corruption ehr nahe bringt und gerade der „alt⸗
katholiſche“ Prieſter muß ſich un olge ſei Oppoſfition
die Iu naturnothwendig mehr oder ernem Fahr
waſſer bewegen, das Sinne der modernen een mehr oder
weniger den kirchlichen Quben und das Ir  E Ge⸗
wiſſen gerichtet iſt, daß e8 demnach et erklärlich iſt,
die Präſumtion eben nicht zu eſſen Gunſten

Wir glauben, all das Angeführte werde vollkommen hin
reichen um die Anſicht als durchaus begründet erſcheinen du
aſſen nach welcher 68 den ka  li Laien Allgemeinen
ſtrenge unterſag iſt NI der Meſſe des „altkatholi en“ Prieſters
ſich activ zu betheiligen ſei 8 daß ſie der en beiwohnten
oder enen „altkatholiſchen“ Prieſter angingen, die Meff
leſen oder daß ſie dieſem ſelbſt Meſſeleſen irgendwie er⸗

möglichten Doch können Beſonderen Iu olge beſonderer
Umſtände und Verhältniſſe mehr oder weniger Ausnahmsfälle



.—— —

408

eintreten, und geben eben die beſondern Verhältniſſe und Um
ſtände im Einzelnen den praktiſchen Fällen wiederum ihre be
ondere, eigenthümliche Färbung. Wir werden die Sache darum
auch noch un threm näheren Detail verfolgen und zu dieſem
der entſprechenden arhei wegen ehen jene vier Fälle Unter  —  2
cheiden, we wir chon tm erſten Theile unſerer Abhandlung
aufgeſtellt haben

Der zuerſt un Betracht Fall bezog ſich auf die
bloß innere „altkatholiſche“ Geſinnung, auf die haeresis Mere

interng. Dieſer Fall hat für die gegenwärtig geſtellte Frage
eigentlich keine re praktiſche Bedeutung. Da nämlich vor

ausgeſetzt wird, der inneren „altkatholiſchen“ Geſinnung ſei in
keinerlei Weiſe auch äußerlich Usdru gegeben worden, o haben
hievon die Gläubigen keine Kenntniß. Anderſeit ordert e8 die
Nächſtenliebe nicht bloß, ondern auch die alte Rechtsregel, von

ſeinem Nebenmenſchen ſtets das Beſſere vorauszuſetzen, und
dürfte chon gar nicht ein rieſter ohne die ſicherſten Beweis—
gründe der häretiſchen Gefinnung geziehen werden, indem eben
durch eine olche Beſchuldigung am allermeiſten der prie⸗
ſterliche Charakter desſelben bloßgeſtellt wird Die katholiſchen
Laien werden alſo dem Prieſter mit der bloß inneren „altkatho⸗
liſchen“ Geſinnung mit emſelben Vertrauen entgegenkommen,
mit dem ſie überhaupt ihre Prieſter erfüllt ſein ſollten,
und werden tm Uebrigen nach ſeinem ſonſtigen Habitus das
Urtheil fällen, ob ſie Iun ihm einen gewiſſenhaften Prieſter vor

ſich haben, der ihr Vertrauen In der vollſten Weiſe verdient. e
werden darum ohne Anſtand der Meſſe desſelben beiwohnen önnen,
und werden eben hiemit gan und gar dem Kirchengebote Genüge
leiſten, und wenn ſie von emſelben eine Meſſe auf ihre niten-⸗
tion eſen aſſen, ſo können ſie un der gleichen Weiſe vie auch
ſon auf die Früchte heiligen Meßopfers Rechnung machen.
Iſt 8 allerdings, wie geſagt worden, nicht gleichgiltig, ob



— 409 —

der celebrirende Prieſter ſich Stande der nade oder Un⸗
gnade befinde, entzie ſich dieß ehen zumeiſt der menſchlichen
Beurtheilung, da man nicht ins Herz des Andern hineinſieht
und ird ＋2 ehen hier te überhaupt gelten daß man ſich nach
Möglichkeit in ſeinen geiſtlichen nliegen an olche Prieſter wendet,
welche man nach ſeiner Ueberzeugung für gewiſſenhafte Diener
des errn zu halten vermag.

Wir haben aber erſten Falle auch die Möglichkeit ge
daß ern Prieſter ſeine innerliche „altkatholi che“ Geſinnung

irgendwie auch äußerlich declarirt hätte, ohne daß derſelbe jedoch
gewußt und gegebenen Falle daran gedacht hätte Wwie auf
ſeine Handlung die Excommunication geſetzt Are n dieſer
Hinſicht gilt denn alſo daß die katholiſchen Laien die äubigen
welche von dieſer Aeußerung der altkatholiſchen“ Geſinnung
ſichere Kunde erlangt haben, ſich der Betheiligung der Meſſe
eine ſolchen Prieſters enthalten, ˙ eit die elgene Seelen—
gefahr oder das von Andern gerechter Weiſe zu nehmende

eiden MoAergerniß dieß nothwendig machen Soweit dieſ
mente außer rage ſtehen oder nach dieſen Beziehungen ent⸗
prechend vorgebaut ware, önnte ein entſprechender guter Zweck
wie die Erfüllung des Kirchengebotes ſchon rechtfertigen
daß ſie der Meſſe ernes ſolchen Prieſters beiwohnen und mn ſo
eit das bO der Nächſtenliebe dabei ni IN gerechte Colliſion
kommt dürfte auch Unter Umſtänden 3u enem ſolchen guten we
enn ſolcher Prieſter elbſt IM das Meſſeleſen angegangen werden
Aus bloßer Neugierde oder zu andern verwandten echten
Zwecke natürli Beides nicht inſofern überhaupt bei
unſerer gegenwärtigen Vorausſetzung die Annahme 0  — 1 we
ra iſt, was wohl da weniger ſtatthaben dürfte Würde
man ſich aber der Meſſe eines olchen Prieſters bethei⸗
igen, indem man innerlich deſſen „altkatholiſche“ Geſinnung
theilt ſo würde man ſich geradezu der Sünde der haeresis
nterna ſchuldig machen und noch obendrein dieſe Be
theiligung den ausgeſprochenen Sinn, daß damit das Bekenntniß



410
abgelegt werde, man ſtimme demſelben In ſeiner Häreſie bei und
wolle ihn deßhalb tn Utz nehmen und begünſtigen, ſo verfiele
nan durch eine olche haerèsis formalis t Rxterna auch In
die dem Papſte Speciali modo vorbehaltene Excommunication,
vie wir vorhin chon erwähnt haben. Auch der zuletzt ſuppo⸗
nirte Zweck dürfte In der Praxis hier weniger leicht zutreffen,
eil derſelbe doch ſchon mehr die notoriſche mit der Erxcommu—
nication belegte Häreſie des betreffenden Prieſters zu ſei run
lage hat, te 8 denn auch überhaupt nicht leicht vorkommen
dürfte, daß der Prieſter, der eine innere „altkatholiſche“ Ge⸗
ſinnung auch äußerlich declarirt, damit nicht auch tn die Er⸗
communication verfallen wäre, welchen Fall bir zweiter Stelle

in 3 zu ziehen 2— —
2

Da die Conſtitution Martin „Ad EVItande SnaI
die vom Kirchenrecht auf den Verkehr mit Excommunicirten ge
ſetzten Folgen auf die xcommunicati Vitandi beſchränkt hat,
ſo elten ezügli der Stellung, welche die katholiſchen Laien
0  ur Meſſe des 1P80 facto excommunicirten „altkatholiſchen“ Prie⸗
er einnehmen, um Weſentlichen die chon erſter ins
Uge gefaßten Geſichtspunkte; denn ein ſolcher „altkatholiſche“
Prieſter iſt eben als bloß „1P80 facto“ excommunicirt ern
communieatus toleratus, N Vitandus. Demnach können
jene Gläubigen, die nichts darum wiſſen und nicht einmal mit
ſtarkem Grunde vermuthen, daß der gedachte rieſter 1580 facto
excommunicirt ſei, einen olchen rieſter ohne Wei eres bitten,
eine heilige Meſſe zu leſen ind ihm zu dieſem Zwecke ein Meß⸗
ſtipendium reichen. ene Gläubigen dagegen, we ſtarke Gründe
dafür haben, reſp für ſich als gewiß annehmen su dürfen glauben,
daß ein beſtimmter Prieſter mit der Excommunication latae
Sententiae belaſtet ſei, eil eLr nicht bloß früher gegen die vati
caniſchen Glaubensdecrete ſich Usſprach, ondern dieß auch ſpäter
noch und bis auf die jüngſte Zeit un der unzweideutigſten Weiſe



— 411

that (hätte eL nach früheren Aeußerungen uun der jüngſten Zeit
irgendwie merken laſſen, daß EL nich mehr ſo denke wie früher,
• wäre, da keine sententia judicis vorliegt, IIX fOro CXterno
das Beſſere zu vermuthen), ſollten ſolchen Prieſter nicht
ohne wichtigen Grund angehen heilige Meſſe zu eſen
(Es ordert dieß die riſtliche Nächſtenliebe, da kaum du erwarten
ſteht, daß Eern ſolcher unglücklicherMann, der o deutliche Zeichen
ſeines Verharrens der Sünde gibt, ſich noch Vor der Cele  2
bration der heiligen Meſſe ekehren werde Selbſt für den l
jedoch, daß einzelne Gläubige mit tarkem Grunde vermutheten
oder für ſich wüßten,  — Pu beſtimmter Prieſter ſei
haeresis Cxterna 180 facto excommunicirt dürften ſie ener

Meſſe aſſiſtiren wofern dieß ni Iu bö ELr Abſicht 9 chieht
Wir önnen uns aber auch enen notoriſch „altkatholiſchen“
bloß 180 facto ercommunicirten Prieſter denken ſo daß eS enn

öffentliches Scandalum venn Er e8 agte die heilige
leſen Da Are denn die Aſſiſtenz erner Meſſe, die Eein

ſolcher Prieſter lieſt und die Communion aus einer and, ſowie
die an ihn, daß ELr keſſe leſe, Theilnahme an enem öffent⸗
lichen Aergerniſſe und 8 mn der Abſicht geſchähe, ſeiner
häretiſchen Sache Vorſchub zu leiſten ¹ au dief Sünde
(Ppraemissis praemittendis) ogar die dem Papſte spéeciali
mOdo vorbehaltene EXCOmmunieatio Abae sententiae 9e
knüpft Wer mit Wiſſen und Willen jedo aus Ppurem
Vorwitze ſolchen Gottesdienſte anwohnt handelt nicht recht
C ſchon ſeine Anweſenheit Theilnahme an Mem öffentlichen
Aergerniſſe iſt ſubjectiv betrachtet mag jedo ſei Handlung,

ſie nicht öfters ſtattfindet wegen mangelhafter Erkenntniß
ihrer Verwerflichkeit nicht ſelten milder V beurtheilen ſein

Haben ſchon an weiter Stelle das Aergerniß Iu Be
1 gezogen welches Uunter Umſtänden nach göttlichem Gebote
jedwede Betheiligung an der Meſſe des 180 26C%C0 mu



2—2—  —  5

— 412 —

nieirten „altkatholiſchen“ Prieſters unterſagt, ſo hat dieß noch
mehrerne Geltung von der Meſſe eines ſolchen „altkatholiſchen“
Prieſters, welcher wegen ſeiner notoriſchen „altkatholifen“ lau⸗
bensrichtung von ſeinem kirchlichen Richter ſpeciell und aus

drücklich excommunicirt worden iſt wenn auch derſelbe nicht
Sinne des Kirchenrechtes als excommunicirt und denuncirt aufzu  2
faſſen iſt wie wir eben dieſen Fall ritter Stelle Auge haben
Da nämlich hier die Notorität noch offenkundigere iſt ſo
muß da das oment des öffentlichen Aergerniſſes noch
mehr ins Gewicht en die Betheiligung der
eines ſolchen „altkatholiſchen“ Prieſters —10 auszuſchließen. Im
Einzelnen ſtellt ſich die IN der folgenden Weiſe dar:

a) Kein Katholik, der die Lage der inge ennt, darf einen
ſolchen Prieſter irgendwie veranlaſſen, die heilige zu lefſen,
ihn erſuchen, daß ETL dieſem oder m rte o

Einegenannten „altkatholiſchen“ Gottesdienſt halte
enthielte nach der Lage der inge das Anſinnen, der unglückliche
Prieſter olle die heilige Meſſe Acte der Auflehnung
gegen die öffentliche Autorität und die Disciplin der Kirche,
owie Ur Förderung des Schisma, der Häreſie, des religiöſen
Indifferentismus und 3u Acte des Aergerniſſes mißbrauchen.
Es Are alſo die angezeigte Bitte formale Cooperation

Es würdenremden Sünden, und erne olche iſt nie rlaubt
ona alle jene ſich chwer verſündigen, we  14 wohl wiſſend
was eS ſich handle, mnen ſo unglücklichen Prieſter wie wir ihn hier
IM uge haben irgendwie angehen, auffordern bitten did heilige

zu eſen
b) Kein Katholik darf Prieſter, wie er hier Be

tracht gezogen iſt zur Feier der heiligen ſſe dem S  inne
und der Meinung irgendwie verhilflich Ern, daß derſelbe
den an geſetzt werde, der kirchlichen Autorität Trotz zu bieten
die Gläubigen argern die „altkatholiſche“ ache die erklärter—
maßen Eerne chlechte, weil häretiſche und chismatiſche iſt
fördern, Andere zum Abfalle vom katholiſchen Quben und von



4

413

der kirchlichen Einheit zu bewegen Wer un dieſem —  nne  HO und
In dieſer Meinung eine Kapelle, eine Kirche, ein Gebäude, oder
einen Saal, über die ELr verfügen hat, zur Celebration der

Mef von (tre eines „altkatholiſchen“ Prieſters anweiſt oder
übergibt, der hat bei ſei Handlung eine chwer ündhafte Ab⸗
ſicht, und durch dieſe ird die Handlung zu einer eren
Sünde un der Species der Abſicht

Wie aber, ein Katholik ein Gebäude oder einen Saal,
ber die EL zu verfügen hat, auf ängere oder kürzere Zeit
eute überließe, von denen weiß, daß ſie bereit ſind, darin
„altkatholiſchen“ Gottesdienſt zu halten? Und ETL dieß
thäte, nicht mit dem Willen, daß dieſe eule vollbringen, wozu
EL ſie bereit wei (ein ſolcher Wille Are ein ſündhafter), ondern
bloß In der Abſicht, durch die zeitweilige Ueberlaſſung des Ge⸗
bäudes oder Saales einen zeitlichen Gewinn ſich verſchaffen,
oder ein öffentliches Geſchäft, wie ＋2 I ern Gaſtwirth in einer

führt, nicht zu benachtheiligen? Wir glauben, das könnte,
wie eute die inge liegen, ohne großes Aergerniß kaum ge⸗
ſchehen Sehen wir aber auch von dem Aergerniſſe ab, läge
hier, wie der techniſche Ausdruck der Moraliſten lautet, eine
materielle Cooperation gu fremden Sünden vor Eine iſt
zwar nicht abſolut und Unter allen Umſtänden, auch unter der
Gefahr des Todes, unerlaubt; ſie iſt aber anderſeits nie ohne
entſprechende gravis erlaubt, Und e8 muß dieſe
eine ˙o größere ſein, je größer die Bereitwilligkeit des
en zur Sünde iſt, U chwerer ferner die Sünde iſt, zu der
man den en bereit weiß, und In 1e näherer Beziehung
die materielle Cooperation zu der Unde ſteht, welche der Nächſte
zu begehen bereit iſt (f. Lig lib II. 99. (sub und 80)
Demnach gilt In Gemäßheit dieſer Grundſätze von dem vor

liegenden Falle Gewöhnliche, nicht außerordentlich große Nach
theile können, ſe vom Aergerniſſe abgeſehen, die erwähnte
erielle Cooperation nicht rechtfertigen, da ſie In beſonders naher

und einflußreicher Beziehung zu ſo Sünde des U  ent



—414

0 65 iſt uim Allgemeinen geſprochen unerlaubt, der Meſſe
eines Prieſters beizuwohnen, von dem man weiß, daß en wegen
notoriſcher „altkatholiſcher“ Glaubensrichtung von ſeinem kirch  2  2
lichen Richter ſpeciell und ausdrücklich excommunicirt worden
Zwar iſt ein Prieſter, der wo mit Namensnennung mu  —
nicirt, aber nicht zugleich als Excommunicirter kirchlichen
Richter oder In eſſen Namen und Auftrag denuncirt worden
iſt, kirchenrechtli nicht als vitandus zu betrachten; aber ＋
ſtützt ſich die angeführte Theſis auf das göttliche Re Nehmen
wir den günſtigſten Fall an, den nämlich, daß ein Katholik
welcher die Sachlage kennt, der eines Prieſters, vie wir
ihn hier im Auge haben, ohne irgend eine böſe lbſicht oder nur

aus Neugierde und Vorwitz anwohne. Die Afſiſtenz einer ſolchen
würde auch Unter dieſer Vorausſetzung bei den dermaligen

Verhältniſſen, venn nicht 11 allen, die da wahrnehmen oder
nachher davon Kunde erhalten, o doch regelmäßig von mehreren,
zumal wenn der Fall ſich wiederholte, als eine Billigung
deſſen betrachtet werden, vas der excommunicirte „altkatholiſche“
Prieſter thut, oder als ein Zeichen der Verleugnung eines katho  2
iſchen Dogma, oder auch als etn Zeichen der religiöſen Gleich
giltigkeit, de ſchismatiſchen und häretiſchen Geiſtes. Wo immer
aber etwas dieſer Art nit Grund ù befürchten te da are
＋ Sünde, trotzdem der Meſſe eines ſogenannten „altkatholiſchen“
Prieſters zu aſſiſtiren. Mag die Sündhaftigkeit einer ſolchen
ung manchen weniger Bewußtſein kommen, und aher
ihre Sünde auf Grund mangelhafter Erkenntniß eine geringere
ſein, an ſich betrachtet iſt es eine chwere Sünde, eine Handlung
vorzunehmen, die entweder ihrer  2 Natur nach oder Unter den ob⸗
waltenden Umſtänden den Sinn der Billigung einer Auflehnung

die kirchliche Autorität oder der Verleugnung eines kirch
lichen ogma hat, oder die gemeinigli un reſpective von
Mehreren als Bekenntniß einer Irrlehre betrachtet wird
ilt das on da, die Abſicht keine böſe, wenigſtens keine
wer ſündhafte iſt, 0 hat es noch ungleich mehr ſtatt,



415 —
die Abſicht als eine wer ſündhafte erſcheint; eine aber
würde el vorliegen, wenn Jemand der Meſſe eines „altkatho—
liſchen“ Prieſters anwohnte, Uum ſich dadurch als einen ſogenannten
„Altkatholiken“ zu bekennen, oder wenn er mit ſeiner Anweſen⸗
heit die „altkatholiſche“ Sache zu fördern und der kirchlichen
Autorität Trotz zu bieten bezweckte.

Nach dem heiligen Thomas (3 P 82 art habendie Gebete eines In der Excommunication die Meſſe leſenden
Prieſters für die Aſſiſtirenden keine Wirkſamkeit. Andere Theo
logen wollen dieſes nur auf einen ExCOmmunicatus VI
tandus beſchränkt wiſſen; ſe aber dieſem te ihm wolle, ˙ viel
iſt gewiß: ver ſich zur Sünde und Andern Aergerniſſe einer

aſſiſtirt, dem wird ſeine Anweſenheit bei der Meſſ Nur

Schaden, aber keinen Segen bringen.
e) Wer einen Prieſter, wie CETL hier tn rage iſt, veranlaßt,

eine heilige Meſſe zu eſen, oder ihm hie verhilflich iſt oder
ſeiner E  e aſſiſtirt mit dem Bewußtſein und der Willens—
meinung, ſich dadurch als einen Häretiker (Altkatholiken) V  ù he
kennen, oder den häretiſchen Prieſter bezüglich ſeiner Häreſie 3u
begünſtigen, ihm Vorſchub 8u leiſten, und zuglei weiß und um
gegebenen Falle daran denkt, daß auf dieſe ſeine Handlung die
mit der That ſelbſt eintretende Excommunication geſetzt iſt, der
verfällt 1PS0 facto der dem Papſte In beſonderer Weiſe vor

behaltenen Excommunication. Wo eines dieſer Momente fehlt,
tritt die Excommunication ni ein.

Da wir eS an vierter Stelle mit „altkatholiſchen“ Prieſtern
un haben, welche im kirchenrechtlichen Sinne als EXCOIUIS

municati vitandi zu betrachten ſind, o müſſen wir uns da auf
das Kirchengeſetz beziehen, welches den Gläubigen unterſagt, un  2

nöthiger Weiſe mit den EXCOmmunieati vitandi verkehren,
ſollte auch nicht chon ein göttliches Geſetz, wie B die Ge
fahr einer Verführung, eines ergerniſſes, dieſen erkehr ver  2  2



— 416 —

bieten Als unnöthig iſt aber jener Verkehr betrachten, für
den man gar keinen triftigen run hat, den nan ohne einen
eil, ohne einen beſonderen Nutzen des Leibes oder der
Seele für ſich oder den Gebannten oder einen Dritten
zu verlieren, vermeiden kann, der durch kein Geſetz, durch kein
Verhältniß der Zuſammengehörigkeit und Abhängigkeit gefordert,
10 ſe ni einmal durch die Rückſicht auf die uldige Huma⸗
nitd verlangt wird Was ſodann den rad der Verpflichtung
betrifft, we dieſes Kirchengebot den Gläubigen auferlegt, iſt
nach dem heiligen Thomas Und der sententia Communis der
Theologen agen In Bezug auf die communicatio IN di—
vinis verpflichtet dieſes Gebot wegen der Wichtigkeit der Sache
tm Allgemeinen Sub gravi, rückſichtlich des anderweitigen
nöthigen Verkehrs aber nur Sub levi, vorausgeſetzt, daß kein
chweres Aergerniß gegeben und keine Verachtung des kirchlichen
Geſetzes ausgedrückt werden will Selbſt die ſtrengſten Theo
ogen raumen ein, daß das genannte Gebot rückſichtlich des
bürgerlichen Verkehrs (in rebus civilibus), von beſonders EL.

ſchwerenden Umſtänden abgeſehen, nur Uunter einer läßlichen Unde
verbinde. Was endlich die kirchlichen Strafen betrifft, we auf
die Uebertretung dieſes kirchlichen Geſetzes geſetzt ſind, iſt da
das heutige Recht von dem früheren wo zu Unterſcheiden.

Bis auf die jüngſte Zeit var nämlich auf den unnöthigen,
freiwilligen und unmotivirten Verkehr mit einem éexcommuni⸗
catus vitandus die xcCommunicatio minor Abae sententiae
geſetzt, die auch chon auf Grund eines peccatum leve bezüglich
eines unnöthigen erkehr mit einem vitandus incurrirt werden
onnte und dann vom Empfange der Sacramente Usſchloß
Durch die Ulle Pius „Apostolicae Sedis moderation!i“
vom 1 October 1869 iſt jedo dieſe Gxcommunieatio minor
in Wegfall gekommen, und es tritt alſo nach dem heutigen Rechte
die xcommunicatio minor AbaEe sententiae des
nöthigen erkehr mit einem vitandus nie mehr ein te e8
denn heute tn Rückſicht auf den unnöthigen bürgerlichen Verkehr



— 417 —
mit einem namentlich Excommunicirten gar keine Kirchenſtrafe
mehr gibt Die heute noch geltenden kirchlichen Strafen beziehen
ſich nur auf die communicatio 1u divinis, haben aber hier bloß
Geiſtliche t Auge, und auf die Theilnahme jenem Ver—
brechen, deſſe einer namentlich excommunicirt iſt (Ex-
communicationi Abae sententiae Romano pontifici T·

vatae subjacere declaramus: Communicantes CU.  — I·

municato nominatim Papa 1I2 crimine criminoso, C1 8
impendendo auxillum Vel favorem). In der erſteren inſicht
verfallen Geiſtliche, we mit einem vom Papſte nominatim
Excommunicirten wiſſentlich und aus freien Stücken (scienter
t sponte) 1 divinis communiciren und In kirchlichen Dienſten
zulaſſen, 1P80 facto der dem Papſte vorbehaltenen Excommu⸗
nication (Clericos sScienter et sponte communicantes 1N di-
VInis CU. personis Romano pontifice nominatim IL·

municatis et 1IPSO8S IN OFffeiis recipientes EXCOIIMU?V

nicationi latae sententiae Romano Pontifiei reservatae de-
Claramus). Iſt jedo Jemand nicht vom Papſte, ondern von

einem Ordinarius oder Biſchof nominatim excommuniecirt wor

den, verfallen die Geiſtlichen, we einen ſolchen vitandus
zu den göttlichen cten (zu den canoniſchen oren, zur heiligen
Meſſe du kirchlichen Proceſſionen und öffentlichen Gebeten) oder

den heiligen Sacramenten, oder zu einem kirchlichen Begräb⸗
wiſſentlich zulaſſen, 1P80 facto der Strafe Interdicts

ab ingressu ecclesiae auf o lange, bis ſie dem Biſchof, deſſen
Sentenz ſie verachte haben, Genüge gethan, was dem Urtheile
des Biſchofs überlaſſen bleibt (Scienter nominatim IL-

municatos N divina 0ffeia 8SEU écclesiastica Sacramenta
vel ad ecclesiasticam Ssepulturam admittentes, interdietum
ab ingressu cclesiae 1P80 jure incurrunt, donec ad ATl-

bitrium ejus, cujus sententiam cContempserunt, cCompetenter
Satisfecerint). Obwohl hier nicht von Geiſtlichen ausdrücklich
die ede iſt, ſo kann ſich das 8Sub interdicti verbotene
admittere ad divina Officia doch wohl nur auf Geiſtliche



* ——1

418
beziehen, denen eben un dieſer inſicht naturgemäß das Ver—
fügungsrecht zuſteht

Daß wir aber bezüglich des Wegfalls der éexcommuniceatio
minor latae sententiae richtig urtheilen, das ergibt die nähere
Betrachtung der Ulle unzweideutig. Im Eingange derſelben
et 2 nämlich: „Hac perpetuo valitura Constitutione de-ĩ
cernimus, Ut quibuscumque censuris Sive excommuni-
cationis Sive suspensionis SIve interdicti, duae Per modum
latae sententiae ipsoque facto in ceurrendae hactenus IM-
positae sunt, nonnisi illae. QuàS 1In hace Constitutione I-
Serimus, modo, gu inserimus, robur exinde ha-
beant.“ Von den bisher verhängten Cenſuren latae sententiae
en alſo nur jene in Rechtskraft bleiben, welche tn dieſer ulle
Pius angeführt ſind Nun iſt aber gewiß, daß die
communicatio minor eine wahre Cenſur iſt, und daß ſie als
eine auf den unnöthigen Verkehr mit einem xcommunicatus
vitandus geſetzte Cenſur jenen gehört, 50uae Der modum
latae sententiae hactenus impositae sunt;“ gewiß iſt auch,
daß tn der ganzen Ulle „Apostolicae Sedis moderationi“
teſe éxcommunicatio minor Aabae sententiae nicht mehr vor.:

ommt, und ＋ iſt ona evident, daß ſie nicht ferner mehr Gel
tung hat Hiemit ſtimmt überein das Büchlein De OConsti-
tutione „Apostolicae Sedis“ von Petrus Avanzini, das
Rom 1872 Unter den Auſpicien des Inquiſitions⸗Tribunals her⸗
auskam und nur ern Excerpt der In Rom erſcheinenden Latinae
ephemerides, quibus itulus „Acta Sedis“ iſt In dieſem
Büchlein wird gelehrt, daß die HxcGCommunicatio minor Abae
sententiae nach heutigem E. nicht mehr Geltung habe, und
＋2 ird als run beigefügt: Cum de hace CenSUTà.

quamvis minor appellaréetur, 1I0OII amplius Ht mentio.“ In
eben dieſem Sinne ſagt Biſchof Krementz von Ermeland in ſeiner
Antwort den preußiſchen Cultusminiſter (Sub g.) „Hiezu
ommt, daß durch die Bulle Pius Apostolicae Sedis die
früher für den unerlaubten Verkehr feſtgeſetzte Strafe der



— 419 —

communicatio minor in Wegfall gekommen iſt und dadurch für
den bürgerlichen Verkehr, Er nicht zugleich eine participatio
◻ crimine Criminoso iſt, überhaupt keine Strafe mehr beſteht,
das Verbot alſo einer rein perſönlichen Gewiſſensangelegenheit
für den Einzelnen geworden iſt, eit aus dem Verkehre für
ihn eine religiöſe oder fittliche Gefahr reſultirt. Es beſteht jetzt
nur mehr für den Verkehr die interdicti ab ingressu
ecclesiae für diejenigen Geiſtlichen, we einen nominell Ex⸗
communieirten zulaſſen 20 divina Offieia 8S6E6uU écCclesiastica
Sacramenta vel ececlesiasticam sepulturam.“

Haben wiur nun tm Vorausgehenden un ürze die Sachlage
dargeſtellt, wie dieſelbe nach dem heutigen L rückſichtlich der
Excommunicati vitandi tm Allgemeinen vorliegt, läßt ſich
im Beſonderen die Stellung, welche die katholiſchen Laien zur
Feier der eines als Vitandus von ſei Biſchof Om  2
municirten „altkatholiſchen“ Prieſters, 8 ſich eben eine
communicatio 1 divinis CU éexcommunicato vitando han⸗
delt, folgendermaßen urz charakteriſiren: Alle jene Gläubigen,
we ein ſogenannter „altkatholiſcher“ Prieſter, der vom Biſchofe
nominatim excommunicirt und für ſie éExcCOommunieatus vitan-
dus iſt (man beachte hier das ſchon oben bezüglich der Aus
dehnung der erfolgten Denunciation Geſagte), angehen eine Meſſe
zu leſen, ihm iezu ern Gebäude oder einen aal geben, ſeiner
Meſſe anwohnen, übertreten, abgeſehen von dem nach der Lage
der inge hier geltenden göttlichen Gebote, kein Aergerniß
geben und fremden Sünden nicht theilzunehmen, wofern ſie
dieſe Handlungen ohne oth ſetzen, das hier 8ub gravi ver.

undende ebO der Kirche, mit einem vitandus nicht un einen
Verkehr treten; ſie verfallen aber durch die Uebertretung
dieſes kirchlichen Gebote keiner Kirchenſtrafe, enn ſie i  nnerlich
der Häreſie des „altkatholiſchen“ Prieſters ni beiſtimmen, und
alls ſie ihm innerlich beiſtimmen ſollten, durch ihre äußerliche
andlung ke  un Bekenntniß dieſer Beiſtimmung ablegen wollen,
ondern irgend einen andern Zweck dabei ausf  ießli um Auge

27



SV

— 420
aben, eine eitle efallſu das Lob von Seite der ſo
genannten „Gebildeten“, die Erreichung einer Empfehlnng un
beſtimmten Kreiſen Würden VI

ſie aber innerlich der Häreſie des
„altkatholiſchen“ Prieſters glauben, und hätte ihre äußerliche Hand
lung den Sinn und Zweck, aAmt ern Bekenntniß abzulegen, daß
ſie ihm bezüglich ſeiner Häreſie beiſtimmen und ſie hn eßhalb
in Utz nehmen und begünſtigen, ˙ Are das eine Sünde,
auf e die dem Papſte spéeciali modo vorbehaltene III-

municatio latae sententiae geſetzt iſt Der run hiefür ieg
aber nicht arin, daß der erwähnte Prieſter ern vitandus iſt,
mit dem man unnöthiger Weiſe verkehrt, ſondern darin, daß CEL

ein Häretiker iſt, dem man In ſei häretiſchen Sache Glauben
chenkt, und den man in dieſem Sinne begünſtigt.

ber kann man nicht etwa agen, daß für alle jene Fälle,
In welchen nach dem Wegfall der XCOmmunicatio minor auf
den unnöthigen Verkehr mit einem xcommunicatus vitandus
ke  une andere Kirchenſtrafe mehr geſetzt iſt, ein ſolcher unnöthiger
Verkehr auch nicht mehr kirchengeſetzlich verboten ſei daß o
hin uin ſolchen Fällen, venn ni enn göttliches Geſetz, wie die
begründete Gefahr eines Aergerniſſes oder der Verführung den
Verkehr verbietet, keine der Itatio mehr beſtehe? Dieſe
rage wirft das „Augsburger Paſtoralblatt“, auf das wir
uns un unſeren Ausführungen mehrfach bezogen haben, ioch auf
und 42 iſt dieſelbe deßhalb von praktiſcher Bedeutung, eil bei
Bejahung derſelben die der vitatio bezüglich des bürger⸗
en Verkehrs, woferne dieſer nicht ſchon durch ein göttliches
Geſetz unterſagt iſt, wozu auch die participatio 1 Crimine
Criminoso gehört, hinwegfiele, und für Laien ſelbſt be⸗
züglich der COommunicatio In divinis, natürlich In ſo eit kein
göttliches Qili dagegen iſt

Die Beantwortung dieſer Frage hat eine Schwierigkeiten,
denn es handelt ſich eigentlich darum: Beſteht ein dießbezügliches
kirchliches Verbot unabhängig von der excommunicatio minor,

daß die Kirchenſtrafe nur hin  U käme, dieſem für ſich



455
beſtehenden Verbote In der Praxis mehr Nachdruck verleihen;
oder iſt dieſe kirchliche orſchri als ern kirchliches Pönalgeſetz
zu betrachten, das mit dem Wegfall der ſe hinweg⸗
fällt? Die Theologen eilen ſich da un ihren Anſichten, und
äßt ſich aus ihnen nichts Beſtimmtes ermitteln Aus dem Zu⸗
ſammenhalte der hier einſchlägigen en dartin evi-
tanda Scandala“ und tu „Apostolicae Sedis mode-
rationi“ würde man wohl eher zur erſteren Anſicht geführt, da
Pius nicht wie artin erklärt, daß In Zukunft für
dieſe und dieſe Fälle Niemand mehr verbunden ſein ſoll, ſich
von unnöthigem Verkehr mit nominatim Excommunieirten zu
enthalten; erklärt bloß, daß die EXxXCOmmunieatio minor.
welche nach dem bisherigen Rechte auf den unnöthigen Verkehr
mit nominatim Excommunieirten geſetzt war, nicht weiter in el⸗
tung ſein olle Aber Pius hat doch ſicherli die III·
municatio minor aus demſelben Grunde aufgehoben, der Mar⸗
tin ewog, ſie zu reſtringiren, nämlich 20 evitanda SCanl-

dala, und dieß würde wohl kaum erreicht werden, enn das
1  t  E Verbot trotz des Hinwegfalles der Strafe noch fort  2  2
beſtände. Und odann ällt einmal die éxcommunicatio minor
als die Sanctio legis fort, und bliebe die infache lex eccle—
slastica, we  E nach allgemeinem rundſatze (in ſo erne ſie
bloß écclesiastica iſt und nicht eine lex divina oder naturalis
dazukommt) ni SuD gravi incommodo verbindet, önnte man
dann praktiſch dieſe lex cclesiastico tn unſeren Zeitumſtänden
noch urgiren? rwäg man Alles, ſo dürfte die Folgerung als
eine sententia Sat probabilis ſich ergeben: Man könne mit
Grund zweifeln, ob jene Fälle, un welchen auf den unnöthigen
Verkehr mit einem namentlich Ercommunieirten nach dem Weg
alle der ExXCOmmunicatio minor keine andere Kirchenſtrafe mehr
geſetzt iſt, noch ein kirchliches bo der vitatio beſtehe, und man

dürfe demnach un dieſen Fällen, wofern kein göttliches Gebot da
ſtreitet, in der Praxis der sententia benignior folgen.

So hätten wir alſo die Stellung der katholiſchen Laien ur



— 422 —

des „altkatholiſchen“ Prieſters auch IM Detail weiter
verfolgt und es Are demnach der Gegenſtand Unſerer Abhandlung,
vie wiu ernen, 8  Ar Genüge nach allen Seiten Betracht
worden deren Würdigung eben für unſere Tage von beſonderem
praktiſchen Werthe iſt Wẽj

IT haben zum Schluſſe nur noch dem
lebhafteſten Wun che Ausdruck zu geben e8 mo die nade Gottes
10 recht bald all die, auch wenigen doch mmer noch genug
zahlreichen „altkatholiſchen“ Prieſter die gegenwärtig der r
Gottes ſo vie Trauer verurſachen zur gründlichen Umkehr be
wegen auf daß dieſelben das hochheilige er der Meſſe wiederum

lebendigen erbande mit der Ir feiern und ſie owohl
ſelbſt V  u demſelben wieder die re Stellung einnehmen, als auch
bezüglich der katholiſchen Laien von all die Bedenken ent
fallen, auf die vir ſie der beſten Abſicht rückſichtlich threr
Stellung zur Meſſe des „altkatholiſchen“ Prieſters aufmerkſam
gemacht haben SP

Stimmen Mus dem oberöſterreichiſchen Clerus
der Congrun-Frage

Iſt auch die ſogenannte Congrua rage nicht überall gleich
brennend ſo iſt teſelbe doch nirgen künſtlich hervorgerufen
Denn das Mißverhältniß zwiſchen der materiellen Stellung des
Clerus und den gegenwärtigen Zeitverhältniſſen iſt wahrlich nur

zu oft und nulr zu ſehr ein erartig ſchreiendes als daß erne

gründliche Beſeitigung dieſes Uebelſtandes erne allſeitige Gehalts  2
aufbeſſerung nicht das allgemein gefühlte Bedürfniß ſein
Es darf darum gewiß Niemanden Under nehmen, wenn auch
bei uns n Oberöſterreich die Congrua⸗Frage ſich eltend macht
und dieß uin ganz beſonderem rade der Fall iſt eitdem
der Reichsrath den „dürftigen“ und „würdigen“ Seelſorgern
Weſtöſterreichs mit alben illion Form eines Vor⸗



— 423 —

ſchuſſes aus dem Religionsfonde Unter die Arme greifen für
gut befunden, und Amt die Abſicht den Tag gelegt hat, die
Regulirung der materiellen Stellung des Clerus eheſtens ſelbſt
in die Hand nehmen zu wollen. Da gilt 8 nämlich, ſich nun:

mehr für eine beſtimmte entſchiedene Haltung zu entſcheiden
und et antikirchlichen Beſtrebungen dieſer oder jener liberalen
Abgeordneten zuvorzukommen oder ieſelben doch nach Möglichkeit

paraliſiren. In dieſem S  unne wurde denn auch In Linz
Juni J eine Diöceſanconferenz abgehalten, die ſich ahin

Usſprach, daß der Seelſorgsclerus des Bisthums, ſofern nicht
andere kirchliche Mittel zu einem anſtändigen Unterhalte aller
Mitglieder esſelben, mit Einſchluß der Deficienten, aufgebracht
werden, das Princip der Se In Anwendung zu bringen
habe Das hochwürdigſte Ordinariat aber hat auf run deſſen
für die erſte dießjährige Paſtoralconferenz die Frage aufgeſtellt,
worin teſe Selbſthilfe des Clerus beſtehe, auf daß jedes Mit⸗—
glie des Clerus In der ſo wichtigen Sache, die zudem jeden
Cleriker mehr oder weniger erſönli berührt, offen ſeine Me

I⸗
nung äußern vermöge, und demnach nur nach allgemeiner
und allſeitiger Erwägung der dießbezüglichen Sachlage
werde

Die Antworten Uuun auf die genannte Paſtoralconferenz⸗
Frage liegen Uns vor, und wir erachten ＋. nicht bloß Im Inter  2  2
eſſe unſerer eſer für geboten, daß wir ihnen dieſelben ni Vor.

enthalten, ondern wir halten es au namentlich für die Pflicht
der Linzer theologiſch⸗praktiſchen Quartalſchrift, daß V erſelben
die timmen aus dem oberöſterreichiſchen Clerus In en der
Congrua⸗Frage zu threr entſprechenden Aeußerung gelangen.
Natürlich wollen wir uns da keine maßgebende Entſcheidung
maßen, und wollen wir amt auch nicht irgendwie ern räjudiz
chaffen, ondern nur vom hiſtoriſchen Standpunkte gedenken
wir un der Weiſe eines bloßen Referates den Inhalt der be
treffenden Conferenzarbeiten zu gruppiren, und nach
ſerem Dafürhalten erſt Rf Grund des gewonnenen Geſammt⸗



— 424 —

bildes die Discuſſion ehufs einer endgiltigen Entſcheidung EL

0  ne werden
ndem wir alſo an unſere Aufgabe gehen, aſſen wir

zuerſt eine Stimme prechen, welche den gegenwärtigen Stand
der inge tn der folgenden Weiſe kennzeichnet:

„Die Linzer Diöceſe iſt hinſichtlich des Einkommens der

Geiſtlichkeit nicht eine der ärmſten. Die Zahl derjenigen Prieſter,
die wirkliche Noth leiden, nämlich bei aller Einſchränkung, Täßig  2  2
keit und Sparſamkeit das Nothwendige nicht aben, anſtändig
als Prieſter eben zu können, iſt ſehr gering, und dieſen Are

ſomit leicht zu helfen Aber die Zahl derjenigen, die nul kärglich
das anſtändige Auskommen haben, aſt alle vom Religions⸗
onde dotirten Poſten und viele Vicariate und Expoſituren ge⸗
hören, iſt ſehr groß, und e8 wäre ſehr wünſchenswerth, enn der

Prieſter auch Mittel ätte, den Anſprüchen auf Almoſen und

eiträge den verſchiedenſten Zwecken, die von allen Seiten
ihn gemacht werden, und den Anforderungen auf ſeine geiſtige

Fortbildung durch Bücher, Zeitſchriften und Zeitungen reichlicher
entſprechen du können. Es iſt aber der gegenwärtige Nothſtand
hervorgerufen durch die Theuerung der Lebensmittel, ur die
Entwerthung des Geldes und auch Urch vermehrte Steuern und
Laſten und Abzüge Im Einkommen, das aſt durchgängig nicht
gewachſen iſt, ondern gar oft ſich auch vermindert hat Die Ent⸗
werthung des Geldes ſchreitet unaufhaltſam fort, und un kurzer
Zeit werden Seelſorgspoſten, welche jetzt ein na genügendes
Einkommen geben, auch ohne große Kataſtrophen den
zählen. Es iſt alſo hohe Zeit auf Abhilfe zu denken.“

In einer andern Arbeit begegnen wir einem Paſſus, der
die Dringlichkeit der Sachlage noch mit den orten motivirt:
„Die Realiſirung dieſer Idee ſeiner entſprechenden Aufbeſſerung)
iſt nicht nUuLr vom Standpunkte der materiellen Exiſtenz aus,
ſondern mehr noch vom andpunkte der Fortexiſtenz des Clerus
un der Diöceſe überhaupt ern ſchreiendes Bedürfniß. Es iſt be
annt, daß In den Vorſtudien, ſchon un den Volksſchulen, Knaben



— 22
und Jünglinge von den weltlichen Lehrern und Pröſeſioren tm
antikirchlichen inne edrillt werden, daß der Prieſterſtand un
der Preſſe namentlich tauſend Angriffen und Beſchimpfungen aus
geſetzt iſt! Dazu noch das Militärgeſetz! Schließlich die Noth
Und dürfen wir denn offen, daß die Zahl jener Jünglinge groß
ſein werde, die den haben, den errn bis auf Golgatha
hin begleiten? der rein ausgeprägte Beruf zum Prieſter—
ſtande iſt allen Zeiten eine Seltenheit! „Rari 1I gurgite
nahntes J fürchte ſehr die Nähe der Zeit, un der e8 heißen
wird: Parvuli petiere I, 116C erat, dul frangeret IIIis

Videant consules, quid detrimenti capiat cclesia!“
Obwohl die der Paſtoralconferenz geſtellte rage von der

Staatshilfe abſieht, ſo haben doch die meiſten Elaborate
dieſelbe In den Kreis ih Erörterung 0 Allgemein iſt
wohl die Ueberzeugung, daß der Staat einer ergiebigen ilfe
verpflichtet ſei; aber faſt nicht minder allgemein iſt auch
der Meinung, daß Unter den gegenwärtigen Verhältniſſen,
wenigſtens nicht zunächſt und nicht direct, auf die Hilfe des
Staates reflectiren habe bren wir, wie eine Stimme ſich
ber die Staa ausſpri

„Es unterliegt keinem Zweifel, ſo legt dieſelbe die Ver—
pflichtungstitel dar, daß der Staat eS chuldig ſei dem
zureichend otirten Seelſorgsclerus Aushilfe leiſten; denn EL

wirkt 14 0  um Wohle des Staate als Lehrer und Träger der
Religion, die das Fundament alles Staatenlebens bildet, ungleich
mehr als jeder andere Stand, und beſorgt überdieß für En  ad
ohne alles Entgelt viele ſehr wichtige Geſchäfte, die dieſem be
deutende Auslagen verurſachen würden, E ſie durch eigene
Organe beſorgen ließe. Da ferner der Staat das aus den auf
gehobenen Klöſtern gebildete Kirchenvermögen in ſeine Verwaltung
übernommen hat, ˙ hat auch amt die Verpflichtung über—
nommen, für die angemeſſene Dotirung der Kirche und ihrer
Diener zu orgen, und da CETL auch durch ſeine Maßregeln Finanz

enreduction und außerordentliche Beatent, Zehentablöſung, Zin



— 4220 —

ſteuerung der Kirchengüter), owohl den Religionsfond als das
Pfründenvermögen bedeutend geſchädiget hat ſtellt ſich eſſen
dießfällige Aum ſo klarer heraus 77

Es räg ſich aber, ſo erörtert weiter dieſelbe Stimme
die Art und Weiſe, Wie der 4 allenfalls ſeiner
Pflicht nachkommen könnte, Wie ſoll der Staat Hilfe chaffen?
twa durch irecte Geldunterſtützung aus den Staatsfinanzen?
Dieß önnte bei der dermaligen mißlichen Finanzlage nur durch
Erhöhung der ohnehin chon ſehr drückenden Steuern geſchehen
was aber kein berufstreuer Prieſter dermalen wünſchen kann da
jeder weiß, welch Blut den Gemeinden ſchon die Schul
umlage hervorgerufen hat ben ſo kann vom eru
ene Stolerhöhung gewünſcht werden, eil auch dieſe den Cha
rakter Beſteuerung der Staatsangehörigen ſich
tragen würde vas aber dem Seelſorgsclerus vie  le Verlegenheiten
bereiten und ſei erſprießlichen Wirkſamkeit Iu der eelſorge
großen Eintrag thun würde Wenn ſodann Manche meinen, die
Regierung könnte die Aufbeſſerung der ungenügend otirten eel⸗
ſorger Ur die Beſteuerung der beſſer dotirten ermöglichen, ſo
Are olche Beſteuerung ern Acet der Willkühr erne offen⸗
bare Verletzung des Eigenthumsrechtes und jeder Rechtsſicherheit
wodurch man dem rundſatze des Communismus Thür und Thor
öffnen würde, daß nämlich von Staatswegen die Beſitzenden
zwangsweiſe verhalten werden können, ihre Ueberſchüſſe den Beſitz⸗
loſen mitzutheilen ohin müßte erne olche Gewaltmaßregel
führen?! Und abgeſehen von den ſich daraus ergebenden traurigen
Folgen Are durch olche Maßregel wenig geholfen, da e8

ſich zweiellos herausſtellen würde, daß das Kirchen— und Pfründen⸗
vermögen, reſpective Beneficialeinkommen bereitsſchon ſo0 ſchwer
belaſtet iſt daß die noch eigens zu beſteuernden Ueber ſchüſſe ern

Vergleiche des Bedarfes 9  8 ungenügendes eſulta liefern
würden Wenn die ſogenannten Staatskirchler gar von der Ein
ziehung aller Kirchengüter und ſofortiger Beſoldung des Seel
ſorgsclerus urch den Q fantaſiren, ſo ſollten doch, abgeſehen



427

von der Ungerechtigkeit einer olchen Gewaltmaßregel, dieſe Herren
Urch die traurige Erfahrung, die der Seelſorgsclerus uin andern
Ländern, —— in Italien, In Folge dieſes dort ereits voll.
ra  en Gewaltſtreiches ſchon machen mußte, eines Beſſern be
lehrt worden ſein Denn weiß wohl, wie un den Händen
des Staates das Kirchengut verwaltet wird, und daß dem Seel
ſorgsclerus tn Beziehung auf eine prieſterliche Wirkſamkeit gen  2
ber einer kirchenfeindlichen Regierung die Hände gebunden ſind,
weil dieſe dann die Macht In Händen hat, jedem Prieſter und
gewiß den pfli  reuen zuerſt durch die Temporalienſperre den
Brodkorb verſchließen, abgeſehen davon, daß der Staat in
finanziellen Nöthen ſelbſt un die Lage kommen kann, den älligen
Gehalt den Dienern der Kirche nicht auszahlen zu können.“

Durch die eben angegebenen ittel wi alſo unſere Stimme
die fragliche Aufbeſſerung nicht 8 Stande gebracht haben Bei
dieſer Verzichtleiſtung auf die directe Staatshilfe will aber die  —
ſelbe keineswegs behaupten, daß der Seelſorgsclerus auch auf
das Wohlwollen der Regierung verzichten ollte, das viel—
mehr die ungenügend dotirten Seelſorger, Penſioniſten und Defi
cienten mit anſprechen, Und ſie ſchildert un dem Folgenden
die mannigfaltige Weiſe, In der die hohe Regierung
dem Clerus dieſes Wohlwollen bethätigen könnte

„Eine olche Bethätigung des Wohlwollens gegen den
genügen ottrten Clerus, heißt eS da, wäre, die hohe
Regierung eine billigere Auslegung jener Normalien veranlaſſen
würde, deren ſtrenge Durchführung das Beneficialeinkommen
auf arge Weiſe geſchädigt hat Um nämlich den Religionsfond

ſchonen und entlaſten, wird den Seelſorgsprieſtern, die
irgend eine Congrua⸗Ergänzung oder einen Gehalt aus dieſem
Fonde beziehen, die kleinſte Einnahme, Zeit ſogar
die Wohnung, tu die Congrua eingerechnet; dagegen werden die
Beneficialauslagen uin die Faſſion nicht einbezogen, und die reiſe
der allfälligen Naturalbezüge un der Weiſe hoch angerechnet, daß
die bisher bezogene Congrua-Ergänzung aus dem Religionsfonde

28*



428

entweder ganz oder großen Theils behoben worden iſt Ueber  2  2
dieß verpflichtet die ohe Regierung jeden Seelſorgsprieſter, der
aus dem Religionsfonde entweder eine Ergänzung oder einen
Gehalt bezieht, eine gewiſſe Anzahl von heiligen Meſſen un

entgeldlich perſolviren, und nan nimmt Ami dem betreffenden
Seelſorgsprieſter mit der einen Hand theilweiſe wieder, was man

mit der andern gegeben hat. Wohl iſt In letzterer Be
ziehung der betreffende Seelſorgsclerus In der Linzer Diöceſe
ſeinem hochwürdigſten Oberhirten großen Danke verpflichtet,
weil EL tn ſeiner Herzensgüte den dürftigen Prieſtern dieſe Laſt,
wenn ſie darum anſuchen, gratis abnimmt, und für die Per
ſolvirung dieſer Obligat-Religionsfondmeſſen orgt Wäre ſomit
dem dürftigen Seelſorgsclerus ni ſchon merklich geholfen, wenn
die hohe Regierung eine billigere und nachſichtigere Auslegung
dieſer Normalien tm Verordnungswege, auf dem ſie 10 eben zu
Stande kamen, veranlaſſen würde?“

„Eine andere Art, ei e8 erners, wie die ohe Regierung
hr Wohlwollen den ungenügend dotirten Seelſorgsclerus
bethätigen könnte, Are die Nachlaſſung jener Steuern, die dem
Clerus als ſolchen abverlangt werden, und we die andern
Staatsbürger, nit denen der Clerus alle andern Steuern gemein
hat, nicht kennen, wie die ſogenannte Aequivalentengebühr
vom Unbeweglichen als beweglichen Vermögen, die auf zehn Jahre
zum Voraus berechnet wird, und von dem Pfründennutznießer

leiſten iſt Ohne Rückſicht darauf, daß die Beſteuerung ein
Stiftungscapital von auf 9000 reducirt, ird
das Gebührenäquivalent Im vollen Betrage wie von

vorgeſchrieben, und muß auch von dem Beſtifteten verſteuert
werden. Mit Recht ſagt aher der ohe Erlaß des hochwür
digſten Ordinariates von Udwert ddo März 3
dieſer Beziehung: Wenn den Eiſenbahnunternehmern nebſt be
deutenden Subventionen auch noch die Steuerbefreiung bewilligt
wird, dürfte man wohl bei der Nothlage des lerus wenig⸗
en viel anzuſprechen berechtigt ſein, daß da Pfründen⸗



—429

und Kirchengut nicht noch mehr als jede andere beſteuert
werde

„Ein weiteres wird wiederum geſagt wodurch die
hohe Regierung ihr Wohlwollen den dürftigen Seelſorgs—
lerus bethätigen könnte, Are die Uebergabe des Religionsfondes
vte jede Kirchenvermögens die Verwaltung derjenigen denen
ſie Uſteht Alle Confeſſionen verwalten ihr Cultusvermögen
ſtändig, nUur das Vermögen der katholiſchen I und nament—
lich des Wd und Studienfondes der katholiſchen Kirche
ird vom Staate verwalte und leider nicht zum finanziellen
Vortheile der I Die Regie des Religionsfondes koſtet Iu

Oberöſterreich jährlich —000 Der eberſchuß, der nament—
lich un Oberöſterreich Im abgelaufenen Jahre 21 000 fl etragen
hat ällt n den Staatsſäckel Würde der Religions— und Studien—
fond pflichtgemäß den berechtigten kirchlichen Organen zur Ver—
waltung übergeben werden wie viel würde alljährlich an Regie—
koſten erſpart werden und würden namentlich die Ueber
dieſer beiden Fonde dem Ordinariate zur Verfügung geſtellt
werden Wie eit beſſer Are Ami dem minder dotirten Clerus
geholfen worden als mit der verletzenden nd deßhalb verhaßten,
vom Staate fũ dieſes ahr bewilligten Unterſtützung!“

„Da das Kirchenrecht wird endlich geſag ausdrücklich be-
ſtimmt daß, ausreichende Suſtentation des Prieſters
nicht vorhanden iſt dieſelbe aus den über chüſſigen Einkünften
der Kirche rgänzt werden 0  E ſo onnte auch dieſer Be
ziehung die hohe Regierung ihr Wohlwollen gegen den ungenügend
dotirten Clerus amt bethätigen ſie es ermöglichen würde
daß das 04½ Kirchenvermögen wo es ohne Beeinträchtigung der
Kirchenerforderniſſe zuläſſig iſt zur eſſeren Suſtentation des
Clerus herangezogen werde ohl würden azu auch die Kirchen—
atrone ihre Zuſtimmung ertheilen müſſen; allein mn dem Falle
vo leſe ene Maßregel proteſtiren würden würde
8 gleichwohl der Regierung und den Biſchö en zuſtehen nach
brg ältiger rüfung der etwaigen Gründe des Kirchenpatrons



— 430 —
ber die Zuläſſigkeit und Nothwendigkeit einer Beitragsleiſtung
aus dem hinreichenden Lokalkirchenvermögen entſcheiden.“

So die eine Stimme ber die Staatshilfe. Wir aſſen
nunmehr noch ern Paar andere Stimmen folgen, die ebenfalls
nach dieſer ette einige Momente zur Sprache bringen. „In
aden, aiern und anderer Herren Länder, äußert ſich eine,
wurden die Gehalte des Seelſorgsclerus erheblich vom Staate
aufgebeſſert. So ern „königlicher“ Pfarrer bezieht ſei 800,
900 Gulden zum Wenigſten und verwundert ſich wie ern Colleg
aus Oeſterreich mit ſei atten zugeſtutzten Congrua auskommen
kann. Obwohl das Sprichwort warnt: Weſſen 10 du ißt .,
ſo hat doch dieſer Clerus kirchentreu erne Stellung gewahrt.
Bei uns iſt von einer ſolchen Aufbeſſerung ſicherli ke  une Rede,
nd von denen, die bei uns dermalen das Heft In den
Händen aben, eine beantragt würde, timeo Danaos t
Ona ferentes.“

„Nach dem Sturmjahre 1848, äußert ſich eine andere,
hat Se Majeſtät offen die ynaſtiſche Haltung des Clerus und
des dem Clerus anhänglichen Volkes anerkannt; treu dynaftiſch,
gut öſterreichiſch ad nemn Vitae iſt unſer Clerus
eute noch, wie ELr treu katholiſch iſt usque ad profusionem
sanguinis. Man nehme aher mit ank die Hand, welche die
Regierung dem Clerus entgegenhält, Amt ſie PrO Christiana
charitate et 20 dignitatem cclesiarum tatus tuendam
eine geziemende Aufbeſſerung der Congrua, überhaupt der Be
zuge des Clerus verfüge. Nach dem Volksblatt gibt ein Kreuzer
vom Steuergulden In Oberöſterreich 5.000 Wenn man

für die Schulen kr per Gulden nimmt, ſo iſt kr für den
Clerus nicht zu viel, und ihm iſt, wenn e weniger beſſer
botirten auch noch E  8 leiſten, geholfen. Als fixe, der Stelle
adhärirende Dotation oder⸗ unwiderrufliche Aufbeſſerung müßte
ſie mit dem Inveſtiturs⸗ oder Anſtellungsdecrete bei dem be
treffenden Steueramte zur halbjährigen Behebung angewieſen ſein
dann wäre rei dem dürftigen lerus die dignitas sacerdotalis



*

—431

vor dem Servilismus gewahrt und geſichert.“ Dieſelbe Stimme
weiſt auch auf die einſtige Staatsoperation der Zehentablöſung
hin und bemerkt da  U „Viel um ausgeblieben,
die Ablöſung de kirchlichen ehents In der iöceſe

Concretalfond zuſammengelegt und dann nach etwa drei
Abſtufungen die Zuweiſung der entſprechenden Portion NI die
elnen Pfarrer erfolgt Are Eine größere Gleichheit Are das
unzweifelhafte und billige Reſultat geweſen, während Pfründe
mit vielen Stiftungen, guter Grundlage der Oekonomie, größerer
Seelenzahl und beſſerer Stola noch immerhin erne Beförderungs⸗
arre ſein würde 76

Die dritte Stimme aber pricht ſich unmaßgeblich dahin
aus, daß man von der Staatshilfe wohl dann abſehen könne,

* ſich oße Unterſtützung des hilfsbedürftigen
Clerus handelt ni aber um ene beſtimmte rhöhung der
Congrua und dieß dem Grunde, eil man ohne Staats
hilfe nicht ausreiche, weil man nicht übereinſtimmt mit andern
Diöceſen und wei dieß ſelbſt bedenklich gegenüber dem Staate

(Es wird da auf die böhmi mähriſche Kirchenprovinz
und auf die Wiener Tzdiöceſe hingewieſen wo bezüglich der
Staats oder Selbſthilfefe feſtgehalten wird: „Beides woh
zuſammenwirken e8 ſei auf die Staatshilfe nicht 3u ver.

zichten weil dief zu beanſpruchen die tr vollkommen
berechtigt eil dieſe Hilfe zu leiſten unſere Staatsregierung
viel ach verpflichtet iſt chon IM Allgemeinen u an der
ege der eligion auch dem Staate liegen In Oeſterreich
bilden die Katholiken Perzent der Steuerträger aben alf
den Rechtsanſpruch auf e nothwendige Beihilfe ih gottes⸗
dienſtlichen und ſeelſorglichen Bedürfniſſe Beſonders IMm Ver—
gleich mit dem, die Proteſtanten erhalten, würde Eern Staats
beitrag von nahezu Millionen Gulden für katholiſche Cultus—
zwecke dem Rechte der Parität entſprechen Dazu kommen
die Geſchäfte die der Clerus für den Staat beſorgt die That
ſache, daß die Religionsfonde unter ſtaatlicher Verwaltung b



＋

432

eutende Einbuße erlitten, und daß überhaupt Kirchenver—
mögen durch ſtaatliche Beſteuerung er geſchädigt wurde Es
werde daher von den Kirchenvorſtehern nur Eene erfüllt,
enn ſie Staatshilfe nicht bloß wůnſchen, ſondern ſie auch ver.:

langen Uund ſchonoftft verlangt haben, wobei freilich von keiner
Bedingung die ede ein kann, welche 1 das unnere Leben der

ſtörend eingreifen, ihren Rechten, ihrer Freiheit abträg—
lich werden, oder den Clerus In ſei berufsmäßigen Wirkſamkeit
behindern könnte.“ Beim zweiten Punkte ird alsdann mit den
orten geſchloſſe es allgemeine Uebereinſtimmung
und enn gleiches Vorgehen mn dieſer Beziehung un ſämmtlichen
Diöceſen des öſterreichiſchen Kaiſerſtaates gewiß Ur heilſam und
beim ritten Punkte ird weiter emerkt „Das Princip erner

ausſchließlichen Se auch bedenklich Nan könnte
fragen? Wie wird e8 enn L  Q nachher halten
mit ſeinen bisherigen ſchuldigen Ausgaben ur Suſtentation des
Clerus? Wäre mit dem Privatfleiße des Clerus nich ern He⸗
fährliches räjudiz geſcha für weitere Nothfälle? Eine Vor

nehme Abweiſung der ſtaatlichen Beihilfe ul Gehaltsaufbeſſerung
der Seelſorger ird leicht e Veranlaſſung bieten neuen

Vexationen von Seite Unſerer Gegner und zu boshaften Aus⸗
legungen. Nan wird agen können: Ihr ag ber Mangel und
EUre Nothlage, ihr euch elbſt elfen könnt, warum hatet
ihr dieß nichtſchon längft für actiſch nothleidenden Mit—
glieder?2.

Wir kommen ſofor du dem Gegenſtande, den unſere Paſtoral⸗
conferenz-⸗ rage zunächſt Auge hat, nämlich zu der ent⸗
ſprechenden Selbſthilfe des Clerus und e8 ſtellt ſich da die
rage zuerſt ˙ was denn wohl auf dem Wege dieſer
Se  1 angeſtrebt werden ſoll Die Conferenzarbeiten
vertreten veu chiedene Anſichten und intendiren die Einen enne

0 Unterſtützung der beſonders Dürftigen, während die andern
wenn auch nur allmählige Aufbefſerung der Congrua

denken Die letzteren theilen ſich wieder In der Weiſe, daß emn



2

zelne einen beſtimmten Zahlanſatz machen, andere hinwiederum
von einem ſolchen nichts wiſſen wollen. aſſen demnach die
verſchiedenen Stimmen ber dieſe Punkte ſprechen.

„In manchen Diöceſen, werden un einem Elaborate die
eiten einer nothwendigen Unterſtützung gezeichnet, geht
der Prieſter nach empfangener Ordination mit leeren Händen dem
Leben ſeines Standes entgegen. Kind armer Eltern, alſo ſchon
mit dem natürlichen Gelübde der Armuth, iſt PL beſtimmt von

dem erſten Augenblicke des Antrittes ſeines Standes Sine baculo
t Pera für das Nothwendigſte für das zeitliche Leben zu ſorgen.
Wäre für einen ſolchen Armen eine Vorſchußcaſſe ni eine
freundliche Erſcheinung, bei welcher derſelbe mit vertrauendem
Herzen bitten und finden könnte, mit der Verſicherung redlich
zu erſtatten? Ferner ereignet es ſich oft, daß ein Seelſorger
nach kurzem Aufenthalte die erſte Ste mit der folgenden nicht
aus eigenem Verſchulden, nUur weil ＋ die Nothwendigkeit EL

fordert, verwechſeln muß, und verpflichtet iſt, die fernere Trans—
ferirung aus eigenem Sparpfennig oder aus contrahirtem Gelde
zu beſtreiten. Erſchein endlich die erſehnte Zeit der Selbſt⸗
ſtändigkeit für Manchen, dem die Roſen nie geblüht haben, ſoll
EL nach fremdem e  2 betteln, und dasſelbe unter unheimlichen
edingungen annehmen, und hiemit den eigenen Herd begründen?
ewi wohlthuend vare für dieſe das Inſtitut der Vorſchußcaſſe.
Fühlen das Bedürfniß ſolcher Einrichtungen Beamte, Officiere,
Gewerbetreibende w., ſollten Prieſter dergleichen nicht be
dürfen? Weiter aben Laien Kranken  2  2 und Invalidenvereine,
warum ſollten ſie dem (Clerus unbekannt ſein und bleiben? Es werden
hiemit nicht Spitäler oder Verſorgungshäuſer gemeint, ſondern
Unterſtützungen aus vorgenannten Vereinen be nothwendiger ärzt
licher Pflege oder beim ebrauche einer Badecur. Mancher S  eel
ſorger würde nicht chon dem Reiche der Todten einverleibt ſein,
ſondern mit erneuten Kräften der lebendigen eelſorge angehören,
wenn EL früher eine ſolche Beihilfe U erhalten können. So
dann ſoll ein Seelſorger, der bis zurL ſeiner Kraft



9

434 —

gearbeitet hat, ſofort beſorgt ſein für ſeine Exiſtenz, das Leben
mit einem Almoſen von 210 fl., 315 oder ausnahmsweiſe
Unter großer Begünſtigung mit 420 ſein eben gu friſten?
Könnte hierin eine Rentenbank die ukunft nicht erheitern?“

„Wenn, ˙ verbreitet ſich ein Elaborat Über das Maß der
Congrua, obwohl nicht principiell, ſondern aus por  —  2
tunität auf Staatshilfe Verzicht geleiſtet wird, und Ur Selbſt⸗
hilfe allein das Einkommen der ärmern Poſten erhöht werden
ſoll, hängt die Beſtimmung des Maßes der Congrua aupt
ſächlich von den vorhandenen Mitteln ab, und 22 läßt ſich tm
vorhinein er eine beſtimmte Er nennen Auch wird wohl
Niemand daran denken, daß alle Seelſorger gleich dotirt ſein
ollen, was ohnehin, man die zufälligen Einnahmen,
der Stola, in uſchlag bringt, unmöglich 8u berechnen und zu
beſtimmen Qre. Aber eine Minimalſumme läßt ſich nennen,
welche Unter dermaligen Verhältniſſen als nothwendig zUum
ſtändigen Unterhalte Prieſters erachtet werden muß Als
Minimal⸗Congrua ſetze ich an: a) für einen ſelbſtſtändigen Cu⸗
raten, ob Pfarrer oder Expoſitus, jährlich 700—800 fl., wovon
In der Regel und tm Durchſchnitte die Hälfte aus einem fixen
Bezuge, die andere Hälfte aus Stoleinnahmen, Sammlungen,
Meßſtipendien U. herkommen ſoll &.  ndem ſich das zu  2  2
fällige Einkommen unmögli für jede Seelſorgsſtation be
ſtimmen läßt und die Durchführung einer olchen Beſtimmung
nur endloſe Plackereien, Verdächtigungen und Reſervationen ver
urſachen könnte, ſo würde e8 vorzuziehen ſe

in In die genaue
Taxirung desſelben

4 ni einzugehen, außerordentliche Fälle V.  2
mmen, die zufälligen Einnahmen das durchſchnittliche
Maß ffenbar eit überſteigen oder dasſelbe bei weitem nicht
erreichen, dagegen eine Durchſchnittsziffer anzuſetzen und 1E Be
rechnung dadurch vereinfachen. Das dur  nittliche zufällige
Einkommen kann auf 300— 400 veranſchlagt werden. So
mit ſollte noch das fixe Einkommen auf 400 ährlich gebracht
werden, damit das Geſammteinkommen 700 — 800 rreiche



＋.— — — 435

Dieſer Maßſtab bliebe ziemlich gleich bei großen und leinen
Curatien, indem dort, wo mehrere Prieſter und die Stolerträg⸗
ni größer ſind,‚ dieſelben getheilt werden und der Pfarrer
die ſogenannte große, die Cooperatoren aber die kleine Old be
ziehen. D) Für Cooperatoren jährlich 600 In der Weiſe, daß
300 fixer Gehalt für Koſt und volle Verpflegung, welche der

Ortsſeelſorger herſtellt, und wofür 4 auch dieſe 300 bezieht,
gerechne werden; und 300 ſu. und was darnüber iſt aus den

zufälligen Einnahmen, Meßſtipendien, leiner Stola, amm⸗
lung A dem Cooperator verbleiben. Wenn Cooperatoren eigene
Wirthſchaft führen, ſo würden 600 nicht genügen, ſondern
700 angeſe werden müſſen. In großen Städten und etlichen
rrten, Gmunden, If würden auch 300 für Koſt
und Verpflegung nicht genügen, und etwa 400 anzuſetzen
ſein. Die Cooperatorspoſten würden nach Verſchiedenheit der
zufälligen Einnahmen mehr oder minder erträglich ſein. Indem,
wohl nicht ehr vie  le en ausgenommen, die Cooperators⸗
ſtellen bis 500 zufällige Einnahmen abwerfen, und nicht
die Cooperatoren, ondern die leinen Localpfarrer, Vicarien und
xpoſiti verhältnißmäßig allerſchlechteſten geſtellt ſind, ſo
wäre es, da die Mittel ſehr na ſind, eine Unbillige Bevor  2  2

derſelben, ihr fixer Gehalt üher angeſetzt,
oder der Ortsſeelſorger verhalten würde, die Verpflegung
weniger als 300 beſtreiten, was eben bei der damaligen
Theuerung der Lebensmittel und Dienſtperſonen gar nicht möglich
wäre, ohne ſelbſt Schaden zu leiden. 0) Für Deficienten-Prieſter
ollen die beſtehenden und der zu gründende allgemeine 8
hilfsfond die nothwendigen uſ gewähren, die nach Um
ſtänden verſchieden ſein nd auch entfallen können, indem  2
manche Deficienten⸗Prieſter als Frühmeſſer ſo gut wie oope  —  —
ratoren und Vicare angeſte ſind, andere dagegen, ſie
nicht Meſſe leſen können, eine bedeutende Unterſtützung von

mehreren hunder Gulden ehr bedürfen, was ſich nur von Fall
zu Fall beſtimmen äßt omi Are die mindeſte fixe Congrua,



.  . 42

— 4356 —
ohne Einrechnung der Meßſtipendien, Stolbezüge und anderer
zufälliger Einnahmen für ſelbſtſtändige Seelſorger auf 400 fl.,
für Cooperatoren auf anzuſetzen. Für die alten
Pfarren, welche einen Theil ihres Einkommens zur Aufbeſſerung
ihrer Vicariate und Caplaneien abgeben ollen, ſoll das fixe Ein
kommen, ungerechnet die zufälligen Einkünfte, nicht Unter 1000
herabgemindert werden; und 8 ohnehin In Abrechnung
der beſtehenden Laſten 1000 jährlich nicht überſteigt, ſoll
ihnen keine Laſt aufgebürdet werden, wofür viele Gründe
aufzuführen wären: das alte Recht auf ihr Einkommen,
größere Anſprüche auf Hoſpitalität und Almoſen, Uslagen für
Baulichkeiten, ern Avancemen und Belohnung eTL und ver

„dienter Prieſter, Decanatsgeſchäfte, hie und da Repräfentation,
be ſehr en Prieſtern altung eines Aushilfsprieſters
ließlich ird noch bemerkt, daß für den Fall, ſo Un
zulänglichkeit der Selbſthilfe Staatshilfe angeſprochen werden
mu  2, ern öherer Betrag als 400 und 500 Congrua
zuſetzen wäre, indem ern großer Theil der Einnahmen, die hier
unter die zufälligen gezählt worden ſind, In die Congrua ein  —
gerechnet würden; auch würde bei der beſtändig fortſchreitenden
Entwerthung des Geldes mit der Zeit dort und da eine Auf
beſſerung der Congrua wieder nothwendig werden, der

gründende allgemeine Au  fon In u unft die Mittel
geben ollte.“

1 egegnen in einzelnen Elaboraten noch weiteren An
ätzen für die 0 erhöhende Congrua, meinen aber davon abſehen
zu können, da die eben vorgeführte timme nur eine Minimal—
Congrua hat feſtſtellen wollen, die be den vorhandenen wenigen
Mitteln zunächſt anzuſtreben Are Wir verzeichnen darum In
dieſer Hinſicht nur noch, daß eine Stimme ſich dahin ausſpricht,
es möge überhaupt von zufälligen Einnahmen möglichſt abgeſehen
werden, da der Geiſtliche, ſo lange EL auf Meßſtipendien, Con⸗
ductgebühren, Taufgeſchenke angewieſen ſei, nicht frei wäre; der
ſelbe ollte auch ohne dieſe inen ſtandesgemäßen Lebensunterhalt



2437 —

genießen können. Ferners iſt eine andere Stimme der Meinung,
der Clerus ſoll dahin wirken, daß eine gleichförmige Erhöhung
des Gehaltes nach einer gewiſſen Anzahl von Seelſorgsjahren
ſtattfinde. „Hat der Seelſorger, ˙ motivirt dieſelbe hren An  —  2
trag, das Bewußtſein, daß er für ſeine Mühe und Arbeit Im
kommenden Alter wenigſtens eine olche Entlohnung 3u erwarten
habe, daß ſtandesgemäß leben kann, ird eL einerſeits
freudig einem Berufe obliegen, anderſeits einen rang un ſich
fühlen, mit allerlei mitunter nicht ehr ehrenvollen Mitteln nach
einer beſſer bttrten arre Iu haſchen Endlich ſpricht eine
Stimme auch den Wunſch aus, ＋2 möchten wenigſtens un den
wichtigeren und meiſten Punkten Beſtimmungen getroffen werden,
we Bezüge der Stola dem Pfarrer, und welche dem Coo
erator gebühren; Are e8 ſchwierig und vielleicht unmöglich für
die Diöceſe allgemeine Regeln aufzuſtellen, ˙ könnte eine
Art von Faſſionen für die einzelnen Caplanspoſten verfaßt und
bei den Pfarrern hinterlegt werden, worin die Bezüge des Coo  2
perators, allerdings nicht nach der iffer, ondern dem Namen
nach aufgeführt werden.

Und nun aſſen wir eine Stimme folgen, die keine be
ſtimmte Ziffer angeſetzt haben will 4  N wie weit, heißt es
in einer Arbeit, geholfen werden ſoll, läßt ſich hier wohl nur

im Allgemeinen andeuten, keineswegs aber ziffermäßig feſtſtellen
oder begrenzen; ſowei nämlich ſoll geholfen werden, daß jeder
Seelſorger ſeinen anſtändigen Unterhalt, ein ſtandesgemäßes
Auskommen finde, oder daß jeder Poſten ſeinen Mann anſtändig
ernähre. Ich bin nicht afür, daß eine allgemeine Norm
In Ziffern aufſtelle, wie viel Ein Cooperator oder ein elbſt
ſtändiger Seelſorger jährliches Einkommen haben ſoll, einmal
ſchon darum nicht, eil * überaus ſchwierig und auch odio  8 iſt,
das factiſche Einkommen eines jeden Poſtens qu ermitteln,
ferner aber auch darum, Ct bei Entſcheidung der Frage, wie
viel zum anſtändigen Unterhalt erfordert werden, ſehr viel auf
die Umſtände des Tte ankömmt, ſo daß einer mit demſelben



N

— 458 —
Betrage an manchem Tte recht wohl, an manchem andern aber
Urchaus nicht ſtandesgemäß leben kann. Ueberdieß iſt auch der
Er des Geldes un unſerer Zeit ſchwankend, daß was heute
noch zum ſtandesgemäßen Unterhalte genügt, vielleicht ſchon in
Jahresfriſt abſolut unzureichend ſein kann.“ Um nun aber doch
einen beſtimmten Anhaltspunkt arüber zu haben, we Poſten
und tn wie eit dieſelben eine Aufbeſſerung erfahren ſollten, we
Aufbeſſerung übrigens nach dieſer timme nicht der Perſon als
ſolcher, ondern der Pfründe, dem Beneficium oder Poſten ohne
Rückſicht auf die Perſon zu Theil werden ſollte, U oOhne daß
der Betreffende darum anzuſuchen nöthig hätte, ſo mpfie die
ſelbe Stimme das Vorgehen mehrerer öhmiſcher Biſchöfe als
nachahmungswerth, daß nämlich nach Decanaten ber dieſe Punkte
U. geheim abgeſtimmt werden ſollte Sie citirt du dieſem
nde aus dem Leitmeritzer Ordinariatsblatt (Jahrg 1872 Nr ,

77 das olgende:
„Im Monat December haben alle Prieſter mit Einſchluß

der penſionirten ohne weitere Aufforderung ihr Otum bezüglich
der Verwendung der u Gebote ſtehenden Mittel abzugeben. Der
Vorgang iſt folgender: Es ſind jene Prieſter des Bezirkes
(Decanates) zu benennen, deren arr⸗ oder Caplanſtelle 9e
genwärtig den ſtandesmäßigen Unterhalt ni gewährt, und die
ediglich auf dieſes Einkommen angewieſen ſind Wenn der oth
ſtand nicht die olge des geringen Einkommens der Stelle elbſt
iſt, ondern andere Urſachen hat, ſo ſind dieſe anzugeben, wenn

für den Inhaber der Stelle geſtimmt wird Die ota werden
verſiegelt, auf der Außenſeite mit dem Namen der Votanten
bezeichnet, dem Vicariatsamte (Decanate zugeſendet und von

dieſem uneröffnet weiter befördert. Die Namensbeiſetzung wird
darum gefordert, weil der Prieſter für das, was ELr chreibt, jeder⸗
zeit einſteht, und eil 8 nothwendig werden kann, nähere Aus
künfte von ihm einzuholen. Der Votant aber möge ſich ge⸗
genwärtig halten: 2 den ausgeſprochenen Zweck; 5 daß dieſe
Hilfscaſſe enn gemeinſchaftliches Eigenthum des ganzen Diöceſan⸗



* —8

—439
clerus iſt; C daß e8 aher eine der Gerechtigkeit I  —— nach
dem Gewiſſen abzuſtimmen; das Votum enthält die Angabe,
ob nd welche Stellen tm Vicariate (Decanate) gibt, die nach
der Ueberzeugung des Votanten für die ſtandesgemäße Subſiſtenz
unzulänglich ind Es kann auch eine Begründung mit prieſter⸗
er Wahrhaftigkei und Offenheit beigefügt werden; e8 wird
Vorkehrung getroffen werden, daß die zu überreichenden ota
geheim bleiben; diejenigen, die ſich aus was immer für Gründen
der Abſtimmung enthalten wollen, haben dennoch enn verſiegeltes,
auf der Außenſeite gefertigtes an den errn Vicar
abzugeben.“

Nach der rage, vas denn wohl auf dem Wege der Selbſt⸗
hilfe angeftrebt werden 0  L, kommt Ofor naturgemäß die Weiſe
dieſer Selbſthilfe zur Trwägung. Wir haben demnach die
geſtellte Paſtoralconferenz-Frage von der Seite un Betracht zu ziehen,
als dieſelbe die Mittel namhaft gemacht wiſſen will, durch we
der Clerus nach Möglichkeit ſich elbſt zu helfen habe, und wir
werden da der eſſeren Ueberſicht ſo vorgehen, daß wir
zunächſt erne Stimme reden laſſen, und am betreffenden
andere Stimmen einſchalten.

„Die Se  ilfe, wie ſie hier ur gemeint ſein kann,
beginnt eine Arbeit ihre dießbezüglichen Auseinanderſetzungen,
nimmt den geſammten Clerus und das geſammte Kirchenver—
mögen un Anſpruch den geſammten Clerus, die Aermeren,
die einer Aufbeſſerung ihres Einkommens bedürftig ſind, und die
Reicheren, die eine olche geben können und das geſammte
Kirchenvermögen, ſowohl das der Pfründen als das der Kirchen.
1e ärmeren Seelſorger fönnen und müſſen auch
ſelbſt helfen Wenig Bedürfniſſe iſt ſchon ein großer Reich⸗
Uum Viele und beſonders koſtſpielige Bedürfniſſe, wie ſie der
Schwindel und die Sitten der Zeit mit ſich bringen,
machen Jeden arm, und ſe auf der beſten Pfründe hat keiner
mehr etwas Ueberflüſſiges, keiner mehr genug, und der Ruf nach
Aufbeſſerung würde nach jeder Aufbeſſerung kräftiger



11—00 ＋

—

2 4*

440
erſchallen, wie man e8 In manchen Ständen, die ich nicht nennen

will, hören kann. Manche klagen über ungenügendes Einkommen,
e öffentlich aut geworden ſind ſind un dieſem neumodiſchen
hle geſchrieben worden. Alſo Einſchränkung unnöthiger Be
dürfniſſe und gute Haushaltung mit dem gegebenen Einkommen
iſt ein Theil der Selbſthilfe und eine cConditio sSine du 306.

Hier fügt ſich wohl anl beſten ein, was eine andere Stimme
von den Pfründnern verlangt, nämlich daß ſie „1 beſtrebt ſein
ſollen, durch treue und redliche Pfründenverwaltung ſowie durch
eine rationelle Bewirthſchaftung des Pfründenerträgniſſes die
Pfründe verbeſſern und e8 als eine Berufspflicht betrachten
mögen, auch dann, venn ſie ſich eigene Beſitzungen kaufen, die pfründ⸗
lichen Grundſtücke nicht zu vernachläſſigen, was leider manchmal
geſchie beſonders“ durch die Verpachtung derſelben; daß
dieſelbe aus ihren etwaigen Erſparniſſen ieſen
kaufen und dann der Pfründe legiren; un daß ſie,
enn ſich günſtige Gelegenheiten 8u billigen Ankäufen ergeben,
auch die Gemeinde dahin U beſtimmen trachten, daß ſie eine Wieſe

*＋ für die Pfründe ankaufe. Eine dritte Stimme macht
aufmerkſam, Ote bei mancher Pfründe durch den Verkauf eines
tn zu großer Entfernung liegenden oder ſon nicht entablen
jectes, welches demungeachtet In der Faſſion mit einer Ertrags⸗
ziffer un Anſchlag kommt, eine Verbeſſerung zu erzielen ſei, und
eine vierte Stimme mpfie noch M Allgemeinen enügſam⸗
keit und Beſcheidenheit, die immer die auptſache leiben werden.

Wir kehren zu unſerer Stimme zurück, die In der folgenden
Weiſe In thren Auseinanderſetzungen fortfährt: „Der zweite Theil
der ilfe iſt die Aufbeſſerung des Einkommens durch
kirchliche Die ittel dazu wären: Der Re
igions⸗ und Studienfond. Dieſe Fonde ſind aus kirch
lichen itteln entſtanden, Uund haben die Beſtimmung für kirch
liche Bedürfniſſe. Ur kluge Haushaltung und Verwendung
derſelben könnte und dem größten Theile der Bedürfniſſe
geholfen werden. Dieſe Fonde en der allgemeine Aushilfsfond



—441
ſein für die Diöceſe, Ii locale Mittel nicht ausreichen.
Die Herausgabe erſelben zur Verwaltung durch kirchliche Or⸗
gane Are aher mit allem Ernſte und aller Entſchiedenheit
und unabläſſig du betreiben, weil ohne dieſelben die Selbſthilfe
Uſoriſch ſein würde.“

In Sachen des Religionsfondes begegnen wir unter ande—
ren noch vier Aeußerungen, die wir da ein  alten wollen 7*
wird, ſagt die eine Stimme, die Aufgabe des Clerus ſein, auf
jede mögliche Weiſe für die Uebergabe des Religionsfondes in
die eigene Verwaltung der Kirche zu wirken, ſei e8 durch die
Preſſe oder Ur Petitionen oder durch andere geeigne chei
nende Nittel.“ „Wenn äußert ſich die zweite Stimme,
behauptet, daß der Religionsfond un Papieren beſtehe, alſo
die Herausforderung desſelben eine Chimäre ſei, iſt das nicht
ganz richtig. Ein großer Theil des Religionsfondes hat auch
einen reellen Werth. Da ekannt iſt, daß der Religionsfond In
Oberöſterreich einen eberf aufzeigt, lehe ſich durch eine
weiſe Verwaltung gewiß ern glänzendes eſulta für die Auf⸗

beſſerung der dotirten Poſten erzielen.“ „Die für den
Religions⸗ reſp Studienfond herausgegebenen Staatsſchuld⸗Ver⸗
ſchreibungen, meint die dritte Stimme, wären 1e nachdem auf
die einzelnen Pfründen zu vinculiren und von den Pfründnern
unter Ontrole der kirchlichen Central⸗Verwaltung ſelbſt ver
walten Wenn aber die verbuchten Werthe nicht hinreichen, ſo
hätte der Staatsſchatz auch noch andere Werthtitel zu ſchaffen,

für das eingelieferte Kirchenſilber und Obligationen,
die allem Anſcheine nach für ewige Zeiten Einlöſungsſcheine blei⸗
ben ollen, un entſprechende Werthe umzuſetzen.“ Und die vierte
Stimme ſpricht ſich dahin Aaus: „Wegen des oberöſterreichiſchen
Religionsfondes wird der Ni zu dem Schritte eines An
lehens kaum genöthigt ſein, und auch, wird der her⸗
ausgegebene Religionsfond als ern bekanntes Vermögen ehen
gut öſterreichiſch beſteuert werden, wie das andere Kirchen⸗ und
Pfründenvermögen. erner entfallen dem Staate die Laſten für



—442
Verwaltung, Beſoldung und Herhaltung der Religionsfonds⸗
pfarren, reſp 170 Gebäulichkeiten. Jedenfalls kann auch der
ad b 3 nUuL gewinnen.“

bren wir weiter, wie unſere Stimme weiterhin die Auf⸗
beſſerung durch kirchliche Mittel charakterifirt. „Der Religions⸗
und Studienfond, el * zweiter elle, noch ni
unter Verwaltung der Kirche und würde wohl kaum ausreichen,

eine erkleckliche Congrua-Erhöhung der ſchl otirten
Seelſorgspoſten durchführen zu önnen. Daher Aaren Diejenigen
unächſt dazu berufen, welche die und eine dazu
aben, nämlich die Beſitzer der alten Pfarren für ihre aus
dem Umfange der alten Pfarre ausgeſchiedenen Vicariate und
Expoſituren. Dieſelben hatten einſt die eelſorge und alle Aus
agen für die nothwendigen Hilfsprieſter zu beſtreiten und ſind
nach canoniſchem e dazu verpflichte ſelbſtverſtändlich,

weit die Mittel der Pfründen reichen, und önnen daher auch
echtlich zur rhöhung der Congrua threr Vicare herangezogen
werden. Da alle oder doch aſt alle en Pfarren Vicariate
oder Localpfarren beſitzen, die aus der en arre ansgeſchieden
worden ſind, ſo würden dadurch auch alle Pfarren, die eine
größere Rente beſitzen zur Verbeſſerung der ſchlecht ottrten her⸗
beigezogen werden. Indem aber die en Pfarren ohnehin ſchon

und oft bedeutende Laſten tragen, nd überdieß mit
Schulden aus Baucapitalien tar überbürdet ſind, ſo würde
aus den enten alle  tn nicht gar viel für hre Vikare abfallen
er ein Mittel te noch Gebote, den Ueberſchuß du
vermehren: Die Veräußerung der großen Oekonomien bis auf
einen kleineren Complex, der zur Haltung eines Paares ferde
und etlicher Kühe genügen würde. Die Veräußerung der großen
Dekonomien mpfie ich, weil bei dem dermaligen
Preiſe der Grundſtücke ein bedeutendes Capital erzielt werden
könnte; weil faſt ke  Iin Pfarrer einen entſprechenden Utzen
aus der Dekonomie ziehen kann, indem ſchon der Betrieb der-—
ſelben ſehr große luslagen und Schulden verurſacht, die Beau



443

ſichtigung und Leitung derſelben und des Dienſtperſonales
viele Zeit erfordert und Sorgen und Verdrießlichkeiten macht,
und den Geiſtlichen ſeinem Berufe entfremdet, oder will ＋ ſich
derſelben entſchlagen, die Dekonomie und Gebäude verwahrloſt
werden, und ihm und mehr oft ſei Nachfolgern nur Scha
den und Auslagen bringen. Eine kleine ODekonomie mindert
dieſe Uebelſtände und kann doch den nöthigen edarf für das
Haus liefern; und kann man als er vorausſetzen, daß die
Dekonomien ohnehin ber kurz oder lang eingezogen und nach
bisheriger Erfahrung verſchleudert werden, und ＋ erſcheinen
demnach Renten noch icherer ſein als Grund und Boden;
und vielleicht würde der Hunger nach den geiſtlichen Gütern
etwas gemäßigt, dieſelben nicht ſehr beträchtlich ſind Es
Are der ertau der größeren Dekonomie- omplexe nur ern
Prävenire. Wollte doch auf run und Boden ern größe  2
res Gewicht egen, önnten aus dem Erlöſe auch für jene
Vicariate, Expoſituren oder Localien, we ke  In Grundſtück
haben, einige Grundſtücke, namentlich Wieſen zur Haltung etli  —
cher Kühe angekauft und ⁰ eine Aufbeſſerung gegeben werden.
Der Uebelſtand, daß bei manchen Pfarrhöfen die größeren
Dekonomie- Gehäude überflüſſig würden, Are kaum ehr groß,
indem manche Gebäude ſich verwerthen aſſen, und derſelbe mit
der Zeit ſich von eheben würde, eue Bauten zu
führen ſind. e hoch das ermal beſtehende ke tim
Großgrundbeſitze anzuſchlagen iſt, wage ich nicht entſcheiden.“

Ueber die Veräußerung der großen Oekonomien drückt ſich
auch eine andere timme folgendermaßen aus: „Die großenOekonomien ſind für die Pfarrer eine Laſt er und Wa
gen aber ern ſchätzbares Ding. Da nun der Staat ohnehin ern
lüſternes luge darauf hat, und EL früher oder ſpäter dieſe
Dekonomien Juden verſchleudern wird, möge die Kirche,
die ihre Uter ſelbſt verwaltet, dieſelben parzellenweiſe bis auf

o  ch vortheilhaft verkaufen: ſo iſt einerſeits die große Laſt
weggenommen, anderſeits kann der Pfarrer doch noch zwei erde

29*



444 —
halten, der AHα und die Juden verden ſich Um Uter von

Joch nicht mehr reißen und die Diöceſe gewinnt ern Capi
tal von 3 — 500.000 zuu Aufbeſſerung der ſchlechteſt dotirten
Pfarrer und Capläne war bin ich ern Feind der Fonds⸗
gründung; alle  In mit dieſem Capital läßt ich kaum an

ere un Nur möge man damit nicht zu viel Staatspapiere
kaufen und, was die auptſache iſt, Steuerfreiheit dafür ver

langen Es Are 10 doch himmelſchreiend, der Staat,
anſtatt uns aufzuhelfen, noch etwa nehmen würde.“

An ritter Stelle nimmt unſere Stimme das Vermögen
der Kirchen in USſt

7 wo nämlich ern Ueberſchuß ber da

„Es widerſpricht nicht, 0Bedürfniß derſelben vorhanden iſt
macht ſie geltend, die Verwendung des überflüſſigen Vermögens
der Kirchen zur Erhaltung des Seelſorgers dem allgemeinen
Zwecke des Kirchenvermögens nd iſt bisher auch ſchon 0  er
ehe Eine andere Stimme aber bemerkt In dieſer Hin⸗
ſicht „Freilich iſt in dieſem Falle auch mit dem Patrone der
lxr das Einvernehmen pflegen; jedoch deſſe Beiſtimmung
dürfte unſchwer überall da du erlangen ſein, ke

mne

＋2 Gefahr
iſt, daß durch die Heranziehung des Kirchenvermögens zur Auf
beſſerung des Seelſorge⸗Clerus eventuell dem atrone eine Laſt
erwachſe.“ Ueberhaupt ma eine Stimme ber das Kirchen⸗
Vermögen e Bemerkung: „Nach dem canoniſchen V  echte iſt
die Kirche das Rechtsſubject des Geſammt-Kirchen⸗
vermögens. Die Repräſentanz nach Außen tn Bezug auf, das
Theilvermögen der einzelnen iöceſen ſteht, dem unbeſchadet dem

Diöceſanbiſchofe Wenn auch In der geſchichtlichen Entwick⸗
ung ſpäter Vertheilungen eintraten, indem außer den
biſchöflichen Kirchen auch andere, beſonders Pfarrkirchen und
Klöſter, errichtet und dotirt wurden, indem thnen ſpecielle Wid
mungen ukamen nd eine relative Selbſtſtändigkeit zugeſtanden
wurde: iſt darum die Anſchauung nicht aufgegeben worden, daß
das Vermögen einer Diöceſe ern einheitliches anze bilde.“ In
dieſem Sinne reflectiren denn einzelne Stimmen bezüglich der



445
Aufbeſſerung des Clerus auf eine Herbeiziehung des geſammten
activen Kirchenvermögens, und ſtützen ſie insbeſonders hierauf
thren Appell die beſſer dotirten Pfründen, reſp Pfründner,
behufs einer thatkräftigen Unterſtützung der le dotirten

Bevor wir Ur vierten übergehen, der ſich unſere
Stimme für die Gründung eines allgemeinen Hilfsfondes aus
ſpricht, noch eine Reihe von timmen vorgeführt, die ſich
ber den einſchlägigen Gegenſtand nach ſei verſchiedenen eiten
verbreiten.

„Einzelnen unzureichend ortrten Seelſorgern ö ſagt eine
Stimme, kann wohl geholfen werden Ur die brüderliche

2Liebe, geübt tm engeren Kreiſe, ſo agen gegen die
Hausgenoſſen. Mancher Pfarrer dürfte In der Lage ſein,
ſeinem chlecht ortirten Cooperator einen größeren Monatsgehalt —verabfolgen, oder einige Nebeneinkünfte zu überlaſſen; ern  —
zelnen icaren und Expofitis könnte vielleicht durch die
pfarrer geholfen werden, und dürfte eine Aufforderung iezu im
Allgemeinen oder auch In einzelnen Fällen von eitte des hoch
würdigſten Ordinariates nicht ohne Erfolg ſein, wie die
Erfahrung lehrt Ich bin überzeugt, daß 8 Pfarrer gibt, welche
dieſen Weg der elbſthilfe auch ohne Aufforderung betreten ver

den, ſobald nur einmal im Allgemeinen mit der ache Ernſt
gemacht wird.“

„Die Intercalar EL

üſſe, meint eine andere
Stimme, hätten als ern wirkliches Pfründeneinkommen ganz be
onders zur ufbeſſerung chlecht Olrter Seelſorger verwendet
U werden. Wenn die Pfarrproviſoren etwa mit dem Congrua⸗
betrage der minderen Pfarrer bedacht würden, ſo dürften Jahr

Jahr einige Tauſend Ulden zu Dotations⸗Verbeſſerung ver⸗
wendbar ſein.“ Bezüglich des Intercalares finden wir in einem —  2  2
andern Elaborate die rage „Vorausgeſetzt, der Religionsfond
wird ni herausgegeben, Are eS nicht möglich, ein Doppel⸗
intercalar eintreten laſſen, ſo daß das zweite mit der Beſtäti⸗
guüung des für die erledigte Pfründe ernannten Pfarrers anfinge,



—

und die Inveſtitur erſt dter erfolgen würde?“ Die Früchte
dieſes zweiten Intercalars würden IM Sinne dieſer Arbeit zu
Gunſten des Aushilfsfondes entfallen

„Da Stiftungen äußert ſich dritte Stimme, wie
dermalen die Verhältniſſe ſtehen nicht mmer

ſondern oft uUur ernne Belaſtung der Seelſorger ſind ſo ſollen
dieſelben ohne ausreichendes Entgeld und ohne ausdrückliche Er
klärung der Stifter daß dieſes Entgeld nur zur eſſeren Su
ſtentation des Seelſorgers gegeben werde, und daher nie und
unter keiner Bedingung Faſſion desſelben aufzunehmen
ſei, nicht angenommen werden.“ In gleicher etſe wird In

enem andern Elaborate geſagt „Bei Creirung von neuen

Pfarren, Cooperatorſtellen, Are eS Sache der hochwürdigſten
biſchöflichen Ordinarien derartigen Anſuchen nur dann olge
zu geben, enn die Gemeinden nicht etwa verſprechen, ſondern
actiſch das betreffende entſprechende Einkommen für hre eel
ſorger ausweiſen önnen Diejenigen Gemeinden denen e8 ernſt⸗
lich um ergenen Prieſter zu thun iſt werden dann ſchon
ſelbſt ſorgen, nd 1e ehr Uhe die Erlangung Sache
koſtet deſto mehr man ſie 74 Uebrigens ird Iu mehreren
Arbeiten aufmerkſam gemacht daß man nach den heutigen Ver
ältniſſen bei der Aufbeſſerungsfrage nicht ſo ehr auf das katho⸗
liſche Volk überhaupt auf die Gemeinden als ſolche, ſondern
mehr noch auf einzelne gutgeſinnte Laien, die mit ücksgütern
geſegnet ſind, Rechnung machen Urfe

„Erledigte Cooperatorspoſten und Pfründen mit un

genügenden Dotation emerkt erne vierte Stimme, en nicht
beſetzt werden, Iu lange dieſe nicht ergänz wird nd C8
Are hier wohl auch zu erwagen, ob Unter den gleichen Um—
XX  t  änden nicht Erne diminutio oder auch 1110 eneficio—
Tu uläſſig Are 7 In Arbeit finden wiu der Aufhebung

kleineren Pfarreien gedacht deren Errichtung aus der O
ni chen Zeit ſtammt und welche dotirt ſind Es wird
da hervorgehoben: „Man wird reilich einwenden, daß durch



447
Wiedervereinigung er Localpfarren mit der Mutterpfarre ein
großer Schaden entſtehe für die Seelſorge. Dieſer Einwand
Are nur dann ſtichhältig, enn die Paſtorirung von ette der
Mutterpfarre eine Unmöglichkeit Are Das ird aber in den
allermeiſten Fällen nicht vorkommen. Auch In früheren Zeiten
mußte die Paſtorirung tn den Filialkirchen von ette der Mutter—
farren durch die Capläne vorgenommen werden. Ueberdieß werden
ohnehin un allernä  er Zeit die Privatpatrone ihr atrona nieder—
egen, und die Folge wird ſein, daß eine enge Pfarreien aus
Mangel Subſiſtenzmitteln dem Untergange geweiht ird Man
wird wohl zum letzten Hilfsmittel greifen, und an die Gemeinden
appelliren. Aber einerſeits dürften gar viele Gemeinden es VOoV.

iehen, zur Vermeidung großer Auslagen ſich an die Nachbars-—
pfarre anzuſchließen, andererſeits dürften manche Gemeinden in
Anbetracht der ungeheuren aſten, von denen ſie aſt erdru
werden, gar nicht Im Stande ſein, die kirchlichen Gebäude her  2  2
zuhalten und einem Seelſorger die nöthigen Subſiſtenzmittel 3u
ſichern Auch iſt die Beſorgniß nicht unbegründet, daß in aller—
ächſter Zeit ein großer, ſehr fühlbarer Prieſtermangel eintreten
werde, indem ſich in Zukunft wohl wenige Jünglinge finden
dürften, die Ur des Prieſterthums auf ſich zu nehmen,
wenigſtens ſo lange die ſchweren Bedrängniſſe der x ih
Fortgang nehmen, und es iſt auch keine Hoffnung auf eine beſſereZukunft vorhanden. werden In kurzer Zeit eine Menge von
Pfarreien mit 2000 und mehr Seelen finden, we nur von
einem Pfarrer ohne Hilfsprieſter paſtorirt werden.“

kann, ſpri ſich eine fünfte Stimme aus, nicht ge⸗
leugnet werden, daß die Regulirung des Stoltarifs ein chon
ange. gefühltes und dringendes Bedürfniß ſei, welche Regulirung
zunächſt In einer Vereinfachung der ob ihrer vielen Klaſſen, die
kaum ein Seelſorger bei der jetzt frei gegebenen Grund
theilbarkeit genau zu eruiren um Stande ſein dürfte, unklaren
und complicirten Stolordnung, dann aber auch In einer Erhöhung
einzelner Tarifſätze beſtehen müßte.“ Dieſelbe will auch noch



— 448 —
ausdrüdklich die Sammlungen, wo ſie beſtehen, beibehalten
haben, und wOo der Pfründner zu gering beſolde iſt, die Ge—
meinde aber zu einer Leiſtung un der Lage iſt, 0  E Unter In
eutung, daß die fründe Unbeſetzt leiben würde, die Ge
meinde verhalten werden, daß ſie eine etwa ſchon beſtehende fixe
ammlung aufbeſſere, oder II keine eſtehe, zu einer
ſich verpflichte Indere dagegen möchten Im Intereſſe der größeren
Freiheit t propter dignitatem Sacerdotalem die Sammlungen
und mehr oder weniger auch die Stolbezüge lieber ganz auf
gehoben und in einer andern entſprechenden Weiſe erſetzt haben,
und ſchon gar nicht an eine Erhöhung der Stola denken Unſere

„Die Erhöhung der Stolgebühren verwerfeStimme ſagt da:
ich nachdrücklichſt, und arum, weil ſie ih Zweck
verfehlen würde. Die Stoleinnahmen würden eher geringer als
höher, und die Erhöhung Are höchſt dios.“ Bei dieſer Ge
legenheit verwahrt ſich dieſelbe zugleich auch gegen eine et
Beſteuerung der Geiſtlichkeit zum Behufe einer zu EL

zielenden Aufbeſſerung, und rklärt dabei: 7  1E Beſteuerung iſt
unnöthig, indem die beſſer btirten Pfarrer ohnehin zur vollen
Aufbeſſerung des Einkommens ih Vicarien nach dem beſtehenden
Rechte verhalten werden können, und von andern eine Steuer
wohl nicht gefordert werden würde; und weil eine Beſteuerung
des eru 8 Zwecke der Dotation Cleriker uim
niſchen Rechte keine Stütze hat Dieſes enn nämlich unter
lex dioecesana nUuL einige Gaben an den Biſchof und das
Alumnaticum, und obgleich ＋2 allen Zeiten arme Cleriker
gegeben hat, hat dasſelbe dieſes Princip doch nie adoptirt.“

Eine ſechſte Stimme weiſt als auf eine Ue für eine
ergiebige Aufbeſſerung auf die Einlöſung der weltlichen
Patronate hin, nämlich des landesfürſtlichen mit 121 Pfarreien,

24 Gebäuden und der andern Patrone mit Pfar
I zweifle nicht,reien, 1. 166 Gebäuden, und fügt bei

daß ſich die meiſten Patrone azu herbeilaſſen werden. Aber ſo
ehr ich zweifle, daß die Regierung den Religionsfond heraus⸗



— 42—
gebe, eben ſo ſehr fürchte ich, daß ſie das Erträgniß aus den
eingelöſten Patronaten mit Be  chlag belegen und zum Religions⸗
fonde hinzurechnen werde.“

Eine ſiebente Stimme pricht den uſch aus, S möchte
afur gewiſſenhaft geſorgt werden, daß das Pfarrgebäude
und die ODekonomie tm guten Zuſtande und wo möglich
ern kleiner fundus Instructus dem Nachfolger übergeben
werde. Ebenſo ſollte, da die Anſchaffung der nothwendigen
Bücher und riften zur eigenen Fortbildung den jungen dürf⸗
tigen Prieſtern oft ſehr chwer fällt, jeder Prieſter dafür ſorgen,
daß ſein Büchernachlaß entweder unter die dürftigen bope
ratoren des Decanates vertheilt, oder aber an das biſchöfliche
Prieſterſeminar zul Vertheilung die Alumnen abgeführt
werde.

Endlich verzeichnen wir noch eine achte Stimme, nach der
die Pfründner überhaupt un ihren Teſtamenten zunächſt die
eigenen, und es dieſe nicht bedürfen, eine andere
0fründe bedenken ſollten, E mehr, als der Erfahrung He⸗
mäß geiſtliches Vermögen Fu nicht kirchlichen Zwecken verwendet,
ſelten lück und egen bringe; und ſei einer anderen Arbeit
folgender rcurs üher die Teſtamente der Geiſtlichen entnom—
men: „Der Grundſatz Wer dem Altare dient, ſoll auch vom
Altare leben läßt ſich auch umkehren: Wer vom Altare lebt,
ſoll auch nit einem Vermögen dem Qre dienen dadurch, daß
eu dasſelbe 2d Pias Callsas, vorzugsweiſe 3u kirchlichen Zwecken
verwende. Ohnehin iſt nach canoniſchem Rechte der Prieſter
berechtigt, von den kirchlichen Einkünften als Nutznießer ⁰ viel
zu verwenden als 8u einem anſtändigen Lebensunterhalte erfor⸗
derlich iſt, dagegen den übrigen Theil eines Einkommens als
ein der Kirche gehöriges Gut anzuſehen, über welches ehen die
1 zu verfügen hat Die Kirchengeſetze waren In dieſer Be⸗—
ziehung bis ins Jahrhundert 0 ſtreng, daß ein Geiſtlicher
über ſein Vermögen, das Aus kirchlichen Einkünften herſtammte,

chen Verfügungen treffen konnte. Sodurchaus keine



— 1450 —
wohl In den Decreten Gratian's, als auch im berühmten Decre—
talenrecht iſt ausdrücklich der Satz enthalten, daß * dem Cle—
riker nicht geſtattet iſt, Teſtamente zu machen, ausgenommen
ber das Vermögen,; welches nicht aus kirchlichen Revenuen
kommt Erſt Papfſt Innocenz 111 gab die Erlaubniß, daß ern
Geiſtlicher über ſein kirchlichen Einkünften entſtammendes Ver—
mögen Unter gewiſſen Beſchränkungen teſtiren önne. Zwar hat
die Kirche keine genauen Beſtimmungen getroffen, vas und wie
vte zum anſtändigen Unterhalte verwendet werden dürfe, wie
viel ad pias CaunsaS8 verwendet werden ollte U. w., aber zu
aller Zeit hat die Ix den Hrundſatz feſtgehalten, daß der
Prieſter ein Vermögen U kirchlichen Zwecken verwenden ſoll
Es iſt nicht nöthig, mich darüber weiter zu verbreiten, da jede
erk über Kirchenrecht den nöthigen ufſchlu ertheilt. Ich
verweiſe auf die (cten und Decrete des Wiener Provincial—
oncils Sub titulo Septimo: De beneficiis bonisque ccle—
Siasticis.“

Und nun zu dem zu gründenden allgemeinen Aushilfs  —
onde, von welchem unſere Stimme an vierter handelt.
„Nächſter Zweck desſelben, heißt 8 da, wäre eine gegenſeitige
Verſicherung für Krankheits— und Deficienzfälle, wodurch jeder,
der den Beitritts— und die jährlichen Beiträge entrichtet, ern
Recht auf eine beſtimmte Unterſtützung erwirbt. Wenn der ond
einmal erſtarkt ſein würde, ſo ſoll er auch du ſtändigen Erhö⸗
hungen der Kongrua verwendet werden. Es ſteht zu hoffen, daß
einem olchen Unterſtützungs-Vereine nahezu alle Prieſter der
iöceſe beitreten werden, auch jene, die Ue eine Unterſtützung
tn uſpru zu nehmen gedenken, und daß eL durch Geſchenke
und Legate bald bedeutend anwachſen würde. Der an geht
ſchon länger tm eru herum. Als Bedingung aber sine gua
OH iſt die Verwaltung und eitung des Vereines und Fondes
durch einen Ausſchuß aus der Geiſtlichkeit der Diöceſe,
in welchen jede Decanat ein Mitglied wählt und ährlich ein  2
mal zu einer Verſammlung des Ausſchu ende



— 4
Ueber den zu bildenden Fond, der auf dem Wege der

Se  ilfe die Aufbeſſerung des Klerus ermöglichen ſollte, lau-
ten übrigens die Aeußerungen der einzelnen Stimmen ſehr ver
ſchieden. Die Einen denken einen allgemeinen Diöceſanfond,
der alle Diöceſanmittel, den Religionsfond inbegriffen, en
würde, Andere haben einen eigenen ſeparirten Fond tm uge
Dieſen faſſen die einen wiederum mehr als Dotationsfond auf,‚
der o viel als möglich eine beſſere Dotation der Stellen anzu⸗
ſtreben hätte, und zwar ſchon und für ich, ohne daß ern
beſtimmtes Anſuchen der beſſer dotirenden voranginge, wäh
rend die anderen dieſem Fonde mehr den Charakter eines Unter—
ſtützungsfondes geben wollen, aus velchem auf ein motivirtes  D
und geprüfte Anſuchen hin die betreffenden Unterſtützungen zu
leiſten wären Wieder Andere prechen ſich dahin aus daß die
Unterſtützung mehr den Charakter einer gegenſeitigen Verſiche—
ruUng haben ſollte, und nehmen endlich noch Andere neben einem
olchen Hilfsfonde noch inen eigenen Unterſtützungsverein Iu
Ausſicht, der ſich auch nach Art der Verſicherungs-Geſellſchaften
mit Vorſchuß⸗ und Krankenkaſſe, Rentenbank, Penſionsinſtitut
gelten machen könnte. Zwe Stimmen wollen überdieß für in⸗
valide, deficiente Prieſter eigens geſorgt haben und pricht ſich
die eine aus für die Bildung eines eigenen Deficientenfondes
zur Penſionirung kranker und ausgedienter Prieſter mit einem
ſicheren Bezuge von mindeſtens jährlich 100 zu der geſetz
lichen Penſion, mit Quinquennal-Zulage von l., dem jeder
Diöceſanprieſter ohne Ausnahme mit einer empfindlichen
Beitragsleiſtung beitreten müßte. Die weite Stimme will den
Deficienten-Prieſtern un der Weiſe geholfen wiſſen, daß die
Seelſorger ohne Ausnahme, jeder wenigſtens inen Gulden jähr  2
lich, und eS eliebt auch mehr, ſpenden, vodur ährlich
circa 1500 einfließen könnten. Was aber überhaupt die il⸗
dung des Fondes anbelangt, o wollen einige inen für die ein⸗
zelnen Geiſtlichen beſtimmt fixirten Betrag, andere ſind für
einen die tebe des Mitbruders mit Ausſchluß jed⸗



— 452 —

weden wanges und ollte ern beſtimmter Betrag höchſtens
als gewiſſe Norm elten die etwa der Linzelne be ſeinen
Liebesgaben einhalten könnte luch von Seite gut geſinnter
Laien erwarten ſich Einzelne thatkräftige Unterſtützung und ſollte
auch auf Staatsſubvention an dieſen Fond als olchen hin⸗
gewirkt werden Dabei wollen Einige den Fond mehr anwachſen
laſſen, und nehr mit den Erträgniſſen de Capitals rechnen,
während die Anderen gegen die Anſammlung großer Capitalien
ſind die nulr der Staat ſeiner Zeit als etten Biſſen 0 Ver
ſchlingen bekäme; 8 ollten vielmehr die Betheiligungen nach
Kräften und Verhältniß hinausgegeben werden ſobald Mul Ein⸗

mal ſovie da dare daß nan für 2 —  2 I  ahre reichen könnte
Das alſo waren die allgemeinen Geſichtspunkte nach denen

Iu den einzelnen Arbeiten die Gründung eines Fondes behufs
der Aufbeſſerung des Clerus mehr oder weniger zur Sprache
kommt SNI Folgenden aſſen IIIi noch V  wWel Stimmen ſprechen
die ſich anl ausführlichſten Uber dieſen Gegenſtand verbreiten
und hierüber erne Art von Programm aufſtellen. Die
Stimme ſtellt die Sache ſo dar „A Wir wollen noch bis zum
Ende dieſes Jahres enn Gründungscapital aufbringen, und 4  war
auf dieſe Weiſe, daß jeder Caplan nach Verhältniſſen fener

Einkünfte zu dieſem we mnen Betrag von 5 —10 oder
höchſtens 2 Gulden und die Pfarrer jeder nach Ver
hältniß ſeine Einkommens 2 40—60— oder 100 pende
und zwar Ein M  V.  „  al Hiezu können Wwiu auch alle Kloſter⸗—
vorſtehungen der Diöceſe und die hochwürdigen Herren Dom
capitulare einladen Es werden ſich auch gewiß beſondere Wohl
thäter finden, we namhafte Beträge IN Staatspapieren oder

jährlichenPrivatſchuloͤſcheinen dieſem Zwecke zuwenden
eiträge nach dem Einkommen der eelſorger, welche IM Jahre
1873 nach Belieben auf inmal oder ratenweiſe eingezahlt und
an die ù Betheilenden ausgezahlt werden. Zu dieſen jährlichen
Beiträgen Urften ſich die Herren Capläne von 2—4 und 6
und die Herren Pfarrer von 5 —10 und 15 Ind die beſſer



4⁵³3
dotirten bis 4 verbindlich machen. Das Gründungscapital
und die aus demſelben fließenden Intereſſen ſollen jetzt noch nicht
angegriffen werden, his nach dem Urtheile der Vermögensverwal—
ung die allmälige Aufbeſſerung der Congrua bis —600 an

gezeigt ſein wird M‚  V  (  it den bezeichneten jährlichen Beiträgen
ſollen die Unterſtützungen chon im Jahre 1873 beginnen und
alljährlich fortgeſetzt werden. Wird tn einem &  ahre ein Betrag
erübrigt, kann derſelbe im folgenden Jahre verwendet werden.

Ein weiteres ittel iſt, daß mit dieſem Fonde zuglei eine
Sparcaſſe für Seelſorger errichtet werde, bei welcher die Geiſt⸗
lichen — 90 einlegen, der Gewinn aber dem Unterſtützungs—
onde zufällt. Vermächtniſſe und Geſchenke Wenn vir uns
dieſen ſchönen Zweck vor Augen halten, werden vie  le von uns
dieſen Unterſtützungsfond entweder zum Univerſalerben einſetzen,
oder demſelben namhafte Legate zuwenden, oder demſelben die
Capitalien zuwenden mit der Verpflichtung, die Intereſſen ſolchen
Perſonen auf Lebenszeit auszufolgen, welche man nach dem ode
unterſtützen t I Durch Errichtung einer Rentenbank für
Prieſter. Unter den alten Seelſorgern gibt auch ſolche, welche
ni unbedeutende Erſparniſſe haben, aber dennoch von der orge
beunruhigt werden, ob ſie, ſie ern ohe ter erreichen,
ihre Lebensbedürfniſſe decken önnen. V  Für alte Herren
dürfte * willkommen ſein, venn ſie ihr Vermögen dem nter  2  2
ſtützungsfonde gegen eMm übergeben, daß 1 für die übrige Lebens  2
dauer nach Verhältniß ihres hohen Alter eine Rente von
bis auch 16½ jährlich beziehen können. E. Die vorſtehenden
Mittel dienen vorzugsweiſe da  U, In kurzer Zeit den Unter  2
ſtützungsfond 0  u heben und auf eine Höhe zu bringen,
daß die Congrua der Herren Pfarrer Anfangs mit 100 fl. jähr
lich, und In der olge mit einem noch größeren Betrage auf
gebeſſert werden können. Da aber auch eine Vorſchußcaſſe für
den Clerus eine iſt ſo ſoll dabei das Fondsvermögen
Nur den möglichſt geringen orthei haben, die Fonds—
verwaltung gibt Seelſorgern, we ein Brandunglück getroffen



— 454 —

oder eine Pfründe mit wenig oder gar kein Vermögen antreten
en Darlehen —5 — 70, Aun olchen Fällen ſo manche Seel—
ſorger von peinlichen Sorge zu befreien Von der
Verwaltung ieſe könnte ſo eingerichtet werden, daß man die
Vorſchriften der jetzt beſtehenden Kirchenvermögens Verwaltung
möglichſt einhält Es ird ern Diöceſanausſchuß gewählt
welcher die einfließenden aben jüͤhernimmt und über die Ver—
theilung Beſchluß faßt In dieſem Diöceſanausſchuſſ ſollen das
hochwürdige Domcapitel die ecane die Pfarrer und Capläne
vertreten ſein Soll jeden Decanate ein u8 chuß,
beſtehend aus dem Decane, einem Herrn Pfarrer und Cooperator
beſtimmt werden Der Herr Pfarrer und der Cooperator en
vom Decanatsclerus ewählt werden; ingleichen auch ſollen die
Mitglieder des Diöceſanaus chuſſe von der iöceſe gewählt
werden Die Unterſtützung bedürftigen Cooperatoren
oder Pfarrer reichen ihre Bittgeſuche ntweder Wege des
Decanates oder unmittelbar beim Diöceſanausſchuſſe ern Ueber
das edürfni Unterſtützung ſoll mmũ der Decanats
ausſchuß befragt werden, und zwar des Bezirkes, un dem der
Bittſteller ebt Es wird jährlich echnung gelegt
ſodann ern jede Decanat wenigſtens Ein Lxemplar erhält Dieſe
Rechnung ſoll weder un Zeitung, noch Im Diöceſan⸗
blatte auferſcheinen Dieſer Unterſtützungsfond iſt und bleibt
Ern Privateigenthum des Clerus der Linzerdiöceſ Der biſchöf
liche Commiſſär ſoll Revident der Jahresrechnung ſein Auf
erne Unterſtützung aus dieſem onde hat nur derjenige uſpruch,
der als Mitglied eingezahlt hat „7.

Die zweite Stimme legt ihre nit  en der folgenden
Weiſe dar: „Der Einzelne ſich ſel ſt überlaſſen, kann nicht helfen,
＋2 iſt ern gemeinſames Zuſammenwirken nöthig, oder mit mnem

Worte Ein Verein des eru zu dieſem In dieſem Vereine
handelt ＋ ſich aber —um drei Dinge: 2 Welches ſoll der Cha
rakter desſelben ern Wie ſollen die Geldmittel herbeigeſchafft
werden? ＋ Wie ſoll die Aushilfe beſchaffen ſein? Der Cha



— 485 —

rakter dieſer Vereinigung iſt, glaube ich, das wichtigſte Moment.
Es hängt von ihm die Möglichkeit der Herbeiſchaffung einer
ſicheren Hilfe und die Gewißheit des Beſtandes dieſes Inſtitutes
zur Selbſthilfe ab Deßhalb glaube ich ausſprechen zu müſſen,
daß dieſe

2 Inſtitut nicht als ein kirchliches erſcheinen dürfe,
zwar, daß etwa an ſich jeder Diöceſanprieſter deßwegen, eil eLr

Prieſter der Diöceſe iſt, chon daran theilnehmen müßte, und
etwa die eitung desſelben mit der hierarchiſchen und kirchen⸗
rechtlichen Ordnung zuſammenfiele. Zu dieſem Ausſpruche ver—

mögen mi  ch folgende, auf die köglichkeit der Selbſthilfe gewiß
ſehr Einfluß nehmende Gründe: ＋ Eine olche Anſtalt würde,
vie ſie posito 8 auch wäre, dem Staate als ein kirchliches In⸗
ſtitut erſcheinen, e8 würden alle dießbezügliche Geſetze und Prin⸗
eipien dafür gelten gemacht werden, darunter ar leicht jenes,
„Kirchengut iſt Staatsgut.“ eder geſammelte Fond würde
nur eine neue Art Schatzkammer ſein für den Staat, wie die
Fonds mancher kirchlichen Vereine, die Schatzkammern von Wall—
fahrtsorten zur Zeit Joſef II (und etwa jetzt der Armenfond,
Schulfond). 8) Eine ſolche Anſtalt würde bei ihrem kirchlichen
Charakter oder elbſt nUur be dem Charakter einer öffentlichen
Wohlthätigkeitsanſtalt) nach den beſtehenden Principien gezwungen
werden können, genaue Ausweiſe und Rechenſchaft der Staats⸗
behörde zu übergeben, 10 der ²i könnte zuletzt in ſeiner 9e
wohnten liebevollen Vorſorge für das Kirchengut verlangen, daß
ſämmtliche Fonds In ſogenannten vinenlirten Staatsobligationen
eſtehen 7) Endlich wäre zu ſehr zu fürchten, daß ern ſo
Unternehmen tn ſich chon den Keim der Auflöſung rage
Es ſoll Selbſthilfe ſein, und dieſe wird gewiß dann ſegens

2
reich ſein, enn ſie vom Geiſte der brüderlichen &X  te  be geleitet,
und daher freiwillig und omi opferwillig iſt Ein
Zwang, der be einem ſolchen Unternehmen ausgeübt würde, wie
dieß bei der Verpflichtung der Einzelnen zur Mitwirkung der
Fall wäre, würde auf die freie Entwicklung des Inſtitutes nuUur

hemmend einwirken. Der Widerwille Einzelner, vielleicht olcher,



456
die ihrer Stellung nach ſelbſt Einfluß auf die Leitung hätten,
würde demſelben von vorneherein den Erfolg abſprechen. Auf
olche und ähnliche Gründe hin glaube ich die Anſtalt als einen
„Privatverein von Geiſtlichen der Linzer Diöceſe gegenſeitigen
Unterſtützung“ m Allgemeinen bezeichnen zu müſſen, und daß
man, Pie bei dem Beamtenvereine, der aus ähnlichen Urſachen
entſtand, enſelben zu einer Art „Verſicherungsgeſellſchaft“
hebe Demgemäß müßte Im Intereſſe der Wahrung dieſes Privat⸗—
charakters jedem Prieſter der Zutritt, owie der Tt (natür⸗
ich dann mit Verluſt der Anſprüche) offen ſtehen; 8 müßte die
Leitung den Staatsgeſetzen gemäß und nit vollkommen freier
Wahl beſtimmt ſein; e8 müßte die Verwaltung der Kontrole
der Mitglieder unterworfen ein, nöthigenfalls 8  ur Rechenſchaft

werden können, und es ſollen wenigſtens einige Fälle
feſtgeſetzt werden, vo die Mitglieder, reſp Verſicherten de zure
auf eine heſtimmte Aushilfe einen Anſpruch haben, und nur in
zweiter Linie ſoll auf Bittgeſuche nach Möglichkeit Rückſicht 94
nommen werden. Herbeiſchaffung der Geldmittel Da das
anze eine Art Verſicherungsgeſellſchaft iſt, ſo iſt vor llem ein
Stammcapital nöthig; es ſoll alſo: ern Gründungsfond 6e⸗
chaffen werden durch gering verzinste oder etwa auch te  ———  U  —  —  unver
Darlehen, und durch dieſem Zwecke gewidmete kleinere Ka

pitalien von —  H ſolcher, die als beſondere Gönner des hilfs
bedürftigen Cleru gelten wollen und die als Gründer erſcheinen.
Die erſteren waren die wirklichen Mitglieder und könnten nach
Art der Actionäre tu ähnlichen Fällen ihre Rechte ausüben.
Dieſer ſo gebildete, nUur gering verzinſende Fond könnte dann
auf höhere Zinſen zum Beſten der Unternehmung fruchtbringend
verwerthe werden Es waten gewiſſe Fälle feſtzuſetzen, für
die ſich gegen eine analog den anderen Verſicherungsgeſell—
chaften geforderte Tantiéme verſichern könnte. Freiwillige
Beiträge (bis zu einem gewiſſen Minimalbetrage) der unter—
ſtützenden Mitglieder; dadurch könnte namentlich In manchen be—
onders dringenden Fällen außerhalb des Kreiſes der Verſicherung



.—  *  ——

457 —.—
Hilfe geleiſtet werden. Schenkungen und Legate mit ſpecieller
Widmung oder zur freien Dispoſition der Anſtalt. Allmälige
Bildung eines Reſervefondes. Beſchaffenheit der Aushilfe:

Im Falle der Verſicherung eben nach Art und Weiſe der⸗
ſelben, wie als beſtimmte ährlich auszubezahlende ente, oder
als nach einem beſtimmten Zeitraume auszubezahlende Summe.

Für jene Fälle, Ur eine Selbſtverſicherung nicht geſorgt
werden kann, el 3 wohl ſich beſchränken; einige Mitte wären
wohl zur Hand: die Unterſtützungs-Beiträge, die ſpeciell ge
machten Widmungen, dann wenigſtens theilweiſe der Reinertrag
des Gründungs⸗ und ſpäteren Reſervefondes. Dieſe Hilfe hätte
ſich Infangs unUL auf die Mitglieder und auf die dringendſten
Fälle zu beziehen, und nur mit ſteter Berückſichtigung der zur
Dispoſition ſtehenden Ummen u eſchehe Oft ird ohne
hin ein unverzinsliches oder gering verzinstes Darlehen
bn eine ſolche ſein. Natürlich könnte überhaupt
die Hilfe erſt geſchehen auf ein Anſuchen des dürftigen Mit
liedes hin, die unparteiiſche Entſcheidung würde, ſelbſtverſtänd—
lich Unter ſpäter zu legender Rechenſchaft, tu den Händen der
Verwaltung liegen. M‚  (  1 den wachſenden Kräften des Vereines
önnte man auch mit dieſer

1 Hilfe freigebiger ſein, ſelbſt vielleicht
einige beſonders ſchlecht otirte Poſten tn der eiſe für den In⸗q
haber aufbeſſern, daß man ährli eine beſtimmte Unterſtützung
ausbezahlt, ohne ich, vas bei Aufbeſſerung eines Poſtens Princip
ein ſoll, zu binden, da dieß Nul hieße, dem Staate die Pfli
die e hat, abzunehmen, oder ihm wenigſtens inen Ausweg
die Han zu geben, podur E ſich be der geforderten Auf⸗
beſſerung entſchuldigen önnte.“

Hiemit glauben wir all den verſchiedenen Anſchauungen über
die Congrua⸗Frage, wie ſie der oberöſterreichiſche Clerus tun den
Antworten auf die jüngſt gegebene Paſtoralconferenz-Frage an

den Tag gelegt hat, wenigſtens ſoweit e8 ſich um das Weſent⸗
liche andelt, den gebührenden Ausdruck gegeben und demnach
die un ſtellte Aufgabe zul Genüge erfüllt haben Sp



— 458 —

Die ſacramentale k
imne bantwortete arrconcursfrage.)

Iſt der gegenwärtige Kampf gegen te katholiſchen In  2
ſtitutionen ＋ ſagen ern allgemeiner und allſeitiger, ſo haben
8 doch OE beſonderer Weiſe die Feinde der Kirche auf das
katholi ch Beichtinſtitut abge ehen Da iſt man nicht mehr 8U⸗
frieden dasſelbe zu ener einfachen Menſchenſatzung zu ſtempeln
und hr ur die Ausgeburt des kirchlichen Deſpotismus er
blicken aſſen, man grei zu allen möglichen ſelbſt den lech
teſten Mitteln, vor der ganzen Welt die atholiſche el
zu verdächtigen nd ihr geradezu das Brandmal der Unſittlich
keit und Gemeinſchädlichkeit aufzudrücken Zeuge deſſen ſind die
Mehrfachen vorgeblichen Beichtſcandale, mit denen einzelne iberale
Journale paradirten und die Isbald die Runde Ur die 9e
ammte liberale Preſſe Iu und außer Europa machten, bevor auch
nur IM Geringſten conſtatirt var was denn eigentlich der
Sache Wahres Ja elbſt Ra  em all die Denunciationen
als eben ſo vie  le erbärmliche Hetzereien und abſcheuliche Ver—
leumdungen entlarvt worden, hörte ni auf, tapfer darauf
loszulügen durch geſchickte Verdrehungen und Erdich
tungen das leicht bewegliche Publikum die Ei Iu em
zu erhalten Wahrlich, 1e deren Werth und den
Segen den ſie dem Einzelnen ſowo Ii der 0 Geſell⸗
chaft ſo reichlichem aße pendet au zu documentiren ver

mocht hat ſo gilt dieß eben von dem Haſſe, mit dem der Un
glaube unſerer Tage dieſelbe ſich ver chworen hat leiſtet
das ganz ausgezeichneter eiſe der Beifallsſturm, den die
ngriffe auf das Beichtinſtitut gerade be denjenigen hervor⸗
gerufen haben welche offen beſtrebt ſind die enſ

el der
Segnungen des hriſtenthums zu berauben Anderſeits ſtellt
aber auch die Beicht den Menſchen eben nicht For⸗
derungen, die namentlich den heutigen Lebemenſchen nicht recht



— ————————.— 459 —

ehagen, alb ſie, ohne gerade nit dem Chriſtenthume
ſe brechen zu wollen, * dennoch ſähen, enn man ſie
von der läſtigen Beicht dispenſiren würde. nier ſolchen
Umſtänden iſt denn der Hinweis auf die göttliche inſetzung der
Beicht von ganz beſonderer Wichtigkeit, indem utn derſelben, ſo
wie ſie beſten und entſchiedenſten all die mannigfachen An
griffe zurückweiſt, auch die ſtärkſte, 10 tn Wahrheit die einzig
ausreichende Macht gelegen iſt, die trotz des Sträubens der men
lichen Leidenſchaft der et nachhaltige Anerkennung zu ver⸗

vermag.
Dieſe und ähnliche Erwägungen aben beim letzten Pfarr

concurſe aus der Dogmatik die rage nahe gelegt „Sacramen-
talis COonfessio eXponatur t vindicetur;“ und ＋2 ſind eben
dieſelben edanken, die Uns zu einer ausführlicheren ean
wortung ehen dieſer Pfarrconcursfrage veranlaſſen. Schadet ＋2
überhaupt ni das Bewußtſein einer ſchon bekannten Sache,
welche gerade jetzt ſo vte praktiſchen er hat, aufs Neu
aufzufriſchen, 0 Ir eine genauere Ausführung den ogma⸗
tiſchen Beweis In ſei vollen Gründlichkeit und Genauigkeit
erbringen laſſen, was für die richtige Auffaſſung wie für die
entſprechende Geltendmachung der Wahrheit gewiß nicht ohne
Belang ſein dürfte. Was wir alſo vorhaben, das iſt die gehörige
Begründung des katholiſchen ogma von dem göttlichen Cha
akter der ſacramentalen er Da aber vor Allem der rechte
Begriff von der Sache vorhanden ſein muß, die man beweiſen
will, und da insbeſonders die Würdigung des dogmatiſchen
eweiſes dadurch bedingt ſt, daß die du beweiſende dogmatiſche
Sache ins rechte Licht geſtellt Urde ſo lüſſen bir zuerſt den
Inhalt des betreffenden Dogma genau entwickeln, wie denn auch
tn dieſem Sinne die Pfarrconcursfrage geſtellt erſcheint, und
wir beantworten ſomit unſere rage tn zwei Theilen, von denen
der eine ſich mit der Expoſition der ſacramentalen et be
ſchäftigen und der andere den Beweis für teſe ſacramentale
ei erbringen ſoll



— 466 —

Sacramentalis cOonfessionis expositio.
Lir haben ＋ nicht mit der Beicht überhaupt, ſondern mit

der ſacramentalen et zu un, I. mit jener Beicht, welche
nach dem Concil von Trient einen weſentlichen Beſtandtheil des
Bußſacramentes ausmacht. 81 quis negaverit, Ad integram
et perfectam peccatorum remissionem requiri tres actus
IN poenitente, quasi materiam Sacramenti poenitentiae,
videlicet cContritionem; Confessionem t satisfactionem,
duae tres poenitentiae partes dicuntur; aut dixerit, Uas
antum 6886E öpoenitentiae Partes, terrores scilicet ineuss0os
Conscientiae agnito pbeccato, t Hdem COnceptam SVaAaII

gelio vel absolutione qud credit quis Sibi Pel Christum
remissa beccata, ſo autet nämlich der Canon der

tridentiniſchen Sitzung. Iſt das Bußſacrament jenes
Sacrament des neuen Bundes, In welchem Ur die prieſter⸗
liche Losſprechung dem Menſchen die nach der Taufe begangenen
Sünden, welche derſelbe in reuiger Gefinnung und mit der
Bereitwilligkeit, genug zu un, dem Richterſtuhle der 1
Unterſtellt, nachgelaſſen werden, ſo wird im Allgemeinen als
Begriff der ſacramentalen Ei ſich ergeben die Unterſtellung
der ünden unter das Bußgericht der Kirche, 3u dem Ende,
um die Losſprechung von enſelben 8  Uu erhalten. Im Beſonderen
aber wird der allgemeine Begriff der ſacramentalen Beicht uim
Sinne des Tridentinums, eben dieſen Punkt des katholiſchen
Glaubens gegenüber den Proteſtanten In ausführlicherer Weiſe
auseinandergeſetzt hat, die folgenden Momente In ſich chließen

Wenn das Concil von 1  4  rten  — — rklärt „Hos, 81
postea crimine aliquo cContaminaverint. on jam repetito
baptismo ablui, guun 10 1 ecclesia Catholica nulla ratione
Iliceat. Sed ante 0o6e tribuna!I bamquam TEO8 8S18ti
voluit, Ut Per Sacerdotum Sententiam semel. Sed —9u
ties ab admissis peccatis 20 ipsum poenitentes confuge-
rint. possent liberari“ (Sess. 14 CAD 2.) ſo charakteriſirt



461

dasſelbe die ſacramentale Beicht als eine Selbſtanklage, und
kann dieſe darum keineswegs in einer bloßen Erzählung ſeiner
unden un der Weiſe einer Selbſtbiographie beſtehen. Handelt
eS ſich auch Im Bußſacramente darum, daß der Beichtvater den
Sündenzuſtand des Pönitenten genau kenne, ihn ſodann
entweder zu abſolviren oder nicht zu abſolviren, und würde der—
ſelbe leſe Kenntniß etwa auch aus der bloßen Erzählung des
Pönitenten gewinnen, ſo unterſtellt ſich doch der Sünder als
Schuldiger erſt damit und dadurch inter das Bußgericht der
Kirche, wenn l ſich vor dem Gottes Stelle vertretenden Prieſter über
eine Sünden anklagt, und drängt denſelben ohnehin dazu eine
wahrhafte Reue und ein aufrichtiger Wille genug zu thun Das
allenfalls könnte ſtatt haben, daß ein Pönitent, der früher dem
Beichtvater eine Biographie erzählt ätte, ſodann bei der ſofo
tigen Anklage ber eine Sünden ＋ der Beicht ſich kürzer faſ⸗
ſen könnte, inſowei nämli der Beichtvater eine
Detailirung V  ur gehörigen Orientirung nicht nothwendig hat

In Gemäßheit derſelben tridentiniſchen Forderung, daß der
Pönitent als Schuldiger vor dem Richterſtuhle der —. ſich
0  ù ſtellen hat 6, muß die ſacramentale Beicht ſtets vor

einem perſönlich anweſenden Prieſter geſchehen, enn ſich auch
da der Pönitent etwa einer Schrift oder eines Dolmetſches
bedienen wollte, und kann alſo das Sündenbekenntniß nicht
rieflich inem abweſenden Prieſter zugeſendet werden. Darum
verurtheilt denn auch ein Decret emens III vom Juni
＋ ausdrücklich den Satz „Ucere PEI Iteras, 86EU inter-—
nuntium Confessario aAbsenti peccata sacramentaliter
Confiteri t 2  5 odem Absente Absolutionem Obtinere“ 58  um
Mindeſten als „falsam, temerariam et scandalosam“, und
verordnet- 5uEe deinceps iSta propositio publicis privatisque
lectionibus; Concionibus Et COongressibus doceatur,
U tamquam aliquo ISU probabilis defendatur. 1H-

Dazuprimatur aut 20 praxim quovis modo deducatur.“
rklärte au 0 Juli 1605 uin der Congregatio 8.



＋

462
Officli, daß dieſes Decret auch IN diviso, von der
Beicht und von der Abſolution allein Geltung habe Uebrigens
hat noch aus anderen Gründen, Pie im Intereſſe der Tfor.  2
ſchung der entſprechenden Dispoſition des Pönitenten, die An⸗
klage In Gegenwart des Beichtvaters zu geſchehen

Das Tridentinum rklärt weiter: „Ceterum quoad MO-

dum cConfitendi Secreto apud Solum sSacerdotem, etsi Chri—
Stus IOII vetuerit. quin aliquis IN vindictam SuOrUUI Scele—
rU t 8uU humiliationem, CU. Ob aliorum exemplum, tum
Ob Ecclesiae Offensae aedificationem deliceta 8U. publice
confiteri possit: OI St tamen hoe divino praecepto Iall-

datum, EG Satis consulte aliqua humana lege praecipere-
tur. Ut delicta, praesertim secreta, publica Essent Confes-
Sione aperienda“ (Sess. CAD 5 Und Im Einklange
hiemit lautet der Canon der tridentiniſchen Sitzung:
„S1 quis dixerit, modum Secreto Confitendi 80 sacerdoti,

ecclesia catholiea ab initio Semper Observavit et
Observat, allenum 6886 ab institutione t mandato Christi,
et inventum E886E humanum. 8. Demnach übt die Ir das
ſacramentale Bußgericht ur die entſprechend jurisdictionirten
Prieſter aus, und hat nothwendiger Weiſe die Selbſtanklage des
Under nUuLr vor einem ſolchen Prieſter ſtattzufinden, von

dieſem die Losſprechung zu erhalten. Die Gegenwart mehrerer
Prieſter oder gar von Laien als Zeugen dieſer Selbſtanklage
ieg alſo nicht im Begriffe der ſacramentalen Bei wie 10
eben auch be der geheimen, der ſogenannten Ohrenbeicht die
Sünden Uunter das Bußgericht der IE untergeſtellt werden,

dem nde, Losſprechung von denſelben zu erhalten.
Findet aber dennoch die ei öffentlich ſtatt, ſo conſtituirt die
Oeffentlichkeit weder den ſacramentalen Charakter derſelben, noch
iſt dieſe Oeffentlichkeit überhaupt nothwendig, die Et
als eine ſacramentale erſcheinen zu laſſen, ſondern beſitzt ſie rein
disciplinären er und hat entweder die geheime Beicht als
die ſacramentale E ſchon zur Vorausſetzung, der ſie daher



463

auch nachfolgt, oder auch ſie kann möglicher Weiſe, inſoferne
da die Selbſtanklage auch vor dem jurisdictionirten Prieſter
ſtattfindet, die ſacramentale et einſchließen.

4. Die ferneren Beſtimmungen des Concils von Trient
über die ſacramentale et beſagen: „EXx institutione TA?/V
menti poenitentiae jqam explicata Uuniversa cclesia Semper
intellexit. iInstitutam 6886 A Domino integram peccatorum
confessionem, et Omnibus POst baptismum lapsis jure divino
necessariam existere, quia Dominus noster Jesus Christus,

terris ASCEnSUTUS A COëelos, Sacerdotes 8Ul ipsius vicCa⸗-
Tios reliquit tamquam praesides t judices, 20 guos omnia
mortalia Crimina deferantur, In ꝗuAE Christi fideles ceci-—
derint, gu PTO potestate Clavium remissionis aut reten-
tionis peccatorum sententiam pronuncient. Constat enim,
Sacerdotes judicium hoc incognita On

potuisse, EG aequitatem quidem IIlos 11 poenis injungen-
dis CTITVaTS potuisse, 81 11 Senere duntaxat, t 0O potius
I specie singillatim 8SuU 1pS1 peccata declarassent. Hx
his colligitur, Oportere poenitentibus Omnia peccata IOT=

talia, 99 post diligentem 8U discussionem conscien-—
tiam habent, 1 confessione recenseri, tiamsi Occultissima
Ila Sint. et antum adversus duo Ultima decalogi EE
cepta cCommissa, uAaE nonnunquam animam gravius SAU-

ciant, t periculosiora s8unt 118, guaE 1I manifesto Ad-
mittuntur. Nam venialia, quibus gratia Dei IIOII exCIu-
dimur. et in quae frequentius labimur, Juamquam recte
et Utiliter eitraque Ouhel praesumtionem 1 COnfessione
dicantur, quod piorum hominum 8u8 demonstrat: taceri
tamen Citra culpam, multisque allis remediis expiari 508
sunt Verum Juunl universa mortalia pbeccata, tiam
gitationis, homines lrae Hlios Et Dei inimicos reddant,
ECESSUI est, O0mnium étiam veniam CU. aberta et VSITS“V·
Cunda Confessione Deo Uaerere. Itaque dum omnia,
duae memoriae OCcCurrunt, peccata Christi Hdeles COh-



25 4  4* *—

464
fiteri student, procul dubio 0mnia divinae misericordiae
ignoscenda eXpOnunt. Qui VCTO faciunt. et scienter
aliqua retinent, hihil divinae bonitati DeL Sacerdotem

81 enim erubescat aegrotus VUI.mittendum proponunt.
IIUS medico detegere, quod ignorat medicina 1I0O II CUrat.
Colligitur praeterea, etiam 648 cireumstantias IN cConfes-
Sione explicandas ESSE, ꝗuAE speciem peccatli mutant.
quod sine I1Ilis peccata 1IPSA poenitentibus integre
exponantur, II6EC judicibus innotescant. t CTI nequeat, Ut
de gravitate Criminum TrECte possint, t POenaln,

Oportet, Pro IIlis poenitentibus imponere. nde
alienum ratione St docere, Circumstantias A8 Ab ho-
minibus Otiosis excogitatas fuisse. aut LAaI tantum Cir-
cumstantiam Confitendam S886E, nempe 11 ratrem.
Sed et impium est, Confessionem, ꝗuAaE hac ratione GTI
praecipitur, impossibilem dicere, aut Carnificinam I1Ilam
conscientiarum appellare; COnstat enim, Uihil aliud -V
cclesia poenitentibus exigi, quam Ut, Ostquam guis-
gue diligentius eéxcusserit, et Conscientiae SUuAaE sSinus

et latebras exploraverit, peccata cConfiteatur,
quibus Dominum Eet Deum SUUIII mortaliter Oflendisse
meminerit; reliqua autem peccata, guaE diligenter Cogi-
tanti IIOII Occurrunt, 11 Universum eadem COnfessione 1-
clusa SS86 intelliguntur; brO quibus Hdeliter CU PrO-
Pheta dicimus: Oecultis meis munda IIE Domine“ (Sess.
CAD 5 Die hieher gehörigen tridentiniſchen Canones aber
auten: „Si quis dixerit, 11 Sacramento poenitentiae Ad
remissionem peccatorum Uecessarium 10  — jure divino
COonfteri Omnia St singula peccata mortalia, Juorun
moria debita et diligenti praemeditatione habeatur,
Etiam occulta. et ꝗuae Sunt COntra duo Ultima decalogi
praecepta, Hi Circumstantias. ꝗuaE béeccati speciem mutant;
8ed CAIII Confessionem tantum 8886 Utilem 20 erudiendum
et COonsolandum Et Olim Observatam fuisse



46⁵
tantum A0 Satistactionem Canonicam imponendam; aut ixe-
Lit, 608 gui Omnia peccata Confiteri student, Hihil relin-
uere velle divinae misericordiae ignoscendum; aAut de-
ILIunl, 110I icere COnfiteri péccata venialia: A. 8. SeSS 14,
Cal. 7.09 „S81 quis dixerit, Confessionem Omanium CH-
torum, qualem cCclesig Servat, 6886E impossibilem, et tra⸗-
ditionem humanam PIis abolendam: A. 8. 8SESS 14.
Can. 8.)

Erwägen wir dieſe tridentiniſchen Lehrbeſtimmungen wohl,
ſo bildet nach denſelben die Vollſtändigkeit ein weſentliches Mo
ment der ſacramentalen Beichte Dieſe Vollſtändigkeit eſteht
aber darin, daß ſich ber Pönitent ber alle Sünden anklagt,
mit denen eL ſein ewiſſen chwer belaſtet erkennt, und daß ſich
über dieſelben un der Weiſe anklagt, in der 47 ſie erkennt.
Demnach bezieht ſich dieſelbe auf alle chweren Sünden, die ſo
genannten Todſünden, ſowo auf die geheimen und inneren, als
auf die äußerlichen und notoriſchen, ſodann auf die Zahl und
Species der Sünden, und demgemäß auch auf jene Umſtände,
welche die Species ändern. Wenn das Concil von Trient nur

von den Umſtänden pricht, welche die Species ändern, und da
ni erwähnt von den Umſtänden, welche ohne die Spe⸗

cies ändern, doch die unde merklich vergrößern, von
den ſogenannten erſchwerenden Umſtänden, ˙ will ſicherli das  2  2
ſelbe dieſe nicht ausſchließen, ſondern ſchließt vielmehr die For  E  2
derung des Bekenntniſſes aller und der einzelnen Todſünden eben
auch die Forderung des Bekenntniſſes dieſer erſchwerenden Um
ſtände tn ich, da ſich 10 nach denſelben die Todſünden uin threm
Detail des Nähern beſtimmen. Deßhalb ei es im römiſchen
Katechismus, der nach dem Beſchluſſe des Tridentinums heraus  2
gegeben Urde, ausdrücklich: „Neque VCGILO Solum peccata
gravia narrando explicare Oportet, VeTUUI tiam Illa,
unumquodque peccatum Circumstant, et pravitatem valde
augent vel minuunt. Quaedam enim Circeumstantiae adeo
88 sunt, Ut peccati mortiferi ratio IIIis tantum

31



— 466 —

COnstet 2, de Poen.—  In Und unter den von Inno⸗
cenz XI 1679 verurtheilten Propoſitionen autet II 58
„Non tenemur Confessario interroganti fater!i beccçati 77—
CMus COonsuetudinem. ＋**

Erſcheint nun eine El nach allen den genannten Be
ziehungen vollſtändig, iſ dieß die objective oder
materielle Vollſtändigkeit der et wWwie man ſie gewöhnlich
bezeichnet nicht dieſe materielle Vollſtändigkeit gehört
weſentlich zur Giltigkeit der ſacramentalen ei ſondern es
genügt die ſogenannte formelle Vollſtändigkeit die darin ieg
daß der Pönitent ſich ehen nach ſeinem beſten Wiſſen und Ge⸗
wiſſen anklagt daß EL ſeinen Sündenzuſtand genau ſo darſtellen
will wie derſelbe beſchaffen iſt und demnach ſich ber alle ſeine
begangenen Sünden anklagt ſowie EL ſie erkennt obwohl ſein
ſubjectives Bekenntniß mit dem objectiven Sachverhalte nicht ganz
zuſammenfällt Das Tridentinum urgirt 10 nur das Bekenntniß

Sünden an die man ſich erinnert hat alſo offenbar die
ſubjective Seite desſelben und nicht die objective Auge,
es von der unbedingt weſentlichen Integrität des Bekenntniſſes
handelt Wenn aber dasſelbe Tridentinum dabei vorausſetzt
daß erne entſprechende Gewiſſenserforſchung der El voraus

ſei (im Capitel 4. ＋ zuerſt vDOSt diligentem dis-
Cussionem“ und weiter unten „diligentius“ und dann aber—
ma „diligenter CoOogitanti IM Canon aber 5Cumn debita t
diligenti praemeditatione“), will dasſelbe Weiſe be⸗
obachtet haben die die rechte Mitte innehält zwiſchen der leicht  2
ertigen Oberflächlichkeit einerſeits und der ſcrupulöſen Aengſt⸗
lichkeit anderſeits denn eben dieſem inne verwahrt das
Coneil die et mit Recht gegen den Vorwurf, als ware
ſie unmöglich und Gewiſſensfolter Der römiſche Catechis⸗
mus verlang 5„Summa Ila CUura diligentia Adhi-
benda est Juam 1II rebus SravISSIMmis onere solemus“
un rklärt ſich noch deutlicher 49 5  t 81 alla de

COnfessioni aliquid defuisse videatur (in den voraus⸗



467
gehenden Nummer iſt der Fall beachtet, daß jemand abſicht
lich einiges von dem, was gebeichtet werden ſollte, ausläßt, und
nur das übrige beichtet), vel quia poenitens nonnulla cCri-
mina oblitus tuerit. vel quia COonscientiae 8SUuAE latebras

Ita aCCurate perquisierit, III tamen I1Iud 1 animo
haberet. Ut intégre O0mnia peccata Confiteretur: nihil C1

erit COnfessionem iIterare; Satis autem habebit. 81
quando peccata, oblitus erat, In memoriam redu—
Xerit, Sacerdoti alio tempore Confiteri. In gu tamen
animadvertendum ESt. IN forte Unimis dissolute t remisse
conscientiam nostram Scrutati simus, adeoque negligenter
beccata admissa memoria repetere studuerimus. Ut
recordari quidem vOluisse, merito vIderi possimus; 10 enim
81 factum fuerit, Confessionem iterare O0mnnino oportebit.“
Offenbar ſteht der iſche Catechismus auf demſelben Stand—
punkte, Und wenn da auch davon die Rede iſt, daß die unvber

ſchuldeter eiſe vergeſſenen Sünden ſpäter, ſie ins Ge
dächtniß zurückkehren, nachzutragen ſeien, ſo beſagt das Gleiche
die von Alexander VII ddo September 1668 erfolgte Ver—
urtheilung der Propoſition: „Peccata 11 Confessione omissa
8SEeU Oblita 05 instans periculum vitge aut V allam C&

SaI 1101 CIemlr 11 sequenti Confessione exprimere.“
Aber ni bloß unverſchuldetes Vergeſſen läßt eine Beicht

formell vollſtändig ſein, obwohl die materielle Vollſtändigkeit
fe ſondern 8 gilt dieß auch überhaupt von der phyſiſchen
oder moraliſchen Unmöglichkeit, materiell vollſtändig du beichten,
und ſomit ſtets, Oft ſeine Sünden vollkommen entweder
gar ni oder Uur mit Verletzung einer anderen abſoluten

oder mit der größten Schwierigkeit beichten könnte.
Zwar enthalten die tridentiniſchen Beſtimmungen hierüber nichts
Ausdrückliches, aber e8 valtet da ohne Zweifel das Geſetz der
nalogie und verlangt ott überhaupt ni Unmögliches. Der
oben angezogenen Propoſition, die Alexander VII verurtheilte,
ieg offenbar dieſe Praxis Grunde; ni dieſe Praxis aber,

31*



ſondern die Entbindung von der Pflicht des ſpäteren Nach
ragens iſt da verurthei worden, und haben tr ohnehin auch
un der letzteren inft die Meinung, daß die Entſchuldigung
nUur ſo lange währe, als die hyſiſche und moraliſche Unmöglich⸗
keit eines materiell vollſtändigen Bekenntniſſes obwaltet, und
daß emna nach dem Aufhören dieſer Unmöglichkeit die früher
nicht gebeichteten Sünden nachgetragen werden. Darum erklärte
auch Clemens VIII., daß CEL mit der Verwerfung der Abſolution
1 absentia Der Scriptum vel per internuntium, e wir
Unter Nr 2 citirt haben, keineswegs den Fall gu treffen beab
ſichtige, wo ern Sterbender, der ſeiner Sinne beraubt iſt, und
der nach dem Zeugniſſe der Gegenwärtigen früher die Abſo
ution gebeten hat, zu abſolviren are Die Moraliſten und
Paſtoraliſten führen IM Einzelnen dieſe Fälle der phyfiſchen und
moraliſchen Impotenz, enn formell vollſtändiges Bekenntniß
genügt, des Näheren aus Da dieß für Unſeren Zweck nicht
nothwendig iſt, ſo ehen wir davon ab und heben nur hervor,
wie nach dem Geſagten die ſacramentale el hin ihrer
nothwendigen Vollſtändigkeit dahin zu beſtimmen iſt, daß der
Pönitent ſeinen Sündenzuſtand aufrichtig In ˙ weit eröffnet,
als ihm dieß phyſiſch und moraliſch möglich iſt, und EL für den
etwaigen Defect keine Verantwortung hat Für die Bezeichnung
der rechten Grenze gibt un negativer Beziehung wohl einen
Anhaltspunkt die von Innocenz XI 1679 verurtheilte
ſition, die lautet 77  1Ce sacramentaliter absolvere IMI-
diate tantum Confessos, ratione magni (Coneursus poeni-
tentium, qualis verbi gratia potest contingere 1 die
magnae alicujus festivitatis aubt indulgentiae.“

Haben wir den Begriff der ſacramentalen ei nach
ihren weſentlichen Momenten auseinandergeſetzt, ſo verſtehen wir
jetzt die volle Tragweite und den wahren Sinn der dogmatiſchen
Definition von der Nothwendigkeit der Bei inſofern nämlich
das Coneil von Trient erklärt: „S8i quis negaverit, confes-
Sionem Sacramentalem vel institutam Vel ad Salutem NECES-



— 469—

Sariam 6886 zure divino 2I C. SESS 14, CAn 6 Ausge⸗
ſprochene ogma iſt e8 alſo, daß zum giltigen Empfange des
Bußſacramentes, von den anderen Erforderniſſen hier⸗ abgeſehen,

nothwendig iſt, daß der Sünder perſönlich vor dem mit der

Verwaltung des Bußgerichtes von der 1r betrauten Prieſter
über ſeine Sünden ſich aufrichtig anklagt, inſowei ihm dieß
phyſiſch und moraliſch möglich iſt, und zwar zu dem Ende,
die Losſprechung zu erhalten. Da aber der Empfang des Buß
ſacramentes wenigſtens INu VO:tO und zwar explicito, man

davon Kenntniß hat, on implicito, erforderlich iſt, den
Gnadenſtand wieder zu erlangen, den man nach der Taufe ur
eine chwere Unde verloren hat (ets! contritionem hane Ali-
quando charitate perfectam 6886 contigit, hominemque
Deo reconciliare, priusquam hoe Sacramentum acetu 8US-

Cipiatur, ipsam nihilominus reconciliationem 1P81 cContritioni
sSine sacramenti vOtoO, quod 1 112 includitur, OIH Ad-
scribendam, agt das Concil von Trient Im Capitel der

Sitzung), o eſteht Im inne des katholiſchen Glaubens
zwar keine abſolute, ſo doch eine relative Nothwendigkeit in der
Hinſicht, daß man ſich perſönli vor dem mit der Verwaltung
des Bußgerichte von der E betrauten Prieſter über ſeine
Sünden, inſoweit e8 phyſiſch und moraliſch möglich iſt, aufrichtig
anklagt, den Gnadenſtand wiederum zu erlangen, den man

nach der Taufe durch eine Todſünde verloren hat Nach dieſer
Expoſition gehen vir nunmehr zum zweiten Theile über,
wir für das da als katholiſches ogma Dargelegte den
dogmatiſchen Beweis erbringen wollen.

II Sacramentalis cOonhfessionis vindicatio.
Wenn auch nicht gerade für jeden einzelnen katholiſchen

Glaubensſatz ein ausdrückliches Schriftzeugniß aufgebracht werden
muß, o hat doch jedwede ehre des katholiſchen auben mit
der Schriftlehre uin Harmonie ſtehen, hat ſich dieſelbe als mehr
oder weniger implicite von dieſer bezeugt auszuweiſen, und muß



— 470 ——

ſie alſo wenigſtens dieſem Sinne ſchriftgemäß ſein Denn
die ganze katholiſche Glaubenswahrheit bildet enn harmoniſches
Ganzes und kann daher zwiſchen der ausdrücklichen Schriftlehre
und der außerhalb erſelben ausdrücklich bezeugten ehre keine
Disharmonie kein Gegenſatz obwalten Was nun unſer Dogma
von der ſacramentalen et betrifft, ˙ ieg In der rift
allerdings keine ausdrückliche Erklärung von Seite rt vor
durch e ſie IU einer gewiſſen Weiſe als 0  um Seelenheile
nothwendig rklärt würde Wenn aber Chriſtus rückſi

li der
Sündenvergebung für das neue Teſtament die Anordnung ri
daß die Apoſtel den heiligen Geiſt erhalten daß denjenigen
die Sünden nachgelaſſen ſeien denen ſie dieſelben nachgelaſſen
und denjenigen vorbeha ten paren denen ſie die elben vorbehalten,

hat EL Ami ohne allen weifel auch die ſacramentale Et Die
biu dieſelbe vorhin dargelegt haben anbefohlen Da nämlich die

die Sünden entweder nachlaſſen oder vorbehalten ollen,
˙ hat Chriſtus M der genannten Anordnung das Bußſacrament

der eiſe eingeſetzt daß die0 und ihre Nachfolger, alf
überhaupt der verordnete Prieſter, das Bußſacrament durch erne
richterliche Entſcheidung ausſpenden, vas aber nothwendig
möglichſt und aufrichtige Selbſtanklage von Seite des
Sünders vor dem gegenwärtigen Prieſter vorausſetzt denn nur
auf Grund enner ſolchen Selbſtanklage kann entweder die ach
aſſung oder die Vorbehaltung erfolgen; Iwm‚˖m anderen Falle müßte
nur 9  0 und gar willkürlich verfahren werden Zugleich lauten
Chriſti Worte allgemein, und machen ſie einen Unterſchied
zwiſchen geheimen und öffentlichen Sünden, eßhalb die Noth
wendigkeit der Beicht ſich ni weniger auf die erſteren wie
auf die letzteren bezieht, und da ni etwa an die öffentliche
Kirchenbuße gedacht verden kann die zunächſt woh die öffent⸗
ichen Sünden IM Auge hat und die überhaupt hier nach der
0 Anlage der Worte Chriſti offenbar zunächſt nicht inten—
dirt erſcheint Doch bezieht ſich auch chon die Forderung eines
entſprechenden Sündenbekenntniſſes auf die größere Strafbarkeit



— 4711 —

der nach der Taufe begangenen Sünden, und liegt chon i dieſer
Forderung, abgeſehen von der etwaigen Oeffentlichkeit des

Bußverfahrens, die größere Schwierigkeit, unter der man ganz
naturgemäß für die nach der Qufe begangenen Sünden Ver⸗
zeihung erwarten darf. Alſo implicite enthalten die orte, mit
denen Lt das Bußſacrament eingeſetzt hat, ganz gewiß die
göttliche Verordnung unſerer ſacramentalen Bei wie denn die
äter, Hilarius, und die Kirche dieß immer verſtanden
haben.

Aber warum hat denn Chriſtus von ſo wichtigen Be
ſtimmung nicht auch ausdrücklich Erwähnung gemacht? Haben
— 0 doch die Apoſtel ſo weniger an ern olche ünden⸗
bekenntniß denken können, als I den Fällen, ſt vor

thren Augen das Amt der Sündenvergebung geübt hat auch
keine et ſtattgefunden k Dieſer Einwurf önnte aller—
ing mit eiulgem Grunde geltend gemacht werden die

0  e nicht eben mM Chriſtus den allwiſſenden Sohn Gottes
verehrt hätten der ſich nicht erſt ur das Bekenntniß des
ders über eſſen Zuſtand zu obrientiren braucht ſie aber fühlten
und wu  en ſich als a Menſchen die als die ihnen
gegebene Vollmacht ˙ auszuüben hätten daß ſie MN der gewiſſen⸗
hafteſten Wei dem ihnen gewordenen Auftrage entſprachen, und
darum lag ihnen die entſprechende Selbſtanklage des Sünders
als dazu nothwendig, 0 zu ſagen von ſelbſt nahe Zudem war

die Beicht das Sündenbekenntniß, ur ſie Urchau nicht
ganz eue und Unerhörtes da auch bei den Juden erne ei

Schon derreilich keine ſacramentale, I Uebung war

verſchiedenen Gattungen von Opfern, die nach dem Geſetze ur
Sühnung der verſchiedenen Sünden vorgeſchrieben mußte
da Art von ei ſtatt haben, und ezeugen eben dieſen
Gebrauch die riften der Juden, te unter anderen Morinus

ſeinem Tractat de Poenitentia 22) e8 nach
wei —1 der Schrift finden btu hierüber Eenn deutliches
Zeugniß, indem au von die von Johannes dem



— 47
Täufer die Bußtaufe empfingen, ſchreibt: 5  t baptizabantur
A 1N Jordane, confitentes peccata 8Sua“ (atth. 3 6
Und dann Are e8 ni denkbar, daß Tt einen Apoſteln
noch weiter eine Inſtruction über die Verwaltung des
Bußſacramentes gegeben hat, wenn auch an der genannten Stelle
hievon nichts geſagt wir  d Jedenfalls aſſen auf die apoſtoliſche
Beichtpraxis die drei Schriftſtellen ſchließen: „Multique Creden-
tium veniebant Confitentes et annuntiantes actus 8UuO8*
(Act. 1 18), „Confitemini alterutrum peccata
VGSStra“ (Jac 2 Cf. 15.0, „81 Confteamur peccata
nostra, Hdelis est et justus Ut remittat nObis peccata nostra.
et emundet —ͤn0O8 ab 0mnI iniquitate“ (1 Joan. 1. 973 und ſollte
auch dieß noch zu wenig ſein, ird die nachapoſtoliſche Praxis
uns hierüber den rechten zu geben vermögen, womit
wir denn auch chon beim Traditionsbeweiſe angelangt ſind

ndem wir nun die Herſtellung desſelben gehen, chicken
wir die Bemerkung voraus, wie * da beſonders darauf
ankomme, daß erſichtlich werde, * habe zu allen Zeiten in der
Kirche dem Weſen nach eben derſelbe atholiſche Glaube ge⸗
errſcht, auch Iun den verſchiedenen Zeiten verſchiedene Se
ten desſelben beſonders zu Tage getreten ſind und erſt nach und
nach die einzelnen Momente des Glaubensſatzes In der kirch  2  —
lichen Lehrentwicklung ihre beſtimmte dogmatiſche Definition
erhalten haben Es hat ſich ſo der katholiſche Glaube als der
alte, von den oſteln überlieferte auszuweiſen und ießt da
nach der einen Seite der Traditionsbeweis naturgemäß an den
Schriftbeweis an, wie derſelbe auf der anderen eite dort ſeinen
naturgemäßen ſchluß hat; das unfehlbare Lehramt der
Kirche die Dogmatiſirung des betreffenden Glaubensſatzes nach
allen ſeinen Momenten vollzogen hat, was ückſichtlich unſerer
ſacramentalen Beicht auf dem Concil von Trient Im Jahr
hunderte der Fa var

aben vir alſo tn der genannten Weiſe über die acra  2  2
mentale et bis auf das Conecil von Trient die Traditions-—



—. 473 —

darzuſtellen, gilt 8 da vor Allem die unmittelbar nach⸗
apoſtoliſche Zeit, wo die ſogenannten apoſtoliſchen Väter al
Traditionszeugen aufzurufen ſind Doch bei dieſen finden wir

wenige Andeutungen über das Bußinſtitut, was uns nicht
Wunder nehmen darf, einmal, weil wir nuur äußerſt wenige
Denkmäler aus dieſer älteſten Zeit der 1 beſitzen, und o
ann, et uu den jungen chriſtlichen Gemeinden die Gnade
Gottes wie das intenſipſte Streben der durch die Taufe ehet⸗
ligten zuſammenwirkten, die Jungfräulichkeit 8u wahren und
ere Verbrechen nicht aufkommen aſſen Im ſogenannten
Briefe des Barnabas wird ans Herz gelegt, die Sünden du
beichten, und auch Clemens von Rom deutet das Gleiche In
ſeinem Schreiben die Korinther. Die älteſten genaueren
Nachrichten über Buße und Bußdiciplin treffen wir tm Paſtor
des Hermas. Derſelbe rklärt die Buße im Allgemeinen als den
einzigen Weg zur Verzeihung der Sünden; bei läßlichen Sün⸗
den ſei e8 frei, ob man beichte oder ſich elbſt Ußwerke auf.
lege; tm Sinne des Paulus erfordern ſchwere Sünden eine
öffentliche Buße, canoniſche Ater genannt, weil ſie ur
CanOnES feſtgeſetzt wurde, und bezeichnet Hermas als

ſchwere Sünden moechia und idololatria (ſpäter kam
das homicidium hinzu) w aber alle verwandten Species
gerechnet wurden, für welche, ob geheim oder notoriſch, die nO

niſche öffentliche Bußordnung beſtand. Der Umſtand, daß auch
die geheimen Sünden der öffentlichen Buße unterſtanden, iſt
wichtig, denn EL läßt Ins erkennen, wie e8 ſich bei der damali—
gen öffentlichen Uhe ni etwa eine äußere Buß
disciplin 1N fOro ECxXterno éecclesiae, ſondern auch um eine
ſacramentale u 1 fOro interno t COTaAaIN Deo gehandelt
habe, und wird damit auch beſtimmt auf die he dieſer u
vorkommende Selbſtanklage, auf die et hingewieſen, uind
dieſe Beicht fand nun v be der öffentlichen Buße als eine
öffentliche ſtatt, der vielleicht auch ſtets eine geheime Beicht vor.

anging. Jedoch dürfte dieß kaum unbedingt und ohne Aus



— 1474 —

nahme zu behaupten ſein, da auch die öffentliche et als vor

dem Prieſter abgelegt, die ſacramentale ſein konnte, und die
Gemeinde dabei nur Zuhörer, ni Richter war Bezüglich der
ni canoniſchen Sünden dürfen ir allerdings tn Rückſicht des
von Hermas ausgeſprochenen Grundſatzes, keine Sünde nach der
Taufe könne ohne Buße vergeben werden, den machen,
der Pönitent habe dieſelben, wenn ELR von der Kirche und ihren
Dienern die Losſprechung derſelben wünſchte, wohl beichten müſſen,
aber nUuLr tim Geheimen, da die Uße als öffentliche nur auf
die canoniſchen Sünden geſetzt war So der Paſtor des Her⸗
mas, inſoweit 8 für unſere ache Intereſſe hat

Wir kommen zu zwei anderen Traditionszeugen, die beide
für das zweite chriſtliche Jahrhundert gelten können, nämlich
Irenäus und Tertullian, letzterer ein Lateiner, der erſtere wohl
im Occidente wirkend, doch im Oriente gebildet und als Schüler
des Apoſtelſchülers Polycarp den Anſchluß an die unmittelbar
nachapoſtoliſche Zeit bildend Irenäus erzählt In ſei
Schrift adversus haereses eine Thatſache, aus der ſ˙ viel EL

hellt, daß zu ſeiner Zeit auch die geheimen canoniſchen Sün⸗
den beichtete, und daß man dabei eine öffentliche ei orderte.
Nach Irenäus darf alſo bei der ei nicht einzig und allein

die ſogenannte canoniſche Kirchenbuße gedacht werden, die
als olche bei bloß geheimen Sünden keinen rechten Sinn hat,
und der damals auch un ſolchen geheimen Sünden geforderten
öffentlichen Ei ging entweder eine geheime Beicht als die
ſacramentale voraus, oder die öffentliche Ei war nach dem
oben Geſagten ſe die ſacramentale 4. Das Gleiche be

zeugt Tertullian, EL un einem Buche de poenitentia
ſpri von der öffentlichen Buße, die nit der K ni
bloß der öffentlichen, ſondern auch gehei (ca noniſchen) ünde
verbunden ſei, und zwar mi einer Beicht, welche nicht im
Geiſte vor ott geſchehe, ondern die dem Sünder Scham ein

weßhalb die meiſten ſie als die öffentliche Aufdeckung ihres
Seelenzuſtandes fliehen, oder ſie von Tag Tag verſchieben,



475
ind damit ihr Heil verwirken, nach Art derjenigen, we bei
geheimen körperlichen Krankheiten den Rath der Aerzte einzuholen
unterlaſſen und ſo ein er ihres übertriebenen Schamgefühles
werden. Uebrigens unterſcheidet Tertullian ausdrücklich die cano⸗
niſchen Sünden, die Todſünden und die läßlichen Sünden der
Unbedachtſamkeit, Unwiſſenheit und Unfreiwilligkeit, und owie
wir die Beicht der erſteren als eine ſacramentale in foro In-
terno t Deo ni einfach nur 1 EOro Externo
Clesiae en müſſen, da ſie ſich auch auf die geheime Sünde
Ezog, o haben wir be dieſen auch an eine ſacramentale Ei

denken, die aber ſtets nur eine geheime war
Aus dem ritten Jahrhunderte haben wir zwei ſehr 64

wichtige Zeugen für die damalige Beichtpraxis uin Origenes, einem
Griechen, und un dem Lateiner Cyprian An verſchiedenen Stellen
ſei Homilien ſagt jener, in der Beicht erröthe der Sünder nicht,
dem Prieſter des errn ſeine Sünde anzuzeigen und ein Heil
mittel zu ſuchen; beichten ſeien alle Sünden, ſelbſt geheime,
und die Gedankenſünden; In der Beichte ſeien wir unſere eigenen
Anklöger; die Wahl des Beichtvaters ſei mit Vorſicht vorzunehmen,
und habe eben dieſer zu entſcheiden, ob die ihm gebeichteten Sün⸗
den auch öffentlich gebeichtet werden ſollten; nicht Gott,
ſondern auch jenen, die unſere Wunden und Sünden heilen können
ſe beichten, auf daß unſere Sünden von ott uns erlaſſen
werden. an beachte insbeſonders die Ei der Gedanken
fünden, alſo der rein inneren Sünden, die den Gedanken an
eine bloß canoniſche Bußdisciplin In fOro externo écclesiae
ollends ausſchließt Auch das ird des rigenes Darſtellung
leicht erſchließen aſſen, daß, de regula wenigſtens, der öffent⸗
lichen Bei wo dieſelbe überhaupt ſtattfand, eine geheime
Et voranging, ſo daß wohl mit Recht hieraus auch
einen Schluß auf die Beichtpraxis der früheren Zeit ird machen,
und die vorhin erwähnten Zeugniſſe in dieſem inne wird auf
faſſen dürfen, wie denn auch Sozomenus un ſeiner Kirchengeſchichte
von inem apoſtoliſchen ebrauche redet, einem beſtimmten Prieſter



— 476 —

im Geheimen zu beichten, ami EL ber die Buße beſtimme.
Origenes gibt uns demnach chon ein klares ild von der ſacra⸗
mentalen Bei ſo wie wir ſie nach unſerem ogma vor uns
haben Cyprian aber bezeugt, wie jene, welche nur um Gedanken

Glauben abgefallen 7 dieſe Gedankenſünde reuig
und einfältig bei den Prieſtern des Herrn beichteten und für
ihre wohl kleinen und mäßigen Wunden eine heilſame Arznei
ſuchten, und ELr ſchärft weiterhin dem Sünder ein, ſeine Sünden
U beichten, ange ſei Beichte zugelaſſen werden könne, und
die Genugthuung, ſowie die Ur die Prieſter gewordene Nach
laſſung be  Im Herrn genehm ſei Auch Cyprian alſo für
die Nothwendigkeit unſerer ſacramentalen el entſchieden ein.

In den folgenden Jahrhunderten äufen ſich die Tradi  —  —
tionszeugniſſe chon ſo ſehr, daß wir nur einige wenige anführen
können. So ſei für das Jahrhunder nulr Gregor von Nyſſa
vorgeführt, der ausdrücklich die Beicht auch für
Sünden als nothwendig erachtet, welche ni zu den drei an0

niſchen Verbrechen gehören, wO alſo die canoniſche Uße nicht
ſtatt atte, und ann Johannes Chryſoſtomus, aus deſſe zu
Conſtantinopel verfaßten riften eſtimm hervorgeht, daß
einer Zeit dort die geheime Beichte als nothwendige Bedingung
zur Sündenvergeltung galt. Demnach kann deſſe Vorgänger
Nectarius mit der Beſeitigung des Bußprieſters nicht etwa
auch die Beicht als rein menſchliche Inſtitution gleichfalls be
ſeitiget haben, wie vielfach behauptet wird, ondern hat es ſich
nur AUm die Abſtellung einer Einrichtung (des beſtimmten Buß  E  2
prieſters) gehandelt, e etwa die Mitte des Jahrhunderts
8  ur Zeit der Deciſchen Verfolgung der großen Zahl der
Pönitenten getroffen worden war, und mag auch da, wie Mo
rinus wi  l, die öffentliche Beichte geheimer (canoniſcher ünden
und überhaupt die öffentliche U für die gehei Sünden
abgeſchafft worden ſein, wie das etztere beſtimmt Auguſtin
für ſeine Zeit bezeugt, n dem wir einen gewichtigen Zeugen aus
dem 2. Jahrhunderte vor uns aben Nan ieht da, wie die



Scheidung zwiſchen dem Bußſacramente mit einer ſacramen-⸗
talen Beicht und der ſogenannten canoniſchen Kirchenbuße
ſich immer mehr vollzog, welche canoniſche Kirchenbuße im
5, Jahrhundert mehr bei notoriſchen Sünden gefordert wurde,
bis ſie ſpäter allmälig 0 und gar einging. Von den vielen
Stellen, denen Auguſtin Bußſacrament handelt, und wWwoOo

eLr für verſchiedene Punkte unſerer Glaubenswahrheit Zeugniß ab
legt, ſei die Eine herausgehoben: „Niemand ſoll ſich ſagen, ich
handle geheim, bei ott handle ich ott weiß es, der mir ver

zeiht, eil ich Im Herzen handle iſt ohne Grund geſagt:
Was ihr löſen werdet auf er Erde, wird tim Himme gelöſt ein
Alſo ſind der Kirche die chlüſſel ohne Grund gegeben?“

Aus dem Jahrhunder ſei noch der 10 erwähnt,
der Im Occidente in dem Briefe an die Biſchöfe Campaniens
e öffentliche Beicht ganz und gar beſeitigte, weil dieſelbe keine
apoſtoliſche Anordnung, und nulr geeigne ſei, vie  le von der Buße
abzuſchrecken, die geheime Beicht vor dem Prieſter zur
Sündenvergebung enüge. Tritt da das eigentliche eſen der
ſacramentalen et klar zu Tage, ſo ſei ur noch auf
Gregor Gr hingewieſen, welcher mit dem Ende des Jahr
hunderts die Reihe der alten Kirchenväter ſchließt, und mehr⸗
fach für die Nothwendigkeit unſerer ſacramentalen Beicht ein
beſtimmtes Zeugniß ablegt.

Aus der folgenden Zeit heben ir noch insbeſonders das
Lateranconcil hervor, dem von proteſtantiſcher Seite die Ein

ührung der ＋ gewöhnlich angedichtet wird, das aber
das ebO der jährlichen Oſterbeicht gegeben hat, und bemerken,
wie in der Zeit vom 7.—12 Jahrhundert dieſe ſacramentale
Beichte in allgemeinem und unbeſtrittenem ebrauche war,
daß dieß geradezu unerklärlich wäre, wenn nicht eben das be
ſtimmte Bewußtſein von deren göttlichen Einſetzung vorhanden
geweſen are Ueberhaupt kann keine Zeit amhaft machen,
erſt ſpäter dieſe Beichte are eingeſchmuggelt worden, wie 10 bei den
Griechen und den andern orientaliſchen Confeſſionen, die eil



478
bis ins 5 Jahrhundert zurückdatiren, gleichfalls unſere ſacra⸗
mentale Beicht als göttliche Einrichtung feſtgehalten wird, und
hätten ſich auch die Menſchen weder o leichthin ein 0 chweres
Joch aufhalſen laſſen, noch würden ſich 1e die Prieſter ohne be⸗
ſtimmte göttliche Verpflichtung 0  ul Uebernahme eines ſo le
rigen Amtes verſtanden haben Was aber die Zeit vom hr
hundert bis zum oncil von Trient betrifft, mit dem, wie ge⸗
ſagt, e dogmatiſche Lehrentwicklung tn unſerer rage ſich ab⸗
geſchl hat, ſo verzeichnen wir den vom Conſtanzer Concil
und Martin verurtheilten ſiebenten Artikel des Wikleff: „S81
010 fuerit lehite contritus, omnis Confessio Cxterior st
8151 superflua t inutilis;“ den Artikel 20, über welchen Unter
andern die der Irrthümer des Wikleff und Huß Verdächtigen
auf Befehl Martin V zu fragen ſind: „Uutrum credat, quod
Christianus ra Contritionem COrdis. habita COpia CET“O·

dotis 1donei. 80 Sacerdoti de necessitate Salutis COnfiteri
eneatur, t laico S6EU laicis quantumcunque bonis Ii
devotis;“ die Beſtimmung des Decretes ugen an die
Armenier Secunda Dars ESt Oris Confessio, d III per-
tinet, Ut peccator Oomnia peccata, Juorumn memoriam habet.
8U0 Sacerdoti Confiteatur integraliter;“ die von Sixtus

1479 verurtheilten Propoſitionen des Petrus Oxonenſis: „Con-
fessio de peccatis 1II speécie tuit V aliquo tatuto Utilis
ecclesiae 1I0OII de zure divino Pravae Cogitationes COHD

Hteri 2  0O debent Sed 8012 displicentia delentur Sine ordine
—— Claves Confessio debet 8886E Secreta de pecca⸗
tis secretis de manifestis;“ und endlich die von Leo
A. 1520 verurtheilten Irrthümer des Martin Luther: „Nullo
modo Draesumas Confiteri peccata venialia, 8ed 116EC

nula mortalia. quia impossibile est, Ut 0mnnia mortalia CO8
08SCA48S. nde primitiva EcCclesia Solum manifesta IIOT-

talia Confitebatur Dum vOlumus omnia Pure cConfiteri,
nihil aliud facimus, quod misericordiae Dei nihil
vOolumus relinquere ignoscendum.“



479
So haben wir alſo geſehen, daß unſer Dogma der facra⸗

mentalen et owie das Concil von Trient die einzelnen
Momente desſelben definirt hat, un den Quellen der Offenbarung,
in Schrift und Tradition, ſeinen beſtimmten und eſten Halt
habe, und muß demnach in Gemäßheit der Grundſätze des katho
liſchen Glaubens der dogmatiſche Beweis für dasſelbe als Er

bracht angeſehen werden. SP

Literatur.
1. eber das Verhältniß der Evangelien uuund areus einander. on Carl Ritter Nippel

don Weyerheim, Pfarrer
Wien 1874 75

In Commiſſion von 29—
2. Desſelben D  98 Matthäus⸗Evangelium. ktn Beitrag zUur

Löſung der Matthäusfrage. Wien 1872 VI., 15
Schon in den früheſten chriſtlichen Jahrhunderten war die

auffallende Uebereinſtimmung der Synoptiker nicht bloß un
der allgemeinen Anordnung des Stoffes, ſondern auch In der
gleichen Verbindung des Einzelnen, 10 ni ſelten in der ört  2  2
lichen Uebereinſtimmung des Textes Gegenſtand Ufmerk⸗
amer Beobachtung; doch begnügte ſich meiſt die
Parallelſtellen und Paralleltexte zuſammenzuſtellen wir erin⸗
nern hier die harmoniſtiſchen rbeiten eines Euthalius,
Uſebius; nichtsdeſtoweniger finden wir auch ſchon Anfänge
von Verſuchen, dieſen Parallelismus, ſowie gleichzeitig die
Verſchiedenheit der ſynoptiſchen Evangelien irgendwie,
auch uur allgemein, zu erklären: ſo ſagt Auguſtin (de SOH-

evangel. —— pe ciell bezüglich des Verhältniſſes des
Marcus⸗Evangeliums zu Matthäus: „Marcus Matthaeum
Subsecutus tanquam pedissequus t bpreviator videtur.“
Erſt ſeit dem und Jahrhunderte begann man, einer-
ſeits utn Conſequenz des proteſtantiſchen rinci von der freien
Bibelforſchung (der ſogenannten Bibelkritik), andererſeits



2

—480
Zwecke einer hiſtoriſch-begründeten Evangelien⸗Harmonie über
die Geneſis der Evangelien, vorzüglich der ſynoptiſchen In Ver—
bindung mit ihrem wechſelſeitigen Verhältniſſe der Gleichheit
und Verſchiedenheit eingehendere Unterſuchungen anzuſtellen, bei
denen aber oft ſubjective Meinungen die leitende Norm aren

Dank ieſem Streben haben wir jetzt eine nicht geringe Anzahl
„brennender Fragen“ In der neuteſtamentlichen Einleitung und
azu eine faſt unüberſehbare Literatur.

Einen Beitrag hiezu und peciell zur Erörterung des

Verhältniſſes wiſchen Matthäus und Marcus owie tm
ogiſchen Anſchluſſe zur „Matthäusfrage“ liefern die beiden
obgen  n roſchüren. Dieſelben en nur Theile ſein einer
noch veröffentlichenden Studie „über das Verhältniß der

geſammten Evangelien einander“; auch wird namentlich
In der zweiten 10 ziemlich änfig bezüglich mancher
wichtigen Punkte auf ſpäter erſcheinende Auseinanderſetzungen
verwieſen. Dieſer mſtan verbietet, das Wort über die
vom Utor aufgeſtellten Behauptungen, Erklärungen, Begrün  2
dungen zu prechen E  en wir uns nun die Arbeit,
E eit ſie vorliegt, näher an.

Der Herr Verfaſſer gewinnt vor em aus

Vergleichungen der beiden Evangelien ezügli paralleler
das gewiß richtige eſultat, daß dem Matthäus Evangelium
die Priorität bezüglich Marcus zukomme: beiſpielsweiſe wird
dieß ezeigt am Cap des Marcus; daran wird in voll—
ommen treffender eiſe der beiderſeitige Leſerkreis bezeichnet:
Matthäus habe für Uuden und Judenchriſten, Marcus für
Heidenchriſten wenigſtens vorzugsweiſe eine Schrift erfaßt
und der Beſtimmung entſprechend eingerichtet.

Eine weitere 10 wird uns in der Broſchür 8ub Nr.
Im engen Anſchluſſe das ema der erſten dargeboten (von
eite 1 — 18) und zwar uin der Vergleichung eines großen
Theiles von Cap 0  au mit Marceus 7, welche in

ihrem Detail als ſehr gelungen bezeichnen iſt



5  —

— 481 —
Von au bis 102 haben wir ſo zU ſagen mit

dem Kern der Arbeit zu thun, indem in dieſem Theile die
eigenthümlichen Anſichten des Verfaſſers über den fraglichen
Gegenſtan dargelegt und begründet ſind Verſuchen wir Es,
diefelben in Nachſtehendem vorzuführen.

arcus hat bei Verfaſſung ſeiner Schrift zweifelsohne
das Matthäus⸗Evangelium benützt, jedo hat er a
keineswegs un einer gegenwärtigen Geſtalt vor ſich gehabt
In der Entſtehung des Evangeliums nach Matthäus elen drei
Phaſen oder Perioden zu unterſcheiden; urſprüngli verfaßte
Matthäus zum E der Bekehrung der Uden In aramäiſcher
Sprache jenen ei des etzigen Evangeliums, der im Allge
meinen die Cap 1— 11 (incl.) jedoch mit der
Bergpredigt Cap 5 — 7) vgl 8 ote umfaßte;
nicht ange Zeit darauf ging aus den Händen des Evangeliſten
eine evangeliſche Schrift hervor, bis zur Auferſtehungs⸗
geſchichte einſchließlich ging und mit Usſchlu einzelner Ab
chnitte unſer ganzes etziges Evangelium enthielt alſo
Matthäus⸗Evangelium 2 Periode ſelben we und in
ſelber Sprache wie das der Periode verfaßt, und In dieſer
Geſtalt Recenſion wenn wir den Ausdruck hier wen  2  —
den wollen Urde das Matthäus⸗Evangelium von Mareus
benützt

War das Evangelium dieſer Periode für Juden oder viel
mehr für Judenchriſten geſchrieben, ſo hatte das Matthäus⸗
Evangelium in und letzter Recenſion auch die endenz, den
Judenchriſten V zeigen, daß dem illen des errn gemã
war, auch den Heiden das Evangelium zu redigen; In dieſer

aſe iſt * enti mit Uunſerem gegenwärtigen atthäus⸗
Evangelium, geſchrieben un griechiſcher Sprache von 0  du
ſelbſt, zu welcher Zeit aber und für welche eſer wird für jetz
ni eſtimmt, ondern afür auf eine erſt veröffentlichende
Abhandlung verwieſen, vgl In gleicher eiſe werden
wir vertröſtet ezügli der Kriterien, aus denen man erkennen

32



— 48 2 —  —

könne, E Theile des Matthäus Evangeliums der e
der welche der Periode angehörten 99 So viel iſt
ſicher, daß nachſtehende Abſchnitte und ellen der Phaſe
ange orig eien Jene, denen von der Berufung der

Heiden die ede iſt Stellen, denen auf pätere
Abfaſſungszeit von U  au ſelbſt hingewieſen ſei 5„uSꝗue
hodiernum diem“ 27, und 28, te ſolche, we mit

dieſen m Zuſammenhange ſtehen; mehrere Stellen,
die ſich auf die Perſon des eiligen Petrus eziehen; und end⸗
lich emne nicht geringe Zahl von Stellen, eren gemein⸗
ſchaftliche Eigenſchaft wieder erſt ſpäteren Artikel
zur Erörterung ommen wird

Wir glauben dieſer kurzen Darſtellung die fraglichen
Behauptungen des Verfaſſers Iu ihrer auptſache richtig auf
gefaßt zu aben Wenn wiu nun threr Würdigung
wenden, iſt hiebei die er rage Uum die rundſätze und
Argumente, auf welche jene nir  en geſtů ſein wollen Der
Herr Verfaſſer ſagt ſelbſt (ſo 52 Vorrede V.,
daß EL auf genauer Vergleichung der beiderſeitigen Evangelien
baſire; und Iu der That, * ſind elde Evangelien ihrem
Inhalte von Capitel Capitel von ers zu ers 10 nicht
ſelten bis ins einzelne Wort ſehr ſorgfältig nit einander ver

glichen und können wir dieſen Zuſammenſtellungen hie und da

unmögli Unſeren Beifall verſagen; aber wir müſſen glei
zeitig daran Crinnern, wie gewagt ES immerhin ein und blei  2
ben ird bloß auf die Anlage, den Inhalt einzelne Theile
hin, mit Han orte aus uneren Kriterien allein über die

Abſicht, die Entſtehung U. Urtheile fällen  —  7 gilt dieß
ſchon von der Behandlung Cener einzelnen Schrift der ibel,

wie viel mehr von Vergleichung zweier oder mehre
voer Bücher mit einander Unwillkürlich Crtunern wir uns hier
der orte Haneberg's Iin Aufl.) „Man 2
was immer für Principien auf, aus denen die Abhängigkeit
der Einen Andern hervorgehen ſoll man wird ſie an



— 4835 —
Beiſpielen bewährt finden, andere werden gerade für

das Gegentheil prechen.“ Ja un uns, als ob das welt⸗
bekannte „Iic liber eSt 1I quo“ ganz vorzüglich auf teſe
und ähnliche Beſtrebungen geſprochen wäre, wenn wir in den
verſchiedenen Einleitungswerken zUum ſowohl als eine
Unzahl von Anſichten über e Beſtimmung, Einheit der
heiligen riften angeführt nden, nit  en, die von thren
Erfindern aus dem Buche ſe heraus gewonnen, ſo
über den ve der Apoſtelgeſchichte, des Römerbriefes, die
Einheit des Korintherbriefes und wie für alle leſe An⸗
ſichten ſcheinbar die überzeugendſten Beweiſe beigebracht werden.
Wir iehmen alſo priori ſchon Verſuche mit gerechtem
Mißtrauen auf; bemerken aber: ni jede Unterſuchung der
eiligen Schriften aus rein inneren Kriterien iſt abzuweiſen,
keineswegs ES nden ſich un den heiligen riften inke,
Anzeichen, aus denen man auf die Zeit, die endenz In
poſitiver und negativer elſe er Schlüſſe ziehen erech  —  2
tigt iſt; aber wir önnen uns nicht oft zu Gemüthe
ühren, wie trügeriſch für den Einzelnen die ſubjektive Behand⸗
lung der Bibel iſt

Doch Unterſuchen wir jetzt die vorgelegte Anſicht ſelbſt,
abgeſehen dvon ihrem zu Grunde gelegten Principe. Vor llem
bemerken wir, daß die Reſultate des errn Verfaſſers in
einer Beziehung keineswegs unbefriedigt gelaſſen, inſoferne Er

nämli erſtens weder die Hypotheſe von einem gemeinſchaft⸗
en ſchriftlichen Evangelium (aram. Urevangelium) noch auch
die Traditions⸗Hypotheſe (Annahme einer gemeinſamen münd
lichen Quelle) ſeinen Unterſuchungen zu Grunde legt, ondern
ausgeht von der (theilweiſen) Benützung des einen Evangeliſten
durch den andern; und dann halten wir afür,, daß ezüg  2  2
lich des Matthäus⸗Evangeliums der Umſtand, daß wir ein
griechiſches und aramäiſches Evangelium zu unterſcheiden aben,
der Anſicht des Verfaſſers von mehreren Recenſionen eine
Stütze zu geben geeignet iſt, indem 10 eben dieſer Umſtand

32*



— 484 —
auf das Verhältniß des arcus zu Matthäus, den EXRV doch
benützt, großen Einfluß ausübt Unverſtändlich iſt uns aber
geblieben, wie denn Marcus gerade das Matthäus⸗Evangelium

Periode benützt habe, welches noch nicht die Stellen von

der Berufung der Heiden, das „uSque VU hOd diem“
U. enthalte. Stellen wir uns vor: arcus hat das
Matthäus⸗Evangelium In ſeiner etzigen Ausdehnung mit Aus

obiger Theile gehabt; dieß iſt aber nach des Herrn
Verfaſſers eigener Anſicht ni In griechiſcher, ſondern un
aramäiſcher Sprache ge  rieben; wie iſt zu erklären, daß
Marcus, wenn Er doch nach dieſer Annahme aus dem aramäi—
ſchen In das Griechiſche überſetzte mit dem griechiſchen
Matthäus ſo oft zuſammentrifft Iin der Wahl der gleichen
Usdrücke, wo die griechiſche Sprache mehrere nonyma
darbot, auch In ſeltenen orten, in der Wortſtellung
und Conſtruction, im ebrauche der Präpoſitionen und gar
eigenthümlicher Partikeln? Es iſt aller Erfahrung in analogen
Fällen uwider, eine bu  0  1 armonie NV ganzen
en durch ſelbſtſtändiges Ueberſetzen, zuma man den
Genius der ſemitiſchen rachen in rwägung zieht, entſtehen

laſſen
Doch verweilen wir noch bei der erartig aufgefa

Benützung des Matthäus durch arcus Wenn wir die auf
geſte

e Anſicht un etwas adoptiren wollten, möchten wir die

auf olgende eiſe modificiren: U  du hat durch
längere Zeit hindurch In Paläſtina und beſonders In Jeruſalem
das Evangelium gepredigt, mehrere ahre hindurch und mit
den andern 0  eln Matthäus redigte den Chriſten In
Ii und Jeruſalem, denen die galiläiſche Wirkſamkeit des
errn weit weniger bekannt var als eine ale und
eden, wie ſie geſchehen In udäa; frühzeitig verfaßte er
eine Urze Darſtellung ſo agen einen Leitfaden deſſen,

Jesus dixit et fecit In aramäiſcher Sprache Dieſer
Schrift ediente Er ſich ſowohl, wenn ſelbſt das Evangelium



— 48898 —

den Juden predigte, als auch überlie ſie anderen Apoſtel⸗
jüngern, E für die Miſſionen eſtimm Ueberdieß
machte die Gefahr, daß das Evangelium bei dem Weiter—
erzählen veruntreu würde, CS ſehr bald ringen nothwendig,
a un einer feſten Geſtalt beſitzen und einzuprägen.
(Vergleiche hieher die Legende, daß die Apoſtel das Symbo  2
lum, eine Credendorum ſelbſt vor ihrer  3 Tren⸗
nung erfa Als aber Matthäus ſpäter Udadad verlaſſen
und auch auswärtigen Völkern das Evangelium verkündigen
im egriffe ſtand (ygl. Euseb 3. Matth., post-
Juam Hebraeis primum praedicavit, vellet tliam ad
alias gentes transgredi, evangelium patrio PTIIOE

Scriptum tradidit) bergab CET den „Hebraei“ t. paläſti⸗
nenſiſchen Judenchriſten „IR cCompensationem SUuA⁴E praesen-
tiae“ ſein geſchriebenes Evangelium, eine Ueberarbeitung,
Erweiterung der rüheren Schrift. Es handelt ſich nun, zu
erklären, wie denn Mareus dazu gekommen, Matthäus be
nützen. Johannes Marcus, deſſen Utter Maria zu Jeruſalem
ein Haus eſaß, wohin Petrus nach ſeiner Befreiung ſich wen—⸗
dete (ygl. Aet. 12, 12) 0 als Jüngling die Gelegenheit,
die Lehrvorträge des 0  2 Matthäus utn Jeruſalem zu
ören, jene Schri (1 Periode nach Nippel) ennen lernen;
aus der Apoſtelgeſchi rſehen wir, daß Johann areus
frühzeitig Miſſionsreiſen und der Evangeliſation mit
ſeinem Verwandten Barnabas (Col, 4, 10) Antheil genommen
(vgl Apoſtelgeſchichte 12, 2 1 15, 39) Er konnte
alſo vollſtändig orientirt ſpäter an die ormale Ueberarbeitung
des Kerygma etri zu Rom gehen Daß nämlich arcus in
ſeinem Evangelium die Lehrvorträge Petri zUm großen Theile
niedergelegt, bezeugen die en In großer Uebereinſtimmung —
vgl Papias bei Husebius 3. Irenaeus bei Huseb.

5, 8. Mareus „Hermeneut Petri“ enannt iſt,
Orig em Huseb. . 6. 25 In materieller Hinſicht
iſt Mareus (wie auch Lucas) von Matthäus unabhängig



**

486
er te bei dem Stoffe, den er aus ſeinen beſonderen Uellen
chöpfte und auswählte; die Benützung iſt auf das Formelle zu be-
ziehen, t. arcus te ſich den geſchichtlichen Rahmen
des 0  äus, te die Form der Darſtellung in einzel⸗
nen Vorgängen und eden; allein teſe Benützung geſchah
Unter Wahrung einer gewiſſen chriftſtelleriſchen Selbſtſtändig—
keit, zufolge welcher Mareus von der Anordnung ſeines Vor—
ängers öfters abweicht, die einzelnen Momente öfters erwei⸗
tert, rklärt w. Keineswegs wollen wir behaupten, (S
le ſich die dargeſtellte Auffaſſung nicht ein oder
das andere einwenden. ieſelbe baſirt auf der nnahme, daß
0  du neben ſeiner mündlichen Predigt einen ſchriftlichen
L über das eben und die ehre Li erfaßt; Es iſt
ferners auch durchaus nich ſicher, ob andere Glaubensprediger
un der apoſtoliſchen Zeit und ſo auch arcus bei threr van  2  2
geliſation un oben angedeuteter eiſe verfuhren, eS
ami nur dieß geſagt ſein, daß uns in dieſer Faſſung die
Anſicht des Verfaſſers dem ntwicklungsgange der evangeliſchen
Verſuche mehr angemeſſen erſchiene.

So viel Im Allgemeinen. Beſonderen Are zwar
noch Manches zu bemerken; doch wir agen nur das Eine, daß
＋2 richtig iſt, was der Herr erfaſſe G 98 bemerkt, daß die
Anſicht über mehrere Perioden des Matthäus⸗Evangeliums keines⸗
wegs der kirchlichen Lehre von der Inſpiration entgegen ſei

Von 30 an bis zu nde beſpri ſodann der Herr⸗
Verfaſſer die Broſchüre Dir Sepp's „Das Hebräer— Evan⸗—
gelium oder die areus und Matthäusfrage und ihre Löſung“
und widerlegt in ſehr gründlicher Weiſe die In genannter Bro⸗
Ure aufgeſtellten, wahrha phantaſtiſchen Behauptungen be  Ug
lich der Priorität, et des Matthäus, der Abfaſſung des
jetzigen Matthäus⸗Evangeliums Ur den Evangeliſteu Philippus

Es vare der Deutlichkeit wohl ehr förderlich geweſen,
enn der Herr erfaſſer auch äußerlich drei oder wenigſtens
V  wei ſchnitte gemacht hätte



*

— 487 —

Schließli bemerken wir noch, daß man, auch die
niedergelegten Anſichten, ſowohl in hren Begründungen als
Reſultaten keineswegs auf den Beifall Aller zählen ürften, dem
Herrn Verfafſfer keineswegs die große Vertrautheit mit den
Evangelien und ſorgfältige Vergleichung derſelben mit einander
wird abſprechen önnen. Sch

Das Nationalitäts⸗Princip. Zweite, verbeſſerte uflage Nebſt
einem Anhange: Das Nationalitätsprincip und das vaticaniſche Con⸗
Cil, nit heſonderer Berückſichtigung der zukünftigen Weltſtellung
Oeſterreichs, dbon Aurel Meinhold. Regensburg, Verlag vbon
Friedrich 1872 68

Wir haben ＋ hier tit einem Utor thun, der In
literariſchen Kreiſen einen ang beſitzt Meinhold iſt
nämlich auch der Verfaſſer der politi  en Broſchüren: „Die
katholiſche ir  E, Fürſten, Völker und die Revolution,“
„Urſachen, arum die Revolutionen der Gegenwart die katho⸗
liſchen Staaten erſchüttern und nicht die proteſtantiſchen,‚“ ſo
wie die Romane: „Sigismund ager, der etreue er und
„Das reuz von Vineta“ gleichfalls ſeiner er entſtammen.
Die vorliegende hiſtoriſch-ſocial⸗philoſophiſche Unterſuchung ber
das Nationalitätsprincip erſchien uin erſter Auflage ereits uim
ahre 1862, und hat die Anerkennung, ieſelbe vor⸗

zugsweiſe uin letzter Zeit gefunden, U. aus dem Grunde, weil
die Ereigniſſe der letzten zehn 9 mit den da niedergelegten
edanken ſich un voller Parallele und vorausſichtlich
auch fernerhin ewegen werden, die zweite verbeſſerte Auflage
veranlaßt. Und un der That, Meinhold ſieht dem cbe unſerer
Zeit auf den run Mit charfen ügen charakteriſirt Er

unſeren eutigen alſchen Nationalitätsſchwindel, der nichts
Anderes iſt, als die Wiedererſtehung des en Heidenthums
und der ausgeſprochenſte egenſa zUum Chriſtenthum, das er

Abet enn ELr aber auchvollen vernichten —4— iſt
eine nationale Berechtigung an, un ſo erne dieſelbe nämlich von
einer höheren Idee, von der eligion iſt, ſo daß eben



488 —
die nationale Vielheit und Mannigfaltigkeit In der Einheit der
Religion ihren entſprechenden Einigungspunkt beſitzt In dieſem
Sinne le denn Unſer Verfaſſer den wahren dealen and
pun meiſten im Mittelalter realiſirt, ähren ſeit der Re
formation ſich ein fortwährender von der Idee vollzog
In Unſeren agen ſcheinen die äußerſten Conſequenzen nahe
ſein, ſo daß die europäiſche Welt vor einer großen Kataſtro

e
ſtehe, die entweder der Jslam oder die Commune (Internatio—
nale) erbeiführen werde, aus der die Völker ihre ettung einzig
Iim Schooße der Einen wahren katholiſchen r  E, der Tra
gerin des wahren ationalitätsprincips, finden werden. Da

uns eit führen würde, in das Detail der einzelnen
Punkte näher einzugehen, ſo wollen wir die Schlußſätze hieher
ſetzen, mit denen Meinhold eine „Anſicht“ und eine „Aus
ſicht“ zuſammenfaßt.

„Wir fanden, ſo e Er die rſtere dar, in Unſerer
Vorunterſuchung als metaphyſiſches Grundgeſetz der ſocialen
Weltordnung die Verſchiedenartigkeit der Nationalitäten In der
Einheit der Menſchheit, in der ſummariſchen Sammlung der
Völker das roblem der menſchlichen Geſellſcha gelöst, un der
Bewahrung der nationalen Eigenthümlichkeiten die ittel zur
Erreichung dieſes Endzieles. Wir fanden 2., daß die Samm⸗
lung der Verſchiedenartigkeiten zuu Einheit durch ein Me
dium der Einigung herbeigeführt werden könne, und daß dieſes
Medium er ſocialen Einigung in der ſympathetiſchen Ueber
einſtimmung tn den höchſten Principien gefunden werde,

u un der Einheit der religiöſen Anſchauungen. Wir fanden
daß dem vorchriſtlichen Alterthume die ſummariſche Eini  —  2

der Völker und die Bewahrung der Verſchiedenheiten der
Nationalitäten ein unmögliches Problem war, deſſen Löſung die
Verſchiedenartigkeit der nationalen und die Differenz der
heidni  en Anſchauungen verhinderte. Ir fanden 4., daß
die Glaubenseinheit der chriſtlichen I1 das metaphyſiſthe
Grundgeſetz der ſocialen Weltordnung ſeiner glücklichen Löſung



2  *  2

— 489 —

entgegenführte, daß der ſummariſchen Einheit der
chriſtlichen Völker die Unterſchiede der Nationalitäten nver
ümmert bewahrt lieben Wir fanden 5 daß mit der Re
formation des 16 Jahrhunderts das Medium der Einigung
der Völker, die ympathetiſche Uebereinſtimmung der reli⸗
giöſen Anſchauung verletzt wurde, und demgemäß das refor  —
matoriſche Zeitalter auf den antiken Standpunkt zurückſinkt vor
dem beſchränkten attona Egoismus die Gleichberechtigung aller
Nationalitäten verſ

inde und Ote ſolidari

L Einheit des
Menſchengeſchlechtes prakti und theoretiſch negirt ird Wir
fanden daß die gegenwärtige antik-moderne ationalitäts
ewegung keiner glücklichen Löſung entgegengeführt werden könne
weil die Bedingungen zur Wiedererreichung der antiken 10
verſchwunden in und weil ſie den eim der Vernichtung, der
nma und der Schwäche ſich ſelber

Und ſeine „Ausſicht“ faßt unſer Verfaſſer der folgenden
Weiſe zuſammen „In der gefalteten Toga der Gegenwart liegen
zwet Looſe, deren Wahl verhängnißvoll die Zukunft entſcheidet
Entweder Rückkehr antiken Nationalitätsbegriff mit vollen—
etem 0 vom Chriſtenthume Tod und Untergang
der Nationen Uund Verwilderung der menſchlichen Geſellſchaft

Geſtalt der Pariſer Commune oder Rückkehr der glaubens⸗
g9 Völker zul Einheit der katholiſchen V Wieder—
herſtellung der Nationalitäten und Wiederaufbau der N
en Geſellſchaft. Zu dieſem Wiederaufbau iſt nun zwölfter
Stunde die Einladung Ur den Syllabus Pius
und das Vaticani  e Coneil.

Laſſen die letzten Schlußworte unſeres Verfaſſers ahnen,
welche Bedeutung ihm das Baticaniſche Concil für die re

Löſung der Nationalitätsfrage habe fügt CT der weiten
Auflage ſeiner hiſtoriſch ſocial philoſophiſchen Unterſuchung über
das Nationalitätsprineip von ihm zuerſt den Münchener
„Hiſtoriſch politiſchen Blättern“ veröffentlichten Artikel bei,
welchem der nähere Nachweis hiefür geliefert wird, und wobei



490
insbeſonders abei der Ton auf die Definition der ehramt  1
lichen Unfehlbarkeit des Papſtes gelegt wird „Durch dieſes
Unfehlbarkeitsdogma, et ES da, iſt die rohende Gefahr des
Nationalkirchenthums beſeitigt. Von nun ab iſt ES rein un

nöglich, die katholiſche Welt von dem Papſtthum loszureißen.
Es handelt ſich nicht bloß den Primat der Ehre und der
Juris diction, CS handelt ſich um das unfehlbare Lehramt der
Ir ſelber. Ein Rei  1 kann den nicht rſetzen
Wer überhaupt ur katholiſchen gehören will, kann des
Papſtes als des lebendigen Organes der göttlichen Offenbarung
nicht entbehren.“ Was ſodann un dieſem Anhange über die
zukünftige Weltſtellung Oeſterrei geſagt wird, das wird jeder
re katholiſche Oeſterreicher mit Freuden aufnehmen. uſer
Verfaſſer iſt nämlich der Meinung, Oeſterreich habe vor em
den Beruf, die Nationalitäten⸗Frage Im ahr katholiſchen
Sinne zuerſt in ſich ſelbſt löſen, und ſodann durch die In
angriffnahme der orientaliſchen rage teſe Löſung weiter fort
zuführen. „Erwacht der et Rudolfs von a  Urg, ſo ſagt
er, un dem Kronenträger des erlauchten Hauſes und rkennt der⸗

das re und einzige Heilmittel, welches Reich und Krone
rettet, In der Macht des katholiſchen auben ſeiner Völker
und In der Wiederaufnahme jene Verfaſſungsſtatuts, welches
ſo glücklich und klar den Grundgedanken der Katholicität der
Völker nach der politi  en (tte hin wiedergibt (October—
diplom), und hat Er den Uth, ſich offen und ritterlich als
katholi und als Schirmvogt der eiligen römiſch
katholi  n xr durch Wort und That bekennen; ſo ird
der Adler Oeſterrei wieder den alten ſieggewohnten Auf⸗
ſchwung nehmen. Freilich, ohne ſchwere und furchtbare Waffen⸗
kämpfe wird der ſiegreiche im Oriente nicht Er

mögli werden; aber teſe Kämpfe ſind 10 hnehin ge  1 und
ung  endbar. Denn im Namen des Nationalitäts⸗Princips
Ur von Rußland und ſeinem erbündeten (sbald der 0
auf Oeſterreich geführt werden, Und EL ſind Zeichen vorhanden



— 491 —
daß der Augenblick nahe bevorſteht. Der Anprall dürfte
bar werden, furchtbarer, enn bis ahin, wo Er erfolgt,
das an der Einigung der ſcationalitäten mit: dem Reiche
noch nicht geknüpft ſein Doch dem ſei, wie ihm wolle;
Dtr vertrauen dem Sterne Habsburgs und halten die Erb

des kranken Mannes für Oeſterreich beſchieden.“
Man ſieht, Meinhold iſt nicht bloß ein geiſtreicher enker,

ſondern auch ein wahrhaft öſterreichiſch geſinnter Schriftſteller,
und darum ſei eine Schrift namentlich allen katholiſchen Oeſter—
reichern aufs empfohlen. Sp

Nicht nach anoſſa! mne Erzählung aus den jüngſten agen
dbon Franke Regensburg, 1872 16

In leines aber darum nicht minder intereſſantes Schrift⸗
chen, aus dem man Vieles lernen kann, und das darum die
eiteſte Verbreitung verdient. Man kann nämlich aus dem—
ſelben erſehen, wie ES mitunter den öſterreichiſchen Patrio⸗
tismus ſelbſt Solcher beſtellt ſei, die doch 0Fffo eine andere
Geſinnung 0  en ſollten, E verworrene Vorſtellungen ferner
gerade un religiöſen und kirchlichen Fragen ſelbſt Unter den ge⸗
ldeten Claſſen gang und gebe ſind, und mit welchem Vor—
theile die katholi  en Caſinos zur rechten Aufklärung wirken.
Hier ſpeciell handelt ES ſich das geflügelte Wort des
eu  en Reichskanzlers in einer ſeiner letzten Reichsrathsreden
„Nach Canoſſa gehen wir nicht.“ Wie verkehr 0 von
einem intelligenteren Wirthshauskreiſe aufgefaßt, und welcher
Humbug amt getrieben wurde, das E Uuns „die Erzählung
aus den üngſten Tagen“ graphiſch un threm erſten Capitel vor

ugen Das zweite Capitel führt uns uin die Verſammlung
eines katholi  en Caſino, wo der Pfarrer des rte in einem
längeren, gründlichen ortrage darlegt, wer Gregor VII und
wer Heinrich geweſen, wie ſodann die drei Tage von Ca
no aufzufaſſen, und wie weiter das Wort „Nicht nach Ca⸗
noſſa“ uim unde des Reichskanzlers, und Die Im unde des



492

otars (derſelbe war der Hauptfaiſeur in der antipäpſtlichen
Demonſtration) beurtheilen ſei Sehr gut ei ES mit
ezug auf den Reichskanzler: „Daß Pius mit Gregor VII
in Verbindung gebracht wird, das befremdet uns nicht, und
einen ſolchen erglei brauchen wir ni zurückzuweiſen; daß
aber der deutſche Kaiſer Wilhelm nit Heinrich In Ver—
indung gebracht wird, das kann ich mir nich erklären, ich
in kein tertium cComparationis, und ich glaube, daß auch
ein perſönlicher Feind des deutſchen Kaiſers ein ſolches nicht
finden würde. Die ganze Canoſſageſchichte re ſich nich Aum

Principien, ſondern die ſchle Perſönlichkeit einri I
aber eben darum iſt ES unerklärlich, Die Ur Bismark den
deutſchen Kaiſer Canoſſa erinnern kann. Zudem iſt der
etzige ſche Kaiſer kein katholiſcher Fürſt, und ſteht darum
in einem andern Verhältniſſe zum Papſte, als Heinrich
Soll aber mit jenem orte des Reichskanzlers vielleicht geſagt
ſein, daß man un Preußen ni gewillt iſt, die d atho⸗
tten un thren religiöſen Angelegenheiten die Stimme Pius
bren zu laſſen, nun dann, meine Herren, werden wir mit
lächelndem Munde auf eine achtzehnhundertjährige Geſchi
zurückblicken, und werden daraus die Ueberzeugung chöpfen,
daß die katholiſche Kirche wie ein teſe ihren Weg Urch die
Jahrhunderte zu gehen gewohn iſt, unbekümmert alle Hin⸗
derniſſe, die ſich ihr entgegenſtellen. Sie wird, ES noth⸗
wendig iſt, über Smar ebenſo hinweggehen, wie ſie über
Heinrich hinweggegangen iſt 46 und 47.)

Das dritte und Capitel enthält gleichfalls einen ſehr
trefflichen im ſelben Caſino gehaltenen Vortrag, aus dem wir
noch die folgende ſehr beachtenswerthe Stelle hie „Ich
komme immer mehr zur Ueberzeugung, daß in unſerer Zeit zwei
Principien die errſcha reiten, das eine Autorität,
das andere Revolution! Conſequent, ohne a  eit, ohne
Fehler, ſehe ich das rſtere einzig und allein vertreten in den
katholi  en Reihen, und eil ich die Kraft meines Lebens



493

einſetzen möchte für das Autoritätsprineip gegenüber der Re
volution, darum bin ich in hre Reihen eingetreten.“ 58.)

—

Gedenkblätter die des 800jährigen Jubiläums
des regulirten Chorherrenſtiftes Florian Wien, 1872
iener Vereinsdruckerei. Im Selbſtoerlage des Stiftes 9*

Es iſt ehen ein Jahr verfloſſen, daß das benachbarte Chor⸗
herrenſti St Florian ſein 800jähriges Ubtläum feierte. Iſt
ſo ein Ubtlaum ſchon ſich eine erhabene Feier, und war
die Jubiläumsfeier Ni vorigen ahre namentlich eine wahrhaft
ſchöne und glänzende, ſo n  en wir In der Ordnung,
daß das genannte Stift „Gedenkblätter“ an teſe Feier im
Selbſtverlage erſcheinen ließ In denſelben finden wir nun
vor llem die „Aelteſten Nachrichten über die 1r
Uund das Kloſter St Florian,“ ber den erſten
Urſprung und den erſten Beſtand nur ſehr ſpärlich und Unſicher
fließen, und die eigentliche Geſchichte des heutigen Stiftes be
ginnt erſt mit dem 1e 1071 wo ſich Biſchof mann von

Paſſau, der großherzige Reſtaurator St Florians, veranlaßt
fand, nach Herſtellung der Baulichkeiten und Einweihung der
Kirche die von ihm ins Leben gerufene tiftung regulirten Chor
herren von der ege des heil uguſtin anzuvertrauen. Nach
einer kurzen Auseinanderſetzung üher die „regulirten Chorherren
vom heil Auguſtin“ blg ſodann 77  1e Collegiatkirche und
das * S t Florian ſeit der Urch Biſchof Alt⸗
mann vollzogenen Reſtauration.“ Der Grundſtein zu
dem Neubaue der gegenwärtigen lr Urde Aam Maria
Himmelfahrt 1686 gelegt, und nach erbautem weiten Thurme
und vollendeter Ausſchmückung wurde die Kirchweihe durch den
Fü  1  0 von Paſſau, Ferdinand Raimund, am October
1715 vorgenommen. Aus der äteren Zeit werden noch ins
beſonders drei Pröpſte namhaft gemacht, denen die ir weſent⸗
liche und ſeltene Zierden verdankt, darunter Propſt Matthäus



— 494 —

Gogl (1766-1777), welcher derſelben „ihren größten Schmuck.
Chrismanns Meiſterwerk, die in gewaltigen Accorden brauſende,
wie in den ſanfteſten Harmonien verhauchende rgel, ein von
allen Kennern gerühmtes Rieſenwerk mit 59 Regiſterzügen“ ver.:  2  2
lieh Bezüglich des Stiftsgebäudes heben wir nur heraus, wie
die Vollendung desſelben Unter dem Propſte Johann eorg II
Wiesmayr tim ahre 1745 gelang, der auch als der eigent⸗
liche Gründer der Bibliothek anzuſehen iſt, die gegenwärtig über

eiterBände und mehr denn Codices enthält.
rei ſich an eine genaue Schilderung der „Feier des
Jubiläums der regulirten Chorherren vbvon St Florian“ In den
agen des 2 und Auguſt, Pius einen
vollkommenen verliehen Wie * da nter anderm
eißt, ſo war die Theilnahme der Bevölkerung von Nah und
Ferne eine geradezu außerordentliche, und gab insbeſonders die
Zahl von nahezu 5000 Communicanten während des Triduums
ein erfreuliche eugniß, wie volksthümlich leſe Jubiläums
eter geweſen.

Beigegeben erſcheinen noch die während der Feier gehaltenen
ſechs Kanzelvorträge. Der er vom Chorherrn Marinelli be
handelt das ema In Chriſto iſt die wahre e und V
ſeiner 1x das ewige Heil Der zweite, gehalten von Gun⸗
ther Mayrhofer, B., Profeſſor und Convictspräfect
Kremsmünſter, legt den heil Auguſtinus dar als ein e  e Licht
und eine ſtarke Säule der Kirche, als einen ſeeleneifrigen Biſchof,
und weiter als den ater eines berühmten geiſtlichen Ordens
Der dritte von Carbk Schneeweiß, J.; Director des biſchöf
lichen Gymnaſiums Freinberge bei Linz, zeigt, wie die
religiöſen enoſſenſchaften, die Klöſter, aus dem Geiſte des
Chriſtenthums hervorgegangen, wer ſie läſtert, läſtere das Chri
ſtenthum, und wie ſie aus dem Geiſte des Chriſtenthums her⸗
vorgegangen zum eile der Menſchheit, wer ſich ſie Er

hebt, erhebe ſich die Wohlfahrt der menſchlichen Geſell—
In dem vierten Kanzelvortrage ſetzt der nunmehr ſelige



495
Biſchof Feßler von St Pölten auseinander, wie jeder wahre
Chriſt das re klöſterliche Leben te Im fünften verbreitet
ſich Schneeweiß, J., über die 800jährige verdienſtvolle
Wirkſamkeit des Chorherrenſtiftes St. Florian, und endlich mit
dem ſechsten der Diöceſanbiſchof die ei der Feſt
predigten, indem Ho

erſelbe über die der Treue

und Kaiſer als die von ott geſetzten ſichtbaren Träger
der kirchlichen und ſtaatlichen Autorität

Die Ausſtattung iſt recht hübſch Als Motto erſchein
auf dem Titelblatte Gal VI („Mir aber ſei erne, mich
rühmen außer un dem Kreuze unſeres errn Jeſu Chriſti, durch
welchen Ur die Welt gekreuzigt iſt, und ich der Welt,“) nd
auf der ückſeite des Umſchlages iſt In einer kleinen, netten
Vignette Kirche und 1 abgebildet. ögen dieſe „Gedenk—
blätter“ die Erinnerung an die ſchöne Feier des 800jährigen
Jubiläums des regulirten Chorherrnſtiftes St Florian noch
recht ange wach und ebendig erhalten! Sp

Hermeneuticae Biblicae Institutiones theoretico-prac⸗ICae secundum Philologiae regulam 20 analogiam Fidei Eecle
sSiae OmMmallae cathoheae In cCompendium COllatae Dre 40—
anne Setwin, Prof. Studu bibl E n instituto theol
Litomericensi. Vindobonae 187 Sumtibus Guillelmi Brau-
müller.

Die Art und eiſe, uin welcher dieſes Compendium ge⸗
rieben Urde, 5  *  eigt nicht bloß ſchon der tte desſelben, ſondern
auch die orte der Vorrede: „Neque regulas hermeneuticas

indole SaCTOrUuUIII Librorum 801 derivavi, 6G0C ordinavi.
Potius Secundum philologiae regulam fundamenta-
lem institutiones hermeneuticas ad analogiam fidei
12 eccles1a Catholica junctim hoGC exiguo pusculo ad
cCompendium COontuli.“

Der Herr Verfaſſer olg hierin bewährten Autoren, nament—
lich Dr. Joſ Kohlgruber und Dr Johann Güntner, wie auch



— 496 —

aus der Anordnung und Bearbeitung des zu behandelnden
Stoffes hervorgeht.

Nach den gewöhnlichen, einleitenden Bemerkungen olg die
Eintheilung zwet Haupttheile oder Bücher von denen der
er drei Artikeln de —8 1oquendi de Ontextu et de
55. Scripturae ecclesia handelt Im aupt  —
heile werden Artikel die eges universales CISUIUI

Scripturae exponendi und Artikel die ges speciales
beſprochen Am hluſſe iſt ern doppelter Anhang eigeſetzt

der enne Urze Geſchichte des hermeneutiſchen Stu
diums Unter Juden und Chriſten der andere Aufzählung
der namhafteren Interpreten, von den Schulen zu Alexandrien
und Cäſarea angefangen bis erd ns neunzehnte Jahrhunder
enthält.

CTr einzelne Materien, welche den verſchiedenen Artikeln
als jedenfalls minder homogen eingefügt In 1e ſich Manches
rechten So ziehen eS tele vor, und nach der An
chauung des Recenſenten nit allem e die Normen und
Canones die —3 für die Erklärung der heil Schrift
feſtſtellt alleſammt als Ganzes zu ſtellen, um dann auf
dieſer ſicheren Baſis jene Regeln und Grundſätze aufzubauen
we die Wiſſenſchaft oder die „Fundamental Philologie“
bietet leſe Bemerkung ſoll übrigens kein ade der vor

liegenden, verdienſtlichen Arbeit ſein er eologe
hier Eern reiches aterta geſammelt alle dieſes Fach ein

ſchlägigen Fragen mehr oder minder einläßlich beſprochen und
iſt a  er dieſes Compendium Ern ſicherer Leitfaden für das
Adtum der heil Schrift; moge ES recht Vielen Ern treuer und
lieber Begleiter werden.



— 497 —

Ichliche Zeitläufte.

Das wichtigſte kirchliche reigni des Jahres 1872 —.  —
ohne Zweifel die Denkſchrift des deutſchen Episcopates vom

September, dem Jahrestage der ſchmählichen Occupation
Om durch die italieniſche Revolution. Wird U doch der
Kampf die x tm neuen eutſchen Reiche, um Reiche
der „Gottesfurcht Uund der frommen Sitte“ heftigſten und
rückſichtsloſeſten geführt, und wurde auch von gewiſſer ette
mit mehr oder weniger Zuverſicht gerade auf die Handlanger⸗
dienſte der deutſchen Biſchöfe gerechnet, die dieſe beim Baue der
geuen deutſchen Nationalkirche leiſten ollten Und nit
einem Male ertönt das mächtige Uniſono der biſchöflichen Stim
men Grabe des heiligen Bonifacius, uind auf einmal Ti
der geſammte Episcopat Deutſchlands un feſt geſchloſſener Reihe
und Iun einer Weiſe für die chwer gefährdete Kirche ein, wie
ſie nur bei dem feſteſten Bewußtſein von der uhrhet und
Gerechtigkeit der vertretenen Sache möglich iſt Wohin anders
ſollten wir alſo Schluſſe unſerer dießjährigen Zeitläufte
unſere Augen richten als eben auf dieſes ewig denkwürdige
Aktenſtück, was ſollte un an der Grenzſcheide des alten und

Jahres entſprechender beſchäftigen, als gerade jene
cCharta, von welcher der ſiegreiche Lauf der 1 in Deutſch
land datiren, und auf welche ſich die eſſere Geſtaltung der
Zukunft baſiren wird?

Es verbreitet ſich aber die Denkſchrift der rabe des
heiligen Bonifacius verſammelten Erzbiſchöfe und Biſchöfe un
nicht weniger als ehn längeren oder kürzeren Abſchnitten ber
die gegenwärtige Lage der katholiſchen Kirche im deutſchen
et acht der erſte Abſchnitt vom Standpunkte des poſiti⸗
ven Rechtes überhaupt geltend, daß die atholiſche Kirche In
Deuſchland völker⸗ und ſtaatsrechtlich anerkannt und uin ihrer



— 298 —
0 Integrität gu 4 beſtehe, 10 ührt (L der zweite des
Näheren aus, vie an dieſen Rechtsverhältniſſen die wichtigen
Ereigniſſe der letzten Jahre, welche die Stiftung des deutſchen
Reiches zur olge gehabt und die Errichtung dieſes Reiches

nicht das Mindeſte geändert haben, und ird da insbe
onders den Vorwurf der Reichsfeindlichkeit und Vater  2  2
landsloſigkeit Verwahrung eingelegt. Sofort zählen die folgen⸗
den fün Abſchnitte die Reihe der Maßregeln auf, von der offi
ciellen Begünſtigung der ſogenannten Altkatholiken angefangen
bis zUum ſogenannten Kanzelparagraphe herab, durch welche
wohl Im Reiche als in den einzelnen Reichslanden die 1 in
dieſem ihrem chwer verletzt wurde. Sehr treffend und
ſehr wahr ird da unter Anderm um ritten Abſchnitte 8—

geſagt:
„Der Kirche verbieten, Glaubens⸗Entſcheidungen zu treffen und
dieſelben zu publiciren, ei die 1 ſelbſt verbieten; die
II hindern, Diejenigen, we ihren Lehrentſcheidungen fich
ni unterwerfen, von threr emeinſchaft auszu  ießen, ei
die 1 zum Abfalle von ſich und zur Trlehre nöthi  —  2
gen  5 die Katholiken zwingen, nit ſolchen, we der kirchlichen
Lehrautorität den ehorſam verſagen, in kirchlicher Gemeinſchaft

bleiben, 10 von ihnen Religions⸗Unterricht oder Sacramente
empfangen, 14. ihnen den furchtbarſten Gewiſſenszwang

anthun und ihnen Handlungen befehlen, welche nach ih ge
wiſſenhaften Ueberzeugung einen Abfall vom Glauben und eine
ere Sünde In ſich ſchließen.“ Und auf das Beſtimmteſte
ird das Verfahren Biſchofs von Ermeland ſowie jenes des
preußiſchen Armeebiſchofs un Schutz genommen. „Was Biſchof
Krementz, et es namentlich bezüglich de! erſteren, gethan hat,
hat EL um guten Bewußtſein ſeine ihm zuſtehenden Rechtes
und uin der Ausübung ſeines oberhirtlichen Wächteramtes gethan,
ohne eine Ahnung,; daß ihm dadurch ern Conflict mit der
Staatsregierung erwachſen önnte. Wir würden Im gleichen
Falle uns das gleiche E nicht beſtreiten laſſen können.“

Der vierte Abſchnitt, welcher die Schädigung des Rechtes



499

und der Freiheit der katholiſchen Kirche beſpri ‚ dieſelbe
elegen iſt tn dem Verbote der Geſellſchaft Jeſu und anderer
verwandter Trden und religiöſer Genoſſenſchaften und In der
Vertreibung der einer geiſtlichen Genoſſenſchaft angehörigen
Lehrer und Lehrerinnen aus den Schulen, kennzeichnet
richtig die eigentliche Tendenz des ſogenannten Jeſuitengeſetzes,
enn da geſagt wird: „Dann Are alſo der Sinn des Geſetzes
eS möge etwa zur Befriedigung der Katholiken ern oder das
andere alte Kloſter beſtehen eiben, auch einige Congregationen
zur Pflege der Kranken, dagegen alle jene geiſtlichen Genoſſen⸗
ſchaften, we die Kirche uin der Zeit aus ſich hervor⸗
gebracht hat, Uunt den geiſtigen, den ſeelſorglichen, den erziehlichen
und wiſſenſchaftlichen Bedürfniſſen der Zeit uim Geiſte des katho⸗
liſchen Glaubens zu dienen, dieſe alle ſind den Jeſuiten ver⸗
wan und du verbannen.“ Und nicht minder begründet ſind
die weiteren orte ＋

are das der Sinn des Geſetzes, ſo
ginge ſo recht klar daraus hervor, daß 5 darauf abzielt, die
Lebenskraft der katholiſchen möglichſt zu erſticken und ſie
mehr Uund mehr innerlich abſterben zu machen. Das Are aber
von allen Arten der Verfolgung der E und von allen rten
der Unterdrückung ihrer Freihei die ſchlimmſte Und ehen E
bezeichnend I die ätze, mit welchen der ünfte Abſchni
chließt, der ſich auf das Verhältniß der Kirche zur Ule
bezieht: „Es muß uns und alle gläubigen Katholiken nit tief  2
ſter Beſorgniß erfüllen, vir wahrnehmen, daß die Kirche
mit ihrem influſſe immer mehr aus der Schule verdrängt,
die geiſtlichen Schulinſpectoren in eine precäre Stellung verſetzt,
daß in den Reichslanden confeſſionsloſe Schulen gegrün⸗
det und daß jene pädagogiſchen Strömungen ichtlich gefördert
werden, welche die völlige Entchriſtlichung der Ule anſtreben
und dieſelbe Werkzeuge machen wollen, die enſ

Eet
allmälig dem chriſtlichen Glauben entfremden und für eine
rein humanitäre Bildung zu erziehen.“

Nachdem die Denlkſchrift offen die Maßnahmen der letzten



— 500 —

Zeit bezprochen, uin denen „Kränkungen der wohl erworbenen und
natürlichen Rechte der katholiſchen Kirche und ihrer Mitglieder,
owie weſentliche Beeinträchtigungen der reien Uebung der katho⸗
liſchen eligion erblickt werden müſſen,“ wenden die Biſchöfe Iim
achten Abſchnitte ih Blick in die Zukunft, die ſich ihnen nur

noch trüber zu geſtalten ſchein Denn „dieſelben Stimmen, ei
e8 da, welche ſich mit ſo vie Erfolg für die bisherigen Maß
regeln gelten machten, verlangen, daß das Verhältniß des
Staates 8  ur katholiſchen Kirche ohne Verhandlung und Vertrag
mit der Ir und ihrem Oberhaupte einſeitig durch die Staats?
geſetzgebung neu geregelt werde, und nicht Im Geiſte
der kirchlichen Freiheit und einer chriſtlichen Staatsanſchauung,
ſondern durch möglichſten Ausſchluß der Kirche und Religion von

der Schule und dem eben und ur ern Syſtem allſeitiger Be
vormundung der Kirche durch den QA In all ihren weſent⸗
lichen Lebensthätigkeiten, in Erziehung und Anſtellung ihrer
Diener, Uebung der eelſorge und ege des religiöſen Leben
Indem ſich aber dieſe Forderung ſtützt auf das unumſchränkte
Recht des Staates, die Rechts⸗ und Freiheitsſphäre der Kirche
einſeitig und einzig nach ſei rmeſſen beſtimmen, legt
die Denkſchrift weiterhin dar, wie erſt die neueſte Zeit die octrin
geſchaffen: „daß e8 dem Staate gegenüber kein ſelbſtſtändig es
und wohlerworbenes Recht gebe, daß der Staatswille in
abſolut ſei, und daß dieſer ſouveräne Wille allein die Rechts  E  2
und Freiheitsſphäre der Kirchen und Confeſſionen in jedem Mo
mente, owie ETL es für gut halte, beſtimmen könne.“ Dieſe
derne Theorie wird nun bezeichnet als widerſprechend dem Ppo⸗
ſitiven Rechte, als eine philoſophiſ Behauptung, u als eine
falſ mit der atur der Dinge und der ahrhet tn der  2  2

ſtehenden ehre, als eine ehre, die evident den Umſturz
jeder Rechtsordnung, vor em aber eine perpetuirliche Ver—
folgung des Chriſtenthums in ſich ſchließt, das dadurch der ill⸗
kühr derjenigen preisgegeben würe, we dieſe Theorie erfunden
aben; und dieſer „rationaliſtiſche Naturalismus“ wird des



501

Näheren in der folgenden, gewiß ſehr graphiſchen Weiſ
beſchrieben

„Sein weſentliches Grundprincip iſt die Leugnung jed
übernatürlichen Offenbarung und jeder übernatürlichen Ordnung.
Da das Chriſtenthum ganz und gar eine übernatürliche
Offenbarung Gotte und durch Gottes Offenbarung und Gnaden  2
ru geſchaffene Lebensordnung und die Ir eben die Ver⸗
körperung dieſer Lebensordnung iſt, ſo erſcheint dem Rationalis
mus Chriſtenthum und I eben als ein Wahn, der eigent⸗
lich nicht ſein ſollte, und auf deſſe Vernichtung hingearbeitet
werden Nicht mehr dieſer Wahn einer übernatürlichen
Offenbarung, ſondern einzig und allein die menſchliche Vernunft
und die ihr allein entſprungene Wiſſenſchaft ſoll das Menſchen⸗
ge beherr  en, und dieſe Vernunft und Wi

ſcha eY

ennt weder eine Grenze ihrer berechtigten Sphäre, noch eine
höhere, gottentſprungene Wahrheit 0 wie olches die chriſtliche
Wiſſenſchaft thut Der höchſte Träger aber dieſer vom Li
lichen Glauben emancipirten menſchlichen Vernunft ſoll nach dieſer
Lehre der Staat ein Nicht das ech u chützen und die e⸗
ſellſchaftliche Wohlfahrt zu fördern, noch weniger der Schutz und
die Förderung des Chriſtenthums iſt hiernach die höchſte Auf
gabe des Staates; ſeine Aufgabe iſt vielmehr Verwirklichung des
Vernunftrechtes, daher auch, wie ſchon die alten Philoſophen
träumten, recht eigentlich die Männer dieſer Wiſſenſchaft die
Leiter des Staates ſein ſollen und müſſen.“

Die gänzliche Abſchaffung des Chriſtenthums liegt alſo Im
Plane der modernen Beſtrebungen; da jedoch eine plötzliche und
gewaltſame Abſchaffung des Chriſtenthums und der Kirche
ausführbar und grauſam wäre, E ſoll, wie die Denkſchri ferner
hin ſagt, der Staat ern Doppeltes un „I. Die gläubigen Con⸗
feſſionen und insbeſonders die atholiſche Kirche durch die mög⸗
lichſte Einſchränkung ihrer Freiheit und ihres Einfluſſes auf die
Menſchen und die menſchliche Geſellſchaft mehr und mehr
einem ruhi Abſterben bringen; Ur die völlige Los⸗



— 592 ——
trennung des geſammten Unterrichts— und Erziehungsweſens von
der Kirche, durch vollſtändige Säculariſirung aller ſocialen Thätig⸗
keiten der Kirche und der chriſtlichen Confeſſionen, namentlich auch
der Wohlthätigkeitspflege, ferner durch die Preſſe, durch Wiſſen
ſchaft und Kunſt, durch 16e öffentlichen Vergnügungen, Alles
unter eitung und Förderung des Staates, und überhaupt durch
die geſammte ſtaatliche Thätigkeit allmälig das olk zur Herr
chaft der bloßen Vernunft hinüberführen, wo dann endlich der
rechte Augenblick kommen wird, mit den letzten Reſten des Chriſten⸗
thums nd ſeiner tief in die Geſchichte und Geſellſchaft eingeſenkten
Wurzeln und vielverzweigten Ausgeſtaltungen aufzuräumen.“

Wer mo wohl Im Ernſte die Wahrheit und die Rich⸗
tigkeit dieſer biſchöflichen Ausführungen In Abrede ſtellen? ahr
lich, wer nUur mit halbwegs verſtändigem unſere Zeit
beſtrebungen verfolgte, der kann nie und nimmermehr der Mei
nung ſich hingeben, daß die biſchöfliche Denkſchrift da einfach
nUuLr in chwarz gemalt habe, und namentlich iſt die
immer und immer und un den mannigfaltigſten Formen wieder—
kehrende Betonung der Allgewalt und der abſoluten ouverä⸗
nität des Staates ganz und gar geeignet, alle Illuſionen zu
verſcheuchen und über die eigentliche Sachlage vollends aufzuklären,
wie denn auch der Proteſtant Gerlach In ſei roſchüre „Kaiſer
und Papft 77 7⁴ ſchreibt: „Der Satz, daß alles Recht vom

Staate ausgehe, führt Uuns un das craſf Heidenthum und deſſen
unerträgliche Tyrannei zurück, zu deren Aufrechterhaltung Uunter
den römiſchen Kaiſern die riſten, die den Kaiſern nicht opfern

Die Orteund räuchern wollten, zu ode gemartert wurden.“
des deutſchen Episcopates aber, wie ſie der achte Abſchnitt ent
hält, bilden einen ernſten Mahnungs— und Warnungsruf te
geſammte chriſtliche Welt, und ſollten ſie keine Beachtung finden,
ſo werden ſie nach hereingebrochener Kataſtrophe für die
Zukunft eine IM Lapidarſtyl geſchriebene Anklage bleiben

Die beiden letzten ſchnitte beſchäftigen ſich mit dem Vor
Urſfe der Reichsfeindlichkeit und der Staatsgefährlichkeit der



503

„Tadellos nach allen Seiten, ird mitkatholiſchen Kirche.
würdevoller Energie im neunten ſchnitte den dießbezüglichen
Anklagen und Beſchuldigungen überhaupt entgegengetreten, war

und iſt uin den ſo erſchütternden und verwirrenden Vorgängen
unſerer Zeit die Haltung der Kirche, die Haltung des heiligen
Vaters etzterer hat ſtandhaft das ihm zugefügte Un
recht proteſtirt, aber ebenſo ſtandhaft hat jede politiſche Partei—
nahme in dem ampfe verſchmäht, und niemals aufgehört,
alle Völker wie zur Treue Chriſtus und die Kirche, ſo
zur Gerechtigkeit und zum Gehorſam die weltlichen Obrig⸗
keiten zu ermahnen. Tadellos und über jeden Verdacht erhaben,

tn allen dieſen Zeiten die altung des katholiſchen Clerus
und der katholiſchen Völker uin Deutſchland, und was die Biſchöfe
betrifft, ſo glauben ſie bis ins Kleinſte alle Pflichten, die ihre
ellung ihnen auflegte, gegen Fürſt und Vaterland, eich
und Heimat erfüllt U haben.“ Beſonderen aber findet Im
zehnten Abſchnitte der die katholiſche 1 erhobene Vor
wurf der Staatsgefährlichkeit ſeine Würdigung, un erne man

dieſen Vorwurf auf deren neueſte Lehrentſcheidungen ründen
will, und ebenſo ſchön vte wahr, ebenſo maßvoll wie energiſch
lautet da die oberhirtliche Sprache der entſpricht es nicht

und gar dem richtigen Sachverhalte, unter Anderem
aus dem gemeinſamen Hirtenſchreiben vonk Mai v In die
Denkſchrift die feierliche Erklärung herübergenommen u  d: „Die
Fülle der geiſtlichen Gewalt, we der Gottmen zum Heile
der Seelen und zur Ordnung ſeines Reiches auf rden in der
Kirche hinterlegt und dem heil. Petrus und ſeinen Nachfolgern
anvertraut hat, iſt beſchränkt durch die geoffenbarten Wahrheiten,
Ar das göttliche Geſetz, durch die von ott gegebene Ver—
aſſung der Kirche; ſie iſt beſchränkt durch den ihr gegebenen
Zweck, welcher iſt die Erbauung der Kirche, nicht ihre Zer  —
ſtörung; ſie if beſchränkt durch die göttliche geoffenbarte ehre,
daß eS neben der kirchlichen auch eine bürgerliche Ordnung gibt,
neben der geiſtlichen auch eine weltliche Gewalt, welche ihren



504

ürmng von ott hat, welche In ihrer Ordnung die höchſte
iſt, und welcher man In allen ittlich erlaubten Dingen des
Gewiſſens willen gehorchen muß 2“ Und bezeugt es nicht die
wei

ſe Mäßigung, die die rechte eitte zu treffen weiß, enn

einerſeits gegenüber den modernen Theorien mit aller Energie
für die Grundſätze der chriſtlichen Weltanſchauung eingetreten,
nd anderſeits es als Urchau unberechtigt und unbillig zurück⸗
gewieſen wir  d, „aus der Interpretation, welche Gegner der Kirche
von einzelnen Aeußerungen aus vergangenen Jahrhunderten oder
von wiſſenſchaftlichen Erörterungen katholiſcher Theologen, ano
niſten oder Philoſophen geben, Folgerungen zu ziehen, die mit
der ganzen in allen öffentlichen Acten befolgten Handlungsweiſe
der tr den Staaten gegenüber In vollem Widerſpruche ehen;
enn es beklagt wird, „überaus ſchwierige, auch von der
katholiſchen Ir nicht entſchiedene Fragen ohne jegliche Noth
in die öffentliche Discuſſion 0 und dadurch e ei  en
Verhältniſſe verwirrt und die Gemüther aufgeregt werden?“
Sehr präcis und genau ſcheinen uns In dieſer Beziehung das
anze zuſammenzufaſſen die folgenden orte der Denkſchrift:
„Aber ebenſo wenig iſt 8 zuläffig, eine Gefahr für Deutſch⸗
and oder für andere Confeſſionen aus chriſtlichen und katho  —  —
liſchen Grundſätzen ableiten 8 wollen, die für rein atholiſche
Nationen, in denen die Einheit des Glaubens beſteht, aus  2
geſprochen wurden. Nur darf man umgekehrt der Kirche nicht
zumuthen, Grundſätze, die für gegebene Verhältniſſe durchaus
berechtigt und maßgebend ſind oder gar abſtracte Theorien des
modernen Liberalismus als abſolute Wahrheiten anzuerkennen
und ihnen zu te chriſtliche Prineipien zu verleugnen.“

Wir kommen zum Schluſſe der Denkſchrift, wO der ethe
nach all die weſentlichen Rechte aufgeführt werden, auf we
die Kirche nach göttlichem Rechte Anſpru hat, und welche da
auch von eutſchen Episcopate in feierlicher Weiſe reclamirt
werden. „Kraft der Freiheit und Selbſtſtändigkeit der katho⸗
liſchen Kirche un Deutſchland, l ＋2 da, nehmen bir 8 als



505. —
ern unbeſtreitbares Recht derſelben In Anſpruch, daß Biſchöfe,
daß die Geiſtlichen der Cathedralkirchen und die Seelſorgsgeiſt⸗
lichen nur nach den Geſetzen der 5— und nach den zu Recht
beſtehenden Vereinbarungen zwiſchen Kirche und Staat ernannt
werden. Nach eben dieſen eſetzen und Vereinbarungen aber
kann weder von uns noch von dem katholiſchen Volke ein
Seelſorger oder Religionslehrer als rechtmäßig angeſehen wer⸗
den, der nicht von ſeinem zuſtändigen Biſchofe, und nie
als kann von uns und vom katholiſchen Volke ein iſchof
als rechtmäßig anerkannt werden, der nicht vom Papſte ſeine
Sendung empfangen hat U dem gleichen Grunde der Kirchen—
geſetze und der Vereinbarungen zwiſchen Kirche und a be⸗
anſpruchen wir als ein unveräußerliches Recht, daß der Verkehr
der Biſchöfe mit dem Apoſtoliſchen Stuhle und mit den Gläu⸗
bigen unbehindert bleibe. In gleicher Weiſe nehmen wir für
uns und alle Katholiken das Le in Anſpruch, überall in
Deutſchland unſeren heiligen katholiſchen Glauben In ſeiner ganzen
Integrität allzeit frei zu bekennen, un nach ſeinen Principien
zu richten und tu einer Weiſe genöthigt zu werden, ſolche un unſerer
kirchlichen Gemeinſcha zu dulden, die ni un Allem dem katho  2  2
iſchen Glauben zuſtimmen und der kirchlichen Lehrautorität ſich
unterwerfen. V  ede Beeinträchtigung der freien Ausübung unſeres
Cultus, ſowie eine jede Beeinträchtigung der reien ewegung
nſeres religiöſen Lebens und in nothwendiger olge hievon eine
jede Beeinträchtigung der Freiheit des Ordenslebens und der
religiöſen Gen

enſchaften müſſen wir als eine Verletzung des
eſens unſerer 1x und der garantirten betrachten.
Ebenſo bezeichnen und beanſpruchen wir als ein weſentliches und
unveräußerliches Recht der katholiſchen ir die volle Freiheit
derſelben, ihre Diener den kirchlichen Geſetzen gemã zu erziehen,
ſowie nicht bloß jenen Einfluß der Kirche auf die katholiſchen
Schulen Volksſchulen, Mittel— und Hochſchulen, welcher
dem katholiſchen Volke die atholiſche Bildung und Erziehung
ſeiner Jugend auf dieſen Schulen verbürgt, ondern wir nehmen



506
für die Kirche auch die Freiheit un Anſpruch, eigene Anſtalten
zur ege der Wiſſen nach katholiſchen Prineipien zu gründen,
zu beſitzen und ſelbſtſtändig zu leiten Endlich behaupten und
vertheidigen ir den heiligen Charakter der chriſtlichen Ehe als
eines Sacramentes der katholiſchen Kirche, die e  L,
welche der katholiſchen Kirche kraft göttlicher Anordnung tn Bezug
auf dieſes Sacrament zuſtehen.“

Und rI chließt die Denkſchrift nit den ewig denk
wé  di orten: „Dieß iſt das offene und einmüthige Zeugniß
das ir vor Gott, vor dem wir einſt von der Verwaltung unſeres
Hirtenamtes echenſchaft zu geben aben, uns vor aller Welt
öffentlich und feierlich abzulegen uns gedrungen ühlten Wj
glauben gethan zu haben nach den orten der heil Schrift
Credidi propter quod Ocutus 8uU Die hier von uns aus  2
geſprochenen Grundſätze werden immerdar die Richtſchnur unſeres
Handelns ſein, und wir erachten Uuns verpflichtet, dafür jede
Opfer, auch das ſchwerſte zu bringen; denn * ſind die rund⸗
ſätze, die uns unſer göttlicher Lehrmeiſter elbſt gelehrt, der e⸗
ſagt hat Gebet dem Kaiſer, was des Kaiſers, und gebet Gott,
was Gottes iſ 7.

So haben alſo die gebornen Führer des katholiſchen Volkes
die katholiſche Glaubensfahne hoch erhoben, welche all die
zu Chriſto und ſeiner ahrhet treu Stehenden ſich immer mehr
chaaren werden. on hat in und außer Deutſchland die
Scheidung der Geiſter mehr und mehr begonnen. Nicht bloß
die glaubenstreuen Katholiken, ondern auch gar vte  le gläubige
Proteſtanten haben die entſchiedene Mannesthat der deutſchen
Biſchöfe freudig begrüßt; aber auf der andern ette hat dieſelbe
auch den vollen Haß des Unglaubens und Irrglaubens aufs
Neue wach gerufen, und der Altkatholikencongreß In Cöln, das
Unionsfeſt In orm der Kirchentag in Halle und der Pro⸗
teſtantentag in ODsnabrück haben ihre gemeinſamen Sympathien
tm Kampfe die atholiſche 1 gefunden, ſo groß n
die Spaltungen un ihnen und die Differenzen zwiſchen ihnen



507

waren Der Geiſt der poſitiven, gottgegebenen Autorität und
der Et des zügelloſen Subjectivismus ſtehen ſich alſo nun⸗

mehr auf dem geiſtigen Kampfplatze ſchlachtbereit gegenüber,
und wie eine Stimme n den Münchener gelben Blättern
längſt bemerkte, ſo ſcheint demnächſt die alte Prophezeiung ihrer
endlichen rfüllung entgegen zu gehen, nach welcher die große
geiſtige Entſcheidungsſchlacht dereinſt geſchlagen werden ſollte auf
dem brandenburgiſchen Sande Wenn aber dabei Ur Bismark
das oberſte Commando ber die Mobilmachung des Geiſtes
des zügelloſen Subjectivismus übernommen hat, ällt uns
das energiſche Wort ein, das derſelbe im Jahre 1849 als Ab
geordneter tn einer ede gegen die Civilehe geſprochen: „Ich
hoffe es noch zu erleben, daß das Narrenſchiff der Zeit an dem
Felſen der chriſtlichen Kirche cheitert.“ ODb e8 Bismark noch
rleben wird, das wiſſ wir wohl nicht; davon ſind wir jedo
vollends überzeugt, daß gegen den Felſen der II ſe die
Pforten der umſonſt anſtürmen. Ueber Urz oder ang
werden ſich die Brandungen der modernen Beſtrebungen, wie
ſie gegenwärtig die atholiſche Kirche, und namentlich das katho⸗
liſche Papſtthum verſchlingen drohen, in voller Ohnmacht
dem gottgeſchützten Felſen brechen, und wir meinen eine Bürg⸗
ſchaft hiefür und einen Anfang hiezu ehen Iun der energiſchen
Mannesthat der deutſchen Biſchöfe, un deren Denkſchri vom

September erblicken dürfen Darum können uns denn
auch die Sturmwolken, wie ſie ſich jetzt aſt überall über der
katholiſchen Kirche, 10 über dem gläubigen Chriſtenthum über  2
haupt aufthürmen, nicht bange machen; ondern, indem vir
überzeugt ſind, daß zur hochgehaltenen biſchöflichen Glaubens—
ahne der geſammte pflichttreue Clerus und das glaubens⸗
treue Volk halten wird, ehen wir in vertrauensvoller Zuverſicht
den entſcheidenden Kämpfen der Ukun entgegen. S



Miscellanea
Zur Abwehr.) Unſer Artikel über die von der en

„Preſſe angeſtrebte Reform des theologiſchen udi
Um 8 tn Oeſterreich fand un derſelben en „Preſſe eine
Abfertigung, die wohl ſehr viele Invectiven den hoch
würdigſten Biſchof von Linz enthielt, aber in das eritoriſche
der Sache ſo eigentlich gar nicht einging. Nun, wir kennen die
Kampfweiſe unſerer modernen literariſchen Strauchritter zu gut,
als daß wir uns etwas Anderes hätten. Was wir
aber damals hon geahnt haben, das hat ſich inzwiſchen offen
herausgeſtellt: jene Artikel ſtanden den Regierungskreiſen keines
wegs ferne und ſollten nur die Einleitung zu den neuen dieß
bezüglichen Reformvorſchlägen machen. Mehrere onate nam
lich, nachdem der „katholiſche eologe“ ſeine Kukukseier In
der alten „Preſſe abgelagert atte, brachten die verſchiedenen
jungen und en officiellen Regierungsblätter tn den einzelnen
öſterreichiſchen Ländern längere oder kürzere Auszüge aus einer
Broſchüre, un welcher jene Reform-⸗Artikel der en „Preſſe
um Separatabdrucke erſchienen Auch bei uns in Ober
öſterreich te die amtliche „Linzer Zeitung“ ins journaliſtiſche
Horn und ſuchte der angeſtrebten theologiſchen Reform nach
Schuldigkeit Reclame zu machen. Das nahm Uns denn aller—
dings eben nicht Wunder; nur dieß verletzte, wir geſtehen aufrichtig
unſere Schwäche, un wa unſere Eitelkeit, daß C von

unſerem Artikel un der Linzer theologiſch-praktiſchen Quartal—
ſchrift nicht die eiſeſte otiz wurde, obwohl der

ereits vor mehr als einem Vierteljahre erſchienen und
in demſelben die Ausführungen des „katholiſchen Theologen“
in der en „Preſſe“ un für Punkt gewürdigt worden waren

Doch wie die „Linzer Zeitung“ auf eine Interpellation einer timme
im „Linzer Volksblatt“ hin erklärte, ſo habe unſer Artikel ohne  2
hin in der en „Preſſe ſeine Widerlegung gefunden und



509
ſie demnach dieſe Widerlegung einfach nuur nachdrucken

müſſen on wollten wir ieſelbe beim orte nehmen, und

ſie recht Uum dieſen Nachdruck erſuchen; da wir uns

aber nicht einzureden vermochten, daß das Linzer „Regierungs⸗
organ“ jenen Iun meritoriſcher Hinſicht ſo und aAfur an

Invectiven den hochwürdigſten of von Linz ſo rei⸗
chen Artikel der en „Preſſe“ uim Ernſte als den Ausdruck
ſeiner eigenen Denkweiſe hinſtellen wollte, ſo erſparten Dir ihr
teſe Verlegenheit und ließen die Sache auf ſich beruhen.
Wenn aber ſodann ieſelbe amtliche „Linzer Zeitung“ zum
eweiſe ihrer Kenntnißnahme von der theologiſch-praktiſchen
Quartalſchrift ein tück aus einer früheren Periode citirt, der

ſie überhaupt den Vorzug vor der gegenwärtigen Periode zu⸗
erkennt, ſo iſt das ihre individuelle Geſchmacksſache, die
wir ni einzuwenden 0  en Wir haben von vorneherein
auf das Lob der „Linzer Zeitung“ nich ſpeculirt, und ſo finden
wir uns auch nicht gekränkt, enn wir hinterher kein ſolches
von ihr zuerkannt erhalten. Nur das bitten wir uns aus, daß
auch wir unſerem individuellen Geſchmacke Rechnung tragen
dürfen, und daß wir unſere eingehende und gründliche Kritik
der Reform ⸗Artikel in der alten „Preſſe nicht ſchon arum

für vernichtet halten müſſen, weil die alte „Preſſe dieſelbe
„vornehm“ abgefertigt und die „Linzer Zeitung“ ſie noch vor

nehmer ignorirt hat Uebrigens werden nunmehr, wo man mit
der gedachten Reform In zu machen ſcheint, auch wohl an

dere Stimmen ſich rheben und wir beſorgen ganz und gar
nicht, mit unſeren Anſchauungen vereinzelt zu leiben

Sp

II Pfarreoncurs⸗Fragen Im Herbſteoncurſe 1872
EHXX theologia dogmatica:
Quo proponit Hdes catholiea cultum Sa

torum? Argumenta PrO Oodem cultu pugnantia proferan-



tur atque potissimae Objectiones refuntentur. Sacra—
mentalis COonfessio Xponatur et vindicetur.

EX theologia morali:
GQuid intelligitur 8ub reéstrictione mentali? Uld

tenendum de ejusdem moralitate? GQuaenam CauSaE
ExCusant 1 perpetuum ab obligatione restituendi, I
Juaenam 20 tempus ?

EHx Ure Hcclesiastico:
Utrum Obedientia S8 eges Civiles habet Imites

et quos? Quod discrimen intereedit inter M-

municatos toleratos t inter XCOmmunieatos Vitandos? —
Cajus CU  — Claudia. Hi2 SOroris Suae, impraeg-

nata, vult inire matrimonium. Idem antea Claudiae 10

Tein, nG jJam defunctam impraegnaverat Et Simul GU

valida sponsalia inierat. Quae uG Caji CU. Claudia
matrimonio impedimenta obstant t quid quoad Confes-
Sionem Sacramentalem Observandum Est?

Aus der Paſtoral⸗Theologie:
Bedeutung haben die Chriſtenlehren und wie

en ſie bezüglich der Zeit, des Stoffes und der Form prak
iſch eingerichtet werden? In welchen en iſt die
Anwendung der bedingten Abſolution erlau Welchen
Einfluß 0  en die Volksmiſſionen und die frommen Vereine
auf das religiös-ſittliche Leben des Volkes? Predigt auf
den Sonntag nach Pfingſten; Text Sei getroſt, mein
Sohn, deine Sünden ſind dir vergeben. 0 Thema:
Von den troſtreichen Wirkungen des eiligen Sacramentes der
Buße (Eingang oder V vollſtändig auszuarbeiten, Ab
handlung bloß ſkizziren.) Katecheſe: Was iſt der
0 und wie vielfach ſind die Abläſſe?

Aus der Exegeſe:
Paraphraſe ber die Epiſtel auf den Sonntag Quinqua⸗

gefimä. Cor. 13, 1 — 13.)



511

III Die un Communion als Ablaß⸗
ung.

Das Decretum Urbis 6t Orbis ODetober 1870
beſtimmt Tum COnfessionem dumtaxat tum Confessionem
t Communionem DeragI 50886E die, u immediate V
cCedit sequentem, PTO —9u COII fuerit indulgentia Qu
libét OU Solum ratione festivitatis 0ecurrentis VCSTUIII etlam
uacunque 4¹¹ C vel devotionis, vel V eXxercCitill
aut solemnitatis Ut!1 688Ee PTO memoratis (Sextae feriae

AlOIiSiiIIIEIIS18 Martii 168 důeminiei estum DT.
cedentes Orati0o quadraginta horarum) 6t Ceteris hu-
jusmodi diebus PrO quibus indulgentia CUIII 6Oonditio—
NES confessionis et COMNIUnIOnIS qam fuerit
vel posterum COoncedatur licet tempus 9d EI 00u-
rendam ab initio 161 naturalis t I0H DrIInIS VSS

Sit COmputandum Uebrigens ſind ami keineswegs
die Begünſtigungen aufgehoben, welche mit Decret vo  —

December 1763 jenen Chriſtgläubigen verliehen werden,
die wöchentlich wenigſtens Ein Mal 3U et  en flegen, und
können ieſelben nach wie vor, natürlich enn ſie keine ſchwere
un auf dem Gewiſſen aben, ohne eigene El nach bloßem
mpfange der heil Commun alle Abläſſe die auf
die Woche entfallen

chlußwort und Pränumerations Einladung
Die Linzer o praktiſche Quartalſchrift chließt mit dem

heurigen Jahrgange Eeln Viertel Säculum ab Nachdem nämlich
den rſten Decennien unſeres ahrhunderts die Linzer onat

ſchrift ſich mnen Klang erworben atte, brachte ieſelbe
nach mehrjähriger Unterbrechung der f Luftzug des Jah
res 1848 IUu der Geſtalt der Quartalſchrift 3u Cnem
eben, das ſie Uerſt unter der Leitung der hochwürdigen Herren
Dr Johann Schiedermayr und oſe Rechberger und ſodann
des etzigen Herrn Stadtpfar rers von Wels, riedri Baum⸗

garten, Iu kräftiger und ſegensreicher eiſe bethätigte. Eeit



*

— 512 —

Dein Jahre 186 L. Moernahmen aber die Profeſſoren der Linzer
theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redae  2  2
tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich etde auch heute—

— 512 —

deid Jaher 1861 ubernahmen abet die Profe

ſſoren der Lunzer

theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redac⸗

tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich beide auch heute

noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction bereits

ſeit dem Jahre 1865. Es kann uns nun nicht einfallen, dem

Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt

eine Lobrede halten zu wollen; jedoch das können wir mit Recht

geltend machen, daß man ſtets aufs Eifrigſte bemüht war, nach

Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde⸗

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns hiezu namentlich die

uns von competenter Seite mehrfach zu Theil gewordene An⸗

erkennung.

Indem wir demnach all unſeren Freunden und

Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten

Dank ausdrücken, rechnen wir auch in Zukunft auf eine all⸗

ſeitige und ausgiebige Unterſtützung, und dieß um ſo mehr,

als nur eine nicht geringe Vermehrung der Pränumeranten es

möglich machen wird,

bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus⸗

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus

Wir

.

um den alten Pränumerationspreis liefern zu können.

ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel zu bieten, und

haben wir dabei ſowohl die Zeitbedürfniſſe im Auge, als auch

die Ehrenrettung unſeres theologiſchen Studiums, das gerade

gegenwärtig von gar mancher Seite ſo ſehr geſchmäht und

herabgeſetzt wird. Möge man uns aber auch in unſerem gewiß

redlichen Beſtreben nicht allein laſfen, und möge man uns durch

eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel ſchaffen, auf da

wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs Beſte zu

genügen i

Stande ſeien. Insbeſonders ſeien

ie hochwür⸗

denen wir hiemit für ihre bisherige

digen Herren Dechante,

aufs Neue

zütige Bemühung den wärmſten Dank ausdrücken,

gebeten, uns

auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu

bewahren un

d für die größte Verbreitung der Quartalſchrift

2.— ihrem Decanatsclerus wirken zu wollen.

Die Redaction.

Wles

G

*

N

2

5.

*

NL.noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction ereits

ſeit dem ahre 1865 Es kann ni einfallen, dem
Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt
eine Lobrede halten wollen; jedo das können wir mit Recht

geltend machen, daß man E aufs Eifrigſte bemüht war, nach
Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde—

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns iezu namentlich die
uns von competenter ette Tfa zu Theil gewordene An
erkennung. Indem wir demnach all Unſeren Freunden und
Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten
Dank ausdrücken, rechnen wir auch In Ukun auf eine all
ſeitige nd ausgiebige Unterſtützung, und dieß um mehr,
als nuur eine nich geringe Vermehrung der Pränumeranten
möglich machen wird, bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus
Wirden alten Pränumerationspreis liefern önnen.—

— 512 —

deid Jaher 1861 ubernahmen abet die Profe

ſſoren der Lunzer

theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redac⸗

tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich beide auch heute

noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction bereits

ſeit dem Jahre 1865. Es kann uns nun nicht einfallen, dem

Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt

eine Lobrede halten zu wollen; jedoch das können wir mit Recht

geltend machen, daß man ſtets aufs Eifrigſte bemüht war, nach

Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde⸗

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns hiezu namentlich die

uns von competenter Seite mehrfach zu Theil gewordene An⸗

erkennung.

Indem wir demnach all unſeren Freunden und

Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten

Dank ausdrücken, rechnen wir auch in Zukunft auf eine all⸗

ſeitige und ausgiebige Unterſtützung, und dieß um ſo mehr,

als nur eine nicht geringe Vermehrung der Pränumeranten es

möglich machen wird,

bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus⸗

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus

Wir

.

um den alten Pränumerationspreis liefern zu können.

ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel zu bieten, und

haben wir dabei ſowohl die Zeitbedürfniſſe im Auge, als auch

die Ehrenrettung unſeres theologiſchen Studiums, das gerade

gegenwärtig von gar mancher Seite ſo ſehr geſchmäht und

herabgeſetzt wird. Möge man uns aber auch in unſerem gewiß

redlichen Beſtreben nicht allein laſfen, und möge man uns durch

eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel ſchaffen, auf da

wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs Beſte zu

genügen i

Stande ſeien. Insbeſonders ſeien

ie hochwür⸗

denen wir hiemit für ihre bisherige

digen Herren Dechante,

aufs Neue

zütige Bemühung den wärmſten Dank ausdrücken,

gebeten, uns

auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu

bewahren un

d für die größte Verbreitung der Quartalſchrift

2.— ihrem Decanatsclerus wirken zu wollen.

Die Redaction.

Wles

G

*

N

2

5.

*

NL.ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel 3u bieten, und—

— 512 —

deid Jaher 1861 ubernahmen abet die Profe

ſſoren der Lunzer

theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redac⸗

tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich beide auch heute

noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction bereits

ſeit dem Jahre 1865. Es kann uns nun nicht einfallen, dem

Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt

eine Lobrede halten zu wollen; jedoch das können wir mit Recht

geltend machen, daß man ſtets aufs Eifrigſte bemüht war, nach

Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde⸗

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns hiezu namentlich die

uns von competenter Seite mehrfach zu Theil gewordene An⸗

erkennung.

Indem wir demnach all unſeren Freunden und

Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten

Dank ausdrücken, rechnen wir auch in Zukunft auf eine all⸗

ſeitige und ausgiebige Unterſtützung, und dieß um ſo mehr,

als nur eine nicht geringe Vermehrung der Pränumeranten es

möglich machen wird,

bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus⸗

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus

Wir

.

um den alten Pränumerationspreis liefern zu können.

ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel zu bieten, und

haben wir dabei ſowohl die Zeitbedürfniſſe im Auge, als auch

die Ehrenrettung unſeres theologiſchen Studiums, das gerade

gegenwärtig von gar mancher Seite ſo ſehr geſchmäht und

herabgeſetzt wird. Möge man uns aber auch in unſerem gewiß

redlichen Beſtreben nicht allein laſfen, und möge man uns durch

eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel ſchaffen, auf da

wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs Beſte zu

genügen i

Stande ſeien. Insbeſonders ſeien

ie hochwür⸗

denen wir hiemit für ihre bisherige

digen Herren Dechante,

aufs Neue

zütige Bemühung den wärmſten Dank ausdrücken,

gebeten, uns

auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu

bewahren un

d für die größte Verbreitung der Quartalſchrift

2.— ihrem Decanatsclerus wirken zu wollen.

Die Redaction.

Wles

G

*

N

2

5.

*

NL.haben wir et ſowohl die Zeitbedürfniſſe Im Auge, als auch
die Ehrenrettung unſere theologiſchen Studiums, das gerade
gegenwärtig von gar mancher ette ſo ſehr geſchma und—

— 512 —

deid Jaher 1861 ubernahmen abet die Profe

ſſoren der Lunzer

theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redac⸗

tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich beide auch heute

noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction bereits

ſeit dem Jahre 1865. Es kann uns nun nicht einfallen, dem

Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt

eine Lobrede halten zu wollen; jedoch das können wir mit Recht

geltend machen, daß man ſtets aufs Eifrigſte bemüht war, nach

Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde⸗

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns hiezu namentlich die

uns von competenter Seite mehrfach zu Theil gewordene An⸗

erkennung.

Indem wir demnach all unſeren Freunden und

Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten

Dank ausdrücken, rechnen wir auch in Zukunft auf eine all⸗

ſeitige und ausgiebige Unterſtützung, und dieß um ſo mehr,

als nur eine nicht geringe Vermehrung der Pränumeranten es

möglich machen wird,

bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus⸗

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus

Wir

.

um den alten Pränumerationspreis liefern zu können.

ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel zu bieten, und

haben wir dabei ſowohl die Zeitbedürfniſſe im Auge, als auch

die Ehrenrettung unſeres theologiſchen Studiums, das gerade

gegenwärtig von gar mancher Seite ſo ſehr geſchmäht und

herabgeſetzt wird. Möge man uns aber auch in unſerem gewiß

redlichen Beſtreben nicht allein laſfen, und möge man uns durch

eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel ſchaffen, auf da

wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs Beſte zu

genügen i

Stande ſeien. Insbeſonders ſeien

ie hochwür⸗

denen wir hiemit für ihre bisherige

digen Herren Dechante,

aufs Neue

zütige Bemühung den wärmſten Dank ausdrücken,

gebeten, uns

auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu

bewahren un

d für die größte Verbreitung der Quartalſchrift

2.— ihrem Decanatsclerus wirken zu wollen.

Die Redaction.

Wles

G

*

N

2

5.

*

NL.herabgeſe wird öge man uns aber auch un unſerem gewiß
redlichen Beſtreben nicht allein laſſen, und möge man un durch
eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel chaffen, auf daß—

— 512 —

deid Jaher 1861 ubernahmen abet die Profe

ſſoren der Lunzer

theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redac⸗

tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich beide auch heute

noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction bereits

ſeit dem Jahre 1865. Es kann uns nun nicht einfallen, dem

Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt

eine Lobrede halten zu wollen; jedoch das können wir mit Recht

geltend machen, daß man ſtets aufs Eifrigſte bemüht war, nach

Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde⸗

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns hiezu namentlich die

uns von competenter Seite mehrfach zu Theil gewordene An⸗

erkennung.

Indem wir demnach all unſeren Freunden und

Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten

Dank ausdrücken, rechnen wir auch in Zukunft auf eine all⸗

ſeitige und ausgiebige Unterſtützung, und dieß um ſo mehr,

als nur eine nicht geringe Vermehrung der Pränumeranten es

möglich machen wird,

bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus⸗

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus

Wir

.

um den alten Pränumerationspreis liefern zu können.

ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel zu bieten, und

haben wir dabei ſowohl die Zeitbedürfniſſe im Auge, als auch

die Ehrenrettung unſeres theologiſchen Studiums, das gerade

gegenwärtig von gar mancher Seite ſo ſehr geſchmäht und

herabgeſetzt wird. Möge man uns aber auch in unſerem gewiß

redlichen Beſtreben nicht allein laſfen, und möge man uns durch

eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel ſchaffen, auf da

wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs Beſte zu

genügen i

Stande ſeien. Insbeſonders ſeien

ie hochwür⸗

denen wir hiemit für ihre bisherige

digen Herren Dechante,

aufs Neue

zütige Bemühung den wärmſten Dank ausdrücken,

gebeten, uns

auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu

bewahren un

d für die größte Verbreitung der Quartalſchrift

2.— ihrem Decanatsclerus wirken zu wollen.

Die Redaction.

Wles

G

*

N

2

5.

*

NL.wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs—

— 512 —

deid Jaher 1861 ubernahmen abet die Profe

ſſoren der Lunzer

theologiſchen Diöceſan⸗Lehranſtalt die Herausgabe und Redac⸗

tion der Quartalſchrift, in deren Händen ſich beide auch heute

noch befinden, und fungirt die gegenwärtige Redaction bereits

ſeit dem Jahre 1865. Es kann uns nun nicht einfallen, dem

Collegium, dem wir angehören, und noch weniger uns ſelbſt

eine Lobrede halten zu wollen; jedoch das können wir mit Recht

geltend machen, daß man ſtets aufs Eifrigſte bemüht war, nach

Kräften den nach Recht und Billigkeit zu ſtellenden Anforde⸗

rungen zu entſprechen, und berechtigt uns hiezu namentlich die

uns von competenter Seite mehrfach zu Theil gewordene An⸗

erkennung.

Indem wir demnach all unſeren Freunden und

Gönnern für ihr bisheriges Wohlwollen den verbindlichſten

Dank ausdrücken, rechnen wir auch in Zukunft auf eine all⸗

ſeitige und ausgiebige Unterſtützung, und dieß um ſo mehr,

als nur eine nicht geringe Vermehrung der Pränumeranten es

möglich machen wird,

bei den ſehr bedeutend geſtiegenen Aus⸗

lagekoſten die Quartalſchrift auch über das Jahr 1873 hinaus

Wir

.

um den alten Pränumerationspreis liefern zu können.

ſelbſt werden keine Mühe ſparen, um unſeren Leſern ſo viel

als möglich zeitgemäße und gediegene Artikel zu bieten, und

haben wir dabei ſowohl die Zeitbedürfniſſe im Auge, als auch

die Ehrenrettung unſeres theologiſchen Studiums, das gerade

gegenwärtig von gar mancher Seite ſo ſehr geſchmäht und

herabgeſetzt wird. Möge man uns aber auch in unſerem gewiß

redlichen Beſtreben nicht allein laſfen, und möge man uns durch

eine recht zahlreiche Betheiligung die Mittel ſchaffen, auf da

wir den gerechten Anforderungen der Gegenwart aufs Beſte zu

genügen i

Stande ſeien. Insbeſonders ſeien

ie hochwür⸗

denen wir hiemit für ihre bisherige

digen Herren Dechante,

aufs Neue

zütige Bemühung den wärmſten Dank ausdrücken,

gebeten, uns

auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu

bewahren un

d für die größte Verbreitung der Quartalſchrift

2.— ihrem Decanatsclerus wirken zu wollen.

Die Redaction.

Wles

G

*

N

2

5.

*

NL.genügen Stande eien. Ins 6 onders ſeien ie hochwür  —

denen wir hiemit für re bisherigeigen Herren Dechante, aufs Neueütige Bemühung den wärmſten ank ausdrücken,
gebeten, Uuns auch in Zukunft ihr geſchätztes Wohlwollen zu
ewahren für die größte Verbreitung der Quartalſ chrift
Unter threm Decanatsclerus wirken wollen

Die Redaction.

*V  .  *.  Hon —*
INL



.

V2. 5  —*  2 *.  2
*2

*
5 *

32 —
232*30 *

. *

X. 30
* — „

—

V
* 87**  V**

XI *
* *

*
45 22  22 H X

2
4—8—2

X.7

.  .
— 4** —  2

*
*

2  N
4

——7  1  7  2.2 2 *  *

V
1 — E

2*7*

2—2** 2 —

28—  —— 5 *
* *

8 n

*  * *25777

II—

2
74 —  — —*

2—  2— ——

9 2
.* *

—
27

—— — *  2—5 *

—  —

11.
*  *

2

8
— *  DR

N.

*
*I —*** ＋*

228

43
RX 4H2

N2 2 33
V

I1 2

— *  3  3
*

4  4＋. v * 8—˖50
* *

. 18 Iih * 33



*

— 77
———  —

*

*

*
*  * XäS:

*

28
47 V

*  *
—4* 142

*

v.

2  2 — —

*
88

15

2*

* *
2*

*  *
—

*8*
*

—
4338
*

*

E

—

2  2
— xXX.

287 ——  ——
E  E

* 2.—

—

23*  *
—

usl

4*—

—

V.*
N



1 —3 —  * *.* H
** A  A8* 72  72 89 ——  —— ＋25—.— * 98 *2. —

8 ——  —
*
5

2
EEnn 1* *

—

88** 20—
*

＋.

V.

3

2
2*

*

*
*

—

2

*  —

129*

2*

—.

X 2*

X

5

*

89  89

82* —

K488
*

** ＋


	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Die "altkatholische" Bewegung eine dogmatische Studie
	Von der priesterlichen Pflicht des Krankenbesuches (Schluß)
	Gedanken über unsere Katechismen
	Literatur
	Kirchliche Zeitläufe

	Miscellenea
	Heft 2
	Die Reform des theologischen Studiums in Oesterreich
	Die Minister des Bußsakramentes (eine dogmatische Abhandlung)
	Aphorismen über den Katechismus
	Literatur
	Kirchliche Zeitläufe

	Heft 3
	Die römische Disputation über des heiligen Petrus Anwesenheit in Rom
	Bemerkungen zu c. 3 D. XV.
	Die Merkmale der Kirche in ihrer praktischen Verwerthung zur Erkennung der wahren Kirche Christi (eine zeitgemäße Reflexion)
	Literatur
	Kirchliche Zeitläufe

	Miscellenea
	Heft 4
	Die Messe des "altkatholischen" Priesters
	Stimmen aus dem oberösterreichischen Clerus in Sachen der Congrua-Frage
	Das sacramentale Beicht (eine beantwortete Pfarrconcursfrage)
	Literatur
	Kirchliche Zeitläufe

	Back matter

