Die Jdee der NReligion.

(€ine philojophifd) - theologijdhe Stubdie.) -

Mit bem Worte ,Religion” wird beut zu Tage nidyt
wenig erumgeworfen. Mdnner vou der verjdjiedenjten Gefin-
nungdweife nehmen alle Religion fiiv fid) in Anfprud), Leute,
bie mit ber Rivdye, ja mit dem pofitiven Chriftenthume ifber-
baupt anf gefponnten Jiifjen lebem, betheuern vor aller TWelt
ihre Adgtung vor der Religion ; im Namen ber ,Religion” will
man mit dem Ultramontanidmus den Kampf big auf’s Mejfer
aufnehmen und dem Juteveffe der ,NReligion” follen die mober-
nen Fortjchritaheftrebungen bei Leibe nidht im Geringjten nale-
tveten. Da muff man fidy denn von der Religion die verjchichen-
artigften und fonderbarjten Vorftellungen wmachen, und da ift
e8 wahrlih an der Beit, eime ndbere Unterfuchung iiber das
wahre und cigentlie Wefen bder NReligion anzuftellen. Wir
wollen davum im Folgenden eine philojophijdh-theologifche Stubie
fiber bie (bee der Religion liefern, und wir begeidyen diejelbe
einterfeits al8 eine philofophifche, tweil wir ung dabei auf den
philojophifchen Standpunft u ftellen und indbefonderve die Ge-
fdhichte ver Philofophie im Ange zu haben gedenfen, und anbve-
verfeits I8 eine theologifdye, weil wiv in derjelben die Grund-
legung fiiv die pofitive Theologie erfenmen und defhalb die-
felbe als cinen Gegenftand der Fundamental - Theologie be-
tradyten.

s reibt fid) aljo unfeve gegemwiivtige @tudie von felbit
an bdie frither von ung fiber den Gottesbeiveis angeftellte, und
wenn wiv bda jene Philojophie, weldje die vedhte Mitte einbalt

9



— 130 —

swifdhen dem RNealismus und JFdbealismus, fiiv die unfere evs
Hirt und wir diefe aud) in unferem Gottesbeweife bewihrt ge-
funden Haben, fo werden wir and) jept wicderum bden gleichen
Standpuntt einnehmen und werden babei das dort gewonnene
Rejultat zur entfprecdhenden Berwerthung bringen. NReligion ijt
nimlich, gany allgemein bejtimmt und twie wiv e8 einftweilen
cinfady vorausfepen bdiirfen, ein Verhiltnif bes Menfdien zu
@ott; bdie Gottesidee wird darum and) bie Jdee der Religion
ves ndheren Deftimmen und im RLidyte ves in unfevem Gottess
beweife gewonnenen Jdeales wird aud) die Neligion ihre vedjte
Wiirbigung finden. Die fo gewonnene Jvee der Religion twiirde
nmm fo gewify fein blofes Fdeale fein, dem feine entfprechende
Realitit zutommt, fo gewiff wir unfere Hottesidee auj durdjans
realen BVerhdltnifjen aufgebaut haben; da e aber dody venfbar
ift, baf nad) den vealen BVerhdltnifjfen die Fdee nidht durchans
und nidgt ganz und gar zum Durdhbrud) zu gelangen vermag,
fo wiirben twiv bei unferer Beftimnumng des Wefens ber NReli-
gion nidht ganz fider gelen und nidht auf volltownten folidem
Boden ftehen, wenn wir nidht audy auf die vealen BVerhdltnifje
ves Menjden eigend und ausoviidlidh) Vebadyt ndhmen. €8
wird dabei aud) das errveidt, daf bie {don im Eottesbeweife
aufgeseigten vealen BVerhdltniffe nur nod) jhdarfer fich darfeellen
und daf bie nothwendige Harmonie 3wifdhen dem Fdealen und
Realen, wifden der Jdee und der Wirtlidhfeit, jo wie wir fie
von unfevem philofophijden Standpuntte verlangen, nur um fo
Deftimmter fihy geltend macht. Alfo die Gottesidee, weldje fich
ald bas Mefultat unferes Gottesberveifes ergeben hat, und bdie
veale Wirklichleit bes Mienjdhen werden wir ald Mafitad in
Anwendung bringen und werden in  lepterer Hinfidht die Ge-
fdidte der Menjcdhheit nidht tweniger als die Metaphyfis des
Menfdjen in Betradyt ziehen, da in jener nidjt miuder alg in
biefer die vealen Bervhiltniffe des Mienfdjen ficdh darlegen. Wenn
wir aber in unjever friiheven Studie aud) die Veobadytung ge-
madyt haben, daf das irvthiimlihe Denfen deg Menfdjen nady



— 131 —

awet  extremen Ridjtungen fid) bewegte, nady der ivealifivenden
einerfeits und nad) ver dualiftifchen anbverfeits, innerhalb twel-
der bag ridtige Denfen die vedhte Witte innehielt, jo wird
bas @leide aundh bier gelten, wo e fid) eben aud) um die Re-
jultate ves wmenjdhlichen Denfend bHanbdelt, und wo udem ber
Bujammenhang mit dem fuiiher Entividelten ein fo inniger und
wefentlider ijt; und fo ergibt fidh denn unjeve Abtheilung als
gang natuvgemdp, wenn wiv uns zuerft anf die idealifivende und
algdann auf die dualifivende Ridjtung beziehen und ulept die
vedyte Mitte in Augenfdhein nehmen.

1. Die ideafifivende Aidfung.

Dag menfdylidge Wahrdenfen beruht im Pringip auf ber
Joentitdt des Jveellen und NReellen, bes Denfens und Seing.
Jft aber biefe Jbentitdt nur in bem abfoluten perfinliden
®otte gegeben, welder davum die abfolute Wahrheit felbit ift,
und ourd). et and) dbas Denfen bes gejchvpflichen Wefens in
feirem Hinarveidjen an bag Sein, alfo in feiner Wahrheit be-
dingt ift, fo bewegt fich das menfdhliche Denfen nadh einer extvemen
ibealifivenden Ridhtung, wenn die Jdentitit zwifden dbem Jbe-
ellent und Reellen, wifchen Denfen und Sein melr-oder weniger
unmittelbar in va8 menjchliche Denten felbjt verlegt und biejes
damit mehr ober weniger vevabjolutivt wird. Judem dief néim-
lih bem wirilichen Sadjverhalte nidht entfpridht, fo fann es fidh
nur Dehaupten, wenn von demfelben abgefehen twird, wenn die
in vemjclber fid) geltend machenden Unterfdiede nivellivt, bie
fid aufordngenben Sdranfen abgetvagen twerdbem, mit einem
Worte, wenn man idealifict. Darum tritt denn aud) diefe Rich-
tung “in dev Frage bes Gottegbeweifes als pantheifirend, als
mehr oder minber audgefprochener Pautheismus auf und it
viefes, wie wir meinen, in unfever friifeven Studie iiber den
Gottesbereis deutlid) genug erfidhtlidy geworden. Wo man aber
wefentlid) auf bem Standpunfte des Pantheismus jteht, da muf

man auc) jdledgthin und unmittelbar bdie NReligion in bas
9*



e HED e

Wefenr bes Menfden legen und in deffen fdhlechthiniger und
unmittelbaver Beziehung zum ,Pan das Wefen ber Religion
finden, wobei die grifieve oder geringere Confequens in ber
Durdfithrung des pantheijtijhen Prinzips, jowie die Art und
Weife der Anffafjung des ,Pan® bdev veligidfen Fdee im Be-
fondeven eine eigenthiimliche Firbung geben wird, die jedod)
ftets ein ivealifivenbes Geprdge an fid) trdgt. Sehen wir nun
a3u, wie im Ranfe der Jahrhunderte in der Frage ver Religion
biefe ibealifivende Midhtung zu Tage trat.

Wir wenden naturgemdff unfere Blide zuert nady dem
Oriente, der Wiege der menjdliden Cultur, €8 hat nun bdie
dltefte orvientalijge Philofophie ecinen iwefentlid) veligidfen Cha-
rafter und e8 liegt da zwar der Wonotheismus u Sruude,
jedod) tritt ®ott in einer LWeife auf, daff die Natur alg Organ
feines Willens, die Natuveveigniffe ald Anordnungen und Kunbd-
gebungen bdesfelben fifr bie Menfdjen exjdpeinen. o verhalt
e3 fih mit dem ©dufing, dem erften der alten Neichsbiidher
China's, o mit den Hymuen der NRig-Veba, dem unjtreitig dl-
teften. Budje der Brahmalehre, jo audy im Wefentlichen mit der
Benbdavefta, tn der bie veligitjen Lehren der alten Perfer nieder-
gelegt find.*) Nadydem aber bie alte Boltdveligion mehr und
mehr in einen natuvalijtijhen Polytheismus ausgeavtet war, fo
verjudyte die Philojophie eine Reaftion gegen bdenfelben, indem
fie entweber die alten veligidfen Trabitionen jamutelte, wie dief
namentlid) Confuciug und Boroafter thaten, oder indem fie dev
gewdhnliden Voltsveligion eine reineve efoterijche Religion ent-
gegenfepte, wenn fie nidht gervabezu fiiv dag gereijteve Denfen
die Philojophie die Stelle der NReligion einnehmen lief, Wi
begegnen in Wiefer Hinfidht in Judien der BVedantaphilofophie,
deren Grundbdjarafter ein vollfommen ausgebildeter myjtijdy-

*) Vgl Chelid), zur Crilarung de3 Entjtehens ber Volfsreligionen
im 2. Hefte der apologetifdhen Ergamgungen ur Funbdamental-Theologie.



— 133 —

ibealijtijher Pantheismusd bildet, fo zwar, daff in der unmittel-
baren myftijhen Schaunng Brahma’s und in dem dadurd) be:
guiinbeten Betwuftfein ihrev eigenen wefenbaften Cinheit mit
Brahma, fowie aud) der wefenhaften Einbeit aller iibrigen
Dinge mit demfjelben die Befreiung der Seele — bdiefed hidyite
Biel alles Seelenlebens hienicden bejtehen und der Procef dev
Befreiung der Seele in dev , Wiffenfdhaft” durd) die Werte der
Bufe und ded Opfers eingeleitet werden follte. Daneben tritt
fdhon in Dder Feit vor Budbdbha bie Philojophie der ven Vedas
feindfeligen Sdyulen entfchieden atheiftijd auj, bis endlidhy im
5. oder 6. Jahrhundert v. Ehr. in dem Buddbhismus fid ein
nihiliftifcher Atheidmusg crhob, der die Auslijdung des peridn-
liden Seins und Bewnuftieingd al8 Jbeal anfftelite und zur
Grreidhung desfelben auf ben ascetij-myjtijdhen Weg vermwies.
Qu Gubdien tritt alfo unfeve idealifivende Ridytung entjchieden
ju Tage und gilt dief and) im Wefentlichen vou den iibrigen
alten BVilfern des Orvients. Die indijche Philofophie dibte ndm-
lih ibren Cinfluf aud) auj China aus, wo Confuciug ohuehin
feine gange Aufmerifamfeit nur anf die Moval gevidtet Hatte,
inbem ev al3 Reformator des {fittlichen Lebens feines Volfes
auftrat und zu diefem Eubde die alten veligitien Traditionen
fammelte. That ferner dag Lebteve, wie fdhon gefagt wurbe,
audy Joroafter, fo haben deffen Sdhiiler fein Syjtem im Sinne
eines dualiftifhen Emanationspantheismus fortentwidelt; und
enthielt aud) die natuvaliftifd)-dualiftifhe NReligionsanjdauung
Ggyptens und Wejtafiens fajt gav feine fpeculativen Clemente,
fo wurde dod) im Sdjoofie der Priefter und Weifen, bei den
Babylenictn Chaldder genannt, fowie fie bei den Perjern Ma-
giev biefen, eine efoterijhe Qehre gepflegt, uubd begegnen wir
fomit audy da eciner gewiffen idealifivenden Ridjtung. Diefe
efoterifhe Rehre jdeint aber and) auf die griechifchen Denter
eingewirtt zu baben, wie denn aud) der Einfluf der Religions-
lefre de8 Boroafter auf die Philofophie der Guiechen ein unver-
fennbaver und aud) anerfanuter ift. Fafjen wiv alfo ing Auge,



— 134 —

in wiefern bdie griecdhifche Philojophie in der Frage ber Religion
unfeve idealifivende Ridhtung jur Sdjau trdgt.

Bei den Griechen tritt der naturaliftifthe Chavafter ber
Voltsveligion in Gemdifheit des griedhifdhen Genius in idvealen
menfdjlichen Formen auf, die aber in dem gleiden Jdeen-,
Willend- und Gefiihlveife fidy bewegen, wie andere Menjchen,
und aud)y den gleichen Leidenfdjaften, wie diefe, sugethan find.
Diefer BVoltsveligion gegeniiber ftrebte nun fdhon Hie efoterifche
Heligion eine veineve Gottederfenntniff an und insbefonders
madchte fidy die Philofophie dief zu ihrer Anufgabe. Die vorfo-
fratifde Philojophie bradyte es8 denn aud) zu einer pantheijti-
fden Weltanfdyauung, twelde bei den dlteven Joniern als eine
Art Hylozoismus, bei ben flingeven Jomiern theils als reimer
Matevialismus, theils als Dualismus, jodbann bei ben Pytha-
gordern im Rleide von mathematijden Fovmeln und endlid)
bei den Gleaten in ber Weife eined ftarven, abftvatten Monis-
mug auferfdeint. Die fofratifd)-attijhe Philojophie tam tohl
in Plato und insbefoubdeve in Ariftoteles iiber den Pantheismus
hinaug, um aber al8bald anf benfelben wiederum juriictzutom-
men, indem namentlid) von den Stoifern bas pantheiftijhe Prin-
3ip, nad) weldem Gott und die Welt in Cin Sein zufammen:
uzichen find, ‘entidyicden feftgehalten wird. WMadyt ficdh alfo
flpon in diefer Hinficht die idealifivende Ridhptung aufs Newue
geltend, fo hat dief auch infoferne ftatt, als der Stoicismus
nad) feiner fjonftigen praftifdhen Gigenthiimlichteit die Gthif und
gwar in der Form eined idealen Quietismus alg hischite Auf-
gabe ves Menjdjen an bic Stelle ber Religion fept. Hebrigens
pringt audy die platonijhe Joeenlehre nady der idealifivenden
Ridtung, wie denn auch) nad) Plato dag Streben nad) Weis-
heit die hidhjte Lebensanfgabe des Menfdjen ift und darum die
PBhilojophie bdie NReligion, die nur fiivg gewdhnlihe BVolf eine
Beveutung Habe, vollends exfese.

Sofort Haben wir ecinen Bld zu werfen auf die Reli-
giondphilofophen, welde in den lepten Jabrhunderten v. Ehr,



— 135 —

namentlidy in  Alezandrien auftraten und deven Doctrin fid)
big ing 6. Jahrhunbdert v. €h. exbielt, ja aud) {piter nod)
mehrfachen Ginflufy ausiibte. €8 fam ndmlid im Orviente
namentlidy in Alexandrien, die griechifche Philofophie naturge-
mif in Berithrung mit ovientalifhen Religiondideen, wodurd)
bas Bejtveben Hervorgerufen wurde, beide miteinander zu ver-
hmelzen. Man ging dabei von dem Grumdjape aus, daf fo-
wofl bie ovientalifhen Meligionsideen alg die griedjijche Philos
jophie urfpritnglid) aus einer Quelle hervorgegarngen feien, nim:
lih aus einer uvalten veligidfen Tvabition, und e jolite durd
ein Juvitdgehen auf diefelbe und durdy BVer{dymelzung derjelben
mit den Qbeen der griechifchen Philojophie eine Reform bev
Religion angebahnt werden, durd) weldje bdie in der Bolis-
veligion  gelegenen Widerfpritche fid auggleidgen und cine afl-
umfafjende Religionganidhauung, weldje die wahren Elemente
ber Boltsveligion als Momente in fidh fchlieft, beguiindet wurbde.
Als bie bejondeven Vevzweigungen madyten fidy aber vorzugs-
weife geltend der Philonismus, ein Syntvetismus wijchen grie:
hifeher Philojophie und jiidijher Religionslehre, deren Haupt-
vertreter ber Jude Philo war, und der Neuplatonidmus, wel-
der auf Deibnijdhem Boben jtehend in analoger Weife, wie die
griechifd-jlivijche Religionsphilojophie, den Pythagoreidmus und
Platonigmug mit den heiduifdjen Neligionsiveen verjdymols.
Wenn nun jdhon iiberhanpt der myjtijd)-theojophijhe Jug, dex
diefer NReligionsphilojophic anbingt, zur Geniige diefelbe als
Jidealifiende Midgtung" avattervifivt, fo tritt eben biefelbe
im Befondeven beim Philonismus nody in deffen Quietismus,
beim Jeuplatonidmug in dejfen idealiftijder Cmanationslehre
und in deffen myjtifcher Asceje zu Tage, durd) weldhe die Seele
bie Leiblidhfeit mit ihren finulidgen Tvieben zu befdmpfen Hat,
um fich fo vou dem Leibe und der Sinnlichfeit zu befreien und
algdann zum hodhften erftatijhen Sdauen bdes Ureinen 3u
gelangen.

Weiterhin tritt ung bic Philojophie dev nadydyrijtlichen



.—136—

Beit entgegen und wiv begegnen da, infoferne fich die Philofo-
phie dem Lichte bes Chriftenthumes mehr ober weniger vers
fhlof, einem Abeidjen nady der idealifivenden Ridhtung u. 3.
wihrend dev patriftijchen Zeit: in dem Guofticismus mit feiner
Untevjdeidiing swifdhen efotevifdher und exotevijdher Qehre, mit
feiter ®nofis und feinem Antinomismus, in dem WManid)iis-
mus, bder, feinem Wefen nach nidh)ts andeves als ein in dyrijt-
lidhe Formen gefafiter Parfismus, in der Praris mit bem
Guojticismus ganz ufommentraf, in dem Origenismus mit fei-
ner etiwag iibertriebenen Speculation, und bei Gunomins, bder
im 4. Jahrhundert lehrte, ber Menfd) tonne fidhy mit feinem
Denten zur unmitielbaven Anjdanung Gottes erhzben und auf
biejer Hohe feien die Siinden gans indifferent; ferners im
Mittelalter in dem Pfeudbo-Myfticiemus, jowie derfelbe anf der
Bafis der Scriften des Pfeudo-Dionyfius in dem ibealiftifch-
emanatijtijgen Shiteme des Johannes Stotus Erigena anfjcheint
und von den neweren Manidydern, von Almarif von Bena, vou den
Briidern bes freien Geiftes, ben Beguarden, dem Meijter Elhardt
und den fogenannten Menjdjen des Wiffens gepflegt tourde, in vem
exceffiven Realismus, der die Realitit der Univerfalien auf Koften
der Jubividualitiit der eingelnen Wefen itbertrich, und in der
gum Zheil myftijchen Tendens der avabijdhen Philofophie, be-
jonbers bei Algazel, nady weldyem der myftijcre Weg, nicht bie
Philofophie mit ihren unfidheven und begrenzten Veweifen, jur
bollen Wahrheit fithre, fowie in der neuplatonifhen Richtung
veg jiibifdhen Philofophen Avicebron ; alsbanu in Der neueven
Beit bei Nifolaus von Gufa, infoferne fein Syftem eine theo-
fophijdpe Firbung jur Sdau trigt, bei Marfiling Ficinus, in-
foferne ev in feiner Grfenntnifitheovie den fpiteven Ontologis-
mug nad) feiner ganzen Tvagweite anticipivt, bei Johanues
Reudhlin, nad) weldjem das Hisheve Auge des Geiftes (mens)
unter dev unmittelbaven Grlendhtung des giitilichen Lidhtes fteht,
twentt e3 dad Ueberfinulidge fdhaut, bei Giordbano Bruno, defjen
Syftem  gang auf bden Pantheismus hinausliuft, und in dem



— 137 —

Myiticismus, wie derfelbe iiberhaupt dem orvthodoren Protejtan-
tismus zu Grunbde liegt, und namentli)y vod Weigel und Bihme
“cnltivivt wurbde; endlid) in der neueven Philofophie bei bev car-
teflanifhen Sdule mit ihrev eingebornen Gottesidee und ihrem
Occafionalismus  (befonders bei Malebrandye), in dem Spino-
sigmus, bei der Leibnivifdhen Philofophie mit ihrer priftabi-
livten Havmonie, in der Jventititsphilojophic bed Sdelling und
Degel, bei bem Panentheismus ves Kraufe, dem Gefithlpantheis-
mug ded Schleiermadher, dem Willenspantheidmus des Scoppen=
hauer mit feinem bubddbiftifchen Nibilismus, dem Theofophismus
ped Baaber, dem Rationalismus Giinther's mit feiner mneuge-
atteten Theofophie, infoferne mnad)y demfelben all unfer Wijjen
um das Sein urfpriinglidhy ein Glauben ift, das fodbann unbe-
vingt und fdlehthin sum eigentlich) vationellen Wijfen umges
wanbdelt werden miiffe, bei dem Eflefticismus des Bictor Coufin,
dem @ocialismug mit feiner Joee cines unendlidhen Fovtjdrittes
oder bdem Sanfimonidmus, bdem odie Neligion die Liebe Gottes
und aller Wefen ald eben fo vieler gittlicher Emanationen ober
vag efithl diefer Eindeit ift, und bei dem Ontologismus Gio-
berti’s. Ale diefe verfhicdenen Sdattivungen, jo febhr fie fonft
divergiven, gehiven mehr ober weniger hieher, indem fie fidh) in
dem einen Punite tveffen, daf der Wenjdh, wenn {dhon nidht
gevabegu in fubftangieller Unmittelbarteit, fo bdod) durdy ein
wefentlich gbttliches Princip in einer gewiffen unmittelbaren und
fhledhthinigen Weife mit Sott verbunbden gebadht wird, o daf
die Religion entweder eo ipso im Wejen bes Wenjchen gelegen
ift, ober fic fich {hlechthin und diberhaupt (alfo nidht etwa in
einer  hobheren, dibernatiitlihen Beziehung) in einem myftifhen
Sdjauen Gotted vollziecht, ober aber baf fie in eimem Wiffen
fih vollendet, das vbwohl in feinem Grunde auf Gott rubend
bod) fhlechthin und uneingejdhrantt alg eigentliches vationelles
Wiffen evfdjeine, womit denn auch) die Philojophie die Vollen-
oung der Religion rvefp. der entjprechende Crfah fiiv biefe wire,
wie dief fdhon bei der antifen Philofophic ver Fall war, Natur-



— 138 —

gemdf titt die Bedeutung des Handelnd auf diefem Stand-
punfte mehr in den Hintergrund oder erfdjeint dasfelbe nur
als Mittel zum Bwede, wenn nidht gerabesu Quietidmus oder
Antinomismus 3u Tage tritt, und ebenfo gibt fih da eine Jn-
biffevens gegen die dufieve Religionsitbung fund; ja felbjt Dog-
utent haben mur einen untergeovdmneten odev aud) veviibergehen-
ben Werth, infoferne fic ven Menjdhen zum myftijden Sdhauen.
ober zum vationellen Wiffen emporheben follen; EFurg unjere
ibealifivenbe Nichtung mit ihrer Nivellivung der beftimmien
Grenzen und Sdyranten ded menfdlichen Erfennens, mit ihrem
mehr ober tweniger ausgefprochenen Gegenfape ur proftijden
Wirklidhfeit tritt uns da in ber Frage der Religion auf das
Bejtimmtefte entgegen.

Haben tiv nun in diefer .9mfzd)t den entfpredienden
Ueberblic gewonnen, fo wird €3 nid)t fdhwer fein, die Griinde
aufsugeigen, weldge die fidhy da mehr obev weniger geltend ma-
dende Auffaffung von dem Wefen ber Religion als durdjaus.
unhaltbar exfennen lofjen. Jnjoferne derfelben ausgefprodjenecr
Pantheismus zu Grund liegt, fteht fie ohnehin im diveltejten
®egenfape gegen den. Theismus, ver fid) al8 Hefultat unferes
Gottesbeweifes evgeben Bat. Jnfoweit aber nidht gevade der
pantheiftifhe Standpuntt innegehalten wird, jo wird da dod) vas
Wahrdenfen bdes Menfdpen durch Gott in einer Weife (myfti-
jches, theojopbijches, ontologifdhes @djauen, angeborne Gottes-
idee, priftabilivte Harmonie) vermittelt gedadht, dbaf die Selbit-
thitigleit des Menfdhen mehr oder weniger vertifrzt wivd uud
pemnacd) das Verhiltnif bes Menfdhen zu Gott einfeitig uud
fibertrieben mehr nuv alg ein von Gott gegebenes und durd)
®ott gewirftes und nicht jugleich als cin audy durch die freie
Mitthitigteit Des Menjdjen vollzogenes aufgefaft erjdheint, was
wicverum zur Jolge hat, daf fdhon fiir das Diefifeits uud abs
gefehen von einem ganz befondeven und auferovdentlidgen gott-
licgen Pringipe (iibernatiivlihe Myftif) der Unterfdhicd gwifchen
®lauben und Wiffen fich aufhebt, fei es, daf der Glaube das



e

Wijfen mebhr oder weniger ausdgefdhloffen Haben will (Myfticis-
mug, gewdhnlider Theojophismus), oder aber, bah das Wifjen
- al8 bie Nmwendlung des Glaubens genommen fein will (Giin-
ther'jdge Theojophie). Das entfpricht denn feinesivegd dem
Soeale, fo wie wir basdfelbe in unferem Gottesbeweife gewon-
nen haben und nad) weldpem bie abfolute, unendbliche Perfin-
lichteit Gottes als ber Scdyipfer, Erhalter und BVollenbder ber
Welt itberhoupt und der bebingten, endlidhen Pervfonlichfeit des
Menfden insbefonders auferfdyeint, der von Gott eben and
nad) feinem Ebenbilde exjdafien ift und in Gott jeine BVollen-
oung findet, der aber al8 walhres geiftiges Wefen und als wakr-
haft freie Perfonlichfeit in feinem durc) Gott als der Quelle
aller Walrheit allerdings bedingten Walhrbenden und in feiner
ourd) @ott als der Quelle alles Guten allerdbings bedingten
Lollendung eine entfpredjende freie Mitbethitigung innerhalb
ber Grengen feiner Endlichfeit an bden Tag zu legen Bat, o
vaff fidh auf der Grundlage des von Haus aus gegebenen on-
iologifchen und feleologifdhen BVerhdltniffes erft nody ein befon-
peres moralijdhes Verhiiltnif dev menfdlichen Perjinlichleit sur
gbttlichen Perfonlidhteit ausggejtaiten muf. Und fo fann denn
itberhaupt auf dem Stanbpunite der ibealifivenden Ridjtung die
Religion, die eben auf dag BVerhilinif bes Menfdhen zu- Gott
fidh bezieht, zur wabhren und vollen Geltung nidht tommen, fie
entfpridht da feineswegs bem twivflichen beale oder der ibealen
Wirklichfeit. Sodann wird aber da aud) nicht der praftijden
Wirllidyteit entfprodhen, inbem da von bden praftifdien vealen
Lebengverhdltniffen des Menfdhen abgefehen und diefer in eine
ibeale Welt verfept wird, fo dap filv gewiffe Kreife ober Stufen
einer minbeven Bollfommenbheit gevadezu Ausnahmsbeftimmungen
getroffen tourden, wie 3. B. bei den WManidiern, und indem da
liberhaupt die Religion mehr nur anf den inneren Lebengbeveidh
bejdrantt wird, fo daf fiiv die dufere Lebensordnung geradezu
erflufiv die Staatsgewalt einftehen follte, ein Surrogat, das die
Religion nie und nimmer mehr 1 erfepen vermag.



i A

Endlidh tritt die idealifivende Nidtung aud) mehr oder
weniger mit dev Gefdhichte des Menfdjen in Widerfprudh. Nad
dem Deftimmtejten Beugniffe der Gefdhichte fteht ndmlich an dex
©pige der Menjdyengefchichte der Monotheidmus, der aber bei
ven Bilfern, bie auferhalb des diveften Einflufjes der Offens
barung ftanden, immer mehr einem vielgejtaltigen veligitfen Jre-
thume Plap madyte, je mehr die alten Grinnerungen dem Be-
wufitiein - ver Menjdheit entjdwanden. Dief harmonirt denn
ficherlich fchlecht mit der pantheiftijchen Theorie und fann iiber-
haupt dort nidht begriffen terben, wo man in dev Gejdjidhte
ber Menfchheit die Freiheit des Menfdjen nicht zur wahren und
vollen Bethitigung gelangen ikt

Sa infoferne im Sinne dev Hegel'jdhen Entwidlungstheorie
fih aus vem Naturlehen dad Geiftesleben herausgejtellt haben
und vabei die Religion in der Weife entftanden fein foll,. daf
die menjdhliche Jubdividualitit, zum Selbftberouftfein entwidelt
fidh ber Abhingigteit von dem Alleben, bem abfoluten Welt-
wefen, bdefjen Lebensform fie ift, bewufit geworden, und fid)
diefes Wefen als ein von ihm verjdyiedenes, Hiheres vorgeftellt
habe, weil fic von ihm fid) abhdngig fiihlte, und zugleidy als
perjdnlich), weil fie felbjt fich als8 Perfon gefafit, erfdheint es
nod) -obendrein al8 ein piydologijhes RNithiel, wie bei der to-
talen Gegenjaslidhfeit beider aug dem Naturbewufitiein ein
SGelbjtbewuptfein, aus dem Naturleben ein Geijtesleben fich habe
entfalten und fo ber Gedante an einen iibernatiirliden perjdn-
lidgen Gott habe entftehen founen; und davum entbehut tweiters
hin jedweder Grundlage bdie Annabhme derjelben Theovie, daf
der faftifch allgemeine Glaube ber Menfdhheit an einen ghid-
feligen Urzuftand, dev durd) einen Siindenfall verloven gegan-
gen, und dag damit zujammenhingende allgemeine Schuldbe-
wufitjein feine Crfldrung eben aud jemem Lebendprocefje finde,
indem bie urfpriinglidge Jubifferengirung des Gejammtlebens
© als pavadifijge Unjhuld oufgefafit werde und fid) die Unter-
fdeibung des Jhbewufitieing von dem allgemeinen Leben als



— 141 —

ein felbftitindiges Subjelt, dag fid) in diefer Selbftjtdndigleit
gegenitber jenem auch fofort au behaupten fuche, im Bewnftfein
- per Menfdyheit als Siindenfall, als Entitehen eines feindjcligen
Berhiltnijffes su Gott darjtelle.

Qu jeder Hinfidt exfdheint alfo die ibealifivende Ridhtung,
fowie fie fid) bei ber Bejtimmung des Wefens dev Jieligion gel-
tend gemadyt bhat, al8 ganz und gav unbaltbar, die da u Tage
getvetene Auffafjung der Religion, bie ihr ju Grvunde liegende
Religionsidee ertveift fich eben aud) al geradegu dem wirtliden
Sadverhalte widerjprediend, als fdhlechthin idealifivend.

2, Die dualifivenve Sidifung.

Wenn bdie ivealifivende Ridhtung das menjdyliche Denten
mehr oder weniger vevabfolutivt, fo verfdllt bdie dualifivende
Rihtung in dag andere Grtvem, indem e8 dag Hinanreiden
ves menfdlichen Dentens an das- objeftive Sein mehr oder
tweniger in Bweifel zieht uud dbamit das Wahrventen des Mens
fdhen geradezu megivt oder Ddod) in Frage ftellt. Jn unfever
Studié iiber den Gottesbeweis Hat fih unsg biefe Ridtung in
ver Weife dargejtellt, bafy entiveber jebweder walre Gottegbeweis
im Sinne ves Theidmus in Abrede gejtellt, odber dod) ein foldher
nur Halb und Halb zugelofjfen wurde. Steht nun aber die Re-
ligion im innigiten Bufammenbange mit der Auffoffung bdes
Gottesbeweifes, fo wird i) in der Frage nady dem Wefen der
Neligion die dualifivenve Ridytung bdabin duBern, daf die Re-
ligion nur alg etmas Aeuferliches und Bufilliges, ja gevadbezu
Qurthitmlicges und Wabhnhajtes aufgefafit wird, ober daf fie
nir alg ein proftijhes Pojtulat ohue jede wabhre und folive
Grundlage auferfdeint und fiberhaupt nuv alg WMoral Fu -gel-
ten Babe. Die Begiehung zu Gott, der chen nicht, ober nidht
gentigend erfannt wird, tritt suriid, der Glaube entfdllt, von
Dogmen ift feine Rede mehr, der Gottesdienft wird iberflitfig,
bie Meoval ift autonom und die Religion in ihrem Unterjdhicde



— 142 -

von der Moval Hat feine eigentliche und felbitftindige Bebeu-
tuig mehr. Dod) wir wollen und nidyt den Borwwurf einer
rein apriovifjden Conftructionsiveife zugiehen und barum bden
Blid auf vie Gejdhidyle werfen, um zu fehen, wie in conereto
die bualifivende Ridtung in der Frage nad) dem Wejen der
Religion ihren biftovijden Ausdrud gefunden Habe,

Wir Haben oben geseigt, wie die erften Bemiihungen der
antifen Philojophie, eine Reform der entarteten Voltsveligionen
anzubabuen, auf einen Pantheismus hinausliefen. Wie 3 aber
nicdht andbers su evwarten war, fo madte fidh bald oud ein
Stepticismus geltend, der weber in der Volfsveligion Walhrbheit
fand, nody die Erfolge der philojophifdhen Foridhyungen hHod) an-
fhlug. Wir begegnen insbejondevs in der Gefdjichyte der Phi-
Iofophic gleidh) in der evften Periobe dev griechijchen Philofophie
der Sophiftit, die in gang feder Weife die Wabhrheit ifberhaupt
negivte und namentlich ber Religion jebe objeftive Giltigteit abs
forach): Bwar trat gegen - diefelbe in Dder fofratifd-attijden
Philofophie eine Heiljome Reaftion ein; dbocdy der wefentlic) em-
pivijhe Gharafter, den Aviftoteles in feiner Philojophie dem
wefentlich idealen Gharafter ber platonifden Philojophie gegen-
iiberjtellte, lief ben Gottes: und Religionsbegriff nidt vecht zur
®eltung gelangen, fo dafy Arijtoteles feinen Gott von ber fub-
lunarifdhen Welt geradezu abjdylieft, und in den lepten Jabr-
hunberten v. Ghr. verfiel die griedhifche Philofophie wicder fait
gang bem Sfepticismus, naddem dev Empiridmus und Sen-
jualismus dev epicureijden Sdyule beveits midytig dafiiv vorge-
arbeitet Batte. Qu ifjrem Niedergange bewegte fich alfo die
griedhijdhe Bhilojophie entjdyicoen nad) dev dualifivenden Rid-
tung.

S ver Bhilofophic des Mittelalters ftoffen wiv gleidhjalls
wiederholt auf biejelbe dualifivendes Ridytung. Wiv Hunen in
diefer Hinficht Hinmweifen auf den Nominalismus, welder ven
Univerfalien alle Realitdt abjprac) und fie gu allgenteinen Be-
nennungen Herabiegle, und auf die avabijde Rhilojophie, injo-



— 143 —

ferne fie namentlid ben fehriap aufftellte, daf philojophifdye
Qehrumeinungen, welde dem Coran widerfpraden, war aufbem
Standpuntte der Vernunjt und der Philojophie Walhrheit und
Bevedtigung hitten, auf dem Standpunite der MReligion und
be8 Glaubensd aber faljdy wdren, infojerne fie alfo den Wiver-
fprud) awifden BVernunft und Religion um Pringip erhob,
wie bei Avicenna und HAvervoed, freilid nur zu dem Fwede,
~um die Philojophie ben Anforderungen bdes Coran gegeniiber
su deden. Da bder Ton bier offenbar auf bie BVernunft und
Philofophie gelegt wird und damit offenbar Glaube und Reli-
gion ju ©djaden fommen, fo erfdjeint diefe Einveihung gervedyt-
fertigt, wihrend boit, wo bei demfelben Grundjape der Ton
auf Glauben und Neligion gelegt twird und diefem Vernunit
und Philofophie zu weiden haben, fid) eine myftifhe Tenbeny
fund gibt und bie Cinveihung an dev friiheven Stelle Plap
greift, wie bief namentlid) von dem orthodoyen Proteftantisnus
gilt. Ferners gehbrt der jiidijde Arviftotelifer Mofes Waimo-
nide2 infoweit hieher, als er der Weinung war, das Gejdjaffen.
fein und der Anfang der Welt als nidyt pofitiv beweisbar fei
teine philojophijhe Wahrheit, joudern nur ein Glaubensjap,
defjen @egentheil jebod) audy nidyt demonftrativ ju evweifen fei,
fo daf man den Anfang der Welt wenigftens als miglid)y an-
ecfennen miiffe, wag geniige, um den Glaubendfap gegeniiber
ver Philofophie zu vedhtfertigen ; und endlid) verdient nody ei-
gend genannt zu twerben der Nominalift Wilhelm von Offam,
in dejfen Lehridgen im Sinne feines nominaliftifhen Standbpunt-
teg eine gewiffe ffeptifche Tendenz Hervortvitt, wie er unter
Audern bie Demonftvabilitit Gotted aus ver Vernunft nidht
anerfannte.
3n der Philojophie der neneven Heit vertveten ingbefon-
berd unfeve Richptung die Nenaviftotelifer, wie Petrus Pompo:
natiug, bie ben vorhin erwdhnten avabijtijhen Lehrfap von
bem Widerfprudy zwifden Bernunft und Religion widerum anf-
griffen, der Epifurder Petrug Gaffendi, die erfldvten Skeptifer



— 144 —

Midyael von Montaigne, Pierve EChavvon und Frany Sandjes;
weiterhin Baco von Verulam, infofern er den fpdteren Empis
visgmus angebahnt hat, wie er denn der Weinung ift, bie Ver-
munft fei nidht im Stande, ctwas Sidjeres iber unfer veligivfes
Berhiltuif zu Gott und iber die veligivfe Wahrheit itberhaupt
feftauftellen, und fobann der englijche Lord Eduard Herbert von
Cherbury, ver Vater des Deismus, weldjer iiber die Religion
die folgenden Grundfipe aufitelite: Da die Religion wie jede
@Erfenntnif auj den uns angebornen Gemeinbegriffen beruht, jo
mitffe man, wm denr wabren Jubalt der Religion zu finben,
unterfucgen, weldje Lehridbe allen Religionen, die je auf Erben
_aufgetveten find ober nod) beftehen, gemeinfam feien; in den fo
gefundenen gemeinjamen Lehridpen befike man aud) den gangen
wahren Jnhalt der Religion ; alles was jonjt in ben eingelnen
Jeligtonen ald religitfe Doftrin fejtgehalten werde, fei blof
menfdhliche Buthat, bdie ihven Urfprung dem Jutevefje bder
Priefterjdajt verdanfe ; diefe gemeinjamen rveligifen Lehriike
feien: bas Dafein eines hocdhten Gottes, die Pflicdht der Ber-
ehrung diefes hodhjten Gottes, Tugend und Frommigleit als
Hanpttheile ber Gottesverehrung, vie Verpjliditung, die Sitnden zu
beveuen und von ifuen u lafjen, und die BVevgeltung theils in
diefem, theils in jenem Leben. Fevnerhin find hier zu erwih-
nen Thomas Hobbes, welder die ausjdliepliche Jnduttions-
methode de§ Baco jum vollftdndigen Cmpivismus entwidelte
und damit das deiftifdye Princip verband, und ver franzdiijde
Sleptifer Bayle, Crjterer conftruirt insbejonders nad) dem
Utilitdtsprincip den Staat und gibt ihm and) die unumidyrinite
Gewalt in veligitfen Dingen; auf den Gehorfam gegen bie
Staategefebe und tegen ver Siinde audy anf den Glauben,
vafp Jefus ver Chrijtus fei, befdhvdnte fih) die ganze Religion;
wag fonjt nod) vas Staatgoberhaupt zu lehren vorjdreibe, miifje
swar duferlidhy angenomumen und beobadjtet werben, aber ein
inmterer Glaube davan fei nid)t geforbert: aljo bie offene Sant-
tionirung veligitjer Heudyelei! :



oAbl o

Qe weiteven Fovigange tveffen wiv in England ben in
tellettuellen Empivismus des Lode, nad) weldjem bdie allgemeinen
Grundfidge und Wahrheiten feine Realitit, fondern nur fub-
jeftiven Werth und fubjeftive Veveutung Haben, weil andy die
allgemeinen Jdeen, aud denen fie gebildet werden, eine foldhe
Realitdt nidht haben, und der im veligidfen Gebiete fid) als La-
titudinavigmug gevivt; die empivijtifjdge Wovalphilofophie, deven
Hauptvevtveter Sooper Graf von Shaftesbury ift, und wo die
Morval von der Religion gany getvennt wird, weldy letere
nur unter einer gewiffen Bedingung fiiv die Sittlidteit von
Bortheil fei, wenn ndmlid in Folge ber BVerberbnif der Mien-
fdjen der wahre Beweggrund, die Vortvefflicdyfeit der Tugend,
unzurveidend werde; bden Deigmusg eines Thomas Chubb, der
gevabezu die gbttlidhe Vorfehung lingnet, wefhalb vas Gebet
fein Theil der natiivlidhen Religion fei,” der. alip den Deismus
feiner BVorgdnger, eine§ Toland, Tindal, auf die Spife trieb,
welde nimlid)y den RKampj zundchjt mur gegen die iibernatiivlidye
Peligion gefithrt hatten, die aber dod) infoweit aud) hier ein-
gereiht werden fonnen, al8 fie bie individuelle Vevnunft zur
afleinigen Sdyiedsridhterin in Glaubensjadien crhoben und ba-
mit die Religion fdledhthin nad) dem Mafitabe der natiirlichen
Bernunft gemefjen wiffen wollten, ein Standpuntt, bei demi die
- Meligion nidt mehr eine genug folive Stiige Hat, namentlid
injoferne in der Natur des Menfden aud) die WMoglichleit des
Mifbraud)s vev Freiheit gelegen ift, und ein thatjadlidher Mife
braud) bder Freiheit die Stellung der Vernunft und iiberhaupt
ver MNatur ves Wenfdjen guv veligivien Anfgabe jdylimmer ges
ftalten fann, ja {dlimmer geftalten muf; ein Standpunit aber,
bei dem nidyt die gange Tragweite der in der Natur grunds
gelegten BVerhdltnifie gewiivdigt wirh, ijt cin Unterjddsen der:
felben, vertvitt im Princip die dualifivende Ridhtung; endlid
‘ben Stepticismus bdes David Hume, der in feiner , natifrlichen
Gefdjidhte der Religion” den Polytheismus als die urfpriing:
lide Religion exflivt; aus diejem fei bann der Monotheidmus

10



— 146 —

entfprungen, der natuvgemdB wieder zum Polytheismus tendive;
va8 Gange der Religion fei ein Rithjel, Jweifel, Ungewifbeit,
Suspenfion ded Urtheils feien das cingige Rejultat, das man
aud ben Unterfudjungen iiber dic Gejdyichte der Religion ge-
winne.

Qn Franfreid) dagegen verjolgen ungefidhr um  diefelbe
Beit unfeve dualifivende Ridjtung Boltaire, der den Wahn
nibrte, die %btloiupljte bejtehe davin, baf man Gott und die
Welt perfiffive nnd gegen Alles, was edlen Menjdyen Heilig ift,
fo viel Spott ausgiepe, als jeidhter Wip su bieten vermag, und
namentlidhy Roujjean, der die natiirlide Religion allein fiir be.
redjtigt Bielt vnd Dden won ber Natur felbjt diftivten Cultus
babin beftimmt, dafi die Stimme des Gewiffens uns fage, wic
foliten ®ott, den Urheber unferes Dafeind ehren und ihm dant-
bav fein, weBhalb wir das hischjte Wefen anbeten und von fei-
nen Wohlthaten gevithrt feien. Der Bujammenhang mit Sott
wird dibrigens nad) Roujfean nuv fehr jdwad) und unvollfom-
men ecfafit und davum erfdjeint aud) die Rouffean’fdhe Religion
jehr vag und unbejtimmt. Ja ev unterfdeidet jogar eine dop:
pelte Neligion, dic des Menjdjen und jene des Staatsbiirgers.
Grjteve wive der freien Willkiihr des Eingelnen anheimgegeben,
was aber die Qepteve betvefje, fo follten bejtimmtc Glaubens-
artitel im ©Staate gefeplid) feftgeftellt wevden, zu venen fid
jeber ©taatsbiirger iwenigftens duperlidy DLefennen midjfe, weil
bieh zur Grhaliung und jum Wohle des Staates unentbehrlid)
wive. ©obann gehoren nod) hieher die franzdfijdyen Materia-
liften bes 18. Jahrhunderts, wie ein Diderot, der dhnlid) twie
Roufjeau, fjiir die Naturreligion plaidivt, ein Helveting, dem
die Religion Cins ijt mit der Moral, die iibrigens ohnehin nux
auf bem Gintlange der Selbijtliche mit dem Gemeinwoble bafict.

Bulegt fommt nod) nambajt zu madpen die deiftijd - frei-
venterifhe Ridhtung in Deutfdhland, die jogenannute ,dentjde
Auftldtung” des 18, Jahrhunderts, welde die Religion jdledyt-
hin mur in bem Rabhmen der Bexnunft gefaBt Hhaben wollte und



— 147

damit junddft mit dber geoffenbarten Religion aufrdumte, dabei
aber audy die natiirlicge Religion untergrub, die eben von einem
Standpuntte aus, wo fie [dledthin und unbebingt von ber
Bernunft getvagen fein jollte und von weldem eine gbttliche
Offenbarung geradezu unmiglich evfdyeint, jeden foliden Halt,
ihren feften Stanbdbpunit verliert. So wollte Reimarusd die reine
drijtlide Lehre nad) dem Mafijtabe einer praftijden Bernunijt:
veligion zugefchnitten BHaben. Nad) Bahrdt ijt unter Religion
nidts anveres ju verjtehen als jene gewiffenbafte Weenjdenticbe,
die eine Frudt der Lehre Jeju vpn bem Gotte der Liebe ift;
alles Andeve, wag man fonjt nod) Religion nennt, alle foge-
nannten veligivfen Uebungen gehbven nidt zur Religion, fie
tonnen mbgliher Weife nur den Jwed Haben, die guten Ge-
finmungen, weldye die RNeligion uns einpflanst, ju ernenern und
3u befeftigen; dev Begriff ,Eottesdienit” fei cin avmieliger jii-
bijher Begriff, da Gott Feinen Dienft verlange und fitr cinen
folchen audh nidt empfanglich fei. Nady Lefjing lduft das Po-
jitive im Qehrinhalte des Chriftenthums auf eine blofe Sym-
bolifivung der BVernunfrwahrheiten hinaus. Der Jnbegriff aller
natiivlicdgen Religion ift nad) ihm, einen Gott exfennen, fid) die
wiirhigiten Begriffe von ihm ju maden fuden, anf diefe wiir-
digjten Begriffe bei all unferen Handlungen und Gedanten
Riickficht nehmen. Aus Utilitdtegriinden plddirt ex aber aud
fiir eine gemeinfame pofitive Religion, die vein conventionellen
Ghatatter habe. Soldjer pofitiver oder geoffenbarter Religionen
gibe es verjchiedene und alle feien gleid)y wabhr und faljd), das
@rijtere, infojerne es iiberall gleid) nothwendig gewefen, fidh
iiber verfdjicbene Dinge 3u vergleidhen, um Uebereinftimmung
und Ginigleit in der difentliche Religion hevvorzubringen, das
Leptere, weil nidt jowoht bdas, woriiber man fid) vergliedjen,
neben bem Wefentlidjen bejtehe, jondevn vielmehr dbas Wejent-
lidge jdhwidye und verdriinge; die befte geoffenbarte ober pofitive
Religion fei mithin die, weldje die wenigften conventionellen Ju-
jige sur natiicliden Religion habe und die guten Wirungen
10%



— 148 —

ber lepteven amt wenigjten einfdyrinte. Herder endlid) betradytet
bie Meligion reiw nur al8 Sadje des Gemiithes und will in
berfelben Feine Lehrmeinungen oder Dogmen gelten lafjen. Lehr-
meimmgen felen nimlidy Sibe, fifr und gegen weldye digputict
wecben Yonue; die Religion wolle aber fein Disputiven pro und
contra, fonvern piinttlide Bejolgung einer unverlefbaven Pflidyt;
in diejem Siune jollte denn and) das Ehriftenthum rwieder vein
praftifd) werbern.

Wir find bei der neueften Philojophie angelangt, weldhe
mit Rant beginnt, und Haben da in etwas uné umsufehen, in-
wiefern fich da die bualifivende Richtung geltend gemadyt habe.
Da ift e denn vor Allem der Kantijdye Kriticismus, dev, fowie er
dem Denfen ves Menjdyen idiberhaupt jede wahre Objeftivitiit,
jeden eigentlichen Wabrheitegehalt abfprad), fo aud) ber JReli-
gion ijre Grunbdlage entsog. Nady RKant ift die Religion nidts
anberes, ald die Moral in ihrer Besiehung auj Gott als den
®efepgeber, . h. infofern wir bie fittliden Gefepe uns denfen
al3 joldge, weldhe vom Gott gegeben find, und fie al8 foldye
vollzichen, wird die Moral jur Religion. Da witr ndmlid) das
hidite Gut, die Gliidfeligteit, weldje gu vealifiven, uns das fitt-
lidge Gefep sur Pflidht madgt, nur von Gott erwarten fonnen,
fo verpflihtet uns vas movalifhe Gefels, s zugleid) als gott-
lidhes ®ebot 3u betvadhten und al3 foldjes zu erfiillen. ©o
entftehe die Religion. Nidyt bdie Religion ijt alfo bdie Quelle
ver Moval, fondern umgefehrt ift die Religion erft die Folge
ver Moral; fie ift nur ein Bediivinif, weldjes die praftijde
Pernunft in dhnlider Weife zur Crmiglidung des fittliden
Panbelns und bder dadurd) zu bewivtenden Gliidfeligieit jore
vert, wie bas Dafein Gottes und die Unjterblichteit dev Seele.
Sie dient daber blof dazu, um ver Woral bei den Menjdyen
allfeitig Gingang 3u verfdaffen, weiter Bot fie feinen Zwed
unb feine Beveutung.

Wic Haben aljo da die volle Confequeny dev oben evwihu-
ten veiftifdh-freidenferifhen Ridytung und fehen das, was vort



— 149 —

sundchit mur an ber geoffenbarten Religion gehandhabt wurde,
ausbritdlid) aud) auf die natiivlihe RNeligion begogen. Natiix-
~ lidy findet fih audh bei Kant nur wmjomehr die gleiche Behand-
lung der geoffenbarten Religion und ift ihm iiberhaupt dex po-
fitive Rivdjenglaube nur ein Durdygang zur rein moralijden
Religion, die aud) in der Jutention Ehrijti gelegen fei.

An gweiter Stelle begegnet und Fidyte, der den Subjef-
tivigmug bes Rant auj bdie hidfte Spibe trieb. Derfelbe exs
flart ba8 S geradesu fiiv den Scdpfer der moralifdhen Welt-
prdnung, die bas eingig @obttliche und eben das fei, was wir
®ott nennen, WMoral und Religion {ind ihm daher eben aud
eing und Dbasfelbe. Dabei pojtulivte nod) Fidhte, um bdem
fdwantenden Gebinde wenigjtend einige Stiige zu geben, den
®lauben an bie fittliche Weltordnung, welder Glaube aber
nidts andered ald dev fittlidge Entjdhluf fei, indem cben da-
dburd), baf man fidh entfchliefe, von den Schranfen der End-
lidhfeit fidh frei au madjen, man aud) an die wirtliche Befreis
ung glaube. Ebenfo wird im praftifden Jnterefje im Syfteme
ves Fidyte die Nealitdt ded Fd3 und ber Aufenwelt poftulirt,
obwohl diefe vor der Kritif nidht zu Deftehen vermag.

An bdritter Stelle haben wiv Jafobi nambaft su maden,
ber Das Gefiihl zum eigentlihen BWahrheitscriterium madyt und
vemgemidf nur ourd) den Gefiihlsglauben eine unerjdiittexliche
Gewifheit iiber die Realitit des Ueberfinnlidhen und Gottlidhen
in und erzengt werden ldt. Die NReligion wdve demnady aud
vein Sadje besd Gefiihled und erfdpeint einem jehr unjideren
und fdywanfenden Bavometer iberantivortet, in welder Hinfidyt
benn Jafobi offenbar unfere dualifivende Ridtung einjdldgt.
Wiire biefes Gefithl unmittelbar auf Gott geftiipt, fo hatten
wir die idealifivende Ridytung, wie wiv oben in biefer Hinfidht
be8 orthodoren Proteftantismus und ves Sdjleiermader’jdyen
Befithlepantheismus Crwihnung gethan Haben. Nady diefer-
legteven Ridhtung Haben bdenn aud) feine Schiiler, wie Fries,



— 180 —

bas @yftem bded Meifters fortzubilden und ihm eine bejjere
@tiige 3u geben verfudht.

An vierter Stelle ift ju ertwihnen der Herbart'jdhe Realis-
mug. Herbart gilt die Erfahrung und nur die Crfahrung als
bie Grundlage und als bder Ausgangspuntt aller Philojophie
und ift ihm audy durd) das Gebiet der Erjahrung das Gebiet
der. Philofophie villig abgegrenst. Sowie er demgemdf den
Gottesbeweis u. 3. den teleologijdhen nur in dualiftijder Weife
3uldft, fo tritt diefelbe dualifivende Ridhtung su Tage, wenn ex
in der Unmbglidfeit, Gott anbders zu glauben ol unter ber
praftifden Jbee ber Weisheit und PHeiligleit, der AMmadht, ber
allumfajfenden Giite und Gevedhtigleit, ein blofes Poftulat des
rveligitfen Bediivinifjes fieht, das wir annehmen miifjen, tropdem
wir jene Jbeen theoretifd mnicht Degriinden IBnmen. Und in
devfelben rein praftijden Weife und ganz unabhingig von der
Religion conftruirt er die Moral, alg deren Princip ihm bie
Joee der iumeven oder fittlidhen Freibeit d. i. die Uebereinftim-
nung des Wollens und Urtheilens in einem und demfelben Sub-
jette ift.

A fiinfter Stelle veiht fidh an die piydhologijd)-philofo-
phifhe Doftrin des Venefe, weldje fidh ausjdlieplich auf bie
innere Grfabrung jtist, von der Ueberzengung geleitet, daf wir
ung felbjt piydyifd) durd) das Selbftbervufitiein mit voller Wakhr-
beit, bdie Aufenwvelt aber mittelft ber Sinme nur unvoll:
fommen szt erfennen vermdgen und nur infoferne ihr Wefen
erfajjent, al8 wir Analoga unferes piydyifhen Lebens ben finn-
licgen Grideinungen unterfegen. Will mun Benefe nad) diefer
feiner Grfenntnifitheorie das Dafein Gotted mit dbem Brudhijtiic-
davafter alles Gegebenen begriinden, der uns ndmlid) nothige,
eine Grgingung au fepen, d. i. diefem Priidicate beizulegen, die
theil8 vom Gein diberhaupt, theils von ber Natur, theils von
unsg felbjt hergenommen feien, fo fpricht er es felbjt aus, baf
man in diefen Dingen nur jehr wenig wiffen tune und hier
vefto mehr geglanbt und geahut werbe. Jn diefem Sinne be-



— 151 —

vuht ihm Oenn audy die Religion auf dem Gefiihle und fie ift
ihm vielmehr Sadje des Glaubens und frommen Ahnens als ves
- Wijfens. Die Moval aber griindet Beueke anf die urfpriing-
lidy in @efiihlen fid) fundgebenden natiivliden Werthverhiltniffe
der piydyifdpen Funftionen, - und ift ihm dasdjenige, was diefen
Berhiiltniffen gemd nidht blof fiiv den Cinzelnen fondern fiix
die Gefommtheit dever, auj welde unfer Verhalten Einflnf
haben fanm, joweit wiv diefed 3u érmefjen vermigen, dad Werth-
volljte ift, ugleidh) das fittlih GSute.

An lepter Stelle feben twir die entjdieden buahitrenbeu
Tendengen, twie {ich diefelben in den lepten Decennien geltend
gemad)t haben. €8 gehirt hierher vor Allem der nadte Wa-
tevialismug, wie ev fid) ingbefonders in Deutjdland breit madyt,
der mit ber NReligion faft ganz aufriumt. So fieht der Hanpt-
vertreter desfelben, Fenerbad), bdie Neligion nur bvarin gelegen,
Paff ber Menfdy fein eigenes Wefen objettiv madhe und es dann
al8 Gott anbete; und in feinen ,Vorlejungen iiber das Wefen
der Religion” erflirvt derfelbe ausdriidlich), daf er dem Men-
fden die Natur vorfege, daf er fidh zur Naturveligion, d. i.
sur Anerfennung bder Abhingigleit von den Naturgefepen be-
fenne und daf ev ein entfdyiedener Anhinger vesd Egoismus fei,
indem ibhm, was der Selbjterhaltungstrich und ber eigene Nupen
forbeve, am hidhjten ftehe. Sodann gehirt hierher der Trabi:
tionalidmus, wie bderfelbe in Franfreid) Heute nod) nidt gany
iiberunben ijft, der die Nothwendigleit der gbttlidhen Offen-
barung fiiv die Crfenntnify dev Wabhrheit zu fehr urgivte, indem
er der menfdhlidgen BVernunft alle Fabhigteit abjprady, aus fid
allein ju Crienntnif dev Wabhrheit u gelangen, und als einzige
Crfenntnifquelle bdie Offenbarung betvadytete. Damit entsieht
denn berfelbe, der wieder in verfdhiedenen ftrengeren und mile
veren ©dattivungen fid) duferte, der Meligion bdie vermiinftige
Grundlage und daratterifict jidh) fo ald dualifivende Richtung.
3n Frantreid) madyte fid in newever Beit nod) ein eigen-
thiimlides philofophifdhes Syftem geltend, der fogenannte Po-



— 152 —

fitivigmus, der nidytd anbveres ald Matevialismus ijt und eine
neue pofitive” Religion aujjtellt, wo an die Stelle Gottes bie
Menfdhheit, o. i. die Gejammtbeit der vergangenen, gegemwir:
tigen und zubiinftigen menjdhlichen Wefen gefept wird, weldhe
fomit der Gegenftand bdes veligidfen Cultus fei; jedodh) gelte
bief nidyt von alfen Wenfdyen ohne Unterfdyicd, fondern mur
pon jenen, welde zur Grhaltung und Vervollfommuung des ge-
meinfamen Gangen frei mitwirfen, d. i. von ben ,grofen WMdn-
nern”. Diefe ,pofitive” Religion ift aljo die Religion ber
Humanitit, der Gult der grofen Menfdhen, die Anbetung des
Opfers, bes Genie's,. Das Grundgejeh derfelben ijt die Qiebe,
b, i. bag vivre pour autre. Der Gult der Pumanitit erfor-
dert aber jymbolijde Darftellungen des anzubetenven Objeftes,
fo daf als der Hihepunit diefer newen Religion ein ernenerter
Fetijdhismus betracdytet - werden mufl. Die Priefter derfelben
haben zuv eingigen Funftion die Craiehung und den Unterridht.
Crreidht dag Gange Ddiefer Qehre bad Aeuferfte in der
Berivrung des menfhlichen Geijtes, o ift audy der ideale Cha-
rafter, den fie gur Sdyau trdgt, nur purer Sdypein, weil fie auf
rein matevialiftijher Grundlage aufgebaut ift, und darum muf
aud) der Pojitivismusd hier bei der dualifivenden und nidt oben
bei ber idealifivenden Ridhtung eingeveiht werben. Endlidy fann
bier nod) der Sfepticismus in der neueven-italienifden Philos
fophie evwibnt werden, al8 Ddeffen Hauptvertveter Giufeppe
Fervari und Aufonio Frand)i gelten.

Ueberjchanen wir nun bdie lange Reihe der Auffafjungen,
tie diefelben nady der dualifivenven Nidtung iitber das Wejen
der Religion zu Tage getveten find, fo werdben wir vollfommen
bejtdtigt finden, was wiv oben gejagt haben: Die Religion ent-
Dehrt da mehr ober weniger ihrer feften, joliden Grundlage,
die Beziehung zu Goit fritt in den Hintergrund und der Glaube
entfdllt mehr und mehr, ver Ton wird anf die irdijdhen Be-
siehungen des Menfdyen, auf die Moral “gelegt, wenn nidht die
Religion ganz und gav in der Moral anfgeht, die NReligion



e RS 4

exfdpeint al8 etwas Aeuferlidhes und Jufdlliges oder gar alg
etwas Jrrthiimlides und Wabhnhaftes. Das fpridht denn fdjon
von vornfevein eben nidht zu Guniten diefer dualifivenden Rid-
tung. Qegen wic aber nod) iiberdief unjeven Mafftab an, fo
fommt bei allen ©dattivungen derfelben unfer Gottesbeweis,
wie derjelbe in Wahrheit vom Standpunfte der Vernunjt ge:
fiilprt werden famm, nidt zu feiner Geltung und erjdpeint ba
feineswegd bev lebendige perfonliche @ott auf, der die Tlelt
fiberaupt und den Menfchen insbefonders erjdaffen hat, exhdlt
und regiet, fo zwar, daff der Wenfd) ald moralijches Wefen
Pen entfpredjenden Gebraud) feiner Freibeit zu maden hat, dap
er aber and) wahrhajt und ausreidhend in dev Lage ift, K
fiber jeine Aufgabe entfprechend zu ovientiven umd fo in wabr-
Gajt movalifher Weife feine Lebensthitigleit nady Gott, feinem
Riele in, zu entfalten. Auch da wird aljo nicht dem wirtlichen
Qveale, dev idealen Wirklichfeit die volle Gevedhtigleit zu Theil,
wie wir dasfelbe bei dev idealifivenden Ridhtung im Sinne des
anderen Grtvemes gefunben Habem, und aud) da muf mehr over
weniger 3u ‘Gurrogaten gegriffen werbem, um bdie fehlenden
Stiigen fiir bie menjdhliche Lebensovdnung zu erfepen. Riid-
jichtlich) der dufeven Qebensordnung muf eben aud) da, wenig:
fteng in der Pragis, der Staat fiiv bie RNeligion -eintreten.
Und wenn der Trvabditionalismus bdie Religion. fdledhthin auf
bie Offenbarung jtiist, jo entzieht er bder Religion felbft die
verniinjtige Grundlage, nimmt bdemmad) mit der andern Hand
wicberumt, wasd er mit der einen PHand gegeben hat und madt
eine A= und Aufuahme der Offenbarung, fowvie fie einem {itts
lichen Wefen entfpricht, gevadezu unmoglich.

Was aber die Gejdjidyte der Menfdhheit anbelangt, fo
- treten audh mit diejer die vevjdjicdenen Scattivungen der duali-
fivenden Ridhtung mehr oder tweniger in Wiberfprud). Schon
ver Monotheismus an der Spige der Menjdjengefdhichte und
deffen allmilige Degeneration im Heidenthum verivagen {fid)
chenfowenig mit dem fucceffivent und permanenten Fovtfdjveiten



— 154 —

ber Menjdyheit im Sinne bes Rationalidmus, wie mit dem all«
mdligen  Hevausarbeiten e Menjden aus dem Stanbe bder
thierijgen Nohheit bis zur hocdyjten Bliithe menjdhlicher Gultur
im Sinne bes Materialismus. Ueberhaupt aber hilt ¢3 vom
bualifivenden Standpunite aus fdywer, die Religion in ifhrer
univerfellen @yijtens gehorig 3u evtliven. I3 etwas vein Ju-
falliges und AenBerlidhes fanu denn dod) eine univerfelle That-
fadje nidht wobl angefeben werben, und fo weifen fidy von felbit
Dypothefen ab, weldhe in dicjem Sinne, wie durc) eine Fiftion
der Gefepgeber ober Priejter, den Urfprung der Religion ex-
Hivt Daben wollen. Nidyt weniger ungeniigend evideinen dem
verniinftigen Denten die Verfude, weldye auf der Religion als
etwas Jervthiimlidhem und Wahnhaftem bafiven. Wenn der Ma-
teriali8mus die Religion aus der Furdyt vor den Naturerjdei-
nungen hervorgehen lifit, fo wiberfpricht dem, von Auderem ab-
gefeben, fdon dev pofitive Jubalt ber Religion, der feineswegs
in einer phyfifden Furdyt befteht und fich iiberhaupt auf die
urdt nidt befdriintt. Und wenn bdie Herbartjdhe Philofo-
hie bie Wurzel der Religion in dem Bewuftiein der Hiljabes
biirjtigleit findet, infofern die Seele, obrohl ein einfaches Reale
unbd fomit etvas Unentjtandenes,Gwiges, im Nebeneinanderfein und
in der jdeimbaren Wedfelwivfung mit andeven feiner Befdyriintt:
beit, dev Unguldnglichleit feiner Selbjterhaltungstraft gegeniiber
den Anufendingen fid) bewufit wird, fo miifite, um von Andevem
nidts 3u jagen, das veligivfe Bewuftiein feinem wirklicdhen Ge-
balte nad) blofes Bewuftjein bder eigenen Ofnmadyt und Be-
jdrinttheit fein, wihrend dody fein thatjddlider Jnhalt vor-
wiegend ein pofitiver , des perfoulichen Qebensvertehres bes
Deenjden mit Gott ift. Sodann fann e8 aber aud) nidht gel-
ten, die RNeligion cinfad) als ein proftijdhes Poftulat, als ein
thatjacylidhes Bediirnif hinguftellen. Das Beifit die Sadye nidyt
erfldren, fondern einfac) den Suoten zerhauen. Ferners werbden
der Deignug und dev Rationalismus, weldge die Religion einzig
und allein aus der Entwidlung der menjdhlichen Natuv begrifien



Tk e

haben wollen, weber dem thatfddliden Entwidlungsgange dex
Menfchheit, nod) dem faltijhen Jnhalte ber Religion geredht,
fonnen alfo ebenfalld nicht als genmiigend evadytet werden. Wenn
endlidy der Traditionalismus den thatjddylihen Urfprung oer
RNeligion auf eine Offendbarung Sottes zuviidfihrt, fo find wiv
bamit ganz cinverftanben, dba dief mit dem thatjddyliden Sady-
verhalte, wie mit der Natur bed menjdjlidhen Geiftes eingig und
allein  Havmonict ; jebod) fept derfelbe Tvabitionalismus die
NReligion in ein foldes Verhiltnif ur menjdlihen Natur, daf
biefe an jener eigentlid) gar feinen felbftthitigen Antheil dabei
pitte und jene al8 ein in diefe blof von Anfen PHineingetrages
nes, ihr Ungelernted, dad bdiefer fremd ift und bleibt, in der-
jelben felbft nidt Wurzel {dhlagen fanm, evjdeinen miifte, wasd
wiederum nidht dem thatjadlihen Sadyverhalte entfpricht.

@o Dat fid) denn die dualifivende RNidtung vor dem ver-
niinfligen Denfen, das ber Wirflidyleit entjprechend Redynung
getragen BHaben will und fiir eine jebe Sadje einen hinveidens
ven Grund verlangt, ebenfowenig bewdlrt, wie vorhin die idea-
lifivendbe Ridhtung, und fo fonnen wir nunmehr zur redten
Mitte iibergehen, in der einzig und allein die Wahrheit gelegen
fein wird. -

3. Die redite MWitfe.

Um die vedjte Mitte zu gewinnen, gilt e3 das Ausfdyreiten
nad) der einen jowohl, ald nad) der andern ertvemen Ridytung
in gleiher Weife zu vermeiden. €8 hat fid) nun aber in der
Frage um bad Wefen der NReligion dasd eine Ertrem der idea-
lifivenben Ridytung in der Weife geltend gemadyt, daf man bdie
Grundlage dber Religion zu unmittelbar und zu unvermittelt in
®ott fepte, daf man demgemify aud) vbasd Wefen der NReligion
it fehr und u erflufiv in die Besichung des Menjchen zu
Gpott aujgehen und fie fajt einzig und allein im innerven Lebens-
gebiete bes Menfdyen fid) vollziehen lief. Und auj der andern
eite ift das Ertrem der dualifivenven Ridhtung in der Weife



— 156 —

su Tage getveten, baf man Gott nicht in gany entfpredhender
Weije ald dbie Grundlage der Neligion fafite, vafy man audy in
diefem Sinne mebhr in den Vegichungen, in denen der Menjd
su fidh) felbjt und zu andeven Wefen, insbejonders feines
Gleidyen, fteht, und die man im Unterfdyicde von dev Begiehung
3 ®ott movalijhe nennt, wibhrend bdiefe als die veligitfe im
engevent “Siune begeidyuet wird, das Wejen bder Religion aufs
gehen und bdiefe mehr nur im dnfeven LebenSgebiete des Men-
fdjen, in feinem movalijden Handeln fid) vollziehen lief. Die
vedhte Mitte witd olfo die fein, dap Gott bejtimmt al8 die
@rundlage der Neligion evfcheint, jedod) tweber jo fehr, daf ex
mit bem Menfdhenmwefen al8 identifd) gefafyt wird, oder daf
burdy ein iibernatiiclidges Pringip {hlechthin und unbedingt
diefe Grundlage der Neligion von Gott im Wienfdenwefen ge-
legt ift; nodh) fo tenig, daf ev teine geniigenve oder dod) feine
entfpredjende Grundlage der Neligion bildete, d. 1. weber allein
und jdledythin durd) die Vernunjt, die natiivlidhe Anlage des
Menjdhen, fowie fie ber Menjdy mit feiner Natur vom Sdi-
pfer erhalten hat, nod) allein und fdlechthin durd) die Offen-
barung; und 8 wird fid demmach in biefer Hinjidt dbie Re-
ligion al$ ein von Gott in der verniinftigen Menjdhennatur und
durd) die Offenbarvung grundgelegtes Verhiiltnih des Menjdjen u
@oft beftimmen. ©pbann wird die vedte Mitte die jein, daf
die Religion bejtimmt dic Begichung ded Wenjden 3u Gott, zu
fidh und den andeven Gejchopfen, bejonders den andeven Men-
fdyen in fidy {hlieft und fein inmeves unbd dufpeved Lebensgebiet
umfafit, jedody weder fo fehr, baf diefe Beziehungen und bicfe
Qebensgebiete, fowie fie jhon von Natur aus augelegt find und
etwa nod) weiter in der Offenbarung durd) Gott eine beftimmte
Gejtaltung erjahren Haben, eo ipso das eigentlidhe Wefen der
Religion ausmachten, obhue daf ndmlid) das Wollen bes WMen-
fdyen, beffen freies Mitwirfen mit Gott und unter Gott dabei
sur entfprechenden Geltung gelangt wdre, nod) fo wenig, daf
vag freie Wollen bed Wenfdjen nidht in feinem Princip und in



Gl

feinemt gangen Umfange auj ®ott begogen wifrde ; und e wird
fig demnady in bdiefer Hinjidht die Religion wefentlich al3 ein
von menfdlichen Wollen im Sinne jener obigen Grundlegung
unter Gott und mit Gott fid) vollziehendes, auf Gott und in
Gott anf alles Andere jid) begichenves Verhdltnif des WMenjchen
®ott gegeniiber dyavaftevifiven, mit einem Worte ald ein mora-
lijdhes BVerhiltnif, das den Wenjchen nach allen feinen Beie.
bungen zu Gott, zu fih und den anbderen Wefen, nad) jeinem
inneren und duferen Lebensgebiete umfaft und todurdy ver
Menfdy feinerfeitd bas natiivlidge (dynamijde) Band, das vas
Gefdyipf an ben Sdydpfer fettet, in der feinem novalijhen Wefen
entfprechenden Weife zu einem moralijhen Banbe ausgejtaltet.

©p haben wiv benn bereits ein allgemeines Bild von dem
Wefen Dder NReligion crhalten, dasg fo gewify der Wahrheit ent-
fpridgt, al8 unfere obige Abweifung bder idealifirenden und
dualifivenden Ertveme eine woblgeguiindete gewefen ijt. Wi
wollen aber nunmebhr aud) bie iveale und gejhidhtliche Wirt-
licheit, fowie wiv biejelbe vorhin al8 Majijtab zur Beurtheilung
der einen und der anderen extvemen RNidytung angelegt Haben,
in ndbere Betvadytung ziehen ; e wird dadurd) bag Bild nux
nod) deutlicher und beftimmier werden und wicd dabei aud) die
Walhrheit desjelben nuv um fo taver und entfdjiedener Hervors
treten.

Refleftiven wiv demnady auj den in unjever erften philo-
jophijdy-theologifchen Studbie angeftellten Gottesbeiveis, jo ex-
jdpeint nad) demfelben Gott al8 bie abfolute, unendlidge Per-
fbulidyteit, die burd) fein veined Wollen nady feiner Jdee die
gange Welt exfdjaffen Hat, diefelbe fort und fort exhdlt und zu
ihrem Biele inleitet, und dic im Befondeven aud) bie bedingte,
endlidge Perjonlidyfeit des Mrenjden in ihron Sein, in ihrem
Denfen und Wollen bebingt, fo dag der Menjdh eben nux in
Gott den Grund feines Seins jowohl als die Garantie dex
Wabhrheit und Gliidfeligteit befipt. Und ¢s hat derfelbe Gottes.
beweis bie ontologijdhe und teleologifche Besichung der Welt



— 168 —

fi9erhaupt und des Vienjdjen indbefonders ju Gott, deven Schis-
pier, Grhalter, Leiter und Bollenber al8 eine wahre Bernunit:
demonjtration aufgezeigt, wenn andy fiiv die urfpriinglidhe
Wedung des menfdlidgen Selbftbewnftieing cine Offenbarung
G®ottes poftulivt werden muf, und wenn aud) nady ver Ge-
fdidhte ber Menfdhheit nicht nur die rveligion, anf weldpe alle
die vevjdjicdenen Religionen juviidgefithrt werden tonnen, und
bie verfdjievenen pofitiven Traditionen und Jnjtitutionen, wie
fie fih bei all den eingelnen BVilfern finden, auf cine urfpriing:
lide Offenbarung Himweifen, jondern audy bie fid) im Peiden-
thume immev mehr vollziehende Degeneration der wahren Gottes:
erfenntnif auf die Nothwenbigteit vefp. Thatfadje einev fortge-
fepten Offenbavungsthitigteit jdplieffen dft. Demnady erfdyeint
der Menfd), wenn e aud) immerhin mit Sdywierigkeiten ver-
bunben ift, bennod) in der gewiffen und beftimmten Lage, mit
feinem Denfen das befagte ontologijdye und teleologijdhe Ver-
iltnify ridtig au erfoffen, woburd) es8 ihm aud) miglidh
tird, nad) diefen Begiehungen in wahrhaft freier Weife fich) zu
bethdtigen.

Qannt aber bder Menjd) im Sinne des ontologifdhen und
teleologifcgen Berhiltnifjes ein wahrhaft freies Streben ent.
jalten, o foll er bief audy, fo ift dieR aud) feine entjdjiedene
Sduldigheit, indem er da8 Gefdybpf Gottes ift und als foldyes
im Sinne des vou dem Schipfer begriinbdeten und von ihm hin
reidgend erfannten ontologifden und teleologifdhen Berhiltniffes
fein Strebevermbgen, fein Wollen i bethitigen hat, und invem
ev chen audy in biefer Weife nidt nur die Ehre Gottes als
ben erften naturgemdfien Bwed der gangen Sdbpjung, jonbdern
aud) feine eigene Bollendung, feine perfonlide Glidfeligleit
al$ fefunbdren Bwed auswirlt. Und indem der Menfd) die
thut, fo thut er alg verniinftiges Wefen mit Freibeit, wasd bie
ganze unverniinflige Schopfung nady den in fie gelegten Gefegen
mit Naturnothwendigleit vollzieht, und eben dadurd) manifeftivt
fid) feine Grhabenbeit ilber bdie unverniijtige Welt, tritt er ald



— 159 —

eint wabhrhaft moralijhes Wefen zu Tage. Und jo baut fidhy alfo
naturgemdf und im inneren, wefentlichen Jujommenhange auf
dent ontologifdhen und teleologifdhen Berhdltniffe ein moralis
fdes Berhiltnify auf, in weldem der Menfdy fein Wollen, fein
©trebevermigen gegeniiber Gott, bem Sdyvpfer, Crhalter, Leiter,
Ridpter feimer felbjt und ber gangen Welt bethitigt, und eben
bie ijt es, was man Religion nennt. €8 frigt fidh nun aber,
wie fid)y diefes movalijhe BVerhiltnify im Befonderen geltend 3u
madyen, wie die Religion im Cingelnen u Tage 3u treten
Dabe. b -
BWiv haben oben gefehen, dafy die Religion auf der vedyten
Auffafjung des befagten ontologijdyen und teleologifdhen BVerhilt-
niffes bevube. Dody die blofe RKenntuif desfelben geniigt nidy,
um dag Strebevermdgen, das Wollen in entfprechender und
ausveidender Weife gur Thitigleit anguregen, es ift dagu aud
die beftimmte Anerfennung des Eifaunten, die jefte Juftimnung
su dem Grfannten cvforderlidy; und dann bethitigt ber
Menfd) jo evft mit diefer Anevfennung, mit diefer Sujtimmung
fein Erfenntniffvermigen in dev Weife, in weldher es dem Ge-
fdopfe feinem Sdyvpjer gegemiiber geziemt ; nur fo vollzieht er
mit feinem Denten jene Unterwerfung, wie er fie feinem Herrn
jdutdig ift. So umjaft aljo die Religion vor Allem ben
Glauben und biefer ijt der Anfang, die Wirrzel und die Grund-
lage derfelben. €odann darf s abev bei diefemn Glauben nidyt
fein Bewenven BHaben. Derjelbe foll ja erft die entfpredyende
Zhitigheit des Menfdyen exmdglichen und fo muf fich auf ihn
cine Bethitigung bdes menjdhlidhen Strebevermijgens nady allen
Begiehungen und in jeder Hinfidt aufbauen, jowie bdiefelbe dem
Glauben entjpridgt. Gine Befdyrintung nady eingeluen Begie-
hungen ober nady einer gewiffen Hinfidt fann nidt Plap
greifen, da bas ontologifhe und teleologijdye Bevhaltnif ein
gang allgemeined und ansnamslofes ift und darum das Strebe-
vermdgen fo weit fid) bethdtigen muf, als jenes an fidh veicht
und durd) die Grfenntnif vefp. Glauben ihm nabe gebradyt



R

wird. Demgemdf {dlieft fih an den Glauben natuvgemdfp
und naturnothivendig der Gottesdienit, der Gult an, und diefer
hat fich fowolhl im inneren Lebenggebiete bes Menfdhen in den
enfpredjenden Gefiihlen unbd inneven Willensatten zu vollziehen,
al8 aud) im duBeven Lebenggebiete in einem entfpredjenden
Handeln zum Ausdrud zu gelangen. Und biefer innere und
dufieve Gottesdienjt ijt forwohl diveft und unmittelbar auf Gott
geridhtet, in weldhem Sinne er insbefonders die Bezichung des
Menjden zu Gott, die veligitfe per emin, genannt, involvivt,
al8 aud) bdiveft auf den Menjdhen felbjt und die ganze Sdyd-
pfung und nur indiveft und mittelbar anf Gott, infoferne
ndmlid)y jene im Sinne ded ontologifdhen und teleologifdyen Bex-
hiltniffes aufgefafit werben und diefer HAuffafjung gemdf
vag Streben bed Menfden anf fid) felbft und bdie iibrige Sy~
pfung gevidytet ift; er umfafit alfo audy bie Bejiehung bes
Menjden zu fid) und den andeven Wefen, welde die movalijdyen
per emin. gemannt werden; fury die Neligion normivt nidpt
nur die Beziehung ju Goif, fondern and) zu fich felbft und zu
den iibrigen Gejdjdpfen, fie enthdlt Piliditen gegen Gott, gegen
fi felbft und gegen andere Menfdjen (gegeniiber der unvers
niinftigen Sdjdpfung obliegt war dem Menfdjen ein gewiffes
im gottliden Willen gegriindeted Verhalten, aber e obliegen
ihm teine Pilidhten im eigentlidhen Sinne, weldje ein moralifdes
- Wefen fupponiven), fie umfofit die eigentlidy veligivfen und bie
moralijdjen Pflidhten, und swar jo, dbaf bdiefe in jenen oder
fiberhaupt die Moval in der Religion ihre Grunbdlage und ihren
Feften Halt bHat, daf e eine Worval ohne Religion, eine foge-
nannte veligionslofe Peoval nidt geben faun. Da aber hin-
wiederumt in ber NReligion bder Glaube die Grundlage bilvet
und ver Glaube als bdie Juftimmung zu dem Erannten eine
gewiffe begrifflide Formulivung ves Glanbensdinbalted verlarigt,
toie dief bei dejfen pflidhtgemdfem Pevvortreten aus der inneren
Lebensiphdre in das dufere Lebensdgebiet mur um fo nothwen-
diger und felbjtverjtandlidger ift: jo erjdeint die Religion natur-



— 161 —

gemdfy und wejentlid) confefjionell und ijt in biefem Sinne aud
cine - confefjiongloje Moral ein Unding. Wenn endlid) die NRe-
ligion als Glaube und Goftesdienft fidh auf bdas ontologifdye
und teleologijche Berhalinif in jedweder Hinficht bezieht, fo wm:
fapt bie Religion die Menfchheit in ihrer organifchen Gejammt-
beit und weiterhin die ganze Sdydpfung als gittlichen Gefammt-
organidmus ; und iweil die§ eine gemeinjame veligidje Bethiti-
gung invofvivt, biefe aber, wenigjtend nach den gegemwdrtigen
thatjadhlichen Berbdltnifjen, nur unter cimev bejtimmten veligis
djen utfovitdt mdglich ift, fo muf fid)y die Religion Tivd-
lid) vollzichen, ijt Jeligion und Kivdpe wejentlih Eing und
Dasgfelbe. :

@o bat fid) uns aljo die Religion ded Niheven als ein
dbevartiges movalijhes Berbiltnify djavafterifivt, weldyes, obwobhl
von Gott in einer beftimmten und fien Objeftivitdt grundge-
[egt dod) wefentlid) etwas Subjeftives d. i fid) durd) das
menjdyliche Subjett und in demfelben Vollzichendes ift (weil in
einer bejtimmten und figen Objeftivitdt grundgelegt, ift darum
die wabhre Religion nidht weniger dod) nur Eine) ; als ein BVer-
biltnif, bas, wenn aud) dag bejtimmie BVerhdltnif Gottes zum
Wenjdjen und zur Welt die Grundlage und Bovausfepung bil.
vet, vennod) alg fein gegenjeitiges, fondern vielmehr nur als
ein gewiffes Verhalten des Menfdjen Gott gegeniiber crfdeint;
alg ein BVerhdltnifs, vas den Menfdhent und feine Lebensverhilt-
niffe nicht theilweife, joudbern indgefammt und ausnamslos um-
joft, womit aud) vas gegeben ijt, bafy Familie, biivgerlidhe und
jtaatlidhe Gemeinjdjajt in ber Religon ihre wahre und eigentliche
Grundlage baben ; als ein Berhiltnif endlid), in weldjem der
Deenjd)y und im gewiffen Sinne duvdh bdiejen die ganze Schs-
pjung ihre Aujgabe vealifict, ihven Bwed erveicht und ihre
LBollendung findet. Fm Eingelnen aber madht fich die Religion
geltend als Glaube und Gult, ald innere und dufiere, unmittel-
bave und mittelbave Religion, als Religion und Moval, als
beftimmte  Gonfeffion und RKivdpe. Und in diejer Auffaffung

il |



— 182 —

entfpridjt venn auch) dic Religion gang und gar ber gefdhicht-
ligen Wirtlichleit. Stets und iiberall trift uns in der Ge-
fdhichte die Religion als eine Deftimmic Thatfadje entgegen und
bei allen Volfern fdeint fie auf als Glaube und Gottesdientt,
deffen vovziiglichjte WMomente Gebet und Opfer bilden, bei allen
Bilfern finden wir bag Leben des Eingelnen fowoh!, alg das
Bufjammenleben mit Andeven in der Familie, in der biivger:
lidgen und ftaatlichen Gemeinjdaft von der Religion gétmgen,
tmmer ift bdie Neligion mit einem beftimmten Glaubengbefennt:
niffe und einev gewiffen veligitfen Autoritdt verbunben, fie et-
fdeint ftets al8 Confeffion und Rivdpe. Freilidh im Peiden-
thume vevwedfelt man die Abhdngigleit von Gott mit der Ab-
hangigteit von der Natnr, man identificivt mehr und mehr die
Welt und ben Wenfdyen mit Gott, die Sdhopfung mit dem
naturprocefliden Werben, bdie Vorfehung mit dem Fatum, und
fo wird der Glaube zum Aberglauben, der Gottesdienft zum
Gogendienft, die Moral zur Unmoral, die Confeffion jur IMy-
thologie und bie Rivde geht gany im Staate auf. Aber bei
alfer Audarvtung find nod) immer Spuven von dem eigentlicdhen
und wahren Wefen der Religion erfidhtlich und in den RKveifen,
bie durd) die Offenbarung getragen wurben, findet fid) ber
wahre Glaube und der wahre Gottesdienjt, die wahre Woval,
pie ridhtige Confefjion unbd die wahre Kivdhe, und dief immer
mebr, je ndber die Beit der Erfiillung in Ehrifto fam, ber der
Welt die volle Wahrheit bradyte, bie univerfale Kirche fiir die
ganze Menfdyheit, ja die gange Welt evdfjnete. Jm Lidyte ded
Chriftenthums zeigte .fid) davum aud) das wahre Wefen der
Religion wiederum fHar und Hell, wnd in der patriftifdhen Jeit
nicht weniger als im Miittelalter nnd der fpdteren Seit hat die
fatholijdje Rivdje dasjelbe jtets Hodgehalten unbd gegenitber all
ben verfdhiedenen nfeindungen mit alfer Entfdyiedenbeit ge-
wahrt.  Religion wurbe dabher allgemein in RKirze al8 ,,cogni-
tio et cultus Dei* befinivt, und wenn eingelne neuere Theo-
Iogen die Meligion alg bas Gefithl der Abhingigleit von Eoit



— 163 —

ober als bas durdjgdngige Bejtimmtfein durdy das Bewufitfein
von @oft ober als bag Verhdltnify des freien, perionlichen Le-
- bengverfehres des Menfdjen mit Gott evfldrten, fo fann in bie-
fen einfeitigen und unvollformmenen Definitionen wahrlich fein
Jortfdhritt gegeniiber ben dlteven Theologen gefunben twerden.
Die etymologifchen Herleitungen ves Wortes ,,religio* aber, fowie
viefelben ein Lactanting, ein Augujtin, ein Thomas von Aquin
vornehmen, ftehen nicdht nuv mit der gewonnenen Auffafjung ves
Wefens ber eligion in Harmonijhem Gintlange, jondern er-
fdyeinen eben in berfelben in ihrer vollen Rlarheit und Michtig-
feit. " Ractantiug {dreibt ndmlidy 1. 4. ¢. 28.: ,,Hac conditione
gignimur, ut generanti nos Deo justa et debita obsequia
praebeamus; hunc solum noverimus, hunc sequamur! Hoc
vinculo pietatis obstricti, Deo religati sumus, unde ipsa re-
ligio nomen accepit.“ Und Auguftin fagt (de vera religione
c. 95): Religet nos religio uni omnipotenti Deo! — Uni
Deo religantes animas nostras, unde religio dicta creditur.*
ZThomas von Aquin aber lehrt in feiner Summa Theol. 2, 2,
qu. 81, art. 1, ¢: ,,Dicendum, quod Religiosus, ut ait Cicero,
a relectione appellatus est, quia retractat et tamquam religit
ea, quae ad cultum divinum pertinent, et hic religio videtur
dicta a religendo ea, quae sunt divini cultus, quia hujus-

modi sunt frequenter in corde revolvenda . ... Quamvis
etiam possit intelligi religio ex hoe dicta, quod Deum reli-
gere debemus, quem amiseramus negligentes . . . Vel po-

test intelligi religio a religando dicta, unde Augustinus dicit
in libro do vera religione prope fin.: Religet nos religio uni
omnipotenti Deo. Sive autem religio dicatur a frequenti re-
lectione, sive ex iterata electione ejus, quod negligenter amis-
sum est, sive dicatur a religatione: religio proprie importat
ordinem ad Deum. Ipse enim est, cui principaliter alligari
debemus tamquam indeficienti principio; ad quem etiam no-
stra electio assidue dirigi debet sicut in ultimum finem :
quem etiam negligentes peccando amittimus, et credendo, et
=



— 164 -—

fidem protestando ~recuperare debemus.'* Zritt da eine drei-
fadje etymologifdhe Herleitung zu Tage, fo erflart und redht:
fertigt unfere Aujfafjung der Religion ald eines movalijden
Banves, wo der Menjchy im Glauben und Culte fidy mit Gott
verbinbet, die Beziehung auf Has religare, fowie eben in bem
Glauben und in dem QCulte, in weldem die BVerbindung mit
®ott fid) su vollzichen hat, fid) bdie Begiehung auf bas relegere
erflavt und vedhtfertigt. Die Siinde aber, die nad der Gejchichte
gleid) beim Beginne deg Menjdenlebens eingetveten ift und aus
ver fid) die Depravation im Heidenthume vefp. die Nothwen:
digleit der fortgefepten Offenbarung Gottes entfpredjend erfldrt,
fowie die Siinden, weldhe von den eingeluen Menjden begangen
wetben und in Folge deren fowie der friiheren Siinbe auf dex
gangen Menjdhbheit eine Schuld laftet, die man im Heidenthume
durd) eine Pienge ven blutigen Opfern zu tilgen judyte, ertlivt
und vechtfertigt die Beziehung anj das religere im Sinne eined
ernenerten eifrigen Strebend nad) vem Gotte, den man durd
vie @iinde verloven hat,

Sdylicptid) fiigen wir nur nod) bie BVemerfung an, dbaf
unfeve jesige philojophijhe Stubie zu demfelben Rejultate in
praftifder Hinfidt gelangt ift, ju weldem wir in der jritheren
in theoretijcher Beziehung gefommen {ind. Sowie namlid) unjer
Gottesbeweis auf jo feften Fitfen fteht, dap wiv jagen founten,
im entgegengefepten Falle wiven iwiv dem vollen €haos, dem
abjoluten ©fepticismus iibevantwortet, fo hat fich bei unjever
Gtubie itber die ydee ver Religion aud) dasd fider und jweifel-
b8 Derausgeftellt, baf mit unfever Auffofjung alle praftijdhen
Berhdltniffe des Wienjchen einen feftenr und foliven Halt Haben,
wihrend im enigegengefepten Falle eben cine grifeve oder ge-
viiigeve Unfidjerheit, ein ftirferes oder fdhwideres Sdhwanten
all der praftijhen Lebensverhalinifje su Tage tritt, je nachdem
man fich eben wmehr ober weniger vou der vedyten Mitte nady
per einen oder anbern ertvemen Nidtung eutfernt. Und in



— 165 —

diefemt Umftand liegt denn eine neue Befvdftigung unferer An-
figt, indem ba eben jeme durdygingige Harmonie, jene ftrenge
Goufequeny aufericheint, wie diefelbe mit Redht als ein Jeidhen

der Walrheit gilt.
Sp.

Die Freiheit der Kivde und ihre Vertheidigung
im preuijden Parlamente. '

Pon jeher BHaben die Freunde des Umfturzes und ber
Revolution in der fatholijhen RKivde ihve midhtigite Gegnerin
erfannt und ftets galt e daher suerft, biefe unjdhddlich su
maden. Haben bdie franzdfijhen Encyclopidiften offen den
Sdladhtruf: ,Ecrasez 1’ infame* erhoben, fo hat die Revolu-
tion vom Jahre 1789 burd) Hentershand die RKivdhe mit Stumpf
und Stiel auszurotten verjucht. Heut ju Tage ift man gevabe
nidgt mehr fo wmordlujtig und blutige Gewaltthat gehirt eben
nicht zum guten Tone. Aber der Haff der mobernen Revolu-
tion gegen bie von Gott gefepte Kivdhe ift davum nidht gevinger
und man Hat baher andeve Mittel und Wege ausfindig gemadyt,
um in weniger nervenerfdiitternder Weife zum gleichen Biele
su gelangen. Das wahre Lebenselement der Kivdhe ift ndm-
fich ibhre Freiheit und nur bort vermag fie ein gedeihliches Wir-
fen zu entfalten, wo fie fid) bei der Berfolgung ihver Aujgabe
in ber durd) ihven Organismus bedingten Weife frei zu be-
egen vermag. Diefe Freibeit gilt es alfo der Kivdpe zu neh-
men, einen feften Sdhyniirleib, der ihre Bewegungen nad) jeder
Ridjtung hemmt, gilt e, ihv angulegen: bdanu wird fie jdon
von jelbjt hinfiedjen uud eines janjten Todes dabinjterben, und
ber gewiinfdte Bwed ift nur um fo beffer und fo fichever ev-
reidht



