— 414 —

bejonnene Hebamme nhne Cile unter regu-
ldven Berhdaltniffen die Nothtaufe vollzog
und mit aller Beftimmtheit evflart ridtig
getauftzu haben.

3. Sub conditione ,si non es baptizatus®
find zu wiedberholen:

a) Jebed Mal die Nohttaufen ber gwav
vom Pfavrver untervidhteten Hebammen, welde
jedbod) wegen ihred movalijden €havalters
feine vollfommene Glaubwiirdigfeit ver-
Dienen; umfo mehr immer

b) die Nothtaufen der nidht vom Geift:
lihen untevvicdhteten und gugleid in ihren
Aunsfagen nidt entfdieden zuverldjiigen
Hebammen.

¢) 3n den meiften Fallen felbft bie Noth
taufen gottedfitrchtiger und glanbmwiirdiger
Hebammen, wenn jiebigher nocdh feinenUnter=
vidt fiber Die Taufe vom Pfarrer erhalten
haben

Die Dogmatit als bejondere Didciplin des
theologijhen Studiums.

Bon Dr. Syriml.

Nach dem fiir die theologijhen Lehranjtalten Dejterveidh3
ber Beit geltenben Lehrplane erfdheint die Dogmatit als be-
jortdere Digeiplin im theologifhen Studium auf und zwav in
ber Weife, baf neben dexfelben die Fundbamental-Theologie einen
eigenent abgefonberten Plap behauptet. Wihreud nimlid) frither
bie Fundantental-Theologie als fogenanute genevelle Dogmatit



— 316 —

mit der fpeciellen Dogmatif die eine Dideiplin der Dogmatit
bilbete, Befitt munmehr die genevelle Dogmatif als Fundamental-
Theologie ben Charafter und Rang einer eigenen theologijden
Disciplin und ftellt fich jofort devfelben bie jpecielle Dogmatif
gleichfalls als eigene und bejondere Disciplin, alé die Dogmatit
gegeniiber. ©3 liegt aber diefer Theilung und Sondevung nicht
blof der Wmftand zu Grunde, dap fiiv dad fo weite bogmatijde
®ebiet ein griferer Aufwand von Zeit und bemgemdf aud
et entjprechende Griindlichfeit und Reidhaltigheit bes dog-
matijdhen Bortrages evsielt werde, foudern €8 find aud) jachliche
Guinde, weldje Hiefiir mit allem Gewichte einftehen; benn bie
Sunbdamental-Theologie Bat feinedwegd nuv filv die fpecielle
Dogmatif, fondern fiir bas gefammte theologijhe Stubium Die
entfprechende wifjenjdjaftliche Grunbdlegung zu vollziehen und
macht diefe ifre Aufgabe und diefe ihre Stellung an der
Sdwelle des theologifhen Studiums eine befonbdere Behand=
fung8weife ded Gegenjtanded sur Nothwendigleit, welde mehr
einen religionaphilojophijhen Chavatter und die Hiftorijhe Me-
thode sur Schan trigt. Dagegen macht fich die Dogmatif ald
eine ber eingelnen burch die Fundamental-Theologie grundgelegten
theologijchen Disciplinen geltend und muf bdiejelbe ihren De=
jonberen Gegenftand” in Gemifheit ded durd) bdiejelbe Funda-
mental-Theologie geficherten fatholifhen Fovmalprincips zur
entfprechenden Darftellung bringen, jo dap nad) Sadje und
nad) Fovm die frither fogenannte generelle Dogmatit von der
foeciellen Dogmatif fich) abgremst und demnad) beide ganz mit
Reht im theologijchen Studinm alg 3mei befortbere Disciplinen,
afg Funbamental-=Theologie und Doguatit fidh) gegeniiberjtehen.
Wir wollenr mun Hier in diefem Avtifel in moglidyter Ritrze
unfeve Gebanfen itber den Ehavafter niederlegen, weldher dex
Dogmatif alg befondever Dideiplin deg theologijdhen Studium3g
suforumt, fowie fie ndmlid) nicht blof von den iibrigen fpeciellen
theologijchen Disciplinen, jondern aud) von der Fundamental-
Theologie unterjchicden wird, und wiv meinen dieh felbft in



— 416 —

einer theologijch-prafijchen Jeitjchrift thun zu diirfen, da ja bad
dogmatijhe Studium feinedwegd blof bie paar Jahre bder
theovetijhen Ausbildung, fondern vielmehr bie gange Beit der
praftijhen Wirkjambeit su umfaffen Hhat, und bon dem vechten
Berftandnifje der gamgen Sacdjlage nicht wenig bad Gedeihen
und der Crfolg des wiffenjdaftlichen Studiuma abhingt.

Mit dem Gejagten Hatten wir aljp zur Geniige angegeben,
itber mwad wir zu {dreiben gebenfen, jowie wir aud) Hinveichend
und fiiv geredjtfertigt Halten, dafy wiv iiber diefen Gegenftand
eben in diefer theologijhen Beitjdhrift jdreiben. Um aber in
baz Gange die vechte Klarheit zu bringen, fo wollen wiv uerft
itberhaupt die Stellung ju ermitteln juchen, weldje der Dogmatit
alg bejonberer Didciplin ded theologifden Studiumsd ufommt ;
fobann fei die vt und Weife bejprodien, in der die Dogmatif
ben i ihren Bereid) falenben Gegenftand ur wiffenjdhaftlichen
Darftellung zu bringen Hat, und enbdlid) fjei diberfichtlich der
®egenftand felbjt vorgefithrt, der in das Gebiet der Dogmatif
fallt, und demgemdf von diefer in die entjprechende iwifjen-
jchaftliche Behandlung zu ziehen ift. Der erfte Abjchnitt wwixd
bie Grundlage fiiv Die Deiden anbeven bilben, von benen Der
eine bie Dogmatif auf Grund deven ermittelter Stellung, welde
jie im theologifhen Stubiwm einninunt, nach ihrer fovmellen und
Der andere nad) ihrer mateviellen Seite ing Auge faffen foll.

s

Das Stubium der fatholijhen Theologie wird durd) die
Sundbamental-Theologie wiffenfdaftlih grundgelegt. Die fatho-
fijche Theologie beruht ndmlich al3 pojitive Theologie aufbeftimmten
Borausjehungen und diefe mitffen vor Allem wiffenfdaftlich ev-
wiefen werden, follte anderd das Stubtum der fatholijdjen Theo-
Iogie auf den Charatter der Wiffenfdhaftlichfeit Anfpruc) erheben
Ditcfen, und ebent diefed leiftet die Fundbamental-Theologie. Sn
biefem Sinne vollzieht diefelbe in erfter Linie eine wiffenfdajt:



— 417 —

liche Darlegung der Offenbarungstheorie, in der nicht blof alle
bie Offenbaring betveffenden Fragen ihre griindliche Crorterung
finben, jonbern auc)™bie ber recdhten Fafjung der Dffenbaring
st Guunde liegenden Begriffe von Gott und Religion ihre ge-
povige Wiirdigung erfahren, denn ebenw wum eine geoffenbarte
Wabhrheit Handelt e3 fid) bei dem Stubium bder fatholijden
Theofogie und Den rechten Gottesbegriff fowie die richtige
Faffung der Religion Dat die fatholijhe Theologie zu ibrer
Borausfepung. Da aber die Dffenbarung thatjadlid) ihren
wahren Bollzug im Ehriftenthum erbalten hat, fo gilt e3 in
pweiter Qinie Den Nadpweid und bdie volle Witrdigung eben
biejes Chriftenthums al3 der wafren und vollen gbttliden
Offenbarung, burd) bdie Gott fitr die Menjchheit die religivie
Jrage in der volfften und allfeitigiten Weife vorgelegt Hat,
und nacd) ber fie Der Menjd) feinerfeits beantworten muf, fo
er feiner Pflicht Geniige leiften will. Uud weil die gbttlide
Offenbatung im Chriftenthume m der Weife ihren Bollzug er-
Balten Hat, dafy diefelbe in Der Rirdje ihre fontrete Geftalting
erhilt und durd) diefe Rivde in der Welt fich ur Geltung ju
bringen Hat, fo befhiftigt fidh die Funbamental-Theologie in
Dritter Qinie eben mit der genauen und vollftindigen Witrdigung
biefer Rirche, weist die fatholijhe Rivdge ald jene Diftorijde
Rirdengemeinjchaft nach, in der nad) Gottes Willen die in
Ehrifto geoffenbarte Wahrheit ber Menjchheit itbevmittelt wird,
und legt sugleid) die Avt und Weife genan dar, in der in Ddiefer
biftorifchen Rirdjengemeinfchaft, in der fatholijhen Kivche bdie
beftimmte und concrete Yeuferungdweife ber die Offenbarungs-
wahrheit tragenden gbttlichen Autoritdt ftattfindet. Auf diefem
Wege ermittelt demnady die Fundamental-Theologie das lebendige
Wort ded petrosapoftolijhen Leframtes, jowie dasfelbe theild
in ben Chatebraljpriichen des Papites, theils in den Definitionen
ber allgemeinen Goncile und in dem Confen3 ber zevftreuten
Sivde su Tage tritt, ald da3d Formalprineip ded Chrijtenthums
fiberhaupt wie der Theologie insbefonders, und fenmpeidjnet



— 418 —

iefelbe bie Deilige Schrift und die miindlidge Ueberliefernng
ald die beiden Materialprincipe oder die Vutellen, aud bdenen
die geoffenbavte Wahrheit gefdhopit werben mup. Weil fich aber
die Theologic eben bdaburch ald fatholifche chavaftevifivt, daf
fie bajirt ift auf die Uutoritdt der fatholifden Kivde, und daf
fie an der Pand diefer Autovitdt bdie pofitiven DOffenbarungs-
quellen al8 ibre wefentlichen Beweidmittel betvachtet, fo erfdheint
in Wahrheit, wie gejagt, durc) die Fundamental-Theologic
bad gamze Studium der fatholijchen Theologie wiffenjdhaftlich
grundgelegt.

Die Religion will nun itberhaupt im Glauben an Gott
Cund im Dienfte Gotted jur praftijhen Seltung gebracht werben
und dag Chriftenthum ingbefonders verlangt Glauben an die
gbttlid) geoffenbarte Wahrheit und ein bdiefem Glauben ent-
fprechendes Leben . 3. micht nur, in foweit e3 fich um bdie
etzelnen al8 foldpe Handelt, fondern aud) infofern die Menjdhen
in ber Rirche in eine beftimmte Rechtdordnung eingetreten find.
KRommt die im Sinne des Chriftenthumesd zu vollziehende Ge-
ftaltung de3 Lebend des Cingelnen, fowie der driftlichen Ge-
fammtheit der Kivche, in ber Moraltheologie und in dem Kivdhen-
rechte zu ihrev entfprechenden Dartellung, jo ift e8 die genffen-
barte Wahrheit ald folde, fowie diefelbe zunddhft im Glauben
erfafst wird und weiterhin die Grundlage ded driftlidhen Cingeln-
und Gejammtlebens bildet, welche der Dogmatif ur entfpre-
chenden wiffenjchaftlichen Darlegung zufdllt, fo dap bdiefe {chon
Biedurd) sur Genitge vou der Moral und dem Kirdenredhte, diejen
beibent andeven Bweigen der theoretijchen Theologie, unterjdhicden
erjheint, um nid)td weiter zu jagen von der proftijchen und
Biftorijhen Theologie, von bdenen bdie exjtere in der Paftoval
bie praftijhe Seite dev fatholijhen Theologie, die leptere Die
biftorijdje Seite derfelben in der Kirchengejhichte in bie ent:
fprechende Behandlung zieht. Die entjprechende naturgemdfe
Darlegung der fatholijhen Glaubenswalhrheit ift daber mit
einem Worte die Anufgabe der Dogmatif und Hat bdiefe ihren



— 419 —

Namen eben nitr daber, daf die Glaubenswalhrheit, jowie diefelbe
von der fivhlicdhen Lehrautovitdt Ddefinivt ift, Dogma genannt
wird, Uebrigend handelt e ficd) da nidht Olof wm die von dem
fichlichen Lehramt ald Dogma ftrifte Ddefinivten Glarbens-
wahrheiten, fondern wm bie fatholijhe Glanbendwalhrheit iiber-
Daupt, fowie biefelbe in ber Offenbarungsquelle enthalten ift,
md von Der Rirche irgendwvie al8 joldje begeugt wird, und
wird bdie gange Summe Dder fatholijhen Glaubendwalhrheit,
weldhe ein in fich gefdhlofiened Ganges, ein fefted Syftem bildet,
mit bem usdbructe ,Dogma catholicum® Degeichuet; mu mit
um fo mebhr Recht fithet davum jene theologijhe Digciplin,
teldhe diefed dogma catholicum af3 ihren fadymifigen Gegen-
ftand fich vindicirt, den Namen ,Dogmatif”.

@p tritt benn alfo die Dogmatif im Syjtem bed theolo-
gifhen Studiums al8 beftimmte und befonbere Disciplin auf:
Bon ber Fundamental-Theologie itberhaupt grumbgelegt, bringt
fie eine beftimmte Seite ber fatholijhen Theologie und einen
beftimmten Theil biefer Seite zur entjpredhenden Darftellung.
Dabei erfdjeint jie gevabegu an erfter Stelle auf und madt fie
fi vor allen anbeven befonberen theologijhen Disciplinen
geltend, Dbenn eine gefunde Pragid muf ja immer eine rvichtige
ZLheorie zu ihrer Vorausfepung und Grundlage Haben und dann
gilt e8 Dier gang befonberd eine Prapis, bdie auj bem Grumbde
ber geoffenbarten Wahrheit bajivt ift. Die praftifche Theologie,
weldge al3 Paftoraltheologie die Anleitung sur redten Ber-
waltung ded geijtlichen Wmted gibt, wird bdaher in der Tiefe
der dogmatifd; fejtftehenden Grundjise ded fatholijhen Glaubens
wurgeln, fo fehr fie jonjt der verfdhiedenen Bebdiirfnifje be3
Sebend und den Forderungen der gejunden Vernunjt Recdhnung
g tragen Hat, auf daf dad gottlidge Brot zum wahren Heile
aller Menfdjen gebroden werde, und die Hiftorifthe Theologie,
weldje al8 Rivdengejdichte die Gefdjichte der RKivche Chrifti
borfithrt, wird fid) ftetd an ber im Glauben feftftehenden gitt-

lihen Seite ber Rirdhe bdie vechte Drvientivung Holen, um bei
28



— 420 —

ber ifhr obliegenden Darlegung der menjchlichen Seite derjelben
feine faljchen Wege eimgujchlagen. Sobann hat bdie Moval-
theologie wofhl die genaue und alljeitige Audgeftaltung bdes
driftlichen Cingellebend in dad vedjte Licht u fepen und in
biefem Sinne eine befondere Aufgabe; aber der gottlide Glaube
bilbet ie Grundlage dezd driftlichen Lebensd, wephalb die WMoral-
theologie im Lichte ded fatholifhen Glaubend und nad) den
gbttlichen Novmen dedfelben ihre Aufgabe vollziehen muf und
in diefem Sinne die Dogmatif zu ihrer BVorvaudfepung und
Grundlage Hat. Und weil die Kivche nidht blof eine einfache
Rechtsconftitution ift, bie ald foldye ber allgemeinen menjdhlichen
Rechtsentwictlung unterliegt, fo Hat dag RKivchenvedit nicht Hlof
den Gang der fivchlichen NRechtZentwidlung ur entjprechenden
Darftellung zu bringen, jonbern fie muf fich dabei aud) auf jernes
gbttliche Funbament der Kivche bafiven, weldjes die Kivcdhe nad
ihrer iibernatittlichen ©eite befift, und dad eben die Dogmatit
aufsuzeigen hat, und fo Hat denn auch dad RKirchenvedht die
Dogmatif zu feiner BVoraudfebung und Grundlage.

Dag Wenige, wad wir gefagt Haben, wird geniigen, um
e8 erfichtlich gemacht zu haben, wie die Dogmatit al3 bejondere
Digciplin des theologifhen Studiumd auferfdjeine, und welde
Stellung Ddiefelbe itberhaupt tm Syftem Ddedfelben einnelue.
Wi brauchen dagu nur nod) 3u bemerfen, wie jene theologijden
Disciplinen, weldge die vedte Handhabung der beiden Material-
principe ecmiglihen, ndmlic) vor allem bdie biblijchen, wie die
Ginleitung in bad alte und neue Teftament, die Hevmenentit
und die Cregefe, und alddann die auf die Tradition bejug-
fabenden, wie Patrologie, Symbolif, Avchiologie, momumentale
Theologie, bet der fatholijhen Theologie itberfhaupt, twelde ja
auf der Schrift und Tradition ald den beiden Materialprincipien
bafirt ift, und bei der Dogmatif indbejonders, welche eben aus
Sdrift und Trabition al3 den beiben Glaubensquellen bdie
fatholijhe Glaubenstwahrheit su fhdpfen hat, mehr oder weniger
povausgefest werben und in diefem Sinne alg einleitende oder



ot o

pilfgdideiplinen neben Den eigentlichen Hauptdidciplinen, bder
Dogmatif, Moraltheolngie, Kirdhenvedht, Paftoral= und Kirdjen-
gejdyichte, im Syftem ded theolog. Stubium fid) geltend machen.
$abert wiv aber mit dem Gefagten dberhaupt und im Allge-
meinen bie Stellung evmittelt, eldhe die Dogmatif ald befonbere
Digeiplin im Syjtem ded theologifchen Studiums etnnimmt, jo
gilt e8 nmunmehyr tm CEingelnen diefelbe al3 bejonbere Didciplin
bes theologifhen Studiumd genaw ju havafterifiven und thun
wiv dief, wie wir {hon oben anfiindigten, im zweiten Abjcdhnitte
nach der formellen Seite.

2,

Wenn wir die Dogmatif zunddft in formeller Hinficht
fenmgeichien wollen, jo miiffen wir wobl beachten, daf bdiejelbe
ftrifte baftrt fein mup auf das firdjlidhe Lehramt alg dad Formal-
princip der Theologie; denn mur fo it fie ,fatholijhe” Dog-
matif und Hat ja eben diefed Refultat die Fundbamental-Thenlngie
ergeben. Demgemdh fann ed fid) nicht davum Hanbdeln, bie ein-
selnen Dogmen ded fatholijhen Glaubend im Wege einer dialef-
tijchenn GSpefulation erft ausfindig ju machen und itberhaupt auf
®rund derfelben Wahrheit geltend zu madhen; fondern die nidfte
Jrage Bat fid) vielmehr davauf ju beziehen, wad und iwie dasd
firdhliche Qehramt eine veligioje Wahrheit al3 beftimmied Dogma
beseugt, und fdhon von vorneherein muf dad von dem unfehl-
baven Reframte der RKivdhe in beftimmter Weife alg fatholijcher
Glaubensjab Bezeugte unerjchittterlich feftitehen. Dabei fommt
jebod) su beachten, Dafy nicht Aled und Febed in beftimmter
Weife ald ftriftes Dogma von der Kivche aufgeftellt ift, weh-
halb genau ju ermitteln ift, mit weldhem Grade ber Bejtimmt-
heit etiwa bie RKivdje fiiv ivgend einen Saf einjteht, und weldhe
Glanbenggewifheit demnac) auc) fiiv denfelben pum vovaus in
Unfpruch zu nehmen ift. Auch with bei Ddiefer nid)itliegenden
jaclichen Gypofition des fatholijden Dogma ein Hauptaugenniert

28*



— 422 —

auf die rvichtige Fafjung ded Sinnes der einmgelnen dogmatijchen
Sie in Gemdafheit der ivdlichen Lehroefinition zu vichten fein,
au welchem Cnde indbejonders jeme fivchliche Lehrbeftimmung,
weldje ex professo ben betveffenden Sals behanbelt, w. 3. unter
Bugrunbdlequng dev in jener Beit iiblichen Terminologie, forg:
filtig eingefehen werden muf. €8 werben auf bdiefe Weife die
eimgelnen von der Dogmatif 31 behandelnden Sipe sunddyit ind
vechte Qicht geftellt und damit jene Thefen getwonnen, welde
fofort von der Dogmatit in die entfprechende wifjenjchaftliche
Behandlung zu giehen find.

Obwohl nidhmlich die Wabhrheit ded dogmatijh) von bdex
Rirche Beftimmten eo ipso mit der fivchlichen Lehrbeftimmung
gegeben ift, fo fann fich dod) die Dogmatif mit der Klarlegung
und  Ridhtigitellung  Ddiefer dogmatijhen Sibe im Sinne der
fivchlichen Lehrbeftimmung feinedwegs jufrieben geben; bemn die
bogmatije Lehrbejtimmung der Kivdhe ift ihrerfeits feine will-
titrlicdge, fonbern eine auf beftimmte Griimde bafivte, und Dbiefe
@ritnde Hat demnad) die Dogmatit erfichtlich zu machen, joll
biefelbe anbers dad Prdbdifat der Wiffenjdaftlichfeit verdienen,
indem erft fo der volle Cinblid in die Sace, b. i. aud in bie
Griinde, auf denen fte beruht, gewonnen wird, und demnad
exft in diefer Weife Da3 fatholijdhe Dogma in feiner gangen
Tiefe 3u Tage tritt. Natitelid) wird dief nod) mehr von jemen
Gipen gelten, weldje von der Kivdhe nidht in Heftimmter Weije
befinirt {ind, da diefelben nady aufen fin mur um fo mehr in
ihrer inneven Walhrheit auferfcheinen, je mehr die Griinde u
Tage treten, auf denen eben diefe tuneve Wahrheit beruht. Auc)
muft fo bie Dogmatif nicht blof den gliubigen Katholifen,
fondern aud) den ungldubigen ober anderdglaubigen Afatholifen
ing Auge foffen, und davum muf fie diefem gegeniiber bdie
Gviinde, auf demen die dogmatijchen Sdpe beruhen, nur um
jo mehr aufjeigen, obwohl auch jener durch ein foldjes Ber-
fahren in feinem Glanben durdjaus nicht beeintviachtigt, jondern
mir gefordert wicd., Weldjesd find mun aber die Griinde, die bie



— 423 —

Dogmatif erfichtlich su machen Hat, und in weldhem Sinue
muf Ddiefelbe alfo die eingelnen dogmatijhen Sibe beweifen?

Da bie geoffenbarte gottliche Wahrheit in Schrift und
Trabition afd Den beiben Materialprincipen hinterlegt ift, und
bie fivchliche Lehrautovitit eben aucdh nur aug bdiefen beiden
lobendquellen die zu definivende Wahrheit zu fdhopfen DHat,
jo fann aud) die Dogmatif feine anbeve Aufgabe Dhaben, als
ju geigen, wie die Detreffenden bogmatijchen Lehridte tr den
Glaubendquellen enthalten feien, wie diefelben auf dem Grunde
ber Schrift beruhen und von der miindlichen Ueberlieferung als
gittliche Wahrheit beseugt feien, oder fie Hat fitr die aufgeftellten
bogmatijhen Thefen den Schrijtbeweis und bden Trabitions-
beweid zu fithren. Gehen wiv mmn bavan, dad Verfahren ded
RNitheren u fenmgeichnen, weldjes die Dogmatif bei bem einen
und bei dem anbern eingubalten Hat.

Da nady dem Grgebniffe der Fundamental-Theologie bdie
feilige ©hrift nicht dad alleinige Materialprincip ift, und dem-
nach) nicht jedwede geoffenbarte Wahrheit plan und audgefproden
in berfelben vorjuliegen braudyt, fo famn von vorneherein ein
bogmatifcher Schriftberveid nidht in dem Sinme verlangt werden,
dafy Dei jebem eimgelnen bogmatijdhen Lehriage aufgezeigt werbe,
wie derfelbe Dduvd) bdie Faren uud audgejprochenen Worte dex
Sdyrift bezeugt fei; aber wenigftend o viel muf geltend gemadyt
werben Eounen, daf der betreffende Sap mit dem Gangen ber
Sdriftlefre Harmonive, wenn etwa nidht anddritclich) und aus-
gefproden o dod) implicite in anbdern ausdriidlidjen und qus-
gefprochenen Sdjriftworten enthalten fei, von einem Wiber-
fpruche alfo zwifden diefemt Sape und der Schriftlehre {hon
gav feine Rebe fein fome. Denn die Beilige Schrift ift beftimmt
Gottes Wort und die Schriftlehre ijt gewif die giittliche Wabr-
heit, weRhalb derjelben eine Rehve, bdie etwa auddritclich) nur
in der Tradition auferfdheint, nie und mnimmer widerfprechen
farm, jondern vielmehr biefe mit jener Havmoniven muf. Ausd
biefern Grunde Hat alfo jedenfalld zuerft ftetd der Schriftbemweis



— 424 —

gefithrt su werden, und bie infpivivte Peilige Schrift, in dex
bie gottliche Offenbarung in threm grofen Gaugen den beftimme
teften und concveteften Ausdruc erhalten hat, muf fo su fagen
bon vorneberein den Mafftab abgeben, an dem jeber dogmatijde
Sat it meffen ift und bem Dderfelbe in Der befagten Weije u
entfprechen hat, Wad aber die Cruivung ded bdogmatijdhen
Saped aus den Sdriftworten felbjt anbelangt, fo ift da nad
der Amveijung der biblifhen Cregefe s verfafren, jowie diefelbe
fowol im Geifte des fatholifhen Formalprincipd ald aud) nad
bent Grundiipen einer rationellen Auslegung anguftellen ift. €3
muf fomit da allerbingd mit aller Sorgfalt der jog. gram-
maticalijche Sinn ermittelt werden; jedod) ift dabei auch NRiid-
fiht au nehmen, tmwiefern efwa dad firdhliche Lehramt und bie
heiligen Biter trgend eine Sdyriftitelle auslegen, indem ein an
fich swei= oder mebhrbentiger Sinn in ber beftimmten Faffung,
bert er ba Dbefit, an der Hand der Ilebendigen Ueberlieferung
und durch den die Kivche Gotted leitenden heiligen Geift gavantirt
fein fanm. Dad Aufgebot eine3 blofen philologijdhen, wem
aich) nod) jo gelehrien Wpparated witrde die Schrift vein auf
fich jtellen und fie gamy von der Rirche, der fie itbergeben
wurbe, und von der lebendigen Ueberlieferung, die neben jeber
Sdrift einhergeht, biefelbe evfldvend und begeugend, (odreifen
wollen, wad jhon an und fir fid unguldffig erfdeinen muf,
o) mebhr aber vom Standbpuntte ded fatholijcher Glanbend u
bevurtheilen ift, ber in Ddicfer Weife auf eine vein natiirliche
Bafis geftellt witrde. Underfeitd will aber die Nebernatur bie
Natur nicht verldugnen, jondern auf bdiefer vielmebhr fich auf-
bawen und davum muf wohl der Uebernatur damit Redyming
getragen werden, daf die Auzfpriiche des unfehlbaven Firchlichen
© Rehramtes, jowie die Qehre der feiligen BViter, welde ja in
gans ctlatanter Weife den geoffenbarten Glauben begeugen, nidjt
aufer At gelaffen werden, jo jedoch, daf babei auch duvd) den
rechten nfwand der philologijhen Hilfsmittel der Natur dev
ihr gebithrende Tribut gezablt wird.



Sp wird dennt aljo durdh den dogmatijden Schriftbereis
por Alfemt 1nd jundchit dargethan, daf der fragliche dogmatijdye
Saty auf demt Grunde der Schrift vube, daf Derjelbe, wenn er
vielleidht auc) nicht explicite in Derfelben vorliegt, jo dodh
iedenfalls implicite in derfelben, im grofen Gangen derfelben
ober in anderen da explicite vorliegenden Lehren enthalten
iit. Damit erfdjeint ev nun aber auc) gevabe von den erften
{ebendigen Ovganen getvagen, denen die geoffenbarte Wahrheit
sur Uebermitthmg an die Menjdhheit iibergebent twurde, und ift
io ber erfte RMing feftgemacht, an Ddem fich die weiteren Ringe
der Ueberlieferungstette reifen, weldhe aufpuseigen eben bie
Aufgabe ded Traditiongbeweifed bildet, der fich in Diefer Weife
pon felbft und naturgemdB an den Schriftbeweid anjchliept.
Bemerfen miiffen wir da mur noch), daf Dber Schriftbeweis
feineswegd auf die von Apofteln ober Apofteljdhitlern verfapten
Schriften des neuen Teftamented befchrintt werden darf; denn
went aud) diefe fitv die driftliche Walhrheit gany befjonderd afs
Beugen auftreten, fo ift diefelbe jo in Dem alten Zeftamente,
bag mit dem neuen Teftamente nur Ein Ganged bildet, ein-
geleitet und povbeveitet, und Haben Ehriftus und feine Apoftel
chen aud) die Beiligen Schriften Ded alten Teftamented al3
Gottes Wort Deeugt. Demnady ift der Schriftbeweis aud) aus
dem alten Teftamente u fithren und famn Dder Fall eintreten,
daf ein dogmatijher Sap gevabe durc) dad alte Teftament
ausdriiclich besengt exjcheint, wihrend dief im weuen Teftament,
weil nicht mehr nothwendig, nidt weiter gejdyieht. Jmmerhin
ijt aber bag alte Teftament in feiner BVerbindung mit Chriftus
und den Upofteln, mit bem neuen Teftamente zu beachten, fo
daf Der Schriftbeweis, mag ev mun aud dem neuen oer alten
Teftamente argumentiven, ftetd auf derfelben Bafis fteht, auf
ber, wie gefagt, Der erfte Ring feftgemacht wird, an ber fidy
jofort bie weiteren Hinge der Ueberlieferungafette anreiber.
Wie joll mum aber der dogmatijthe Traditiongbeweid ¢ben Diefe
Ueberliefevungafette aufzeigen?



— 426 —

€3 ift der dyrijtlichen DOffenbarung eigenthitmlich, daf fie
in den Apofteln. ifhren vollen ALIhuf erhielt. Demmach wurbe
bie ganze und volle Offenbarung von diefen bder RKivdje iiber-
gebert und e3 muf eben diefelbe wefentlid) gleiche Offenbarungs-
walbrheit zu allen Jeiten in der RKivche auferfdheinen. Feboch
hat bieh nicht immer in ber gleichen Weife zu gejdhehen, jondern
ed fann jept mehr diefe und jept mehr jene Seite Derfelben
bervortreten, bald fann die Wahrheit mehr in ihren Principien
bald mehr in ihren Confequemgen vorliegen und itberhaupt
tnnen fid) im Baufe dev Jeit verfdhicbene Bebdiirfuifie geltend
madpen, welde eine verfchiedene Applifation der eimen und dey-
felben Walrheit erbetjcjen, fowie auch ber Fovtjchritt in der
natiirlidjen Wifjenjdjaft newe Bezichungen aufzudecen vermag,
in Denen bdie eine geoffenbavte ju der natiivlichen Wiffenjhait
fteht. In diefem Sinne muf e8 demn auch die Aufgabe pes
Trabitiongbeweifed fein, u eigen, wie im Gange der firchlichen
Rehrentwiclung tmmer eine und diefelbe geoffenbarte Wahrheit
beeugt erfdjeint, und Hat fie zu biefem Gndbe im Laufe der
driftlihen Jabhrhunderte bie verjchicenen eingelnen Straflen
gt jammeln, Ddie eben biefelbe eine Wahrheit in der mannig-
fachjten Weife verbreitet. Angebniipft muf dabei nativlicy werben
an die wmmittelbar apoftolijhe Seit, weldhe ingbejonders in der
beiligen Sdjrift beseugt vorliegt, und geht s da fort ju den
Apoftelidiilevn ber nadhapoftolifhen Beit, 31 den Apologeten des
2. Jabrhunderts und itberhaupt su den griechifchen und lateis
nijdjen Biitern und Scriftitellern der patviftijhen Periode, in
beren Sdjriften bdie firdjliche Lehrentwicthung ingbefonders der
evften 7—8 chriftlichen Jahrhunderte gegeben erfcheint. Weiterhin
gilt e3 die fdolaftifhe Lehrthitigleit su verfolgen, fowie
biefelbe im Mittelalter bliihte wnd namentlich im 11, Jahr-
bundevte ihven Hihepuntt erveichte, und fofort die weitere
theologijdhe Sitevatur ing Yuge g1 faffen, fowie fiein der neuen
Beit, wie ingbefonders im 17. Sahrhunderte, su Tage trat. Aber
nidjt blofi burch die theologijhe Qiteratuy als folche und durd



s

bie ©dhriftent der Viiter in erfter Linte muf conftativt werden,
welcdhe Anjdhamtng und Anffafjung von einer Sache in diefer
oder jener Beit Derrjchte, fondern auc) auf anbere Weife, wie
purd) usfpritche von Concilien oder durd) andere officielle
ttenftite, durch die Liturgien und Rituale, monumentale Dent-
miler, Bilder, Sarfophagen u. dgl., ja jelbit durch die Ueberein-
ftimmung dber alten Hivettfer ift e8 erfichtlich su machen, daf
ber fraglie Sapp ber Sadje nach) fjtetd im Bewuftiein der
Rivche gelegen war, und aud) tmmer, wemn aud) in verjdie-
bener Weife, im RLaufe der diftlichen Jahrhunderte begeugt
erfcheint. Und Diefe ganze Darftellung Hat bei den einzelnen
bogmatifdjen Sigen {oweit fortgefithrt su werden, al8 bid ber=
jelbe in bder Dbeftimmten dogmatijhen Form auftritt, die er
yulest durd) die Hrchlide Lehrbeftimmung erhalten Hat und nadh
der bie Thefid vom Unfange an aufgeftellt wurbe. Died hat
indbefonderd ftatt bet den eigentlichen befinivten Dogmen, indem
itber den Beitpunft hinausd, wo bie endgiltige Definition ftatt-
fand, der thatjddliche Beftand ded Dogma nicht mehr weifelhaft
fein famn, und dafer eine weiteve Crfichtlihmadhung diejed Be-
ftandes feine3weqd mehr nothwendig ift; dagegen wird man bei
ben dogmatifdjen Siifen, bie Teine -eigentlichen und ftrengen
Dogmen find, einen foldjen Dbeftimmten Abjdhliefungdpunit
nicht geltend madhen fonnen und finden diefelben ohnehin gerade
in Der fjiingeren theologifdhen Literatur ihre Crirterung, bdie
mehr und melhr die gange Subftany des fatholijdhen Dogma 3u
burdhdringen fich bemithte.

©o wird aljp durch den bogmatijchen Traditiondbeweis
die fatholifche Glaubenswahrheit einereitd in ihrer wefentlichen
Jbentitat unb andeverfeitd in ihrer verjdjiedenen Darftellungs-
weife i den eingelnen fivdhlichen Jahrhunderten aufgezeigt und
vamit der Beweid erbracdht, baf e3 fid) bei der aufgeftellten
Thefis nur um bdie alte fatholijche Wahrheit Hanbdelt, fowie
oiejelbe fchon von Den Upofteln der RKirdje iibergeben wurde
und fie feit den dlteften Seiten in der Rirche bezeugt erjcheint.



— 428 —

Dabei gilt ez aber nicht, die gange Lehrentwidlung in ihrer
gejchichtlichen Genefis aufsuzeigen und zu verfolgen, ivie died
bie Dogmengefdyichte zu leiften Yat, fondern Der dogmatijde
Trabitiondbeweid hat muir su dem beftimmien Bwecde, ber ihm
obliegt unb dev fein anberer ift, al8 ju zeigen, wie ber bdog-
matijhe Sap durd) dad Materialprincip der Tradition hin-
veidgend begeugt ift, fiiv bie eingelnen dogmatijhen Sibe bie
Ueberlieferungdtette in ber befagten Weife zu formiven, und
wird er ju diefem Ende mehr grubpemmweife die eimgelnen MWo-
mente vorfithren, weldje Dden betveffenden Beweid Heryuftellen
geeignet {ind. Uebrigens wird fidh) aud) jo ein gewiffer Fort:
{dhritt in ber Lehrentwichung bemertbar madjen, und wenn died
hier nidht fo wie bei der Dogmengejdhichte in der fortlaufenden
Darjtellung ju Tage tritt, fo wirh ed nur umjomehr i der
Reihe der aufeinanderfolgenden dogmatijhen Sise gefchehen.

Big bhierher wire die Dogmatif pofitiv verfahren, indem
fie naturgemdf die pofitiven Beweisgriinde der eingelnen dog-
matifhen Sige zur entfprechenden Darftellung gebracht Hat,
und wdve damit ihre eigentliche Aufgabe, die ihr ald pofitiver
Dogmatit pufommt, erfiillt. Jeboch) braudyt fie dabei nicht ftehen
su bleiben, jondern famn fie auc) noc) eigens die Stellung der
eingelnen dogmatifchen Sige zur Vevmunft darlegen, in welder
Hinficht fie jobann den RNamen fpeculativer Dogmatif fithrt.
®lauben und BVernunft ftehen nimlich in eimenm foldern Ver=
Biltniffe 31 einanber, daf fie fich) dburchaud einander nicht wiber-
fprechen, und baf bie Glaubendwahrheit entweder ald innerhalb
bes Bermunftbereiches gelegen auch) von der Vermunft vollends
erfafit, durc) einen eigenen Bernuvftbeweis fovmlid) bewiefen
sit werben vermag, ober daf biefelbe ald Den Bereid) ber Ber-
nunft itberfteigend in ihrer Havmonie mit der natiirfichen Wahr-
Beit, in ihrer Congruenz mit den Principien ded natitrlichen
Wifjens aufgeseigt werden famr. Jm lesteren Falle fommt ywohl
fein eigentlicher Bernunftbeweis ju Stande; jedodh audh jolde
Unalogie- und Congruenzbeweife, wie man fie nennt, dienen



— 429 —

bagu, einen tiefeven Einblid in dad Dogma zu gewinnen, bdie
eimgelen Momente Ddedjelben Dbeffer feftzuhalten und jo den
Glauben an dasfelbe mit griferer Lebhaftigleit und defto mehr
praftifhem Nuben zu leiften, indem bder Menjd) nady feiner
gangen Natur eben dadjenige um fo lebhafter erfaft und um
fo reichhaltiger verwerthet, wad und jemehr ev ed erfaft. Muf
man aud diefem Grunde einen devartigen Vorgang und iiber-
haupt die jpeculative Dogmatit mur billigen, fo fommt bdabet
pod) zu beadhten, daf fie erft in zweiter Qinie auferfdheint und
die pofitive Dogmatif yu ihrer Borausfesung und Grundlage Hat,
wie man benn aud) indbejonders bei ben Analogie- und Congrueny-
beweifen nidht etiwa die Momente des Dogma fidh nady gewiffen
vorgefafiten philofophijden Meinungen surecdtlegen daxf, jondern
vielmehr eben diefe bogmatifdhen Momente al8 eben o five Preiler
betvachten muf, welde die Speculation durd) eine entjprechende
Briicke mit einander verbinden foll.

I der bejagten Weife hiitte aljo die Dogmatit bie Berweis-
fithrung der eingelnen dogmatijchen Sige u threm vollen Ab-
jdhlupe gebradht. Buerft in ihrer pofitiven Grundlage aufgezeigt,
haben biefelben fobann aud) eine entfprechende rationelle Be-
gritnbung erfahren, und verjteht e3 fich nun von felbjt, wenn
wiv bemerfen, daf feinedwegd bei jedem bdogmatijdhen Sabe
alle bie verfdhiedenen Seiten der Beweisfithrung in gleider
Ausbdehnung z1t behandeln find. €3 witd bvielmehr nac) Be-
hitrfniB, ingbefonderd aud polemifhen Riidfidhten, jest mehr
pem Sdriftbeweid und jebt mehr dem Traditiondbeweid Auf-
merfjamfeit juzwwenden fein und fann oft aud bem Grunde
eine eigene rvationelle Begriindung entfallen, iweil eine fjolche
fhon in ben Schriften der Viter ober in ber theologijdhen
Literatur itberhaupt, auf die jich der Trabitiondbeweid begieht,
porliegt. Mup aber dad gamge bidher angegebene Verfahren
alg ein durdhaus wiffenjchaftliches begeichnet werden, indem
man fid) dba bemiiht, die Sache aus ihren Griimden zu erfafjen,
wie bdieg Ddie Wnfgabe ber Wiffenjchaft ift, fo verlangt bdie



— 430 —

Wiffenjdaftlichfeit be3 BVerfahrens aud) nod) eine entfpredjende
norduung ded gamgen von der Dogmatif it Behandlung zu
siehenden dogmatijhen Stoffes. Hiedurd) wird ja die inmere
Wahrheit bes fatholijchen Dogma mur um fo mehr exfichtlich
gemacht und die vedhte und volle Klavheit erziclt, was ja
gleichfalls bie Aufgabe der wahren Wiffenjchaft ift. Diefe An-
ordmung wird mm jedenfall3 eine ovganijdhe und fyjtematijhe
fein mitfien; benn bie Wahrheit bildet ein organtfhes Ganjes,
bad von bejtimmten Principien getragen ift und in Harmonijden
@iederungen verlauft, und indem died zur Darftelung gebradt
wird, entwidelt fidh) ein ganzes Syftem. Wie aber fpeciell diefe
organifche und fyftematifhe nordmung auszufallen Hat, dad
hangt von dem befonderen Chavafter ded ju behanbdelnden
Stoffes felbjt ab, wefhalb die Dogmatif feinedwegs in Der
Weife einer vein philofophijdhen Spefulation gewifje allgemeine
Sie anfauftellen Hat, aus denen fid) die anderen fpiteren in
confequenter Folgerung allmilig ergeben, fondern da ba3 fatho-
lijhe Dogma mchr oder tweniger etwad pofitiv Gegebened ift,
fo muf jih bie von bder Dogmatit eingubaltende Anordbnung
pe3 ©toffed undchit auf a3 biftorijh gegebene Dogma
begiehen und bHat fie fobann eben bdiefes Giftorijd Gegebene fo
qu gruppiven, daf der ovgantije Nexus erfihtlich twird und
bie gange Darftellung ald Syftem fidh davatterifict. Daf dabei
nidht tmmer die fortlaufende Reifenfolge mit Der biftorijchen
Qehrentwidhung sufammenfillt, dasd untexjdheibet eben yoieberum
biec Dogmatif von der Dogmengejchichte und terden fich audh
Bfter 3uv entfprechenden Abrundung 3wijden bden eigentlichen
bogmatifen Sien theologijche Schluffolgevungen einveihen, die
ber Sdjarffinn bed8 Dogmatifers aud den dogmatijchen Shgen
sieht, und durch die dad gange bogmatijhe Gerippe fo su jagen
mr um fo mehr Fleijch und Leben gewinnt.

Damit find wiv mun jdon bei dem von der Dogmatif zu
behandelnden Stoffe felbjt, aljo bei der materiellen Seite der



— 431 —

Dogmatif angelangt, der wiv Den folgenden wnd lebten Ab-
fchnitt widmen yollen.

5]
.

Wie wir Gereitd oben fagten, fo bildet im Allgemeinen
nidhts Anbderes den Gegenftand der Dogmatif, al3 das fatholijde
Dogma, fowie dasfelbe in der diftlichen Offenbarung gegeben
ift und von dem firchlichen Seframte ald folche3 Degengt twird.
Die Rivche fat aber allmiihlig diefer duriftliden Offentbarungs-
waheheit in ihren Glaubensbefenntuifien einen immer reidh)-
haltigeren YAuzdruc gegeben und 3 ift das jogenannte apofto-
lijhe Symbolum, weldes hicbei als die Grundlage auferfdeint.
Theils durd) entfprechende Bufibe, wie im nycdno-conitatinopo-
litanijchen, triventinijchen Glaubengbefermtnife, theil burd) aus-
fithrliche Darlegung eingeler Dogmen, wie im athanajianijchen
©ymbolum, ift dev tiefe Gehalt bes vom Anfang an gegebenen
fatholijen Dogma mehr und mehr erfichtlich gemadht worden.
Ueberfauen wiv aber dag Gange, fo duingt fihy uns vor Allem
die aller anderen Wahrheit s Grunde legende Lehre von Gott
fiberhoupt und fodann die fpecifijeh driftlidhe Lehre von et dreis
einigen ®ott insbefonderd auf, womit wiederum ®ott in fjeirter
preifacien  Thitigleitdweife ald der Schipfer, Crlbjer nud
Heiliger (BVollenbder) gufammenhingt. Demnad ivd die Dog-
matif ihre dogmatifden Stoffe aundd)it nach den fiinf Haupt-
gefichtapuntten abtheilen: 1. de Deo in genere; 2. de Deo
triuno; 3, de Deo creatore; 4. de Deo redemtore; 5. de Deo
sanctificatore et consummatore.

Was fobann bdie einzelnen Hauptabjdnitte anbelangt, fo
fanbelt der erfte von Gott itberhaupt, 1. 3. nicht in ber Hinficht,
wie die Vernunft bieriiber fhon beftimmte Renntnifp  bejibt,
foubern fowie die Offenbarung und hievitber an ber Hand der
Rivdje belehrt und wund in diefer Hinficht weit fichevere und
veidhhaltigere Yufjchliifie gibt als die Blofe Vermumnit. 8 wird



— 432 —

alfo da die Frage geftellt werden nad) dem Gottedbegriffe, dex
Crifteny Gottes ald de3 Einen perfonlichen Gotted, nach dem
Wefjen Gotted iiberhaupt und bden diejes Wejen beftimmenden
Attributen Gottes im Vejondeven und wird die Antwort inmer
i erfter Linie aus bder Offenbarung Heraud gegeben werden.
Crit tn pweiter Linie wird aud) die vationelle Beweisfiihrung
Deveingezogen, die jedod) wm fo weniger eigend hier in der Dog-
matif angeftellt wird, al eine {oldhe bereitd in der Philojophie
und Fundamental-Theologie voraudgegangen ift.

Weiterhin bringt der zweite Hauptabjchnitt die jpecifijh
driftlide Lehre von dem dreieinigen Gott jur genamen und
allfeitigen Darjtellung. Da ed da bdie beiden Nomente bder
Dreiheit und Cinbeit gilt, die jugleidh) mit einander im Dogma
gegebent und verbunden erjcheinen, fo twird bhier vom Bater,
Sobhn und Geift al3 drei von einanber untericdhiedenen gittlichen
Perfornen und von der bie Einheit begritndenden Conjubitanzialitdt
Ded Sohned mit dem Bater und der Conjubftanzialitit Ded
Geiftes mit Bater und Sobhn gehanbelt, und endlich von dem
beibe Momente vermittelnden Urfprungdverfhiltnifle, wornad
per Sofhn vom Bater gezeugt wirh und der Geift vom Bater
und Soht ald aud einem Princip audgeht. Hientit ift aud ein
befondered Berhdltnif bder gottlichen Perfonen nad) aufen ge-
geben, in weldjer Begiehung dem Bater die Schopfung, dem
@ohne bie Crldjung, dem Geifte die Heiligung indbejonders
jugefdrieben wird, obwohl bie Thatigleit der gottlicdhen Perjonen
nad) aufen feine getheilte fonbern eine gemeinfame ijt. Aber
ebent diefe befondere Stellung der eingelnen gittlichen Perfonen
in biefer gemeinfamen Thitigkeit nach aufen berechtigt au einer
gefonderten Betvadhtung, nachbem einmal nach dem Beugniffe
ber Dffenbarung Gott ald Sdhspfer, Crlofer und Deiliger
(Bollender) nad) aufen in die Thatigleit getveten ift. Wie jdhon
gefagt wiurbe, fo ift Dief der Gegenftand der folgenden brei
Hauptabjdnitte.



— 433 —

Sm Ovitten  Hoauptabjchnitte fommt alfo Gott ald bder
@dopfer in Betvacht. €3 muf da bag Sdhipfungddogma nad
allen Seiten entwicelt werden, und da mit der Shvpfung aud
der ortbeftand der Sdhopfung auf's Junigfte zufammenlingt,
fo mup jofort die Crhaltung und Regierung bder Welt ober bie
Qefjre von der gottlidjen Provideny zu ihrer alljeitigen Witrdi-
guntg gelangen. Dabei fommt aud) nod) mehr die Stellung zur
Gpradje, welde bdie Ddrei gottlichen Perfonen zur Sdhbpfung
einnehmen. Da aber die Sdhopjung Gotted thatfddhlidh) fich in
dret Rlafjen von Gefdhopjen vollzog, jo geniigt nidt blof bie
Borfithrung der Weltjhopjung im Allgemeinen in Gemdftheit
ber Offenbarungdgejchichte, foubern e muf aud) tm Cingelnen
bargelegt werben, wad fich auf bie Cngel und Menjchen al3
bie befonderen Gejchipfe Gotted besieht, demen Gott eine be-
ftimmte Stellung im Drganidmug der Schipfung amwied und
bie burc) ihren Freibeitdgebrauch auf bdiefe ihre Stellung einen
Bejtimmten Cinflufp ausiibten. Chen ber Freibeitdgebraud) mum,
pen die Menfchen in der Urfiinde in falfcher Weife madhten, Hat
bie Cridjung nothwendig gemadyt, die, an und fitr fid) mbglidy,
von ©otted Barmbersigleit bejchloffen wurde, und ergibt fidh
bamit von felbft Der Uebergang zum ndchjten Hauptabjdnitte.

Sn biefem vievten Hauptabidynitte namlid) wird Sott ald
per Grldfer in Betrad)t gezogen. Nadhdem da Junddft erfichtlich
gemacht ift, in weldhem Sinne Gott nach) dem trinitavijdhen
Lerhaltnifje alg Crlofer s faffen ijt, wird fofort von bder
Perfon ded Crloferd und aldbann von defjen Worten gehanbelt.
In der erfteren Bezichung fommen zundchft die beiden Seiten
sur Darftellung, die gbttlidhe und die menjdliche, weldhe in dex
Offenbarungggefchichte an dem Crlbfer su Tage treten und nad
und nady in einer complicivteren Weife in der Firthlidjen Lehr-
entwiclung audgejprochen werden, worauf dag an dem Erlbfer
fid) gleichfalls geltend machende Dioment der Einbeit feine
allfeitige Witrdigung erfifhrt. Jn der lepteven Hinficht aber ijt
bic Sprache von dem Lehr- und Prophetenamte Chrifti al3 die



PR L < T

434 —

Gridfung einleitend, von dem in Chrijti Tod gipfelnden Priefter-
thum al3d bie Crlbjung objeftiv vollzichend und von dem Kinig-
thum Chrifti al8 die Crlofung an bdie eingelnen zu erldjenden
Subjefte vermittelud. Da mun eben in biefer Bermittlung der
Grlofung an bie eingelnen zu erlofenden Subjefte fid) Gott al3
$Heiliger und Vollender bethitigt, jo erfcheint hiemit der natur-
gemife Uebergang zu Dem fituften und lepten Hauptabjchnitte
gegeben.

$ier ift wieberum jundchit erfichtlich u machen, in weldjem
Sinne Gott nad) dem trinitarifchen Verhdltnifie als Heiliger
und Bollender 3u gelten hat, womit eben ber Sujanmmenhang
mit bem zweiten Pauptabidnitte gegeben ift, der, wie gefagt,
bie weiteren Hauptabidnitte in gewifjer Weife grundlegt. Hanvelt
e fid) aber ba wefentlich um Dden im Heildprocefje thitigen
gittlichen Faftor, fo gilt e8 munmehr eine alljeitige Kenngeid)-
nung diefed gbttlichen Faftors, fowie er in der Offenbarvung
a3 Gnade Gotted auferfdeint, in welder Hinficht von bder
principiellen Nothwenbdigleit dev Gnabe, von deren Wefen, dad
ingbefonbers thr Berhdltnif sum freien Willen bdeg Wenjdjen
daratterifivt, von deven Ausdtheilung von Seite Gottes und von
pen mit Hilfe diefer Guabde durch den Menjchen evsielten Friichten
dbie Rede ijt. €3 fommt da die gange Heilslinie ded eingelnen
Menjchen in Sidt, angefangen von der Bedeutung ded nenfd-
licgen Hanbdelnd von der Guade und obhne Gnade durd) das
mit der aftuellen Gnade bewertitelligte iibernatiteliche Hanbdeln
und dburd) bdie in der Heiligmachenden Gnade jich) vollziehende
Heiligung und Redhtfertigung Hindurd) big zu ben im Stande
ber Gnade gewirften verbienftlichen Werfen, wobei ber im
Heildprocefie thitige menjchliche Faftor nur in feiner princi=
piellen Beziehung, nidht jedod) im Detail sur Darftellung tommt,
weld) letered ja bie Moraltheologie zu leiften hat. Weil aber
ebent principiell das Heil ves Menjchen fich nicht ofhmne defjen
entjprechende Mitwirfung vollzieht, fo bedarf der Menjch ent-
fprechender Ovgane, weldje ihm diefe principielle Mitbethatigung



— 435 —

it per vechten MWeife ficher ftellen. Diefed entfprechende Organ
ift mun in erfter Qinte die Rivde afl8 bdie lebendige Stellver-
treterin  Chrifti, welde deffen dreifaches Heiliged Amt zum
Behufe der Jumitthung der Crldfung an die gange Menjchheit -
big an bas Cnde ber Beiten fortjest, und welde dem Menjdjen
burdy ihr Sehramt die Wahrheit Yehrt, duvd) ihr Priefteramt
bie Gnabden jufithrt und dburd) ihr Regievungdamt in Heilfamer
Bucht und Ordbmung erhalt. Jn diefem Sinne hHanbdelt denn bie
Dogmatif aud) eigens von der Kivdje, “chavafterifivt deven un-
fehlbares Qehramt, erweift ihr neuteftamentliches Priefterthum
und ficpert ihre giittliche Regierungautovitit, fo daf fie woh!
theilweife biefenn @egenftand mit der Fundamental-Theologie
gemein hat, dieferr jedoch) nur nac) einer beftimniten Seite und
i ftreng bogmatifer Form behanbelt. Judem muin aber die
Rivdje ihres priefterlichen mtes ebent dadurdh zu walten Hat, daf
jie bem Menfdjen die Gnade Gotted jufiihrt, durdh die er erft
eine entjprecjende Peildthatigheit su dufern vermag, und inbem
hiesit eben wiedevum beftimmte von Gott verordmete Organe
exforberfidy find, al3 weldje dag Opfer und bie Satramente ju
gelten Haben, fo muf bie Dogmatif weiterhin von dem Vief-
opfer und von den Safvamenten Handeln und mit deren all-
feitiger Wiirbigung ben gamgen Heildapparat um Abjchlufje
bringen, in bem fich ®ott al8 der Heiliger bethatigt, und in
bem fich die Deiligung bed eimzelnen Menjdjen vollzieht. Da
aber biefe Peiligung yum Bwede der endlichen BVollending und
Bejeligung dedfelben ftatthat, o gilt e8 noch diefe im anbderen
Seben fid) vollziehende Vollendung yur Darftellitng 1 bringen
und in diefem Sinne die dbogmatifhe Lehre von Hinumel, Holle
und Fegefeuer abjuhandeln. Und weil nidt Hlof der eingelne
Weenjch, fonbern die gamze Menfjdhheit, ja die garze Schipfung
ibre endlidje Vollendbung findert foll, fo ift zulest nod) bie
Spradje vont der allgemeinen Anferftehung der Todten und von
bem fiingften Geridjte.

29



— 436 —

©o hidtten wir alfo den von der Dogmatif in Behandlung
au zichendben Stoff jur Darjtellung gebracht und bdiefelbe fo
nady ihver mateviellen Seite djavafterifivt, freilih nuv iiber
fichtlich und ofne immer in dag eingelne Detail eingugehen. €3
witrbe und died aber aud) zu weit fithren und halten wiv e fitr
unferen Bwed aud) gav nidht fiiv nothwendig. Denn ed jollte
mue erfidhtlich genacht werden, wie der bogmatijdje Stoff jowoh!
nach feinem Biftorijd) gegebenen Beftande al3 aud) nad) feinem
organijgen Nexud in eine fpjtematijhe Anordnung gebradht u
werben vermige und glauben wiv diefen Jwed zur Geniige
erveicht 3u Haben. Uebrigens wirh €3 bei ber Detailausfiihrung
ingbejondersd barauf anfommen, daf bie eingelnen Thefen eine
jolche Aneinanderreihung erfabhren, daf ber vorhandene Nerus
in Der rvechten Weife su Tage tritt, der confequente Fortjdritt
fid) erfichtlich macht. Dauptthejen und Nebenthejen, principielle
Giige und Folgerungen miiffen in einer jolden Reihenfolge
aufgefithrt werden, daf ihre Stellung uud Bedeutung im Syjtem
bes fatholijchent Dogma genau auferjdeint und dad Gange fidh
al ein woblgeordueted und barmonijdjes Gebaude augnimmt.
Wird hieburd) nicht wenig dasd Stubdium exleichtert, jo empfiehlt
ed auc) von voruneherein die Wabhrheit ber Sacdje und fommt
ebent o ber Dogmatifer, wie wir fchon oben bemerften, jeiner
wiffenjdjaftlichen Aufgabe allfeitig nad). Sobann Laft fid) iiber-
Haupt in einer allgemeinen und itberfichtlichen Kennzeidyming
per Sadjlage, wie fie bie hier niedergelegten Gedanfen geben
jollen, feinediweg exfcdyopfend und endgiltig bas gange dogmatiice
Syftem vorfithren, jondern die Detailausfithring wird immterhin
Mandjes in anbderer Weife ergeben und Hie und da eine andere
Anordnung evheijden. Deffenungeadytet bleiben aber die Hauptge-
panfen in ihrem Recyte beftehen und Haltenwir die gegebene Darftel-
ung fit geeignet , die entfprechende Orientirung in der fraglichen
Sadje 3u geben, jowie wir diefe uns zur Aufgabe gemadyt Haben.

Bum Sdlufe wollen wir nur nod) einige BVemerfungen
bingufiigen. €3 fann ndmlid) jest nicht dem gevingften Bweifel



— 437 —

mehr unterliegen, wie bdie generelle Dogmatit mit Recht al3
Sundbamental-Theologie von bder fpeciellen Dogmatit getrennt
wurbe, und daf fic) bdiefe ale die befondere Disciplin der Dog-
matif in jeder Weife fowohl nad) Form als Jnhalt geltend
mad)t. Bon der Fundantental-Theologie fchon durd) die gamge
Ut und Weife der Behanbdlung des Gegenftandes unterjchieben,
hat fie mit devfelben mur einen Heinen Theil ihres Gegenftandes
gemein und von der Moraltheologie und dem Rirdjenvedte
fdpeibet fie fofebr der verjhiedene Gegenftand, daf fie in gewifjer
Beife die Bovausfepung und die Grunbdlage diefer theologijden
Digciplinen u bilben hat. Die Moraltheologie bafirt auf den
burc) bie Dogmatif fidjer geftellten Principen des gisttlichen
Deilswillens, nidjt fie felbft aber Handelt von biefen Principen,
jonbern vow dem auf biefe Principe gebauten wnd nacy den-
felben gejtalteten Seben be3 Menfdhen; und Has Kirchenvedt
mimmt die von Dder Dogmatif erwiefenen dogmatijhen Sige,
weldye die gottlide Seite der Rirdje darakterifiven, ald eben
jo viele Arionten hin, um ihrerfeitds auf Grund derfelben der
menjd)lien Rechtdentwidling die rvechte Witrdigung sufommen
su laffen, weldge die Rirdje ald biftorijche Rechtsinftitution im
geordueten Bufammenleben einer Bielbeit befit. Bringen aber
iiberhaupt Dogmatif, Moraltheogie und Rirchenved)t die gamge
theovetijdje ober bottrinelle Seite bder Theologie zum entfpre-
denden Augdrud, jo hat bag Studium ber Theologie nady
ihrev boftrinellen Seite fid) eben auch durch die Dogmatif u. 3.
in ecjter und gany vorziiglicher Weife zur Geltung bringen,
und ift e3 eben bdie Dogmatif in ihver Gigenjchaft al3 bejondere
Digciplin, weldje dem Theologen in dem Tempel des theologifchen
Gtudiumg ald erfte Hauptdisciplin entgegentritt, nacjbem ex
iiber die Schwelle der Funbamental-Theologie in die eigentliche
Dalle biefes Tempels eingetveten und filr diefesd Specialftudium
burdy die theologifdien Hilfadigciplinen entfprechend ift beféibigt
worden.

29*



