— 876 —

ber Proteftanten dort al8 giltig angefehen werden fonnen, wo e
ihnen unmdglic) ijt, die triventinijhe Chejdhliefungsvorjdhrift su er-
fitllen (vgl. N. v. Scherer, Hanbdbuch des Kivchenvechted, Graz 1891,
II. 1. &. 217; Kutihter, Cherecht, Wien 1856, 1. S. 463 fj.;
Beving, Avchiv fiir K. R., Bo. 61, J. 1889, &. 213). Diefe Un-
mbglichfeit tvitt aber faft immer ein, ba e3 Den fatholijdhen Pfarvern
verboten ift, bei der Chejchliepung der fatholifen zu intervenieren
(v. Scerer a. a. ©., Unm. 242). Wenn aljo der Ehe wifdhen
Bhilibert und Silvia fein andered trenmended Hindernid entgegen-
ftand, fo ijt diejelbe Hochit wahricheinlich ald qiltig zu betvadjten;
und e3 idve jomit eine legitime Che zwijchen Philibert und Lilia
ausdgejhlojfen. Daber miijste der fatholijhe Seeljorger bdie Ldlia
bringend aufforbern, den Gedanfen an dieje BVerbindung aufjugeben
und von ihrem CEhevorfhaben abjujtehen. Wenn ed fid) jebod) um
eine gan Definitive und peremptorijche Entjcheidung iiber die Giltig-
feit jener proteftantijhen Ehe Hanbeln iwiirde, fo miijdte man Dbie
Angelegenbeit dem Urtheile de3 apoftolijhen Stufhled unterbreiten.
Trient. PBrofefjor Dr. Jojef Niglutjd.

III. (Fragen and der Movaltheologic bei einer
Profefjur-Concursdpriifung.) Bei der concurdartigen Pritfung
aug der Moraltheologie zur Crlangung bder Lebhriahigleit filr eine
theologifche Lehranftalt wurden dem PritfungScandidaten fitr die jwei-
tagige {chriftliche Claujurarbeit jolgende vier Fragen gegeben:

I. Quibus momentis probatur praestantia Kthicae christianae
prae ethica philosophica?

IT. Quaenam sunt variae regulae peccata gravia et levia
discernendi?

III. Quaenam sunt causae a restitutione excusantes?
Cavendum est a causis imaginariis et fictitiis, quid desuper
dicendum?

IV. Ascesis christiana quaenam criteria proponit in discer-
nendis visionibus et extasibus?

Diefe Fragen macjen dem Manne, der fie nanensd ded fiirit-
bijchdflichen Ordinariates N. aufgegeben hat, alle Ehre, er fennt den
weiten Umfang jened Gebiete3, iiber welched fid) der Lehrvortrag
aud der Moraltheologie an einer theologijchen Lehranftalt zu ver-
breiten hat. Bejonbers Hervorzubheben find in Ddiefem Sinne die e
Fragen I und IV.

Die 1. Frage fordert von dem fiiv dag Lehrfach der Moral-
theologie su approbierenden Canbdidaten die griindliche Kenntnis der
Moralphilojophie, ofne biefe wird er nidht imftande fein, die ge-
ftellte rage griindlich und umfafjend su beantworten. Diefe Kenntnis
jdjuldet er aber auch) dem Amte, das er fibernefuien will; Denn von
ber Moralphilojophie entlefnt die Theologie jo viele Termini tech-
nici, Definitionen, Crfltivungen, Eintheilungen, Beweife w. . w., dajs



e

fie ifr gewiffermagen unentbehrlich ift. Wenn der HL. Alphonjus
jchon von dem Amte ded Betchtvaters jagt, dasjelbe erfordere gewiffer-
magent eine Kenntnid aller anbdeven Wiffenichaften, Wemter und
Riinfte, tmdem die Moralwiffenhaft jo verjdjiedenartige Gegenftinde
umfajje (vgl. Hom. Ap. Traect. XVI. n. 99), jo muj3 dag umjo-
mefr vom Amte dedjenigen gelten, der ben jufiinftigen Beidhtvdtern
diefe Wifjenichaft beisubringen Bat, gelten in3bejonders in Bejug
auf die Moralphilojophie, diefe jo nothwendige Hilfdwiffenjchaft der
Moraltheologie. Die vorerwdhnte I. Concurdfrage mufd demnach
al8 fehr gut gewdhlt und al8 Hochjt bevechtiget beseichnet werden.

Gang dasjelbe gilt auc) von ber IV. Frage, welche Das weite
und dunfle Gebict der Myftit und der Wjcetif berithrt.

Die chriftliche Ujcefe ift die BVollendung und Vollfomumenbheit
aller Moral. Die Theologia mystica bezeichnet cl. Miiller als eine
eigene theologijche Difciplin mit der Vemerfung: ,Possunt tamen
et passim etiam solent materiae huc spectantes Theologiae
morali inseri“. (Introd. § 7. n. 3.) Unter demjelben Gefichtepunite
Hat auch der Hl. Alphonjus wenigftensd die Hauptpunfte der drijt-
lichen Afcetif und Myftif in jeine Moralwerfe aufgenommen, be-
jonderd in bie Praxis confessarii al8 nbhang jzur Moraltheologie
und in den Homo Apostole. ebenfalls al8 Unhang. Der Heilige
seigt Dier guerft die $Pflicht, welche die Beichtvdter haben, aus den
LPonitenten nicht blof dag Lajter Herauzjureifen, jondern auch) die
‘Tugenden in diefelben hineingupjlanzen. ,CEine volfommene Secle
fHat vor Gott einen groferen Wert als taujend unvollfonmene. Wenn
aljp ber Beichtvater erfennt, dajs der Ponitent frei von Todfiinden
lebt, fo foll er allen Fleif amwvenden, um denjelben auf den Weg
der BVollfommenheit und der gottlichen Liebe ju fithren.” Hievauf
hanbelt der feilige Lehrer vom betrachtenden Gebete und von anbderen
Mitteln und NRegeln der driftlichen Vollfommenheit, insbejonders
aber von ben verichicdenen Stufen der BVejhauung, von Dffenbar-
ungen, Cfjtajen u. §. w. Er tadelt dabei jene Bewchtviter, die fidh
bei fehr geringer Kenntnis der Myftif, (qui scientiam mysticam
vix primoribus labris degustarunt), erfiifnen, Seelen gu leiten,
die mit der Gabe der Vejchauung begnadiget jind, (vgl. Monita ad
Confess. n. XXII) und ermafnt (Prax. Confess. n. 126.) ,Der
Beichtoater mufd wohl wiffen, wie er jolhe Seelen ju leiten unbd
bon Tdnjdjungen zu bewahren Habe; denn jonjt witd er ihnen, wie
oer Bl Johannes v. Rveuy bemerft, grofen Schaden ufiigen und
Gott dereinft jtrenge Rechenichaft dafiir geben.” So der fL. Alphonfus.

©Soll aljo jdjon der Beihtvater wenigitens die Hauptregeln der
driftlichen Afcetif und Myjtif gut fennen, um wieviel mehr ntujz diefe
Wifjenjchajt dann erft vom Profefjor der Theologie gefordert werben.

€3 madht aljo auc) die IV. der genanmten Priifungsfragen,
Demjenigen, der fie aufgegeben fat, alle Ghre.
Wicen. P. Jojonn Sdhywienbader C. Ss. R.

58*



