T e

Hoausfrauen die Thitigleit tm Haushalt, namentlich alles felbititdndige
Disponieren ju verbieten. UWm den Kranfen die jtiindliche Qual des
Entid)lutfes su diefer oder jener Thitigleit ju erfparen, vegelt mam
{eptere Durch einen mléTuE]Lhcf)en @tunbenp[an Sedenfalls find fuvze,
langjante, vegelmdBige, Spazierginge anguordnen. Die Vettvube 1jt
auch auf einen Theil Des Tages auszubehnen, aber nicht in das
Belieben bdes Sranfen zu ftellen. Sefhr wefentlich ijt eine vegel-
mdpige Bejchdjtigung, welde den Kranfen bejhdftigt und ablentt,
ofne ihn amjuftrengen und zu verjtimmen. Die iiblichen, gewalt=
jamen Jerjtreuungdverjuche (Concerte, Theater, Gejelljchajten) jind
durchaus zu vevwerfen.” (Prof. Fiehen.)

e weitere Aujgabe der BVehandlung ijt die Sorge fiir
eine gute, frajtige Crndfrung.” (Dr. Kraepelin.) ,Sehr niiph) ijt
eine leichte, hydrotherapeutijche Behandlung. Namentlich wirfen djter
wiederfolte fiihle Wajchungen im Laufe des Tages giinjtig. Abends
ijt eine laue Abwajdhung vorzuzichen. Statt leptever fonn man ge-
legentlich) auch eine Hydropathiiche Cinpactung anorduen. Auferhalb
per Anjtalt ift die Hydropathijche Cinpackung am vathlichjten. Prolon=
gierte Bider (26—28°, 1 Stunde) wirfen auc) oft giinjtig. Hauchen
0t jtetd 3u verbieten. Stellt fid) ein lingerer Stilljtand in der
Befferung ein und droht die Kranfheit einen chronijehen Ehavatter
angunebueen, jo ijt nnhmeqt ein Wedjel Des i’[uttnt[)a[ts geboten;
aljo 3. B. llebeuub[lmg in eine frembde Familie oder in eine RNerver-
anjtalt oder eventuell eine NReife in Vegleitung eines uverldfjigen
Lerwandten oder Freundes.” (Prof. Jiehen.)

3ur Lehre von der othwendigheit der Guade.
Bon Dr. Frang Shmid, Domeapitulor in Briyen.

1. o die grof angelegte Theologia fundamentalis P. Dttigers
von der Nothwendigteit der Offenbarung redet, Heift e$ jur genaueren
Bejtintung ded Fragepunited unter andevem: Spectamus igitur

. hecessitatem revelationis ex parte hominis . . . sed non
singulorum, verum omnium sive totius societatis humanae. Si
enim singulis et universis hominibus supernaturalis revelatio
ad instituendam vitam ratieni consentaneam et ad finis ultimi,
in cognitione et amore Dei praecipue siti, ut in philosophia
morali jam ostensum est, consecutionem moraliter necessaria
diceretur, ne unum quidem, adultum saltem hominem super-
naturali revelationi earentem sive ethnicum istiusmedi vitam
unquam duxisse et beatitudinem aeternam adeptum esse signi-
ficaretur, eadem plane ratione, qua doctrina, secundum gquam
speciale Dei auxilium homini necessarium affirmatur, ut singula
et universa etiam levissima peccata revera vitet, secundum



o RER

omnes exprimit. nullum omuino hominem sine illo divino auxilio
ungquam omnia peccata vitasse vel aliquando vitaturum esse.
[lud autem, gentilium plane neminem hueusque recte ut hominem
vixisse finemque soum ultimum attigisse, probari non posse
videtur. Quare revelatio non dicitur singulis quibusque homini-
bus, sed generi humano necessaria; qua sententia enuntiatur,
utique plerosque, non tamen omnes, homines adultos revelatione
carentes nec secundum naturam humanam vixisse nec ad finem
ultimum pervenisse. Unde patet hane, quam statuimus, reve-
lationis moralem necessitatem intelligendam esse respectu
quidem singulorum hominum sensu latiore, et respectu totius
societatis humanae ut talis tantum sensu stricto.r) Jn dhnlicher
Weife Dbeftimmt auch P. Wilmers tn feinem Werfe De religione
revelata Den Fragepuntt itber die Nothmendigfeit der Tifenbarung,
indem er jagt: Accurate imprimis cireumseribenda est guaestio.
Grenus humanum, non unumquemque hominem nimia difficultate
impediri (a congrua religionis naturalis cognitione) dicimus;
admitti enim potest, plures esse, qui’ difficultate illa non
detineantur.?)

2. Rein aujmerfjamer %enbnc@ter mwb berfennen finnen, daj3
Die (651,1111b fige, die Bier sundchit im Jnterejje der Wpologetif auf-
gefte(lt werden, mit der Lefjre der Dogmatif fiber die Nothwendigfeit
Der ®nabde ﬁcIJ beriihren. Um Ddie§ bejjer zu begreifen, halte man
fich vor Augen, dajs die Dogmatifer indgemein die Nothwendigteit
Der Gnade fiir den LVerjtand oder fiir dag Erfennen und die Noth-
wendigleit der Gnade fiiv dbag Wollen und Vollbringen auf gleiche
Linie ftellen. Wuch bei . Ottiger leuchtet dieje Anjchauung unver-
fennbar bdurd). Uebrigens liegt e3 in Der Matur der Sache, dajs
oie: Upologetif ober Fundamentaltheologie, wo fie von der Noth-
wendigfeit einer itbernatiivfichen Nadhfhilfe der Schwiche unjerver
Natur gegenitber Handelt, ihr Augemmerf wm evjter Linie und fajt
augfchlieplich ver Schwdche unjeres BVerjtandes mwenbdet, wdahrend-
pent der Dogmatifer in jeinen Crivterungen iiber die Nothwendigteit
der Gmnade gany vorberrichend auf die Hilfsbediirftigleit des menjch-
{ichen 2Willens achtet. Died fann Dder Dogmatifer um jo leichter
thun, weil ja bdie Jvethitmer auf veligivjem Gebiete inmmer mehr
oder ‘weniger bverjchuldet, . §. im Willen mitbegriindet exfdjeinen.

€s leuchtet afjo, um e8 fury ju jagen, aus den Aeuferungen
bev borgenannten Theologen der Gedante durch, al3 ob die ftrenge
FNothwendigteit fener Gnadenbilfe, die von den Dogmatifern als
feilende Gnade (gratia sanans sive medltmahs) begeichnet zu werden
pilegt, jich nicht riicEjichtlich) jedes eingelnen Peenjchen, jondern bloh
ritcffichtlich des gangen Gejchlechtes des gefallenen Ydam im allgemeinen

) Tom, I § 14 p. 94, — 9)1. 1. ¢. 2. art. 7. n. 95. p. 82.



Soagy o

genonumen, aufvecht erfalten oder feftitellen liefe.!) Dies beranlajst
ung, den nicht umwichtigen Lehrpunft von der Nothwendigleit der
beilenden Gnabde einer genaueven Pritfung zu unteryiehen.

3. ©o ftellen wir zunddhit die Frage: Darf man eine
grbfBere ober gevingerve Anzahl befonders giinjtig veran-
lagter Jnbdividuen von der allgemein gefhaltenen Lefhre
iiber die Nothwendigteit der Heilenden Gnade ausgnehuen?
Wir glauben diefe Frage entjcdhieden im verneinenden Sinne
beantworten ju follen. — Dem Beweije jdhicken wir drei einleitende
Bemerfungen vovaus. €8 handelt fic) hier um theologijche und nicht
um rein philojophijche Beweife, d. §). um Beweife, die entweder gany
unmittelbar ober doch mittelbar den Offenbarungdquellen entnommnten
find. Bweitens: Jm Wejen der theologifhen Unterjuchung legt es,
bajs man nicht zuerft der Vernunjt ober der natiirlichen Erfahrung
pas LWort gibt, um dann das Beugnis der OffenbavungSquellen den
jo gewonnenen Forjchungsergebniffen anjubequenten, jondern, dajs
man guerft die Quellen dev Offenbarung voll und offen fprechen
[djst und dann dag Crgebdnid diefer Weuferungen mit ben wirklichen
oder vorgeblichen Forderungen der natiivlichen Vernunjtevfenntnis
in Cinflang zu bringen jucht. Cndlich bdrittens: Eigentliches Dogma
ift besitglich) dev Mothwendigleit des gbttlichen Gnadenbetjtandes nur,
bajs ber Menjch ohne denjelben das iibernatiivliche Endziel in feiner
Weife au erretd]en und iiberhaupt jur Crreidhung desfjelben teinen poji-
tiven Scfritt 3u thun vermag. So lange die theologijche Unterjudyung
alfo eingig mit der Mbglichfeit ober Unmdglichteit der einfachen Beob-
achtung ded natiirlichen Sittengefefed und mit der damit jujanmmen=
biangenden Erveichbarfeit eines rein natiirlichen Endzieles jic) bejchiftiat,
fommt das, was bejiiglich) der Nothwendigeit der Gnabde als eigent-
liches Dogma ju betvachten ift, unmittelbar nicht in Frage.

Die Frage fonn alfo nur de fein: Lajst fich der Gedante
oder Dad Bejtreben, von Dder Herfommlichen Lebre iiber die Noth-
wendigfeit der Heilenden Gnabde eine grofere oder geringere Anzafl be-
vorzugter Jndividuen augzunehmen, mit dem, wad die Offenbarungs-
quellen daritber jagen, ober mit all dem, was als geficherted Refultat
ber Dogmatif ju gelten fHat, vollfommen vereinbarven?

1) Der Dogmatifer {toft bei ndherer Pritfung der angefithrten Stelle
P. Dttigers auf eine mehrfache Unbeftimmibeit. BVor alfem nimmt die Stelle
auf die Frage, ob und inieweit der Heibenwelt b. 1. jenen Meenjchen, die nicht
sum Jidhtbaren MReiche Gotted auf Erden gehiven, auf Grund des allgeneinen
Crlsjungsvathichufies und dex Berbienfte Ehriftt tm Geheimen ein gewifjer
Gnadenbeiftand verliehen werde, feine Ritckficht. Fitrd weite ift nicht flar er-
fichtlich, ob fitx gemu{e bennrz,ugte Neitglieber ber bgemenmelr die Crreichbarfeit
des ftbernatiirlichen pber blofy eined natiiclichen Enbdsieled offen gefalten werdent
joll. Cndlid) jcheint P. Ottiger unmitte(bar nicht bon der Sadye felbjt, jondern
pon beren Creisbarfeit zu reden.



- e

4. Bejehen wir und jundd)it die Lehridse, weldhe in den gang=
barjten Hand- und Lefhrbiichern der Dogmatif iber die Nothiwendig-
feit der Deilenden Gnade ung begegnen. P. Hurter ftellt den Sap
auf: Ad observationem totius legis naturalis ethice bonam victo-
riamque gravium tentationum ethice honestam indiget homo
lapsus Dei adjutorio.’) — Dr. Fr. Egger: Tanta est hominis
lapsi infirmitas, ut sine gratia Christi sanante nee totam religionem
naturalem cognoscere nec universam legem moralem observare
nec graves tentationes superare valeat.?) — Scouppe: Necessaria
est Dei gratia homini lapso tum ad plures veritates ordinis
naturalis cognoscendas, tum ad universam legem adimplendam,
tum denique ad graves tentationes superandas.®) — Albertus
a Buljano: Theologi absolute respondent. in statu naturae lapsae
hominem sine gratia supernaturali non posse omnia legis naturalis
praecepta etiam quoad solam substantiam observaret); und wieder:
Certum est, hominem lapsum nullam gravem tentationem absque
gratiae auxilio vincere.?) — P. Gottjried a Graun: Homo indiget
gratia sanante ad servandam totam legem naturalem®); und
wieder: Homo indiget gratia medicinali ad vincendas graves
tentationes.”) — ®otti: Homo lapsus sine speciali gratia non
potest ommia praecepta legis naturalis implere, nee collective
nec divisive; nequidem quoad substantiam ;*) und wieder: Homo
lapsus non potest sine speciali gratia, facta nedum individuo
sed naturae, vincere gravem tentationem.?) — Johanned a Sancto
Thoma: In statu naturae lapsae non sunt vires in voluntate ad
resistendum tentationibus gravibus sine speeiali gratia Dei et
consequenter neque ad faciendum illa opera, quae ad sui per-
fectionem exigunt victoriam gravinm tentationum vel impletionem
omnium mandatorum saltem virtualiter.19)

5. Der Wortlaut all diefer LQehriipe ift ein devartiger, dajd
ev fiir die Abjchwachung der allgemeinen Lehre im hier gemeinten
Sinne, d. h. fiir die Ansnahue einzelner oder mehrever Individuen
feinen aum bietet, Denn alle dieje Thefen haben offenbar zunddit
und unmittelbar nicht die Menjdhheit ald ovganijches Ganges, jondern
Den Cingelnmenjchen im uge und fie fingen dabei gany allgemein.
€3 gibt allerdingd Dogmatifer, die entweder in der Formulierung
per emnjdlagigen Lehridpe felbit oder in den beigegebenen Crlduterungen
gewiffe Abjchwichungen oder Bejchrantungen einflieen laffen. Wiv
meinen bdabei nicht die anderweitiy Hochwidhtige Bemerbung, dajs

) compend. theol. dogm. tom. IIL. n. 44. — 2) Enchiridium dogm.
special. n. 349. — 3) Elementa theologiae dogmaticae tr. [X.c.1.n 114. —
4) Institutiones theologiae dogmatico-polemicae part. 4.sect. 1. ¢c. 2.art.3, —
9) Ibid. — ©) Institutiones theologiae dogmaticae specialis par. IV. ¢. 2.
art, 1. — 7) Ibid. — #) Theologia scholastico-dogmatica tract. de gratia q.1.
dub. 7. n. 5. — ¢) Ibid. dub, 8. n. 15. — 1%) Cursus theologicus in 1. 2. S.
Thom. disp. art. XIX, 4, n. 7.



e N

mat e$ bier, o weit von der {ibernatiiclichen Heilstiichtigeit der
Traglichen Werfe abgejehen wird, nicht mit einer phyjijchen, jonbdern
blop mit einer movalijchen Nothwendigteit dev Gnade 3u thun hat, der
auf Seite des im gefallenen Jujtande befindlichen Menjchen feinesmwegs
ein abjolutes oder phyfijches, fondern nur ein moralifches Unver-
mibgen entjpricht. Dem Gegenftande unjever Unterjuchung ndber
liegt Die bon manchen Theologen beigefiigte Vemterfung, dajs jernes
Unvermbgen, wovon bier die NRede geht, verfchiedene Grade oder
Abjtufungen guldjst. Nod) bemerfensmwerter erjcheint e8, wenn manche
offen exfldren: Soferne man in vorwiirfiger Frage von einent wahren
Unpermbgen, das gefantmte Natuvgefes zu erfitllen und alle Ver-
judpmgen abpuweifen, fprecien wolle, miijfe man eine langere Jeit-
dauer ind Auge faffen; denn auf jede beliebig furze Seitfrift fonmne
die allgemein gehaltene Qehre nicht angewendet oder ausgedehnt
werden.t)

6. Was ift von den angedeuteten Einjhrantungen und namentlic
von Dder leftgedachten su halten? — Vov allem madjen wir davauf
aufmertjam, daja die letgedachte Cinjdrantung der Lehre von der
Nothwendigteit der Gnave feinesmweqs mit der anfangs gefennzeichneten
Cinjdyrintung gang auf gleiche Linie geftellt werden darf. Demn
etwad anderes 1t es, glitctlich vevanlagte Jndividuen, 3. B. ecinen
Blato oder Ariftoteles, einfach von dem Gefese jener Nothwendigteit
auggunehnen, fo dafs fie wihrend ihred ganzen langen Crdenlebens
durd) ihve natiivliche Geiftes- und Willenstraft ofne jede Beibilfe
von pben, die den Namen Gnade verdient, von jeder Tobfiinde fich
jreifalten fonnten und vielleicht aud) in Wirtlichfeit freifielten; und
etivas anberes zu fagen: jeber beliebige Menjch fann gelegentlich
unabhingig von jedem Gnadenbeiftande einen Tag oder eine Woche
oder auc) einen NMonat ofne dhwere Siinde ubringen, weil in
diefer Beit feine fdjweven Verfuchungen oder feine bejonders jehwierigen
Prlichten an thn hevantraten. LWas den lesten Punft betrifft, mitfjen
wiv eine newe Unterfcheidung einfithren. Ctwas anbderes ijt es, die
gang unbejtimmte Behauptung aufjuftellen, dajs der Menj) im
allgemeinen ofjne die Gnade Tage, Wochen, Monate und vielleicht
jelbft Jnhre ohne Todfiinde ubringen fonne; etwad anderes, dafs
dies die gange Lebenszeit Gindurch, jei fie iibrigens fury ober lang,
gejchehen fdnne, oder, wm Deftimmter u reden, dajs ein Adamstind,
bem nach Crlangung des vollen BVernunftgebraudies mur noch die
Lebenggeit eines Jahres, ober einer Woche oder eined Tages bejchicden
ift, dieje gange Lebengseit hindurd) allen Forderungen bes natiirlichen
Gittengefees der Hauptjadhe nac) Geniige 3u leiften vermdge, wnd
fo, von der Erbjimde abgefehen, ofme jede jehwere Verjchulbung

Y) Bergl. Suarez De gratia 1. 1. c. 26. n. 4 seqq.; Palmieri, De gratia
actuali thes. 20. n. VI.; Perrone, Praelectiones theologicae, tr. de gratia par.
L. e pro2p..2 5 Pesch, Praelectiones dogmaticae tom. V. n. 147 seqq.



=P i

g Jenfeitd Hindibergehen fomne. Demn im lepten Falle” fommt bei
einent jolchen Jndividuum 3u den itbrigen Vortheilen aud) noch jener
hinju, den bdie Theologen Ddie endliche Veharrlichieit und die ge-
meinen Leute dad Glitcf eines gottjeligen Todes nennen. Des weiteren
fann wman im evften Falle mit mehr oder weniger Wahricheinlichleit
annefnten, dajd in Ddemt Detreffenden Jeitabjchnitte, d. 1. wibrend
jened Taged ober jemer Woche oder allenfalls auch wibhrend jenes
Jahres feine gefihrlichen Verjuchungen und feine bejonders jchweren
PBilichten an den fraglichen Menjchen herantreten. Jm ziweiten Falle
fann dfnliches nicht jo leicht zugegeben werden. Denn jo fallen in
jenen  Beitabjchnitt, jo fury er iibrigens auch jein mag, jedenfalls
bie zwel allerwidhtigiten und entjcheidenditen Jeitmomente Hinein,
ndmlich Der Jeitmoment, wo das jittliche Leben zu beginnen Hat,
und Der Beitmoment des Todes als der eigentlichen Entjcheidungs-
funde. Mit den qedbachten zwei Beitmomenten, oder, wenn man
(ieber will, mit dem Verlaufe der gamgen Lebensfrijt ijt nac) all-
gemeiner uffafjung auch bdie jhweve Pflicht, einen wabren und
entjchicdenen Act dev Gottesliebe ju jepen, ungertrennlich verbunden.
Bubem fonnen insbejonbdere im Falle, wovon wir hier veden, dem
Menjchen von Seite bed bijen Feindes im Verlaufe feiner furzen
Qebensfrift jchwere Verjuchungen wohl unmbglid)y evjpart bleiben.!)

7. Nach diejen vorldufigen Erlduterungen des gamjen Frage-
puntted wollen wir jundchit genauer sujehen, wie Dogmatifer, welche
die jittliche Kraft des Menichen, tm gegebenen, . 1. im gefallenen Ju-
ftande int allgenteinen moglichjt u wabhren bejtvebt find, den Lehrpuntt
itber die MNothwendigleit der heilenden Gnabde auffafjen und jprachlich
sunt Ausdrucke bringen. P. Pejh jtellt in jeinen Praelectiones dog-
maticae diegbeziiglich folgende Thejen auf: In hoc statu non potest
homo sine auxilio gratiae diu servare totam legem naturalem,
ne quoad substantiam quidem.%) — Omni homini diu habenti
usum rationis oceurrunt tentationes tam graves, ut sine auxilio
gratiae eas non possit honeste superare.?) Wie jedermann fithlen
muis, ift dag geflifjentlich diefen Thefen eingefiigte ,,din®, d. i. ,fitr

1) Ritdtfichtlich jener Jndividuen, denen nur eine furze Lebengdamer be-
ichieden tjt, iiber all bieje Schvierigeiten oder Bebenfen fid) hirwegielen, Hieke
nach unjeremt Dafitrhalten fo viel, aldg der Clafje jolcher Menjchen, die durdy
bejonders vortheilfafte Natuvanlagen beqfinjtigt erjcheinen und twobon oben bdie
Fede war, eine Clafje joldger an die Seite jeBen ober untexjtellen, demen das
®litd in bejonbderem Miafe lichelt. — 2) L e.n. 147. — 3) L ¢ n. 156. —
©uare; jagt besiiglich diefes Lefrpunfted: Vera sententia est, hominem lapsum,
gratiae viribus destitutum, non posse longo tempore resistere omnibus ten-
tationibus nee vitare omnia peccata mortalia contra legem naturalem atque
adeo necessariam illi esse gratiam ad observanda omnia praecepta legis
naturae (L. ¢.n. 4.) Garb. Magzella verficht die Theje: Nequit homo in prae-
senti statn absque divinae gratiae auxilio naturalem legem universam diu-
turno aliquo tempore neec, at ajunt, quoad substantiam servare; neque gravem
ullam tentationem vincere, etsi victoria non salutari sed solum sufficienti ad
peccatum vitandum. (De gratia Christi disp. 2. art. 6 § 2 n. 385.)



g e

[ingere Jeit”, fehr unbejtimmt oder dehnbar.t) Scheeben fleidet
jeine Anjicht diber Diefen XLehrpunft in folgende Worte: ,Es gibt
fitr jeden Menjchen mebhr oder weniger fchwere Verfuchungen, denen
er ofjne gbttlige MNachbhilfe unjehlbar unterliegen wird*.?)

8. Nachdem wir das Schwanten der Theologen viiekfichtlich
bes vorwiicfigen Lehrpuntted femnen gelernt haben, ftehen wir tm
Bergleich gur nben?) aufgeworfenen Frage vor dev nod) bejtimmteren:
Ldjst die jtrengeve Anjicht diber die Nothwendigleit dex
feilenden OGmnabde, wie jie in den geldujigften Lehr- und
Handbiidjern der Dogmatif ung entgegentritt und devzu-
folge ingbejondere foldhe Verjuchungen, die ohne qbtt-
lichen Gnadenbeiftand nicdht iiberwunden werden tomnen,
feinem Grdenpilger eripart bleiben, fidy umwiberleglich
beweifen oder doch jehr wabhrideinlich machen? Wir tragen
feinen nftand, dieje Frage ju bejabhen. Sehen wiv ndher zu.
Die Dogmatifer bevufen jich besitglich unjeres Lehrpunttes mit groger
Uebereinjtinumung und metjtens aud) mit bejonderem Nachdruct auf
bag 7. Capitel deg Nomerbriefes. Wie am Tage liegt und allgentein
angenonuen wird, bejdyreibt dev Wpoftel an diefer Stelle die jittliche
Sdywiche und Armieligleit dev gejallenen Menjchennatur. Dabei
hat die vorliegende Bejchreibung nicht jo fajt dag Menjchengejchlecht
als Ganges, wie eg fic) tm duperen Bidlferleben darftellt, jondern fie hat
unmittelbar die Wenjchennatur tm Auge, wie diefelbe im Eingeln-
menjchen leibt und lebt, wie fie jic) in Fithlen und fittlichen Streben
der eingelnen Jmbdividuen fiiv und fitv bemerflich macht. Dev Apojtel
vedet ndmlich zundchit von fich jelbjt; er thut e8 aber unter der
unverfennbaven LVorausjesung, dajs alled, was er von fich felbt
fagt, Der Haupjache nach) von jedem Wdamsfinde gilt, weil ja im
Grunbe genommen alle eimander gleichen. Somit ift eine Unter-
jcheidung zwijchen Alltagdmenjchen und zwijchen jolhen, die bejonders
glitctlich vevanlagt wdren, bier nicdht zuldjjig. ebenber ift zu be-
achten, dajé bei Paulug ritkfichtlich der Veobachtung des Sitten-
gefebes Die negative Seite, d. . die Vermeidung der Sitnden und
die pofitive @eite, 0. b. die Erfiillung der auftouchenden Pilichten

) €8 liegt am Tage, dajs P. Pejhs Thefe fich feineswegs mit ber
Lefjre bect, die wir oben im njchuid an die aus Ditiger und Wilimers ausg=
gehobenent ©tellen gefenugeichnet haben. Denn jene Unjdjauung [Afst, wie ge-
legentlich jchon benterft wurde, auch fitr ben Gedanten Raum, dajs eine feinere odex
qrofere Anzafl von Abamstindern, die eines ldngeven Lebens fich exfreuen, ihr
qanges Leben Hindurd) ofhne Beihilfe der Gnabde, von der Tobdjiinde fid) frei-
halten, was P. Pejhs Thefe offen ausicdhliet. — 2) Handbuch der fatholijchen
Dogmatif, 6. Budh, n. 817. — Bei Scheeben ijt die Formutlierung der Thefe
offenbar ftrenger ald bei P. Pejd). Denn nach) Scheeben bleiben, wenm man dejjernt
Worte genau nimmt, unitberwindliche Verhuchungen feinem Erbenpilger, der dafiix
empfinglic) ijt, erfpart, wdabhrend dies nach BVejdh nur bei jemen utrifft, denen
eine [dngeve Yebenszeit bejchieden ift. — Mit Scheeben find tir aljo dber Haupt-
fache nad) ipieder ur ftrengeren Formulierung bder Lehre guriictgefehet. —
) RBergl. n. 3.

Singer ,,Theol.-pralt, Quartalfdeift’’, IV. 1900. 52




— 794 —

gany auj gleiche Linie geftellt jind. €s mag vidhtig fein, dajs man
aug der vorliegenden Vejdhreibung nicht unmittelbar den Sap hevaus-
fefen fann: Demt Crdenpilger, und Fwar dem einen wie bem anderen,
Degegren int diefem Jammerthale an jedem Tage und vielleicht jogar
in jeder Stunde fchwere oder unitberwindliche Verjuchungen; aber
ben fitr unferen Zweet vollfonumen ausreichenden Sa: Kein Crden-
pilger ift ohne Beibilfe der Gnade und zwar der aus dem Erlbjungs-
verdienfte Chrijti fliegenden Onabde tmjtande, allen unter einer
jehweren Siinde verpilichtenden Anforderungen des natiirlichen Sitten-
gejetes Geniige au leiften, glauben wir Herauslefen u diivfen und
aut jollen. Velle adjacet miti, perficere autem non invenio.?) Wer
mefr ing Cingelne eingeben will, der mag unter andevem an das
erfte und gifte Gebot des Sittengejetes, d. i. an das Gebot einer
fejten und entjcheidenden ®otteslicbe denfen, dag an jeden Erden-
pilger, dev yum vollen Vernunjtgebraud) gelangt, unfehlbar hevantvitt,
mag feine Pilgerreije iibrigens von langer oder von furger Dauer
fein. m e3 offen 3u geftehen, wir jehen nicht, wie der Vevjuch, eine
tiirzeve QLebensfrijt von der allgenteinen Regel augzunehmen namentlich
unter der erjchwerenden LVorausjepung, dajs bejagte Frift gegebenen
Falles die volle Lebensd- und Pritfungszeit des betvefjenden Erdenpilgers
audmacht, mit diefer claffijchen Beweisjtelle filr die Nothwendigleit
ber fHeilenden Gnabde fid) abfinden founte.,

9. Manche Dogmatifer verwenden Hier auch die Stelle aus
Dem Buche ber Weisheit: Scivi, quoniam aliter non possem esse
continens, nisi Deus det.?) Diefe Stelle bite fitr unjeren Fwect
pen Voutheil, dajd fie gany ausbdriictlich den Cingelmenjchen im
Auge Hat. Cbenjo flar ift e3, dajs bder Wann, der Hier Jpricht,
wenn e3 bevorgugte Cingelnaturen qibt, jedenfalld diefen beijudhlen
ijt;*) bafs jomit, was er hier von feiner fittlichen Schwdde ausjagt,
unbedentlich auf alle fibrigen Adamstinder ausgedefnt werden nujs.
Allein der Urtert dev Stelle legt eine Deutung nafe, die von der
nichitgelegenen und vielverbreiteten Deutung unjeves Vulgata-Tertes
bedeutjom abweidht. Daher wollen wir hier auf dieje Stelle fein
bejonderes Gewicht legen.*) Nur fei auf den dogmatijd) bedeutjamen
Umjtand verwiejen, dajs die gewdihnliche Deutung der Stelle auch
nguitin ju ihren Vevtvetern 3ablt und deren Jnfalt jomit wenigjtens
die Bitvgjchaft diefes grofien Kivchenlehrers fitr jid) Hat.

10. Beziiglich des nbthigen Gnadenbeiftandes jur Uebermindung
der auftaucdjenven Verjuchungen bevuft {ich namentlich P. Pejch vecht

1) Fom. VI. 18, — Die ganze Stelle jhlieft mit ben Worten: Video
aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis meae et captivantem
me in lege peccati, quae est in membris meis. Infelix ego homo, quis me
liberabit a corpore mortis hujus? Gratia Dei per Jesum Christum Dominum
nostrum. — 3) Sap. VIIL 21. — %) Bergl. ibid v. 19. — %) Ueber den Sinn
und bdie Tragiveite diejed Schrifttexted beziiglich unjever Fragen mag man unter
anderem Sdjeeben (a. a. O. n. 310) nadlejen. -



S

nadypritclich auf nehrere Stellen des Cvangelimms,?) die von der
Nothmwendigteit des Bittgebeted hanbeln. Der hochgeidibte Dogmatifer
fommt auf Grund biefer Stellen zu jolgendem Schluffe: Ergo sunt
tentationes tam graves, ut homo sine speciali Dei auxilio eas
superare non possit; et ideo omnibus hoc auxilium orandum est.?)
Gang mit Recht; denn e3 ijt befannt, dajs aus der Nothwendigteit
Ded Gebetes auch von Uugujtin und von der Kivche felbit dhnliche
olgevungen gezogen werden. Wir fepen bei: Jit diefer Schlujs
vicdhtlg, o muis er fiiv alle Adbamstinder Geltung Hhaben; denn von
per Pflicht zu beten, Darf gewiid niemand ausgenommnten werben.
Cine weiteve Folgerung (autet: Weil der Heiland tn den angezogenen
Stellen 3u Haufigent, ja zu unabldjfigem Oebete malhnt, weil das
o Bater unjer” nut der auj die Verfudhungen bezfiglichen Bitte, wie
aug der Bitte um das tigliche Brot erfichtlich ijt, vom Chriften oft
und oft oder ndberhin tighd) wiederholt werden foll; jo miifien
fehwere Verfuchungen — ober wenn man Lieber will — BVerjuchungen,
venen ber Menjch ovhne Gnadenbeiftand unterliegt, offenbar jehr
Daufig jein. Wir fragen: Hitte eine forgfltige Abwigung diefes
‘Thotbeftanded den gefeierten Dogmatifer nidht jur Streichung des
ydiu® in feinen Thejen ober wenigitens zu emer gewijjen Ein-
jchranfung diefes jo dehnbaven Ausdructed veranlafjen follen?

11. Bezitglich der Bevjuchungen und deren Gefiahrlicheit bietet
die Deilige Schrijt demt jorgfiltigen Foricher noc) weitere Winfe.
Nach dem Jengnijje der poitelfitviten geht dev Teufel, diefer geborene
Widetjacher deg Menfdengefchlechtes, in ber Welt herum iwie ein
Dbritllender Lowe, und jucht, wen er verjhlingen fomue.?) Dajs man
bier gang vorziiglich an geijtige Nachftellungen, d. §. an BVerfudjungen
it denfen hat, liegt am Tage. Jn dhnlicher Weife vedet auch Paulus
von einem gefihrlichen Kampfe gegen die Midyte der Finfternis.s)
Aus diejen Stellen it insbefondeve flar exfichtlich, dajs blof natiivliche
Waffen in diejem Kampfe nicht ausveichen. Wie mdchtig die Ver-
juchungen des Satans und jeiner Helfershelfer jein fonnen, exfieht man
unter andevent aug den Worten Chrifti iiber die lepten Reiten:
Surgent pseudochristi et pseudoprophetae et dabunt signa magna
et prodigia, ita ut in errorem inducantur; si fieri potest, etiam
electi.?) ngefichts bdiefer unbejtveitbaven Walhrheit jtellen wir fil

1) €3 find die Gteffen Lme. XVIIL 1 seqq. Matth. VI. 13, XX VL 41
— 2) L. e. m. 159. — 3) Die allbefannte Stelle lautet: Sobrii estote et vigilate
quia adversarius vester diabolus tamquam leo rugiens circuit, quaerens quem
devoret; cui resistite fortes in fide. I. Petr, V. 8. 9. — 4) Die Stelle, die tir
Bier tm Auge Haben, lautet: Induite vos armaturam Dei, ut possitis stare ad-
versus insidias diaboli; guoniam non est nobis colluctatio adversus carnem et
sanguinem; sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tene-
brarum harum, contra spiritualia nequitiae in coelestibus. Propterea accipite
armaturam Dei, et possitis resistere in die malo et in omnibus perfecti stare.
Eph. VI. 11—13. — %) Matth. XXIV. 24.

52%



— e

unfeven Jweef namentlich) die Frage: Werden bdie Berjucher bdes
Sdjattenreiches insbejondere jolhe Glicder unjeres Gejchlechtes, denern
von ®ott nur eine gany fuvze Pritfungsseit befchieden ijt, mit ihren
Nachitellungen verjchonen und iiberjehen? Nichts wive bei der all=
befannten Anlage der bbfen Geifter unwahrideinlicher ald eine der=
attige Ynnafme. Cin nabegelegener Analogie-Schlu)3 fithrt vielmelhe
jut demt Gedanten: Alle Menjchen und namentlich jolde, deren Probezeit
jebr furz ijt, Haben fiiv die Tobesftunde von Seite ded Teufels be-
jonders jdhwere BVerfudjungen zu evwarten; gemdp den Worten der
gebeimen Offenbarung: Descendit diabolus ad vos, habens iram
magnam, sciens quod modicum tempus habet.?)

12, Befragen wir nun die zweite Qwelle der Offenbarung,
. 1. Die fivchliche Ueberlieferung. IMit MRecht fchreibt P. Pejdh: In
disputatione cum Pelagianis haec quaestio erat una ex prinei-
palibus, num homo solis viribus naturalibus posset omnes ten-
tationes vincere;?) wir feen bei: et totam legem naturalem
uteumque observare. Bon Dden vielen Seuguiffen der Erblefhre
itber Diefen Punft wdihlen wir jene aug, die fitr unjere Swecke be-
jonders pajjend erjcheinen. Dabei bedienen wir und theilweife auch
jolcher Stellen, welche divect und unmittelbar die Chriftglaubigen oder
jogar die Gevechten im Ange haben und sundchit von der Nothwendigleit
Ded Gnadenbeiftandes zur Beharrlichfeit tm Guten Hanbdeln. Wir thun
Died mit Necht, weil die Nothwendigleit eined bejonderen Gnabden-
beiftandes jur Beharrlichfeit im Guten offenbar in der angeborenen
Sdpwdcdge ober in der Verdorbenbeit der gefallenen Menjchennatur,
die Durch die Taufe und durc) die Nechtfertigunggnade nicht jofort
aufgefoben wird, hren vorziiglichiten Grund hat. Ober wer wollte
perniinjtigevveife weifeln, dajd alles, wad diber das Unvermbgen
pes Gevechten, von der Tobdjiinde fich freizubalten, zu fagen ijt, mit
erhihtemt Nachdruct auf den Menjdjen dtberhaupt und ingbejondere
auj die $Heiden audgedehnt werden mujs? Uebrigend erachten wir e
nidht fitr gutrdglich, in diefer Angelegenbeit die Belegjtellen, weldje
mit den LVerjudhungen fich bejhdftigen und die Belegftellen, twelde
pon der pofitiven Beobachtung des Naturgefepesd veden, jorgfdltig
augeinander zu Halten.

13. Beginnen wir jundchit mit den einfchligigen Entjcheidungen
per Concilien und ded apojtolifhen Stuhles. — Auj der befannten
Synode 3u Diodpolis mujste Pelagiug unter anderem den Sap ver=
werfen: Victoria nostra non est ex Dei adjutorio; und bdafiiv be-
fennen: Quando contra tentationes concupiscentiasque illicitas
dimicamus, non ex propria voluntate sed ex adjutorio Dei pro-
venire victoriam; non enim aliter vernm est, quod Apostolus.
ait: Non volentis, non ecurrentis sed miserentis est Dei. Dad
aweite Concil von Carthago jagt in feinem Schretben an den romijchen

1) Apocal. XII. 12. — 2) L. ¢. n. 161.



e

Stufl: Ex sacrilegis Pelagianorum disputationibus sequi, ut nee
orare debeamus, ne intremus in tentationem. Das Concil von
Mileve trifft die Entjcheidbung: Placuit, ut quicumque dixerit, ideo
nobis gratiam justificationis dari, ut quod facere per liberum
arbitrium jubemur, facilius possimus implere per gratiam; tam-
quam etsi gratia non daretur, non quidem facile sed tamen
possimus etiam sine illa implere divina mandata: anathema sit.
Smnoceny I. jagt in feinem Antwortjichreiben an dag Concil von Car-
thago: Quotidiana Christus praestat remedia; quibus nisi
freti confisique nitamur, nullatenus humanos vincere poterimus
errores. Necesse est enim, ut quo auxiliante vineimus, eo iterum
non adjuvante vincamur, und im ntwortjdreiben an dad Concil
von Mileve: Negantes ergo auxilium Dei inquiunt Pelegiani,
hominem sibi posse sufficere, nec gratia hunc egere divina; qua
privatus necesse est, diaboli laqueis irretitus succumbat, dum ad
omnia vitae perficienda mandata sola tantummodo libertate con-
tendat. Papit Jofimus jdjreibt in feiner beviihmten Tractoria:
Quod ergo tempus intervenit, quo ejus non indigeamus
auxilio? In omnibus igitur aectionibus, causis, cogitationibus,
motibus adjutor et protector orandus est; superbum est enim,
ut quidquam sibi humana natura praesumat. Coleftin I. lehrt
in feinem Sendjchreiben an die Bijdjidfe in Gallien: Nemo etiam
Baptismatis gratia renovatus idoneus est ad superandas diaboli
insidias et ad vincendas carnis concupiscentias, nisi per quoti-
dianum adjutorium Dei perseverantiam bonae conversationis
acceperit. Wir fhliefen Ddiefen Punft mit den Lehrbeftimmungen
bes Rivchenvathes von Trient iiber die Beharelichfeit im Guten. Der
einjchldgige Conon lautet: Si quis dixerit, justificatum vel sine
speciali auxilio Dei in accepta justitia perseverare posse vel cum
e0 non posse: anathema sit.!) Die entjprechende Begriindung
Ddafitv enthilt jolgende Sige: Qui se existimant stare, videant, ne
cadant, et cum timore ac¢ tremore salutem suam operentur in
laboribus, in vigiliis, in eleemosynis, in orationibus et oblationibus,
in jejuniis et castitate. Formidare enim debent, scientes quod
in spem gloriae et nondum in gloriam renati sunt, de pugna,
quae superest cum carne. cum mundo, cum diabolo, in qua
victores esse non possunt, misi cum Dei gratia Apostolo ob-
temperent: Debitores sumus non carni, ut secundum carnem
vivamus.?)

14. Bor allem wire e3 augenfillig eine ganj unbevechhigte
Abjchwdchung Ter vorgefithrten Beugnifje, wenn man diejelben eingig
bon der beiltrdftigen thul[ung pe3 gottlichen Gefefes oder von dem
iibernatitlic) verdienftlichen Siege itber die nmtaucf)enben Berjuchungen
und nicht bon jeder tadellofen Beobachtung des gefammten Natur-

1) Sess. VL ecan. 22, — 2) L. c. cap. 13.



— g —

gejeed ober von jebemt wabrhaft (Bblichen Vejtehen der fittlichen
Qebenstampfe verjtanden wifjen wollte. JIn diefem Sinne jchreibt
P. Befch: Admitti nequit, haee testimonia eo solum valere ut non
possimus legem salutariter servare, cum aperte doceant, nos non
posse abstinere a peceato sed necessario superari concupiscentia,
nisi gratia adjuvet.r) Gbenfo unguldfjig ijt es, die in diejen Beug-
niffen niedergelegten Grundjdse divect und unmittelbar feinedweqs
auf jeden Cingelmenjchen, jondern nur auf die Menjchheit al3 Ge-
fommtheit angwwenden und auf Grund diejer Auffajjung eingelne
bejonbers glitclich veranlagte Jubdividuen von der gemeinen Megel
einfachhin, 0. h. fitr ihve volle und lange Lebensdauer auszunehuen.
Ja jelbit fitv den Gedanten, wenigftens jene Flle, wo diefem ober
jenent Adbamstinde nach Erlangung des Vernunftgebraudes mur nody
eine gany furge Lebensfrift gegbunt ift, ditrften eine Audnahme von
der allgemeinen NRegel sulaffen, bieten die vovgefithrien Seugniffe nach
unfevem Urtheile feinen Plag. Denn fiivg erfte lauten die einjchligigen
Yusipriiche, wie niemand verfennen fann, gany allgentein. Wie
will ferner dev, welcher einmal Ausnahmen im angedeuteten Sinne
fitr guldjfig evbl@rt, jeiner Lebre, wm nicht offenbar zu weit zu
geben, in wirtiamer Weife Schranfen jegen? Was wdre indbejondere
jenen von der Natur oder vom Glitcke bevorzugten JInbdividuen int
Jenieits fiiv ein Log zuzuveifen??) Do) auf diejen Puntt fonmen
wir noc) juriicE. Schlieplich noch eine BVemerfung. Selbit unter dev
Loraugjepung, dajs ed jic) nicht wm die volle Lebens- ober Probe=
frift eines Menjchen, fomdern nur um einen Theilabjchnitt derfelben
fandelt, ndthigen ung die angefithrien Jeugnifje, von der allgemeinen
Jegel itber die Nothwendigleit der DHeilenden Gnade nur gany feine
Bettabjchnitte 3. B. Tage oder Stunden audzunehuen. Man pritfe
unter diefer Nitckficht ingbejondere die Ausjpriiche der drei Papjte
Jnnoceny, Sofinug und Coleftin und man wird jid) diefer Folgerung
nicht wofl verjchliefen fonmen. '

15, Gegen Ddie weitverbreitete, um nicht zu fagen allgentein
gangbare Theje iiber die Verjuchungen und deven Ueberwindbarfeit
oder Unitbevwindbarfeit, worin die Unterjcheidung wijdhen jdyweren
und leichteren Verfuchungen eingefithet evjcheint, erhebt P. Pejch
jolgendes Bebenfen. Die Concilien und vorliegenden uctovititen des
chriftlichen Alterthums fennen die Unterjcheidung gwijchen jcheren und
leichteren LVerjuchungen nicht; ober e3 jind dajelbit die jchweren Ber-
juchungen den leichteren gegeniiber wenigjtens nicht Hinveichend gefenn-
seichnet. Somit (dist jich die Thefe in dev gefenngeichneten Formulierung

1) L. e.n. 153, — ) Der ganze Geift, um nidt 3u jagen, der Wortlaut
diefer Beugniffe nbthigt un3 indbejondere den Shlufs auf: JIn Fillen, wo fitr
et Adbamsfind bie Pritjungszeit nur eine jehr furze ijt, treten an basjelbe
getabe in biefer furzen aber entjcheibenden Frift unfehlbar derartige Verfuchungert

oder Pilichten Heran, denen e mit den Krdften der verborbenen Adamsnatur nidt
gewadhien ift.



— 99 —

aus den Dffenbarungdquellen nicht wirtjam beweifen, noch) mit Gin-
reichender Sicherheit auj die gegebene Wirflichteit cmwenven. Aus
diefent Grunde glaubte er dev diesbesiiglichen Lebre eine neue Fajjung
geben zut follen und fiihrte anjtatt der Unterjcheidung von jchweren
und  leichteven Verjuchungen durch) dad mehrgedachte ,diu® eine
milbernde Feitbeftimmung in die Thefe ein.?)

16. So bequem und jachgemdf dieje Wenberung auf den erften
Bl erfcheint, fo erfeben jich gegen Ddiefelbe bei genauevem Fach-
denfen doch bervechtigte Jweifel. Fitrd erfte bieten die QJuellen der
Dffenbarung al3 fjolde, . §. jolange man bet ifrem Wort
(aute ftefien Dleibt, auch fiiv die Einfithrung einer bejchrantenden
Beitbeftimntung feine Handfhabe. JInsbejondere erjcheint auf Grund
unferer fritgeven usfilfrungen, um von der naturgemdpen Unbe-
ftintmibett Dev meu eingefithrten Bejchrantung zu jchweigen, eine
jo geartete Milderung, bie mit (dngeven Feitfriften vechen mbcte,
gany ausgefchloffen. Endlich mufs die Einfiihrung einer wie immer
qeavteten Beitbejtimmung ebenjo gut wie die Unterjeidung wijchen
jchweren und leichteven Verjuchungen sunddjt nur aus fpeculativen
®riinden in die einfdligigen Ieugniffe der Dffenbavung bhinein-
gelefen werden. €8 gefchieht dies namtentlich yu dem Swecke, um die
al(befannten Jrethinter der Janfenijten und threr Gefinnungsgenofjen
ferngubalten. Mun fpringt es in die Augen, dajs su bejagtem Jwece
die Cinfithrung der Unterjcheidung zwijchen jchweren und leichteren
Berfuchungen oder wijden jdpweren und leichteren Rilichten Ddes
Sittengefehes jumt mindejten ebenjo nabe gelegen ijt ald die Unter=
jcheidung wifchen langen und fiivgeven Feitvdumen ober Lebens-
abjchnitten. Bellavmin jagt diesbesitglich, wie ung jcheint, nicht unzu-
treffend: Nos cum dicimus, nullam tentationem solis naturae
viribus vinei posse, loquimur de vera tentatione, non de levis-
sima aliqua titillatione, quae nomen tentationis absolute et proprie
non meretur.?) Jum Sclujje nod) die Vemerfung: Wenn utan

Y L. c.n, 157, 168. — %) De gratia et lib, arbitr. 1. 5. ¢. 7. — Bellavmin
fiigt bei: Sciendum est, nos non semper requirere ad vincendas tentationes
auxilium speeiale proprie dictum h. e. internam illustrationem vel motionem
supernaturalem, sed quodeumque auxilium Dei, sive consistat in eo, quod Deus
singulari providentia sua removeat occasiones peccandi, sive in eo, quod non
permittat diabolum saevire, quantum valet, sive quocumque alio modo Deus
nos juvet. Multae enim tentationes sunt, quae per se non superant vires
humanas, sed tamen si Deus prorsus destituat homines et diabolum sinat agere,
quantum potest, illae fiunt gravissimae et intolerabiles ; tanta est humana fragi-
litas ad resistendum et diabolica potentia ad nocendum. — Atque hinc fortasse
conciliari possunt auctores, qui dicunt, nullam tentationem sine auxilio
Dei vinei posse, eum iis, qui dicunt, aliquas posse. Nam ii posteriores lo-
quuntur de auxilio supernaturali et considerant mensuram virium huma-
narum in comparatione ad levem aliquam tentationem absolute sumptam :
priores autem per auxilinm Dei aceipiunt quamcumque singularem Dei provi-
dentiam, quae saepe utitur rebus naturalibusad ea, quae fieri cupit, perficienda ;
et vires humanas considerat per comparationem ad tentationem, non qualis est



= e

— wad wiv fiitv geboten evachten — den Gedanfen, als ob inder ge-
gebenen Weltordnung ein Erdenpilger wihrend jeiner vollen Probeseit,
magq diefelbe iibrigens von langer oder von furjer Dauer jein, ohne
Beihilfe von oben, die den Famen Gnabe verdient, von jchwerer
Scyuld fid) freizubalten vermdehte, fiir alle Falle ausgefchlofjen jehen
will, bann eignet fich die Unterjcheidung von jchweren und leidjteren
Berjuchungen oder von hweren und leichteren Pilichten zur Wabhrung
bes bezeichneten Standpunftes gany gut; wibrend die Unterjdheidung
pon qrdBeren und fleineren Reitfriften offenbar nidht ausveicht.
Wir jagen die erftgenannte Unterjcheidung eignet su bejagtem Bwecte
fich gany qut; denn e fann qany leicht, ja e8 mujs jogar natur-
qemif angenommen werden, dajd unter den gegebenen Verhiltnifien
fetn Crbenpilger, mag ev noch fo chnell vom Tode ereilt werben,
an fchweren Verfuchungen indbejondeve von Seite ded bijen Feindes
und an den Anforderungen von exnfter und jhwever Pilichterfitllung,
3 B an der Rflicht, einen wirtjanen Act der Gottesliche zu jepen,
voriiberfonmt.

17. Nun geben wir zu den Beugniffen der RKirchenviter und
ingbefondere ded feiligen Auguftin itber. Ehryjoitomus jagt Demt
driftlichen BVolfe: Quantumvis saepe philosophemus, quamvis
omnium robustissimi simus ac validissimi; si illius (i. e. Dei)
absit auxilium, ne mediocri quidem poterimus resistere tentationi.t)
1Ind wieber: Sunt tentationes, quae ferri non possunt; et quaenam
illae? Omnes, ut ita dicam; potestas enim in Dei nutu sita est.
Quamobrem ut discas et videas, quod non solum illas, quae
nostram superant potestatem. sed neque hasce humanas possimus
sine illius aunxilio facile ferre, subjunxit; sed faciet cum tenta-
tione proventum. ut possitis sustinere. Neque enim illas moderatas,
ut dixi, propria virtute feremus, sed in his quoque ejus indigemus
auxilio, ut eas pervadamus.?) — Wmbrojius jchreibt: Quis est
tam fortis, ut nequaquam in tentatione moveatur, nisi Dominus
ei adjutor assistat??) — ug Augujtin Heben wir folgende Stellen
aug: Si possibilitas naturalis per liberum arbitrium et ad
cognoscendum, quomodo vivere debeat, et ad bene vivendum
sufficit sibi; ergo Christus gratis mortuus est.*) — Miror, quo
corde (Pelagius) etiam sine adjutorio medicinae Salvatoris nostri
nostrum putet esse, non peccare; posse vero non peccare naturae

per se sed qualis esset, si Deus permitteret et non juvaret aut vires nobis
addendo aut adversariis subtrahendo. Sed quamquam uterque modus dicendi
bonum sensum habere possit, tamen magis econsentanee ad Scripturas et
Patres loquuntur, qui dicunt, nullam tentationem sine Dei auxilio vinei posse.
Wir werden unten auf diefen Vunft suviicfomnten; fiigen aber hHier jdhon bie
wichtige Bemerfung bei, dafd jene Hilfe ober bejondere Fitrjorge Gottesd, wobon
Bellarmin vedet in der gegebenen Welt- und Heildordnung als cin Neben-
beftanbdtheil ded ,Ordo lapsus et per Christum repavatus® zu betradyten ijt.
— 1) In Paralyt. homil. n, 2, — %) In L Cor. hom. 24, — %) In Ps.43.n. 71.
— *) De natura et gratia c. 40. n, 47 cfr. ibid. n. 2,



— 8l

esse contendat, quam sic apparet esse vitiatam, ut hoc majoris
sit vitii non videre.!) — Fideles enim orantes dicunt: ne nos
inferas in tentationem. Si adest possibilitas, ut quid orant? Aut
a quo malo liberari orant, nisi maxime de corpore mortis hujus . . .
de vitiis carnalibus, unde non liberatur homo sine gratia Sal-
vatoris? . . . Vides aliam legem ... Ecce quod vitium naturae
humanae inobedientia voluntatis inflixit! Orare sinatur, ut sanetur.
Quid tantum de naturae possibilitate praesumitur? Vulnerata,
saucia, vexata, perdita est; vera confessione non falsa defensione
opus est.?) — Quisquis negat, nos orare debere, ne intremus in
tentationem (negat autem hoe, qui contendit, ad non peccandum
gratiae Dei adjutorium non esse homini necessarium, sed sola
lege accepta humanam sufficere voluntatem) ab auribus omnium
removendum et ore omnium anathematizandum esse non dubito.?)
— Ut quid hoe verbum interposuit, id est facilius (Pelagius)?
An vero non erat integer sensus: Ut nequam spiritui, Sancti
Spiritus auxilio, resistamus? Sed quantum detrimentum hoc
additamento fecerit, quis non intelligat? Volens utique credi,
tantas esse naturae vires, quas extollendo praecipitat, ut etiam
sine auxilio Spiritus Sancti, etsi minus facile, tamen aliquo modo
nequam spiritui resistatur.#) — Nam si in tanta infirmitate vitae
hujus ipsis relinquetur voluntas sua, ut in adjutorio Dei, sine
quo perseverare non possent, remanerent, si vellent, inter tof
et tantas tentationes infirmitate sua voluntas ipsa succumberet;
et ideo perseverare non possent, quia deficiente infirmitate nec
vellent aut non ita vellent infirmitate voluntatis, ut possent.?)
— In hoc agone, cum confligimus, Deum habemus spectatorem ;
in hoe agone, cum laboramus, Deum poscimus adjutorem; si
enim non ipse nos adjuvat, non dico vincere sed nec pugnare
poterimus.®) — Haec decem praccepta nemo implet viribus suis,
nisi adjuvetur gratia Dei.”) — Denique et hic adjunxit: Kt
dixisti: Convertimini filii hominum; tamquam diceret: Hoc a te
peto, quod ipse jussisti: dans ejus gratiae gloriam, ut qui gloriatur,
in Domino glorietur; sine cujus adjutorio per arbitrium voluntatis
tentationes hujus vitae superare non possumus.’) — Hoc est
autem judicium, quia lux venit in mundum et dilexerunt homines
magis tenebras quam lucem: erant enim mala opera eorum. Fratres
mei, quorum opera bona invenit Dominus? Nullorum. Omnium
mala opera invenit.”) — Si verba illa: Non quod ego volo, ago
et cetera talia, hominis sunt, ut dicitis, nondum sub Christi gratia
constituti: ergo etiam hinc convincimini, quod tam infirmae
voluntatis ad agendum bonum Christus invenit et quod arbitrii

1) Ibid. e. 48, n. fi6. — 2) Ibid. n. 62. — %) De perfectione justitiae
cap. ultim, — *) De gratia Christi ¢. 27. n. 28. — %) De correptione et
aratia ¢, 12, n. 88, — ©) Serm. 156. al. 13. de verbis Apost. — 7) Serm.
248, al. 148, de temp. n. 4. — %) In Ps.89.n.4 — ?) In Joan. tr. 12, n, 13.



e

liberi infirmitatem ad agendum bonum mnonnisi per Christi gra-
tiam potest humana reparare natura. Ac per hoec verum est
quod dixi, neminem esse liberum ad agendum bonum sine ad-
jutorio Dei.t) — Prosper von Uquitanien lehrt: Lex potest, ne
quid mali fiat, jubere; a malo autem non potest liberare.
Notum facit mandatum, sed obediendi non praestat affectnm,
nisi, quod est occidens per imperinm literae, fiat vivificans per
spiritum gratiae.?) — Jm allbefonnten Werfe De vocatione omnium
gentium [efen wir: Humana natura hominis praevaricatione viti-
ata etiam inter heneficia, inter praecepta et auxilia Dei semper in
deteriorem est proclivior voluntatem, cui committi non est alind
quam dimitti. Haec itaque voluntas vaga. incerta, mutabilis, impe-
rita, infirma ad efficiendum, facilis ad andendum, in cupiditatibus
coeca, in honoribus tumida, in curis anxia, suspicionibus inqui-
eta, gloriae quam virtutum avidior, famae quam conscientiae
diligentior et per omnem suam experientiam miserior, fruendo
his, quae concupiverit, quam carendo. nihil in suis habet viribus
nisi periculi facilitatem, quoniam voluntas mutabilis, quae non
ab incommutabili voluntate regitur, tanto citius propinquat
iniquitati, quanto acrius intenditur actioni.?®)

18. ngefichts diefer BVitergeugnijfe jind alle BVemerfungen su
wiederfolen, die oben beziiglich der Belegftellen aus den Concilien
und aug den CErldfjen des rdmijdien Stuhled vorgebracht wurben.
Die Stellen flingen vollfommen allgentein und haben dabei durdyweqsd
sundchit und vorgiglich den Eingelmenjchen im Auge. So bieten jie
bei vorurtheilSlojer Pritfung fitv den BVerjuch, eingelne Adamstinder
entweder emfachhin oder wenigftens in der LVorausjepung, dajs den=
jelben nuv eine gany fuvge Probegeit zugemefien ijt, von der all-
genteinen Lefrreqel auszunehmen, feinen Plag. Um nmur auf einen
eingigent Text Auguiting nochmald Hingwweijen, jagen wir: PHitte
Auguitin die eine ober die anbeve mildere Lehrmeinung fitr juldifig
evachtet; Dann fdtte er nicht jo entjchieden und jo unbedentlich jagen
tonnen : Omnium mala opera invenit (Christus). — tebenfer jinden
wir bei Ehryjojtomus nicht undeutlich bdie Untericheidbung wijchen
fchoeren und leichteren Verjuchungen vorgebildet. €3 gejchieht dies unter
pent bedentjamen Winfe, dajs der Menjch den {chweren BWerjuchungen,
wenn ev fich jelbft iiberlaffen bleibt, unfehlbar unterliegt; wasd von
den [eichteren Levjuchungen nicht in gleicher Weife gejagt werden
fann, jondern nur degwegen, weil diefelben in der MRegel fich allzu
fehr paufen. Schlieplich) noc) eine nicht umwidtige Bemerfung in
Jiictficht auf jene Verfuchungen, die vom Teufel herfommen. Wer
dem Unbdrange de3 Teufels pwar dad eine- oder anderemal tvider=
fteht, fpdter aber und namentlich i dev eigentlichen Cntjcheidungs-

1) Contra Jul. opus imperf. 1. 3. c¢. 110 cfr. ¢. 109. — 2) Contra
collat..c. 7. — 8 L. 1. ¢. 6.



ftunde ifnt unterliegt, von bem fann man widht cinjachhin jagen, er
habe den Teufel fibevoumbden. Anbers verhilt jich die Sache unter der
Borausjepung, dajs jemand, weil jeine Probeseit eine jehr furze war,
pom Teufel nur etnmal angegriffen wurde und in diejent Entjcheidungs-
tampfe ftandhajt geblicben 1jt. BVon einent jolchen fomnte und miijste
man einfach hier behaupten: Er fat den Satan iiberrounden. Died
iit ¢3 aber, wa3 insbejondere bom ugujtin in Dden angefiihrten
Beugnifien ofne Beihilfe der Gnabde fitr gany unmbglic erfldrt wird.

19. Des weiteren berufen fich die Dogmatifer in diefer Sache
auch mit mehr oder weniger Nachdruct auj die CErjahrung; und
smar theils auf die duflere oder allgemeine Crfabrung, iwie jie im
Leben der Menjchheit ober in der Weltgelchichte zutage tritt, theils
auf die innere Criahrung, wie fie im Hevzen deg Cimgelmenjchen
fich bemerfbar madyt. — Der Weltapojtel jagt, allent Anjdjeine nach
sundchit tm Hinblit auf den dermaligen Stand dev WMenjchheit:
Conclusit Deus omnia in incredulitate, ut omnium misereatur?);
und mwieder: Conclusit Seriptura ommnia sub peccato, ut promissio
ex fide Jesu Christi daretur credentibus;?) von den Getjtesherven des
alten Heidenthums endlich jdjreibt er: Dicentes, se esse sapientes,
stulti facti sunt.®) Suv weiteven Beleuchtung diejes Beweidgrundes
fitgen wir Folgendes bei: Der ungemtein frauvige Sittenjtand des
alten Heidenthums und — wiv fonnen beijeben — Ddes gealterten
Qudenthums ijt jattjam befannt. Wenn auf den erften Blicf da und
bort imt Heidenthum edlere Chavafteve aujtanchen, jo bermigen die-
felben doch nicht eine genaueve Probe ausyubalten. Und dennod)
fanden fich weder die Juben noc) die Heiden de3 Ulterthums von
jedem (nadenbeiftande, dag hetfpt von jeder der fibernatiivlichen Heils-
prdnung irgendivie eingegliederten wnd aus dem jutiinftigen Crldjungs-
perdiente Chriftt herftammenden Rachhilfe Sottes volltonumen entblopt.
Qubent i dies jagen, denfen wir feinedweqs blof an dag mojaijdye
efe, alg paedagogus in Christum und deffen Cinflujs auf die
weiteve Wmgebung oder an eine wie intmer geavtete Nachwivfung der
Uroffenbarung; jondern iwiv denfen iiberdies nodh an ein vecht allge-
neines und vielverzweigtes Eingreifen der gittigen und fibernatitrlichen
Vorfefung Oottes.*) Angeficdhts Ddiejes Thatbejtandes fragen wiv:
Wo bleibt da Plap fiir Dienjchen, die obhme jede Nachhilfe der Gnade
ihr ganzes Leben hinduvch von jeder jchweren Verjhuldung fic) frei=
gehalten haben follen?

20. %Was jodann die innere Criahrung betrijft, jo mag jeber
eingelne Crbenpilger feine eigene Brujt befragen. Cv wird Scritt fitr
Schritt einer quopen Schwdche und Unficherheit fich bewujst werden.
Dabei bitvfen wir ingbefondeve nicht vergejien, dajs wir als Ge-
taufte in unferemt Sunern feinedwegd den vollfonmen ungebeilten

3 Rom. XL 32, — %) Galat, IIl, 22. — %) Rom. I. 22, — *) Byl

De vocat, omn, gent. 1. 2. ¢, 17. 26; Prop. damn. ab Alex. prop. 5; Quesnel.
prop. damn. 27,



= e

Bujtand der verrundeten Adamsnatur vorfinden, fondern dajs wir
vielmehr neben der bleibenden Ausitattung durch die heiligmachende
Gnade und durd) die eingegoffenen Tugenden, gleich dem Bogel in
ber Quft, von einer veichhaltigen Atmojphave duferer und inmerer
Beijtandsgnaden umgeben jind. Trop all dem findet auch P. Pejeh,
ber Dod) den einjchldgigen Thefen ein abjdwichendes ,diu® eingefiigt
Dat, jich gedrungen su jagen: Revera suus ecuique quotidianus
usus argumento est, quam vehementer hominis desideria
ferantur ad res creatas et quam difficulter erigantur ad res
divinas.1) — Doc) die Beweigmomente, welche auf der Erfahrung
bevuben, wollten wiv blof ftreifen. Auf dem Gebiete dex Apologetit,
pas ift um Beweife fitv die Nothwendigleit einer geoffenbarten
Religion, reichen die angefithrten Criahrungsthatiachen jicher aus;
aber fiir dogmatijche Bwede, das feifst unt zu beftimmen, bis Au
weldjent Grade fiiv den Eingelmenjdhen die Nachbhilfe der Gnade
nothwendig fei, find diefelben nur von untergeordmeter Bedeutung.2)

21. Cnblich pflegen die Dogmatifer die Nothrendigfeit der
Deilenden ®nade nsbejondeve auch von der Erbjiinde und von den
Jolgen Dderfelben Hevsuleiten. Wiv haben diefen Punft in den oben
angefiifrten Velegitellen oHfters mehr oder weniger deutlich beviifrt
gejeben.  $Hier wollen wir auf denfelben nifer eingeben. — E8 ijt
befannt, dajs jowohl die Natur der Crbiimde als auch insbefondere
die Folgen derjelben nicht von allen Dogmatifern gany in derfelben
Weile aufgefoist werden. Daber fat der Beweis, der diefem Lelhr-
punfte entuomumen wird, in feiner gewdhnlichen Fovm etwas unficheres.
BWir geben Ddemfelben eine andeve, wie uns jcheint, ywecEméRigere
o, indemt wir unmtitte(bar von der Lehre {iber die Nothwendigfeit
der Crlbjung durd) Cfriftus ausgehen. — Kein bejonnener Dog-
matifer witd ung widerfprechen, wenn wir den Sap aufftellen:
Die Crlbjung durch Chrijtus ijt in der beftehenden Weltordmung
nicht blofy dem gefallenen Adamsgejchlechte in feiner Gejantmtheit,
fondern auc) jebem Cingelmenjchen nothivendig und zwar in jener
LWeife, die von den Theologen ald necessitas medii Deeichnet wird.
Joun fitgen wir bei: Unter der Borausjepung, dajs die oben vor-
gefiibrten Milderungen besiiglich der Lefre von der Nothwendigteit
ber Gnade ifhre Berechtigung Hatten, wive e3 wm die joeben gefenn-
seichnete Rebre von der Nothwendigleit der Crlbjung gejchehen. Suchen
wir diefen Gedanfen ndher aussufiihren und zu begriinden.

22. Der BVegriff des Crlostwerdens hat gany offendar einen
trauvigen Jujtand obder, wm im Bilde zu bleiben, eine melr oder
weniger driicende Gefangenjdaft sur Borausfepung. Wo dev gegebene
Bujtand ein guter oder wenigjtens ein durchaus ertraglicher 1jt, da

Y L. c.n 154. — ) Waren wir auf Ddiejes Avgument alfein ange-
wiefer, jo Einnten wir jenen nidht gang unvecht geben, weldhe die Jothwendig-
feit ber heilenden Gnabde blof fiir die Menidhbeit als ganzes und nidhyt fitr jedes
eingelne Judividuum anerfennen oder erfeislid findent wollen.



LB

redet man, fall8 eine merfliche Befferung eintritt, einfach von einer
Bejferung oder von einer Standeserhohung, und nidt von Crlojung.
Do) wir braudyen iiber die einjchlagigen Benennungen als foldge
nicht lange zu rechten; der Juftand, aus dent EhHriftus ung befreit
bat, witd ung von den authentijchen Glaubensquellen deutlich gefenn-
seichnet. Der Kirchenrath von Trient jagt diesbezitglich : Unusquisque
agnoscat et fateatur, quod quum omnes homines in praevaricatione
Adae innocentiam perdidissent, facti immundi, et ut Apostolus
inquit, natura filii irae . . . usque adeo servi erant peccati et sub
potestate diaboli ac mortis, ut non modo gentes per vim naturae,
sed ne Israel quidem per ipsam efiam literam legis Moysis
inde surgere possent.’) Daj§ vorliegende Chavatterijierung zundchit
den Buftand ded Eingelmenjchen und nicht jofort den Buftand der
Gefammtbeit im Auge hat, liegt am Tage. Dabei ift e8 ebenfo flar,
dajé Ddieje Charafterifievung von allen Judividuen bdes gefallenen
Gejchlechtes ohme jede Ausnabute su gelten Hat.?) Funt Schlujje wird
betont, dajs der Meenjd), jolange er auf jeine eigene Krajt angewiejen
bleibt, aus diefem Jujtande fich nicht DHerausjuarbeiten vermag;
diegbesiiglich) weist der Kirchenrath im folgenden Capitel jofort auj
Chrifjtug und auf dejfen Crlbjungswert Hin.

23. Mun fagen wir: Wird vor allem die Crbjinde ald walre
Sitnde und infolge deffen die Strafe derfelben als mehr oder weniger
betritbend angefeben; lAjst man Des iweiteven die Menjchennatur
durch) den Siindenfall in der Weije gejchmddht jein, dajs fein menjd)-
liches Jnubdividuum, joferne e8 zum Vernunftgebrauche gelangt, aus
jich jelbjt und abgefehen von der Crldjungdgnabe Chrijti, von per=
jonticher Verjchulbung und ndberhin von der Todjiinde fich freizu=
balten vermag: dann erweist vorliegende Chavafterifierung fid) alg
gany autreffend; dbann begreift man indbejondere, wie die Menjchen=
natur und jeder Cingelmenjd) in fich und aug fich unvein ift; wie
er itberdies als Sclave der Siimde und bes bdjen Feindes Ddajtehit;
warimt ev der Erldjung durd) Chriftus und der bavaug entjpringenden
Onabe unmiglic) entrathen fann. Diefen Gedanfen glauben wiv bei
Paulug wieder zu finden, wenn er jdjreibt: Coneclusit Scriptura
omnia sub peccato,®) dag feift aug fich und juridijc) ijt jedes
Udamsfind ein Sitnder; gunddit auf Grund der allgemeinen Erb-
jchuld und weiterhin, joferne e§ in die Lage zu jiindigen fommt
und die Guade Chriftt nicht erlvjend und bewabhrend eingreift, friiher
oder fpdter auch duvd) perjonliche Verjdhuldung.

24. Gibt man hingegen dem Gebanfen Rawm, einzelne glitcflich
veranlagte oder wie imuter bevorjugte Jndibiduen fonnen wdbhrend
threr vollen Lebend- und Probejeit, mag bdiefelbe iibrigens eine
[dngere oder eine fiirgere fein, von Jchwerver BVerfchuldung jich voll-

') Sess. VL cap. 1. — ?2) Die Gotiedmuiter ift felbijtverftindlich Hiex-
nidyt einbegriffen. — %) Galat. III. 22.



— 8

Jténdig frei halten und mithin aud) das gange Sittengefes, foweit
¢3 in Dev entjprechenden Beitfrift fordernd an fie Herantritt, der
Hauptiache nad) tadeljrei beobachten, fo fontmt man der oben gefenn-
aeicneten Lelre diber die Nothwendigeit dev Crlbfung gegenitber in
ernjte Berlegenbeit. P. Ottiger fagt in Der eingangsd angefithrten
Stelle gany augbdriictlich : Mlud autem, gentilium neminem hucusque
“recte ut hominem vixisse finemque suum ultimum attigisse, pro-
bari non posse videtur. Mac) allen Umjtinden zu jchlieFen vebet
Diefe ©telle von ben Heiden unter der Vorausfepung, dajs jie von
jedem dibernatiitlichen und aus den Verdienjten Chrijti ftarmmenden
®nabdenbeijtande entblbfit daftehen.r) P. Pejdh) (a8t nach demt Wout-
laute jeiner Thejen offenbar Raum fiir die nnalhme, dajs einige
Abamsfinder, die ded vollen Vevnunftgebrauches fich) erfrewen, durch
bas Pidvtchen des mehrgedachten ,diu den Gefafhren diejer Pilger-
ichait ohne jchwere Verjchulbung entjchlitpfen. Wir fragen : Wo bleibt
ba Ddie pben gefenngeichnete Allgemeinfeit viictfichtlich der Nothwen-
Digteit der Culdjung?

25. P. Pejch wird entgegnen, dajs jene Individuen unjeres
gefallenen Gejchlechtes, von Denen wiv foeben fprachen, mit den in
der Erbiiinde verftorbenen Kindern auf die gleiche Rinie zu ftellen
jeien. — Allein da mitjfen wir nad)driiclich fragen: Wie et fich
der Theologe, der auf diejem Standpunfte fteht, mit der Lelhre vom
Weltgerichte und insbejondere mit den lepten Siigen des Symbolum
yQuicumque® auseinander? Diefelben [(auten befanntlich: Ad cujus
(1. e. ad Christi) adventum omnes homines resurgere habent cum
corporibus suis et reddituri sunt de factis propriis rationem. Et
qui bona egerunt; ibunt in vitam aeternam; qui vero mala, in
ignem aeternum. Haee est fides catholica. Wie jeder Unbefangene
fieht, fann es in feinev Weife angehen, Menjchen, die in Ddiefem
Leben zum Bernunftgebrauche gelangt jind und infolge defien wdlrend
ihvev Probegeit in grogerem ober geringerem Umfange fittlich thitig
waven, von dent Endgerichte ferngubalten. Vei diejem Gevichte aber
gibt e3 iwenigitend in Vetreff der Crwachfenen, an die der Urtheils-
fpruch gerichtet ift, nur ein Rechts und ein Linfs, ein Urtheil auf
ewige Himmeldfreuden und ein Urtheil auf ewige Feuevqual. A
welcher Seite follen jene Mitglieder unferes Gejchlechtes, von denen
wiv der gemachten Vorausjepung jufolge Gier reden, untergebracht
werden ? Sie gehirten allem Anjdheine nach in die Mitte. Eine jolche
Meitte gibt es aber nidht, wie joeben gezeigt wurde. — So fithren

') Bgl. oben n. 1. — Cin paar Jeilen frither blict bei Dttiger jogar
ber ebante dburd), 8 diirfte jelbit jenes Hiel, dbas in der Theologie gemeinbin
al3 vita aeterna begeidhnet wird, ofne Dffenbarung und folglicd) ofue eigent
lichen lauben und allem Anjdjeine nach auch ofe jedes Gingreifen der Gr-
[Bjungdqnade Ehrifti evreihbar jein. Dod) genug hieviiber; dev Vevfajjer driictt
Jid) in biefen Stiicten zu unbeftimmt aus.



e

aljo die mildeven njdjanungen iiber die Nothwendigteit der heilenden
®nade fhlieflich tn eine Sackgajje, die feinen Ausgang jeigt.

26. Bu weitever Auffldvung dient folgender Schlujgujag. Um
im leptgedachten Sinne die Mothwendigteit der Crlbjung und der
Cribjungsgnade su wabren, bietet fich noch ein andever Nebenbehelf.
Man fann ndmlic) einerfeits offen jugeben, dajd der Menjc) auf
einige Beit ofjne innere Guabdenbilfe die jchwere Sitnbe u meiden
und alle auftauchenden Verjuchungen zu iiberivinden vermag, ander-
feits aber mit Yachdpruct beifiigen: Fitr jene Fdlle, wo jene furze
Beitjeift fiiv den Crdenpilger die volle Pritfungszeit ausmacht, ijt
gerade Der Umitand, dajs bdie fragliche Pritfungszeit nicht ldnger
Dauterte oder daig in Derfelben nicht Heftigere Verjuchungen auftvaten,
einer Dejonderen Fiigung der gbttlichen Vorfehung zuznjchreiben und
mithin al8 eine Gnade und war afg eine durc) den Crldjungstod
Chuijti vermittelte Gnade angujehen. Diefer Gedanfe begeguet uns
biterd in unverfennbarver Weije bei Auguitin. Restat, jo jdreibt der
grofie Rivdjenfefrer, in his bonis usque in finem perseverantia,
quae frustra quotidie a Domino poscitur, si non eam Dominus
per gratiam suam in illo, cujus orationes exaudit, operatur.
Videte jam a veritate quam sit alienum, negare donum Dei esse
perseverantiam usque in finem hujus vitae, cum vitae huie, quando
voluerit, ipse dat finem; quem si dat ante imminentem lapsum.,
facit hominem perseverare usque in finem.!) Und jvieder: Hoe
dicit tibi Deus tuus: Regebam te mihi, servabam te mihi. Ut
adulterium non cemmitteres, suasor defuit; ut suasor deesset,
ego feci. Locus et tempus defuit; et ut haec deessent, ego feci.
Adfuit suasor, non defuit locus, non defuit tempus: ut non
consentires, ego terrui. Agnosce ergo gratiam ejus, cui debes
et quod non admisisti. Mihi debet iste, quod factum est et
dimissum vidisti; mihi debes et tu, quod non fecisti. Nullum
est enim peccatum, quod facit homo, quod non possit facere et
alter homo, si desit rector, a quo factus est homo.?) Diejer
Gedanfe jtiigt fich itberdies auf die allbefannte Stelle im Budye der
Weisheit: Placens Deo factus est dilectus, et vivens inter pecca-
tores translatus est. Raptus est, ne malitia mutaret intellectum
ejus, aut ne fictio deciperet animam illius.?) $Hiermit find wiv
auf den Gedanfen Vellorming suriickgefommen, dajd man in unjever
Srage nidt gevade inumer an einen inneven Gnadenbeijtand denfen
wiijie, jomdern dajs mitunter auch dufere Gedanfen ausveichend er-
fchetnen ;*) dabei bleibt die wichtige Behauptung aufrecht, dajs fein
Meenjeh), der sum BVermunftgebrauche gelangt, unabhingig von bder
Gnave Chrifti, vor jchwerer Schuld verwahrt bleiben fann. Nebenber

1) De dono persev. ¢. 17. n. 41, — 2) Serm, 99. n, 6 alias 23. ex
homil, 50. Dajd man dabei an eine Gnade zu denfer hat, die durch Chrifius
und defien Crijungstod vevmittelt wird, fann bei uguitin nicht 3roetfelhaft
fein. — ?) Sap. IV. 10. 11. — 4) Bgl. oben n. 16. Anmerfuing.



—BG .

fei noch bemerft, dajd jene dufere Gnabe, wovon wir hier wnmittel-
bar zu veden beabjichtigten, naturqemdf einen Bejtandtheil des jo
fojtbaren donum perseverantiae bildet; daj3 jomit die angejogenen
Belegitellen bei dem betrejfenden Adamsatinde, dem Sott ju giinjtiger
Heit den Tod fendet, den iibernatiirlichen Gnabdenjtand vorausgjepen.
— So findet in vorftehenden Belegjtellen ber Gedanfe von der Fu-
[iffigteit eines jenfeitigen Mittelortes zwijchen Hinumel und Hille,
per auch Crwachjenen offen jtitnde, feinerlet Stiige.

27, Pienut finden die Grinde zu Gunjten der gewdhnlichen
und jtrengeven Formulievung der Lehre iiber die Nothwendigteit der
beilenden Gnade ihren Abjchlujs. b diefelben vollfommen duvc-
fchlagend jeien, mogen anbdere beurtheilen: jedenfalls wird jie jeder=
mann Hochit beachtenswert nennen mitfjen. Ve diefer Sadhlage erbhebt
fich die Frage : Was mag indbejondere Dogmatifer von Fach im
Unterjchiede 3u den Theologen von vorherrichend apologetijher Tenbdeny
bewogen Haben, den Lebridpen itber die Nothwendigleit der Heilenden
Onabde -eine mehr oder weniger gemilderte Fafjung su geben? Die
cinjdhldgigen Gritnde Haben wir nivgends mit gewiinjchter Offenbeit
und RKlacheit angegeben gefunden. Die Offenbarungsquellen bieten
nach) unjerem Untheile fitr devartige Abjchwddungen unmittelbar feine
Handhabe. JInjolge deffen fommt ung die Vermuthung, e3 diirjte
dabei dad Veftreben, den Jvrthitmern der Lutheraner, Bajaner und

Sanjenijten itber die Berderbtheit unjerer RNatur miglichit entjchicdern
entgegengutreten, jowie die Borliebe fitr die theologijche Lehrmeinung,
der sufolge die nativlichen RKrdfte ded Menjcgen duvch die Crbiiinde
in feiner Weife gejchwddht wurden, wirkjant wnd auéidj[aqqebenb
gewejen fein. — Allein was g,unacfjt pen erften Puntt betrifjt, fo
wird fein bejonnener Foricher leugnen fomnen, dajs die menjchliche
Greibeit den oben bejeichneten Jrrthimtern qegenubem auc) bei Der
jtrengeren Fovmulierung ber Lehre itber Ddie Nothwendigleit dev
feilenden Gmabde fic) gany leicht wafhren (djst. Riidjichtlich der ge-
dacjten Lefrmeinung jobann ift nicht zu vergejjen, dafs es eben nur
eine Deftreitbave Qehrmeinung ift. Die vichtige Forjchungsmethode
empfiehlt es nicht, blofe Lehrmeinungen zur Diodification von alt-
fergebrachten Lehranjchauungen oder allgemein gangbaven Lehridsen
st veviverten. Jn unfevem Falle ift Ded wmjo bedentlicher, el
die Beriicffichtigung der gedachten Lehrmeinung folgerichtiq ju etner
nod) groperen Abjchwichung der einjchldgigen Offenbarungslehre fithren
mitjste. Oder ift nicht anzunehmen, dajs die Menjchen im Juftande
der rein natiirlichen Welt- und Heildordbnung (in statu naturae
purae) ganz allgemein oder wenigjtens der iiberwiegenden Mebhrzabht
nad) in ber Lage gewefen wdren, einfacd) auf Grund ihrer natiiv-
lichen Anlagen und Krédjte, dad Heift ohne bejonbere Beibilfe Gottes
bag gange Deftehende Sittengefep auc) auf lingere Seit tadellos, das
ijt ohne jhwere Verjchuldbung zu beobachten? Anj Grund bder be-
seichneten Lehrmeinung mitjste aljo auch von den gefallenen Menjchen



g

dfnliches behauptet und mithin die Lehre diber die Nothwendigleit
per feilenden Gnabde in diejem Sinne abgefchwdcdht werden.’) — Wix
jdhliefen mit der woblgemeffenen Crildrung: Unjeve ALficht bei
Ausarbeiting diefer Abhandlung gieng dabin, fitr die Formulierung
per Lebre dtber die Nothwendigfeit der Heilenden Gnabde allfeitige
Borjicht zu entpfehlent und auf die weitausjchauenden Folgen der Sache
finguwetjen.

Reld) und Potene im dyrifliden Hltevthum,
Lon Lector P. Beba Rleinfdhmidt 0. F. M. in Wiedenbritc (Weftfalen).
(Criter Artifel.)

Cine Studie itber den Kelch und bdie Patene im rijtlichen
Alterthum wird vornehmlich die Ungaben des ,Papitbucdhes”
Devitctjtchtigen miiffen. Bid jept find Ddiefelben fiir diefen Bwect nur
wentig benupt worden.  Man Lief Ddiefes bedeutende Gefchichtswert
pielleicht deshalb zu viel unberitctfichtigt, weil die Juverldfjigleit feiner
Angaben Fu wenig fejtjtand. Seitdem ung aber das Papitbuc) in der
allgemein als muftergiiltiq anerfannten Ausgabe von AbbHé Duchesne?)
vorfiegt, fenmen wir auch) den fHohen Wert der in demjelben auf-
gefithrten Bevzetchniffe itber fivchliche Gefifie und Gerdthe, IJnudem
wir nun die jolgende Darjtellung joviel als mdglih) aus demt Liber
pontificalis®) jchdpfen, wird fie den Reiy der Neubeit auch fitr jene

1) Nad) unjevem Urtheile Liegt e8 ndher, aus der wohibegriindeten Lehre
fiber die Mothivendigfeit der Heilenden Gnade auf eine entjpredhende Schwddhung

der natiiclichen Krdfte durc) die Erbjiinde juviidzujdliefen. — 2) Liber pon-
tificalis Texte, indroduction et commentaire par labbé Duchesne, 2 tom.
Paris 1886, — ) Der Liber pontificalis ijt befanmntlic) eine Sammlung von

Qebensbefdhreibungen der Pipite bis auf Hadrian I (1 872). Dieje Vitae
jind alfe nad) demielben Plane gearbeitet: an ber Spibe jteht jededmal der
Nawe, die Nation, Abjtammung und Regierungsdauer des Papites nad) Falhr,
Neonat und Tag. Juweilen ijt aud) die Regierung der rimijchen Kaifer und
gothijchen fbnige beigefitgt. Darauf folgen die von dem Papite getroffenen Anord-
nungert beziiglich der Liturgie und Dijeiplin, jobann die Erbauung, Rejtouration
obex Dotierung der Kirchen; ferner firchenpolitijhe Creignifje und zum Schlujje die
von ihm vorgenomntenen Ordinationen, die Jeit feined Tobes, ber Ort jeines Be-
gribnifjed und bie Beit ber Sedidvacanz, Wihrend die Ungaben itber bie Ppite dex
exjtent. Jahrhunderte nur diicjtige Iotizen {ind, bilden bdie jpdateven vollftandige
Biographien. AEB Verfafjer bes Liber pontiticalis galt feit dent 16. Jahrhunbert
ber romijche Bibliothefar Anajtajiusd (im 9. Jahrhundert). Nady den Forjdhunger
Duchednes jtammt indes ber erjte Theil aus dem Anfange ded 6. Jahrhunderts,
bie folgenben Biographien entjtanbden entiveder gruppenieife oder bald nad) dem
Tode ber betveffenden Papfte. Aufier der Biographie Hadrians IL boten einige
Handjchriften nod) einen Theil ded Lebens Stephang V. (7 851). Die dlteren
Yusqaben 3. B. von Blandgini (abgedructt bei Migne, P. L. CXXVIT u, CXXVIII)
reichen nux big s biefjem Jeitpunfte. Duchedne vervolljtdndigte den Liber pon-
tificalis aus einer Handichrift bed Biblivthefars Petrus Guillelmus aug dem
ftlojter ©t. @illed in der Provence bid auf Martin V. ( 1431). Vergl. aufier
ben eingehenden Prolegomena von Dudiesne nod) Grijar in der ,Peitfchrift
fite fatholijche Theolvogie” (1887) 417—446, -

Qinaer ,,Theol.-praft. Duartaljrift.”” 1V, 1900, 53



