— 13

HuBer der hotholifdhen Bivde kein Zeil.

Bon Dr. Frang Sdymid, Tomidholaftitus in Briren.

1. Die wabhre Kirche Chrifti, die in Wirtlicheit feine anbdeve
ijt alg die vdmijd)-fatholijche, pilegt man unter andevem auch bic
oallein-feligmachende” zu nenmen. Die Dogmatifer fleiden die durch
dicje Begeihmumg ausgedviicfte Lehre n die zwei Sise: Eeclesia
Christi est societas necessaria — Extra Ecclesiam non est salus.
Jum Beweife fiic diefe el Lehrjdbe werden aus dev Heiligen
Scrift namentlich all jene Stellen geltend gemacht, die fitr die
Jtotwendigfeit der Taufe, fiiv die Notwendigfet des Glaubens und
fiir Die Notwendigteit, dem Dberhaupte der’ Rivche fich 3u wuntevwerfen,
geltend gemacht werden. — Wegen der Lefhre, die hier in Betracht
fommt, witd der fatholijhen Rivche fort und fort der Vorwurf der
sntolecany und jtolzer Anmaung ing Geficht gejcdhlendert, — Die
gegenwdrtige Abhandlung jtellt fich nidht die Unfgabe, die Beweije,
bic zugunjten der angedeuteten Lefre vorgebracht ju werden pilegen,
tiberjichtlich vorvzulegen und der Neihe nad) auf 1hre Stichhaltigteit
s pritfen. Was wir beabfichtigen, 1t im Grunde nichts anbderes,
als den wahren und vollen Sinn der fraglichen Lehre mdglichit
deutlich vovaufithren wnd auf Grund der vichtigen Auffafjung die
angedeuteten BVovwiivfe als unberechtigt zu erwetjen.

2. Das erfte oder nddytgelegene und jugleid) das fafbarfte Teil-
nwment dev Lefre von dev Notwendigfeit der Kivche und dev Sugehprigheit
ju derfelben liegt in Dem, was gewdhnlich als necessitas praecepti
bezeichnet wied.  Hiermit it gejagt: Jeder Menjeh, jei ev wer er
wolle, hat die Pilicht, u. sw. eine jtvenge Pilicht, in die tatholijche
Sivche etngutreten und in develben big zum Tode zu verbleiben,
Veehr im eingelnen ausgefiihet, bheift dies foviel ald: Jeder Hetde
bat an und fiv fic) die jehweve Pilicht, Shrift, w. 3. fatholijcher
Ehrift Ju werden; und jeder Ehrift, der einer auswdrtigen Denomination
angehort, ijt an und fiiv fich ftreng verpflichtet, dev tatholijchen Rivdye
Jich amgujchliepen. Wer fich deffen mit vollem LWiffenr und Willen
weigert oder wer aus der fatholijchen Sirche austritt, der begeht
eine jdpwere Sitnde und fann deshalb, falls er fich nicht vor dem
Lobe aufrichtig befehut, das ewige Heil nicht erlangen. — Diefe
Sipe jtellen nidht in Abrede, ja fie geben vielnehr deutlich ey
su verftehen, dafy bdie Pilicht, der fatholijchen RKivche angugehovern,
vem Cingelmenjchen, jei ev ein Heide oder ein dem Ratholizismis
fernftebender Chrift, nicht immer und diberall ;um BVewuftiem und
namentlic) nicht immer yum floven Bewuftiern fommt, daf jomit
bei Jolchen in diejer Hinjicht von ciner formell fehweren Berjchuldung
nidht die Rede fein fann. €5 iit aljo in obigen Sagen nicht behauptet:
Ulle Heiden und alle Afatholifen, die ihr ewiges Heil durch elgenes
jdweres  Berjdpilden  verwirfen, vevwirfen * dasjelbe eingig  odex
wenigitens gang vorberrichend durch die fehwer verfdhuldete Weigernng,



i

in die fatholijehe SKivche eingutveten, - Es ift hiev nicht der O,
genauer u unterfuchen, ein wie weites Gebict n dicjem Stiicfe der
entjchuidbaren Untviffenpeit und Nachldffigheit offen ftehe. Indent Die
fatholijehe Rivche fitr und fitv auf das deutlichite zu verjtehen gibt,
daf fie feinen Cingelmenjchen, dev auferhalb ihres Verbandes gelebt
fot und gejtorben ift, verurteilen yoolle, gibt fie gleichzeitiq  au
verftehen, dafp fich itber diefen Dunflen Punft nichts Beftinumtes
jagen (ift. Der vielgenannte Syllabus Pius IX. enthilt unter den
perurteilten Sipen allerdings aud) folgenden: Saltem bene sperandum
est de aeterna illorum omnium salute, qui in vera Christi
Ecclesia nequaquam versantur (prop. 17.). €ber mit Recht bemertt
Dr. @gger: Propositio 17. damnata est propter suam universalitatem
et ambiguitatem; cum facillime ita intelligi possit et reipsa
passim ita intelligatur, quasi ad salutem indifferens sit, cujus
quis fuerit confessionis religiosae, ita ut omnes, etiam libere extra
Feelesiam versantes, eadem facilitate ac Keclesiae filii salvari
possint. (Theol. dogm. general n. 346.).

3. Wir fragen jofort: Wie fteht o8 rvitctfichtlich diefes Punttes
mit der vorgeblichen Jntolerany oder. mit der tolzen AnmaRung? —
Das diesbeiigliche Urteil hingt wefentlich von dev Frage ab, ob fich
die oben dargelegte Verpflichhung aus den Duellen der Offenbarung
vollgiltig beweifen (ERt. Die fatholijdhe Sirche hegt dieje Ueberzengung
und fie ijt bemiift, die diesbesiiglichen Beweife joviel als midglich
alfen jugdngfic) u machen. Wer diefelben nicht fiiv jtichhaltig anjieht,
ber mige, anftatt jofort zu den gehdfiig Hingenden LBovwiirfen der
Anmapung und der Jntoleran iiberzufpringen, sunddyit das Fehlerbhafte
ber fraglichen Beweife flar aufoecten. TWill bag nicht  gelingen,
b. . erwetjen fich die fraglichen Beweisgriinde, oder auch muv erner
port ifhnen, als ftidhhiltig, jo ergidt fich wie von felbft Der Schlufp:
Hier it Stolz und Anmafung feineswegs auf Seite dev fatholijchen
Sivche, jondern vielmehr auf Seite ihrer Gegquer, dic jene Bewetfe
entiveder frofy Der Ginficht in deven Stichhaltigheit nicht anevfennen
oder aus lauter Selbjtqeniigjameit diefelben nicht rubhig pritfen wollen.
— Unter dev Vorausjesung, daf die mehrgedachte Verpflichtung fich
wirflich) geniigend beweifen [Eft, jepen wiv bei: Wenn hier. von
Sutolerany oder von Stoly die NRede fein finnte, jo wire s jdhlieplich
nur Dev Stoly wnd die Intolevany der Wabheit als joldher e
Stolz und eine Intolerans, die weder der Wabrheit jelbit, noch dem
Befiger und BVerteidiger der Wahrheit mit Grund vevargt werden dary.
Nehmen wiv an, em Lehrer i der Volbsjchule ftellt die Frage:
Welches ijt das Quadrat der Bafhl 12, Nun bringt unter den vielen
Schfilern mur einer die richtige Lojung: 122 = 144, wihrend bdie
iibrigen teils gbfiere, teils fleinere Bablen in Vorjdjlag bringen.
Qann man dem Schitler, der auf feiner Rechnungstajel die Lijung
122 = 144 voreigt, bei derfelben trof aller IBiderreden ftehen bleibt
und alle abweichenden Lojungen auviichveift; oder gav der Lbjung jelbit




15 —

ben BVovwir] des Stoles vder dev Jntolevany ins Gejidt jehlewdern ?
Dic Wabrbeit it coen nur eine; und jie wiicde fich jelbjt aufgeben,
went fie auf ihrer Alleinberechtigung nicht wnentiwegt bejtehen wollte,
4. Gs ijt ung nidht unbefaunt, man redet heutzutage viel on
velativer Wabrheit und jtellt die velative Wabheheit nut mul‘[teb‘t ev
abjoluten Walyheit gegenitber. Hier Haben wiv es it _einent nnf[m‘cp
oder je nad) Umitdnden mit einen 1!_111‘1([)tlgl:n Begriffe zu tun. ‘Jtht
devartigen Beguiffen ijt dem menjdlichen Crfennen und namentlid)
der Wijenjehait nicht geholfen. Suchen wiv Slavheit 3 jchaffen, indem
wir 3u diejem Bwecke ju obigem Rechenexempel g,nritfffcf]ren. Nehueen
wiv an, ein gweiter Schiiler geigte anf jeiner Tafel das NRejultat
122 2>120; cm dritter 122<C150. So mandher wird verjudt jein
3u fagen: Diefe Lojungen enthalten nid)t die abjolute, jondern blofy
eine relative Wahrheit. Wir aber jagen, jede Untlarheit vevmeidend:
Dicfe zwei Ldjungen jagen ebenjalls die Wahrheit, ja jie enthalten,
jormell gejprochen, jogar die wolle Walbrheit; nur ijt die Wahrheit
als mehr oder weniger unbejtunmt ju begeichnen. Daber wird der Lehre
oder Der Sdjiiler, der die vollfoumen bejtimumte Lojung Der gejtellten
Aufgabe gefunden hat, diejen Lojungen in feiner Weife widerjprechen,
noc) ihnen gegeniiber die crjtgedadyte Lojung als die eingig richtige
binjtellen, jondern blof als die bejtinumtere.  Grjt wenn e$ Die
andeven verjuchen jollten, ihre Lojungen coenfalls als gang bejtinunte
Ldjungen oder als gang gleich gut ausyugeben, wire ein eigentlicher
Wiverjpruch am Plage. Auj unjeren Unterjuchungsgegenitand juviict-
fommend, jagen wiv: Wer behauptet, s beftehe feine allgemeine
Berpilichtung, m die fatholijche Kivdhe eimzutreten, oder dicje Ver-
pilihtung Lajfe fich nicht hinldnglich beweifen, der jpricht weder eine
abjolute nod) eine velative Walhehert aus, jondern jeine Behauptung
it cinfachhin als Jertum oder als Unvichtigheit ju begeichnen. —
Cingelne Katholifen, jeien e Bijd)ofe vber Staatsminner oder Gelehrte,
migen allerdings in BVefdmphung diejes Jvrtums und in Berteidigung
dev entjprechenden Wahrhert mutunter allzu beftig auftreten wnd fjo
einer vt von Jntolevany jich jchulbdig machen; aber dann fann der
gerechte ‘Tabel chen nur die vorbeseichnete Heftigheit treffen, nicht aber
den Gegenjtand der Berteidigung oder die Lehre jelbit. ;
5. Das Gejagte 1jt unjeres Erachtens feiner ernjten Schwierigteit
unteviworfen. Aber die fatholijhen Theologen gehen aus guten Griinden
wetter und jagen: Dev fatholijchen Stivche angugehoven it nicht blof
eime ftrenge Pilicht, joudern auch eine unerldfliche Bebingung oder
ein unumgdnglich) notwendiges Mittel zur Crlangung des ewigen Heils
(est de necessitate medii). €8 evheben fich aber, wir fonnen ¢s nicht
leugnen, bet Durchfiihrung dicfes Lehrpunttes bedeutende Schwicrig-
fetten. Medium salutis ijt offenbar foviel als causa salutis; und
an und fiiv jid) whve es eme Ant Abjchwichung der hergebrachten
Lefyre und Redeweife, wemn man die Sugebirigteit yur fatholijchen Kivehe
blof alz conditio sine qua non pro salute consequenda auffajjen



16

wollte; und andererjeits wiiede dieje Abjchwdadhung aur Hebung der
objchwebenden Schwierigleiten wenig beitragen. Bleibt man alfo beim
Beqriffe medium sive causa necessaria salutis ftehen und will
ntan dabet die hergebrachte Lehre in aller Konfequeny durchfithren, jo
witd man dic fatholijehe Kivche, bemyw. die Wngehdrvigleit u derjelben
auch) als causa salutis in suo ordine unica gelten [ajjen muiijjen.
Wir jagen abfichtlich ,causa in suo ordine unica®; denn Ddaf wiv
e8 fier nicht in gany ausjchlieRlichenm Sinne oder unter jeder Riickjicht
mit der ,causa unica salutis® ju tun Haben, Legt am Tage. Sidjer
muf man aud) ®ott, Chrijftus den Gottmenjchen, den Dpfertod
Ehrifti, die Heiligmachende Gnade und ihren Bejip, das Safranent
der Taufe, den fibernatiivlichen GSlauben, jedes m jeiner Ordnung
oder Stellung, al8 eausa unica salutis gelten lajjen. So jtefen wir
nebenher auch vor der Frage, welde Stellung der Kivcdhe n dev
Neihenfolge diejer Urfachen anguwetfen fei.

6. m nach) und nach Slarheit zu jdhaffen, weifen wiv vor
allem nochmals anj den bedeutjamen Umjtand hin, daf die Beweije
fiiv die fHier in Frage ftehende necessitas medii der Hauptjache
nach mit den Veweifen fiiv die necessitas medii der Taufe und des
Glaubens gujammenfallen. Man wird alfo — die ijt die unmittelbave
olgernng — Die necessitas pertinendi ad Ecclesiam midht in
ftrengeremt Sinne fafjen diivfen als die necessitas baptismi et fidei.
Des weiteven 1t 3u beacdhten, dafy die Theologen, wo jte enldflicher
port Der necessitas medii fandeln, viteffichtlich diejer Notwendigteit
ywet Abftufungen unterjcheiden; die erfte oder ftrengeve fitv jolche
Dinge, die fitv alle Fdlle obhne jede Andnahme in jich jelbjt gefordert
find und unter feinerlei Wmjtdnden cin Survogat Fulajjen; und die
yweite oder gemilderte, wo unter auferorbentlichen Wmitdnden i
die Sache jelbjt eine Art Survogat eintreten fann, . . wo mitunter
bic ,res ipsa“ durch Das ,votum rei sive res in voto“ erjest
werden famn. Dic heiligmachende Gnade oder der Vefif derjelben
3w, fie allein, im LWevein mit den eingegoffenen Tugenden Ddes
®labens, der Hoffnung und der Liebe (fides, spes et caritas
habitualis) al causa formalis justificationis und causa dispositiva
et quasi meritoria vitae aeternae fann und muf auf den erjten
®rab diefer Notwendigleit Anjpruch erheben. Von der Vetdtigung
ober vom Afte der Liecbe, der Hoffmung und jelbit des Glanbens
fann fchon nicht mehr gleiches behauptet werden. Cin Skind, das
getauft ift und vor Crlangung des BVermmftgebrauches dahinjtirlt,
crlangt das Heil, ofne je einen At des Glanbens wnd der Hoffnung
gefest au haben. Der erjte Licbeseft, den es fibf, gehbrt nicht dem
Dieafeits, jondern Demt Jenjeitd an.

7. Wie jteht es diesbeziiglich, 0. 1. vitekfichtlich der Uebung der
brei gbttlichen Tugenden wund ingbefondere deg Glaubens bei den
Grwadfenen? - Die Sache (Rt fich nicht mit etnem SaBe abtun.
Dandelt e fich wm jolehe, denen meht jchon vor Crlangung des



§
1
1
|
j
!'

i

Bermunftgebrauches duv) bdie Taufe die Redtfertigungsgnade ver-

‘mittelt yourde, jo erweift fich ein Aft ded fibernativlichen Glanbens

und, wic wiv unbedentlich beijegen fonnen, der fibernatiiclichen Hoffnung
als unumgdnglich notwendig; denn dag Tridentinum jagt sine qua
(1. e. sine fide und davunter ijt der actus fidei ju verjtehen) nemini
unquam contigit justificatio (sess. 6,cap. 7). — Wenn cingelne
Theologen fitr auferordentliche Fdlle als notwendige Vorbedingung
aur Rechtfertigung anjtatt eines actus fidei  proprie dictae aud)
einen actus fidei improprie dictae sub influxu gratiae elicitus
gelten [afjen, jo miifjen wir erfldren, daf. wiv diefer njchaitung
nad) dem Geutigen Stande der Dinge feine geniigende Wabricheinlichteit
jugnerfennen vermigen. — Cin UAft der Gottesliebe ift zur Crlangung
ver Rechtfertigung, wo o8 fich wm die justificatio ex opere operato
fandelt oder die Saframente der Taufe und der Bufe ing Mittel
treten, nicht de necessitate medii. lnd was die Todesjtunde betrifft,
wird diegbeziiglich von den Theologen gemeinhin nur die necessitas

praecepti geltend gemacht. — Namentlich darf endlich bei Grwachienen
dic ‘Taufe, D. . der tatjichliche Cmpfang dev Whajfertaufe nicht im
jtrengjten Sinne des Wortes als conditio sine qua non aeternae
salutis ober de necessitate medii, jei ¢3 jur Nechtfertiqung obder
sur Crlangung des Heils felbit, hingeftellt werden. Cs gehint, um
peutlicher zu veden, namentlich die Taufe als jolche, b. 1. die Wajjertaufe
sur pweiten Stlajje der heilsnotwendigen Dinge, die nach Umitdnden
anch eine vt Crjap zulafjen.

8. Nun fragen wir aljo: Wie fteht es in Wirflichfeit mit der
vorgeblichen Notwendigfeit der Kivdhe? Wir jagen vor aflem: Daf
jemand voll wnd gani, namentlich auch duperlich im vollen Sinme
der fatholijchen Sivche tatfachlich angehpre, ijt ficherlich nicht im
itrengjten Sinne des Wortes zur Crlangung des Heiles notwendig.
Dies wird von allen fatholifehen Theologen beveitwilligit sugejtanden;
daber brauchen wir daviiber fein weiteves Wort 3 verlieren. NMan
pilegt Ddiefes Jugeftindnis in die Worte zu fletben: Non est de
necessitate medii, ut quis actualiter pertineat ad corpus Ecclesiae.
Damit jdjeint nebenfher behauptet ju jein: Sed de necessitate medii
est, ut quis saltem ad animam Evclesiae pertineat. Am richtigiten
imd volljtdndigiten jcheint die Ausdrucfsweife su fein: Absolute
necessarium est, ut quis interne vitam FEeclesiae participet et
per hoc saltem voto etiam externe ad FEcclesiam pertineat.
Do) befehen wir uns die gange Sadhe genauer.

9. Bor allem wird, wic allgemein angenommen ift, niemand
jlig, der nicht im Augenblicfe des Tobes inmerlich mit der Heilig-
macdjenden Gnade ausgejtattet ijt. Duvch die Heiligmachende Gnade

jo jet man gemembin Dei —— gehdrt dev Menjch zur Seele,
. g, int vollen Sinne des Wortes jur Seele der Kivche; denn dic
Seele der Rivehe it fchlieflich jo michts andeves als das inmere
&nadenleben, welches mit dem Glauben feimen Wnfoang nimmt wnd

Linger , Theol.-praft. Suartalfhrijt”. I. 1905. 2



13

in dev Deiligmachenden Gnabde jamt der damit sujantmenfingenden
®otteslicbe gipfelt. Somit fann von feinem Menjdjen, dev die Seligteit
evlangt, Dehouptet werden, e jei in Diefem Leben dev wafren Kirdhe
pbllig fern geftamden ober aufer der Kivche und ofne die Kivhe
jelig geworden, da Der Betreffende durd) das inmere Gnadenleben
ja i gewifiem Stune dev RNirche angehovte. Auj der andeven Seite
jagt Dr. Ggger gelegentlid): Proprie loquendo nemo ad Ecelesiam
pertinere potest, quin ad corpus ejus pertineat; neque vere
membrum Ecclesiae dici potest, qui nullo modo ad ejus corpus
pertinet (Dogm. gener. n. 280). Wir wollen dic Nedeweife: Wer
innerlich gliubiq ober gevecht ift, Dev gehint jur Seele Der Sirdhe,
i)t gevade tadeln ober gany vevwerfen; wiv jagen mir: Dieje NRede-
weife 1ft etwas verfanglich wnd trdgt eine gewitje Unflavheit an fid).
RVerfanglich ndmlich 1t jie, weil jie Leib und Seele oder dufere
Grideimung und inneves Leben begiiglich dev Stivdhe au jehr ju
trennent jeheint und gleichjant auseinander veipt. Unflav wnd anjdeinend
unbewicjen ijt dic mitunterlaufende Vovausjepung, daf es auper
ber wafhren oder fatholijchen Kivche gav fein inneres Gnadenleben,
ja felbjt feinen wabren Anjap su cinem jolden geben fimue. Sudjen
wir die vorliegenden Duntelhetten jehrittweife anfmubellen.

10. Zundchit ijt 3u geftehen, daf jener Seingbejtand, den man
als Seele der Stivche u beseichnen Deliebt, d. h. das idibernatiivliche
®nadenleben iiber die jichtbare Erjcheinung der Sivche obder, wie
man u reden pilegt, iiber den Leib dev Kivche wielfach hinausgretft.
Umt dicjen Tatbeftand vollfommencr zu evfafjen, balte man jich) wobl
por Augen, in wic vielen und verjchicdenartigen Abjtufungen das
inmere  Gnadenleben auftveten farn wnd tatjdchlich) aufteitt. Die
unterfte Stufe oder die erjten Anfinge bitben gewiffe Erleuchtingen
des Berjtandes und Willensrequugen, die in lepter Linde dag Heil
pes  Detveffenden  Gimgelmenjchen  bezwecken, vordevhond aber den
ibernatitvlichen Glauben anbahnen woilen wud jo der iibernatilvlidjen
Ordng angehiren. An pweiter Stelle tonnen wiv den itbernativlichen
Glanben jesen, der Defanntlich je nad) Wmitdnden auf bie Fwei
tiefften  Grundwabheiten, d. i auf das Dajein Gottes und Ddie
jenjeitige BVevgeltung fich bejchvinfen fonn. Als Ddritte und Hichjte
Stufe fann die aus dem Glauben i) entwicelnde Nechtfertigung
pder Die Geiligmachende Guade jomt den eingegofiencn Tugenden
und namentlich der Gotteslicbe und deven Betdtguug gelten. Wer
auf dem gewdhulichen Wege, D. 1. durch die Taufe sur NRechtfertigung
gelangt, erbilt ugleich mit bev Guabde auch den Taufhavatter. Cinen
cigenartigen Jwittersuitand jeigt der gliubige Sitnder, der cinerfeits die
fetligmachende Gnade jomt dev Gottesliebe und den fittlichen Tugenden
der fbernatitclichen Ordbnung verloven hat, und anbererjeits die ein-
gegofjenen. Tugenden des Glanbens und dev Hoffming betbedlt.

11. €35 bleibt uns noch genauer Fu erfldren, was man unter
pem Qeibe der Kivche ober befjer gefagt unter dev fichtbaven Erjdyeinung



19 —

und dem fichtbaven Vevbande der walhren Kivche 31 verjtehen  habe.
Betanntlich gehen besitglich dev Fragen, ob die Katechumenen; ob die
Steger und Sdyismatifer, mag von offenfundiger oder von gebeimer
Stegever die NMede jein; ob die Erfommunizierten, feien es dffentlich
verfemte oder geduldete, juv fatholijchen Kivche gehiven, die fatholijchen
Theologen vielfac) ausemander. Fiiv unfeve Zwecke geniigt es, auf
Diejem Sebiete die duferften Wmrifie, die nicht dtberjchritten werden
diiven, mbglichjt jeharf au zeichnen. — Wer allem Anjehen nach
qiltig getauft it und iiberdres mit dem Papjte und mit feinem
Dibzejanbijhof n ungetritbter Rivdhengemeinjhaft lebt, der gehont
swetfelsohme voll und gang jum duferen BVerbande der Kivche oder
jum Zetbe, d. i gur duferen Gricheimimng Dder Rivhe. Umgefehrt
fonmen jolde, die in feinerler Weife getauft noch auch difentlich ober
amtlich in die Jahl der Katechumenen aufgenonmen wurden, tatfdchlich
w feiner Weije gum Leibe dev Rivdpe oder zum duferen Berbande
und guv fichtbaven Cricheinung der RKivcdhe gevechnet werden. Hier
iteht hichitens die Frage offen, ob man von joldjen wicht vielleicht
je nach Umjtinden behaupten fonnte, fie gebirten iwenigjtens in
voro, D. . Der imnerften Gefinmimg nad) yur fatholifhen Rivche,
1. pw. ndberhin e gewifjem Sinne fogar zu deren duferem LVerbambde
oder felbft aum Leibe derjelben.

12, Mach diejen Vorbemerfungen wollen wiv dic Lefre, daf
¢ auper dev Kirvdje fein DHeil gebe, au vechifertigen und genaner 3u
beleuchten juchen. Eines wird vou den fatholijchen Theologen, jei es in
diefer ober in jemer Fovm, allgenein jugeftanden, namlich: €3 fann
gejdhehen, Ddafy trgend ein Adamsfind, ohne getauft oder aud) blof
m die Jahl der Satechumenen aufgenontmen A jein, auf innere und
dufere Gnadeneinflitjjie hin jundchit ju einem itbernativlichen und
Deilsfvditigen Gloubensatte wnd dann weiterhin s einem  iiber-
nativtichen Afte dev vollfommenen Gotteslicbe fich crhebt und fo dex
Rechtfertigungsgnabe teilfaftig wird. So hitten wir aljo, allerdings
ausnabhmswetje, vollitindig auferhald der fichtbaven Cricheinung oder
Des gamgent duferen Verbanbes ber walhven Kivche nicht blof die
evjten Anjdge, jondern der Hauptiache nad) geradezu den Vollbeftand
Deg dibevnativlichen Gnadenlebens; oder — wenn man die allbeliebte
Begeichuung beibehalten will — wiv bitten einen Fall, wo die
Seele der RKivdhe nidht ctwa blofy durch unvollfommene Lebens-
ausjtvablungen, jondern ihrev vollen Stvajt nach iiber den jichtbaren
Yetb hinausgreift.

13. Wmgefehrt um auch das Gegentéil fury zu beviifren
— famn e& vorfommen, daf ein Wdamsfid voll wnd qang aum
Letbe dev RKivche, b. 1. yum duferen Verbande derjelben qehort und
De3 inneren Gnadenlebens- gany oder nahezu gany entbefrt. Man
Denfe fich einen Satholifen, der duferlich qang untadelhajt dajteht,
aber im gehetmen cine jewere Siinde gegen den Glauben begangen
bat, D. . einer haeresis formalis sed mere interna jchuldig 1jt.

53



20)

@ierfeits ijt und bleibt ev ‘gamy und voll Mitglicd dev tatholijchen
‘Ricche: andererfeits aber verlievt ev durd) die' gedachte Siinde, wie
die Theologen allgemein (ehren, nicht blofy die heiligmachende Gnade,
jondern aucy alle eingegofierien Tugenden wnd Gaben mit Cinjclup
bes Glmubens und der Hoffung. Was: ihm: von dem dibernatiivlichen
Gnaden- 1nd Heilgbeftande noch bHleibt, bejehrdntt fich auj den nactten
Taufeharatter und auf gelegentliche Anvegung zur baldigen Befehrung.
S in Der nicht gang unguldijigen Annabme, dafy dev betveffende
Satholif wicht giltig, jondern ni wngiltig getaujt wdre, witvde jogar
der Taufcharatter in Wegfall fonumen. Somit wdve er des habituellen
nadenlebens volljtindig cittleidet.

14. Trop der angedeuteten Vevjchiecbungen bleibt ¢s walbr, daj
~ um bei der fergebrachten Ausdructsiveife ju bletben —— Leib wnd
Seele der Kirche der Hauptjache nad sujamumenfallen  oder im
alfgemeinent fic) decten. Vor allem ndmlich mup dev Allmddhtige in
feiner Vorjehung dafitv jorgen, dafy im Leibe der Kivde, 0. h. unerhalb
des fichtbaven Werbandes Der fatholijchen Sirche vder dort, wo jie
i ifrem fichtbaven Oberhaupte wnd- i den Ddicjem Dberhaupte
vedhtmdBig untevworfencit Bijehdfen Jamt - den ihnen untergebenen
Pricftern wnd Gemeinden dem Beobachter entgegentritt, der innere
Tauf- und Firmungscharafter, fjowie die Der d@nperen Ordination
entjprechenden  inmeren Weihegrade (character diaconatus, pres-
hyteratus et episcopatus) in movalijjer Allgemeinfeit und Ver-
(dflichEeit fich tatjdchlich vorfinden. Wiv fiigen jofort Die weitere
Behauptung bet: Jene Menjehen, die innerhald des mehrbezeichneten
duferen Werbanbdes ftehen, befipen jedenfalls ihrer dbeviiegenden
Mehrzahl nach) auc) mmerlich den fibernatitzlichen Glowben und
\uiv wagen ¢ au jagen —— in der Regel anch) die heiligmachende
Gnade. Daf ¢in Chrijt, dev in der fatholijdhen Kivche lebt und n
ber Megel jeine Ofterpflicht evfiillt, ohne den wahren ®lauben oder
auch mur fiie (ange Beit nhne die heiligmachende Guade jei, muf ats
Yusnafme angejehen werden. Dabet wollen wiv feinesiveqs behaupten,
devartige Ausnahmen fonnten wicht ziemlich Hufig fein. Umgekelut
fom wund muf o3 in gewifjernt Sine als Ansnahme  bejeichuet
werden, wem ein Menjel, der duferlich gang offen einer fepertjchen
Sefte, ey, dem Schisma angehiet oder mit dem Chrijtentum wnd
mit dev fatholifchen Kivche nicht die gevingjte Veviihrung zeigt, innerlich

it vom Taufchavafter abyujehen — wicht blof den fibernatiivlichen
tauben, jondern iiberdies nod) die heiligmachende Gnade wnd dic
iibernatiliche Gottesliche befist. Damut wollen wiv jedoc) nicht be-
fouptet haben, dafy die Angnabmen, die wiv hier i Auge haben,
nach allen Seiten hin vecht jelten wiven oder vecht jelten jein nuifsten.

Wer am Gejagten fejthalt, hat auch den Vovwurf nicht ju fiivehten,
daf er dic Gine SKtrche n el Kirchen, eine jichtbare und eine unjichtbare
auscinanderreife oder die Sichtbarfeit der emen (ebendigen Kivdhe in
Frage ftelle. Doch dies wird in dev Folge noch flaver ans Licht treten.



2%

15. Das nddjte Crgebnis der unmittelbar vorausgehenden
Crorterungen it folgendes: 3 fann vorfommen, daf ein Menjdy
vollfommen  auferhalb; des Jichtbaven Verbandes der fatholijchen:
Stieche fteht wnd dennoch, innerlich den iibernatitelighen ,Glauben wnd
die heiligmachende Gnade bejist. Warum joll o3 nicht anch vorfommen
fonnen, Dafy ein Joleher in Ddiefem . Suftande von bdiefem Leben.
abberufen witd? Damn, muf ev aber m Jenfeits auch) das -ewige,
peil; erlangen. €8 fann alfo - dies ijt, dev legte Schlup - Fdlle
geben, wo der Menjd) auperhald der fichtbaren RKivche hrijti und
allem Anjcheine nach obhne jede Dagwifchenfunit derjelben das emige
Deil evlangt. Wie fann fie aljo auf den Titel | die alleinjeligmachende”
Unjpruch evheben; wie fann man den Sap aufjtellen: Extra Beclesiam
nulla salus? ~— Auf dieje Bedenfen fBnnte nman jundd)jt antwovten:
Gewifje Titel oder Benenmmgen und allgemeine Sage fehen von
jeltenen Ausnahmen ab ober Halten jich mit andeven Worten: an
das, was die Regel ijt und was de jure ju jein oder su gefchebhen
bat. Dies 1ft jedoc) lange nicht die volle Antwort auf die vorliegende
Sdpwierigeit. W allfeitige Anffldvung ju erzielen, mitfjen wiv aud)
hiev mehr ing cingelne eingehen.

16. Bejehen wir uns sundchit ctwas genauer den tdglic) jich
wiederholenden Fall, wo ein von den Kepern fiir thre Sefte getaujtes
Smd o Crlangung des Vernunftgebranches dabinjtivht. Die Giltig-
feit der Taufe vovausgejept, ift femn Sweijel, daf ein foldjes Kind
die cwige Seligfeit evlangt. iv haben alfo Gier allem Anjcheine nach
eine ungeadblte Menge foldher, die auferhald dev fatholijchen Rirche
und ofne Veihilfe derfelben felig werden. —— Allein es ijt nicht zu
tiberjehen, dafy dic fatholijche Kivche die giltiq getauften wnd nod
mdht gum Vernunftgebrauche gelangten Kinder, migen jic von wem
e und, mit was immer fitr einer Ieebenabficht getauft fein, fitr
fich in MWnifpruch) nimmt. Gs seigt fich Dies unter andevem davin, daf
die fraglichen Rinder nad) fatholycher Anuffaffung Eivchlich begraben
werden diivfen und an amd fiiy fich jo beqraben iwerden jollten,t),
LWorin, fo fragen wir, Hat dieje Auffafjung ihren cigentlichen Grund?.
P. Ghrift. Pejdh) fagt: Christus hane visibilem societatem (i. e, Ke-
clesiam) fundavit ad fovendam vitam supernaturalem et omnia
media vitae supernaturalis primo et per se huic societati -tam-
quam ejus principium vitale indidit. (Praelect theol. dogm. tom.
L. n.394) 3u den iibernatiiclichen Gnadenmitteln gehiren. gang vor-
jliglich die heiligen Saframente wund nter ihnen an erjter Stelle die
hetlige Taufe. Schon Augujtin fdhrieh gelegentlich an einen Donatiften:

") Sdyiich fagt: ,Rinder havetijcher Gltern Brmen, jolange fie nody
nicht formell der Hévefie angehisren 1und injoferife nidht: anbere Hinderniffe
4. B. bilrgexliche Berbote entgegenjteen, fivehlich beerbigt werben.” (Paftoral
5 337.) Mad) Aichner (Comp. jur, eccl. § 205) jind wad: unferen Puntt be-
tifit, vom fivcdhlichen Beqribnid auszujdliefen: Haeretici, qui errores
suos palam’ profitentur, ‘licet fors materiales tantum; item eorum fautores
notorii, nécnon sehismatici publiei. R : R



22

Non sacramenta christiana faciunt te haereticum, sed prava dis-
sensio. Non propter malum, quod processit ex te, negandum est
bonum, quod remansit in te, quod malo tuo habes, si non ibi
habes, unde est bonum quod habes. Ex catholica enim Ecclesia
sunt omnia christiana sacramenta, quae sic habetis et datis,
quemadmodum habebantur et dabantur etiam prius, quam inde
exiretis. Non tamen ideo non habetis, quia ibi non estis, unde
sunt quae habetis (Ad Vinc. ep. 93 n. 46.). Jn der Tat, Chriftus
fprach ju den Apofteln, als den Grundpfeilern dev Kivdhe und den
Rertretern aller pufiinftigen Kirchenvorftehers. Euntes docete omnes
gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti
(Matth. 28, 19). Wer findet bei rubiger Pritfung aller cinichldgigen
Momente aus diefen Worten nicht heraus, daf die Tanfe n erjter
Qinie fiir die fatholijche Kivche, ja eigentlich blofy fitr die fatholijdhe
Rirche cingefest wirde? Dagu fommt die gejchichtliche Tatjache, daf
piele Seften und unter ihnen auch die Protejtanten nach ihrer Tremuing
pom Mutterftamnte der fatholijchen Kivehe teils jofort, teils n Ver-
(utfe dev Seiten die Taufe entweder ginglich anfgegeben oder wenigitens
fo veréndert faben, dafy man an threr Giltighert weifeln mup. So
fann und muf der ungetriibte Fovtbejtand dev echten Taufe der fatho-
[ijchen Kivche und ihrem alljeitigen Cinfluffe jugejchricben werven.
Endlich muf bei jeder giltigen Taufe der Taufende offen oder wenigitens
cinfhlupwetfe den Willen oder die Abjicht haben, nadh dev Cinjegung
©frifti ober im Namen der Kirche Chrifti au taujen; wnd dabei it m
tiefjten Grumde nicht an cine abitrafte Kivche, jondern an die fonfrete
und eingig wafre Kivche Chrifti, d. 1. an die fatholijhe, u denfen.

17. Was jodann die Crwachfenen betrifit, fo ift bei ihmen ur
Grlangung des ewigen ‘Hetles vor allem der itbernatitliche Glaube
erfordertic). Diedbegiiglich jehreibt Frangelin: Verbum Dei, objectum
fidei, in praesenti oeconomia secundum Christi institutionem
primitus Christo et Spiritu Sancto revelante per Ecclesiam pro-
mulgatum; ab eadem Ecclesia Spiritu veritatis assistente per
saeculorum decursum custoditum est sincerum et integrum ut
depositum sibi commissum. Credibilitas ipsa verbi constitnitur
per ‘charismata Eeclesiae; ad ipsam enim, in qua divinitus reve-
lata religio incorporata est, referuntur et ex ipsa progrediuntur
omnia motiva credibilitatis, adeo ut Ecclesia sit horum quidam
complexus, et ipsamet in se magnum ac perfectum credibilitatis
motivum. Ad eos igitur omnes. qui veram fidem ‘ex auditu con-
cipiunt, praedicatio 'montpervenit, nec eis (ipsis etiam insciis)
verbum ut credibile ac credendum proponitur, nisi quatenus
conservatum est per veram Ecclesiam Christi; minime vero haec
propositio verbi credibilis et credendi. fit aut fieri potest per
sectas ab Feclesia . .. lapsas et extorres; de quibus non solum
valet exprobratio: an a vobis verbum Dei processit, sed illa
multo gravior sententia: veritatem Dei in injustitia detinent



23

(Theses de Eccl. Christi p. 426 seq.) Achnliches ijt auc) von ber
heiligen Schrift zu jagen, der die Protejtanten beziiglich des Heils-
qejchdftes befanntlich die weitgehendite Bebeutung jujchreiben. Haben
pic Puoteftanten — und dbnliches gilt vou den itbrigen Seften —
die Bibel und namentlich das Neue Tejtament nicht aug der Hand
er fatholijehen Kivdye erbalten? Sehen wir nicht, wie die Proteftanten
pie BWibel tmmer mehr thres iibernatiivlichen Chavafters entfleiden;
wie jie namentlich riictfichlich des Neuwen Teftamentes das eine Bud)
nach dem anderen aug der Bahl dev von den Wpojteln oder den un-
mittelbaren Arbeitsgenoffen dev Apojtel verfaften Schriften ausjcdheiden
und jelbjt die als apojtolijd) beibehaltenen Schriften auf das empfind-
fichjte bejdhneiden und zevititcteln?  (Vgl. Franzelin, De Trad. et
Seript. 3. ed. p.699.) Endlich ijt tm iibernatiirlichen Glauben wejentlich
bie Bereitwilligeit cingejhlofien, alles, was Gott wie fmuer jum
Heile der Menjehheit geoffenbart und angeorduet hat, wnd jonit ns-
bejondere auch die Lehre von der grundlegenden Vedeutung der Kivche
und von der Yotwendigleit iy anjugebiven, glaubig angunehuen.
18. Ferner famu, wie die Dogmatif (ehrt, niemand obie Bei-

Giffe der inmeven Gnade einen wabhrhajt Heilstraftigen Glanbensaft
eviecten. Dabei ift wohl zu bedenfen, dafy alle Guaden, wie Frangelin
fich ausdriictt, intuitu Eeclesiae verliefen werden. Sicat finis ultimus
jo jchreibt ev — quem Deus ex sese in omnibus gratiis lar-
giendis intendit, est salus aeterna; ita omnium gratiarum, quae
extra Ecclesiam conceduntur, finis propinquior est conversio ad
Eeclesiam (De Eccl. p. 427.). 2ir jegen bei: Budem fann man mit
Grund behaupten, daf alle Heildgnaden und namentlich anch die den
Heiden yum Jwece der Vefehrung zufliefenden Gnaden in gewifjem
Sinne durch die Kivche vermittelt werden. Die Kirche betet ja fort
und fjort fiiv dag Heil aller Menjchen und nanentlich auch, wic die
RKavjreitag-Liturgic geigt, fiiv dic Befehrung der Heiden und dev
Jregldubigen. Sie bringt Tag fiir Tag fitr dag Heil der gangen Welt
das cuchariftijehe Opfer dar. Der Priefter fagt unter andevem: Of-
terimus tibi, Domine, calicem salutaris, tuam deprecantes clemen-
tiam, ut in conspectu divinae Majestatis tuae pro nostra et
totius mundi salute cum odore suavitatis ascendat. 1ujeres Gr-
acdhteng fteht nichts im Wege, dem euchaviftifchen Opfer und dem
fortgejetsten (debete dev Rirche in gehoviger Unterordnung unter die
Cridjungstat Chrijti dmlich wic der Fitefprache dev Himmelstonigin,
eme allumiaijende Wirtjamfeit suznjchreiben. Tatjac)lic) gibt es Theo-
logen, die. dem WMefopfer viidjichtlich Der Suwendung des Crldjungs-
verdienjtes eine alhomfafjende Vernitthmgsrolle jueignen (Thalfofer
bet ajfe).!) Was andeve (Sajje) dagegen eimwvenden, ijt unjers Er-
acdptens nicht durchjchlagend. Dabei ift wieder 3u beachten, daf Ddiejes
Opfer gleih) den Safvamenten, fiiv die Kivche Chrifti und cigenttich
nu fiiv die wafre, d. 1. fitv dic fatholifche Kivdhe, cingefest ijt; jomwic

") De sacram. L. p. 567.



24

bafp ber geficherte Fovtbejtand diejes Opfers bis ans Cndeder Jeiten
gleich. dem Fortbejtande der Saframente mit-dem Fovtbeftande dev
Sirche wmgertrennlich gujammenhingt. — Anf Grund des Gejagten fann
man ntit Necht behaupten: Wer wie imumer von der Crldjungsgnade
beriihrt wnd angegogen wird, der hat s neben Gott wund Chrijtus aud)
ber fatholijchen Stivdhe zu verdanfen; jeder, dev tatjdchlich jelig wird,
wird es duve) Vermittlhng der walhren Stivche. :

19. Doch wiv ditrfen nicht auj Halbem Wege jteben bletben.
981 der Erwachjene dag ewige Heil exlangen, jo nup jum Glaubens:
afte die imneve Mechtfertiqung hingufommen.  Dieje  Nechtfertigung
fann entweder duveh) den wirtlichgen Empfang der Taufe (ex opere
operato) oder ofjne Ddenfjelben, D. i. Duvch die blofe Begiertaufe (ex
opere operantis) erfolgen. Jm cinen wie im qudeven Falle hat dev
tatidchliche Cintritt der inmeven Rechtfertigung, nad) den allgemein
anerfannten Grundidpen fiber die jur Rechtfertigung geforderten Dis-
pojitionen, entweder einen Aft der vollfommenen Gotteslicbe oder
wenigitens cinen entjchicdenen Willen, n allen wichtigen Dingen
pen Anordmmgen Gottes nachufommen, sur unerldplichen Begleitung
oder Vovausjeung. Tl der Neenjd) die jo eclangte Nechtfertigungs-
quade nicht wicder verlieven, jo muf ev diefe Gejinnung bis mum
Tobe unverbriichlich beibehalten. Damit ift jehlichlich auch gejagt, dai
ein’ jolcher Menjeh, wenn aud) nicht im volljten Sinne des Wortes,
b. §, innerlich und dufierlich, jo doch inmerlich oder im tiefjten Hevzens-
gquinde bereits tatjdchlich, duferlich aber wenigjtens dem Verlangen
nad) (in voto) der fatholijchen Kivche angehort.) Doch diejen Hod)-
wichtigen Punft miifjen wir noch genauer evldntern.

20. Wie wir qejehen haben, it e der entjchicdene Wille Gottes,
baf jeder Grdenpilger nicht blof - innerlich wie tmmer vom Einjlujje
ber wabren Sivehe Devithrt werde und nut ihr durd) geheime Bande
irgendivie yujammenpinge, jondern daf er anch nach auBen offen
dicje allgemeine Heilzanftalt eintrete und als ausgejprochencs Mit-
glied derjelben (ebe wund jterbe. Diefer Wille Gottes it iibrigens feines-
weqd Olofy als cin mehr oder weniger jufilliges oder willtinlidyes
Gebot Gottez aufzufafjen, wic etwa-dag fiechliche Fajtengebot oder
bag Verbot des Diebjtah(s; jondern dev einjhlagige Wille Gottes
bat feinen ticfjten Grund davin, dafy Gott alle Weittel, wodurch dev
Menjd) ordentlichermwetfe jein Heil zu wirfen hat, m jency fichtbaven
Deilganitalt niedergelegt Hat. Somit ijt im entjchicdenen Willen Ddes
Menjchen, den Anordnungen Gottes i allen wefentlichen Punften

1) Dr. Ggger jtellt die Theje auf: Haeretici occulti sunt et dicuntur
Eeclesiae membra proprie dicta (1. c. n. 288). Dabei wird zivijhen haeretici
formales et materiales nicjt untevichieben. Frangelin hat die Thejer Qui
in secta aliqua materialiter tantum versantur, ii in foro interno et in judicio
Dei per veram fidem et characterem Baptismi sunt membra unius catholicae
Hecelesiae Christi, in foro tamen externo et in judicio Ecclesiae adulti inter

eos praesumuntur haeretici aut schismatici (1. c. p. 402); babet ijt offenbax
au. erglingen ,formales.



c e

Jich au fiigen wnd w jeden Preis fein Heil ju wirken, entweder gany
ausdritcflich oder doch) wenigitens cinjdhlufweije (saltem implicite)
ober wie tm Ketme dev Wille enthalten, nicht blof innerlich, jondern
auch duferlich dev fatholijchen Kiche angugehvren. Wnf Grund defjen
fomn man nut Reeht behoupten: Wer eine devartige Gefinnung in
lich trdgt, der gehort in gewifjemn Sinne, ja im tiefiten wnd ent-
jchetdenden Grunde jehon jept der fatholifchen Kivche wnd war auch
Der dufseren oder fichtbaven Kivche an. Cin Vevgleich joll dre Nichtig-
feit und bdie Tvagweite diefer Behauptung beqreiflich mathen.  Fwei
Pavteien jtreiten iiber die Nichtigheit einer bejtimmten Lojung einer
mathematijehen Aufgabe. Ein Teil evfennt jowohl( dic bei dev Lijung
cingehaltene Methode als aud) die vorliegende Lojung felbjt Fitr duvel)-
aus richtig; die iibrigen bejtreiten jowofl die Richtigteit der gegebenen
Lojung als auch die Nidhtigeit des cingejchlagenen Lojungsverfahrens.
Dem Anjeheine nach gehen die Anhinger der beiden Parteien himmel
weit auseinander, ohne etwas unter fich gemeinfam zu Haben. Aber
etwas gemetnjames haben fie im Grunde doch, ndmlich die Ueber-
jeugung, dafy die tiefite Grundlage der Mathematif, d. 1. dag Cin-
malemns fitv alle Fille vidhtig blewbt wund folglich auch im gegeberien
Jalle gelten mufs. Bei diejer Sachlage tonnte einer, der die gamye
Sache mit voller Klavheit duvchichaut und auf Grund diejer Einjicht
dic vorliegende Lojung ald vidhtig evfennt, trivmphievend ausruien:
Alle jtehen auf unjever Seite; audy ihr, die ihr dieje Lojung bekimpit,
jteft i tiefiten Grunde anf wunferer Seite.  Fum  Beweije Dafii
braucht ev blofy die gange Lojung mit unverfennbarer Stlarheit Sehritt
fiir Sdritt auf das Cinmaleins yuviickufiihren. Alle, weldhe der Dar-
lequng 3u folgen vermigen, werden jehlielich auf jeine Seite treten:
und e er dann beijegt: Jm Grumde feid ihr vom Anfange an
auf unfever Seite gejtanden, fo wird ihm niemand Lnvecht  geben
fonnen. Grft wenn jemand, fei s tm allgemeinen, jei ¢3 fitr diefen
Cingelfall die Richtigheit des Cinmaleing in Jweifel aichen jollte,?)
fonnte dic Pavtei, die die Walhrheit fitv fich hat, auf ihn feinen An-
torud) mehr erheben. Die Amwendung auf den Gegenjtand unjerer
Unterjuchung liegt auf der Hand. Wenn Gott erjchiene, wie er einft
Dem Job und feinen Freunbden erjchiencn it oder wic ev beim Welt-
qerichte evjcheinen wird, und mit unverfennbaver Deutlichfeit crfldvte:
Die fatholijche Kirche ift die allein wabre Kivche Shrifti und s ift
Gottes unwidervuflicher Wille, daf alle, die das ewige Heil erlangen
wollen, diefer Kirche angehiven; jo wiivden jofort alle, die i der
oben gefennzeichneten Wetfe in voto jur bejagten Sivche gehdren, das
Deidentunt ober ihre Afterfivchen verlafien, wm jich voll 1wnd gany
ver fatholijchen Kirche amgujchlieper. Man jtellt alfo — nicht mit Nn-

: 1 Wir berieifen auf die Grovterungen {iber den vievdimenjionalen
Raum und jagen, mit gleichem Rechte wie die drei Dimenjionen ded Raumes
fonnte auh daz Ginmaleind in Frage geftellt terben.



26

recht dic allgemeine Behauptung auf: Wer gevettet wird, findet
feine “hctmuq durd) die wabhre Kivche und in ver wahren Kide.
. Wo bleibt jo wird man fragen — Ddie Sichtbarfeit dev
\tud)c mum jie eme “]lw,a[)i und vielleicht etne jehr grofe Anzahl
von Mitgliedern befit, die duferlich i feiner Weife evfennbar find ?
Wir antworten jundchjt mit der Gegenfrage: Schadet s der Sicht-
bavfeit Des Sdiffes, dap Kiel und Schraube und Anfer m Wieere
fich vevbergen? Oder der Sichtbarfeit deg Haujes, wenn man die
Fenjterjchetben, die ja auch jum Hauje gehoren, oder gar die leeren
Fenjter nicht Jehen fann? Was der Kivche vor allem ihre Stchtbar-
feit vexleibt, it das jidtbave Oberhoupt jamt den mit ibhm i Ver-
bindung ftehenden Bijchofen, die cinem Nepe gleich das Volf an jic)
sichen und fefthalten. Auch der Fujanumenhang poijchen dem glaubigen
Bolfe und den Bijchdfen ift tm allgemeinen jichtbar, d. h. gar leicht
crfennbayr. Selbit die Glicder der SKivche, von denen wiv lepthin ge-
redet haben, hangen duvc) gehetme Fdden mit den jichtbaven Wer=
treternt Der fuaf)[umu Gewalt ujommen. Dev Nmitand, daf Ddieje
Jiaden mitunter in feiner Weife jutage treten, fann die Sichtbarteit
der Kivche im allgemeinen nicht aufheben noch bedeutjom beeintrachtigen.
Sum Schlufje fnmmm wir nodymals auf den WVorvmwurf
oer Unmafung puviick. Die Walbrheit (aht jich nicht beugen; die
Wabhrheit [afpt nicht mit jich mavkten. Die fathohjhe Kivche gloubt
folgende Lehrpunfte ftichhaltiq beweijen zu fomen: 1° Die romjel -
fatholijche Kixche ift die cingig wabre Kivche Chrifti. 20 | Seder Menje
fat an und fiw jicd) die Pilicht, in diefe Kivche cingutveten wund Die
dort niedevgelegten Heilemittel, ohne dic bag ewige Heil, im allgemeinen
mrpun[]au nicht crveicht werden  fonn, qmnmnhnrt A aebrauchen.
Schyrift und lldmlmmmq als Dncl[m ver gbttlichen Offenbarung,
'Wnu beilige ‘ﬂunumn und die i)u[tmn Saframente jind in exfter
Cinte fitv jie, und eigentlich fitv jie allein geitiftes. 4° Dic Gnaden,
welcdhe von Gott auferhald des Schofes Ddiefer SKirche verlichen
werden, werden cinerfeits in gewifjem Sinne duve) die Kivche evbittet
und vevmittelt und jollen andererjeits wnmittelbar ober nuttelbar ut
diejer Kivche fiihren. Solange dieje Lehrpunfte nicht wnmwiderjprechlich
widerlegt find, wird man der Kivdye wegen wohlgentejjencr Geltend-
madhng diecfer weitausgreifenden Lebren feinen  gevechten Lormwurf
madjen fnnen. — Sndent die wabhre Sirche Ehriftt das lumtmqltd)\
»,Quid est veritas?“ des Pilatus und der mobdeviten Welt verwirit,
pncht jie mit ihrem gbttlichen Stifter unerfchrocken, aber doch wut
Bejcheidenheit: Ego in hoe natus sum . . . ut testimonium
perhibeam veritati (Joan. 18, 37.).



