G ol

will, muf einen langen Weg durd)laufen und viele jchwere Kimpie
beftefien, denn ¢5 lagern, mit dem feiligen Papjt Gregorius M. 3u
veben, Miefen (nfs und rechts, um uns zu fchrecen und ju dngjtigen,
némlich der Teufel und unfeve ungebindigten Leidenjchaften. Dod)
fei getrojt, fitrchte Dich nidht, trdftet Der Donigflichende Lefrer : LWer
unter dem Schupe des Allerhdchften wohnt, wer fein Heil mit Furcht
und Bittern iirft, der fann pwar bisweilen fallen, aber er wird
babei nidht jevtveten, weil ©oites Hand ihn wieder aufrichtet und:
ifn jehivmend Halt (St. Bern. Ps. 90, 8. 2, 1. 1).

Das Wap des Merdienftes in den eimgelnen Werken.
Bon P. Quling Miillendorff 8. J. in St. Andrd (Rarnten).

(Criter Teil)

Das Mafy der Verdienjte, welche fich die Gerechten und Aus-
erwiflten fitr die ewige Seligfeit evtwerben, ijt nidht fiir alle bag
gleiche, An vielen Stellen der Cvangelien iit ndmlich von Dden
L ®roferen” und , Kleineven” im Hinmelreihe bdie Rede. In dem
Hauje des Himmlijchen Baters find viele (verjchiedene) Wohnungen.
Bon den Snechten 1m Neiche Chrifti exwerben fich die einen fiinf,
bie anderen miur jwei Talente. Die arme Witwe, welde zwei Hellex
in ben Sdjapfaften hineimwarf, Hat mehr Hineingeworfen, als alle
andern. Jedem witd der Lofjn angerechnet nac) Schuldigheit. €3 ift
nun aber nicht wahricieinlich, daf diejer Unterjchied der Verdienjt-
lichfeit eingig von Der groferen oder geringeren Sahl der guten Werfe
ferrithet, toelche die Ausermdhlten iiben; unter den Werfen jelbit
bejteht auch ein Unterjchied. Die einen find befjer und verdienjtlicher
al@ die anderen. Diefe Verjchiedenbeit Des Mafes der Verdienitlichteit
midyten wiv fHier befprechen.

Wir Handeln nur von Der Verdienjtlichfeit im eigentlichen
Stnne, von pem meritum de condigno. Eine prattijhe Bedeutung
ditrfte Den Fragen iiber diefe Verjchiedenheit wohl zuerfannt werben,
nachbem Beute die Theologen fo siemlid) alle fich itberzeugt haben,
baf alle nicht jimdhaften Werfe, die im Stande der Gnade mit Be-
wufitiein vervidhtet werden, fitr die ewige Seligheit verdienjtlich find.
Den Gliubigen, welche diefe Ueberseugung zu dev ifrigen gemacht
faben, wird wohl nicht felten Daran gelegen fein, 3u wijjen, auf
welche Weife fie die Verdienftlichfeit ihrer guten Werte vermehren
fonnen, und der Seelforger wird ifnen dod) in den DHierauf besiig-
fichen Fragen itber das, was ficher ober was wenigjtens wafrideinlicy
ift, einen Aufjchlufs erteilen mitjjen. Gine genauere Velehrung Hieriiber
witd ofne Bweifel die Glaubigen auch au einer eifrigeven Berdienjt-
evwerbung antreiben. Wir michten daher unterfuchen, erjtens auf
welher Grundlage in den quten Werfen biefe BVerjchiedenbeit des
Verdienftlichfeitdqrades beruht, und gweitens welche Vedingungen oder



e A

Umitinde eine Steigerung Ddesjelben zur Folge Haben. JIn diefent
gweiten Teile befonderd wollen wiv beachten, dafy ed dufere und
nnere, fchivierige und leichte Werke gibt; daf die Werke verjdjiedenen
Tugenden angehorven; dap die einen Gegenjtand eines Gebotes, die
anberen etiwa mur Gegenjtand eined Nates find; daf die einen melr,
bic anberen weniger Zeit zu ihrer Ausfiihrung braudhen; daf dag
wirfende Subjeft entiveder mit mehr oder mit weniger Heiligmachender
®nabde, weldhe feine Wiirbe vor Gott ausmacht, ausgeftattet ijt. Auf
Die jwei legten Fragen werben wir aber aud dem Grunbde, den ivix
angeben werben, nicht weitldufiq eingehen.

1. Die Wurzel und glerchjam die Quinteffeny ded Berdienftes
ijt Die Qiebe Gottes. Dfne die Liebe, weldhe dag lepte Fiel Fum Ge-
genftande fat, befteht fein (eigentliches, vollfommtenes) Berdienjt, da
Gott nur belohnt, was auj 1hn bejogen wird. IJn jedem (vollfom-
men) verdienftlichen Afte anufy twenigftens virvtwell (m Sinne Des
heiligen Thonad, wie wir friifer weitldujig erfldrt Haben) bdie Liebe
Gottes tdtig fein. Dasd Maf der in einem gquten Werfe tdtigen Liebe
ift aljo aud) dag jeiner Verdienftlichfeit. ,Semper quantitas meriti
attenditur secundum radicem caritatis.“?) Die Liebe Gotted (ihre
Titigteit) ift wie der Grund und dag Prinzip jo aud) dad Maf der
LBerdienftlichfeit im gquten Werte.

Die Tdtigeit der Liebe Gottes ift mun aber nicht in allen
guten Werfen Dderjenigen, die geiftlich leben, gleich). Sebhr flar wird
i Der fDeiligen Schrift eine grofe Tdtigheit der Liebe Gotted
(Quf. 7, 47) und eine gridfere (IJoh. 21, 15; Luk. 7, 42) einer ge-
ringen oder wenigftend einer mich)t fo grofen gegeniibergejtellt. €3
wird ja aud) gany allgemein unter Katholifen al8 Tatfache ange-
nomien, daf die Gevechten in Der Vollfonumenbeit einen Hoheren und
einen niederen ®rad bejigen; die gange geijtliche Vollfommenbheit und
Deiligeit eines jeden geht aber aus der Tdtigteit jeiner Liebe Gottes
hervor; alfo mup auc) Ddiefe Tdtigfeit in Den quten LWerfen ber
Diener Gotted cine ungleiche fein. Je mehr fid) die vollfommene
Qiebe Gotted in einem quten Werfe Detitigt, Dejto qridfer ift dasd
Mafy Des Verdienftez, dad der Gevechte fich in Ddemielben erivirht.

So begriindet nach dem Aquinaten die Verfdyiedenbeit der Td-
tigfeit in Der Qiebe Gottes die Verjdjicdenfeit der Wohnungen im
Haufe ded himmljchen BVaters. Das ndchjte Unterjcheidungspringip
ber verichiedenen Grade in der ewigen Seligleit ift ndmlid) jene Cr-

1) .. 1In aliis autem (est meritum) seecundum quod earitati infor-
mantur.“ (In 3. dist. 30. g. 1. a. 5.) — ,Vis merendi est in omnibus virtu-
tibus ex caritate, quae habet ipsum finem pro objecto, et ideo diversitas in
merendo tota revertitur ad diversitatem caritatis, et sic caitas viae distin-
guet mansiones per modum meriti* (In 4. dist. 49. q. 1. a. 4. sol. 4) —
In 3. dist. 24. q. 1. a. 3. sol. 3: , Principalitas merendi est ex caritate; ipsa
enim est in voluntate sicut in subjecto, ipsam perficiens quantum ad primum
actum ¢jus et principalem. Et iterum cum sit amor Dei; facit amatum
ipsum, quod est primum, esse suum, inquantum unit ei.



Sy

fenntnid und Liebe, die der Seele im Jenfeitd verliehen wird, und
ber ®rad bdiejer Crfenntnis und Liebe entjpricht dem Gvade bder
Qiebe, Den fie beim lebergange in bag Jenjeits ervcicht hat. Die
Verjchiebenbeit der Stirfe in der Liebe, wie die Seele fie im Dies-
jeitd erwirht, ift Dad entfernte Pringip der Verfchiedenheit i Dder
ewigen Seligeit, da die Seele um fo fdhiger ift, vom pumm{ijchen
Qichte erleuchtet und Der Anjdhomng Gottes teilhaft zu werden, als
ifve Licbe ftarfer oder vollformmener geworden ift.

Hierin ftimmen alle Theologen Heute dem feiligen Thomas
bei. G2 ift auch eine gany allgemein angenommene Lefre, dafy jedes
Werf, dag wenigftens vivtuell ausd der Licbe Gottes hHervorgeht, den
habitus caritatis vermefhrt und gwar umjomehy, je ftérvfer jic) die
Liebe in demfjelben betitigt.

Die einjt vor Suavey von einigen Theologen verteidigte Anficht, die Jn=
tenfitdt des Hinmmlijhen Lohnes fitr den Gerechten ridite fich mur nach dem voll-
fommenitent Afte ber Liebe, den er je auf Erben ermedt habe und bder inten-
fiver getvefen fet al8 feine Habituelle iebe, ijt heute von allen Theologen auf-
geqebent. Dod) wollen wiv die bejondere Anficht bes Wquinaten nidht unerwdhnt
{affert, nad) welcher die Vermehrung des habitus caritatis burd) das gute Wert
nicdht jogleich eintritt, falls biefes Wert bie gamze Krajt (Jntenjitdt) des vor-
handenen Habitus nidyt fiberfteiat oder wenigitens exvetdht; in diefem Falle werde
die BVermehrumg bes Habitus, die der Aft verdient hat, exjt beim Cintreten eines
diefemn Habitus entjprechenden Uftes obder, wenn fein joldher erfolgt, erjt vor
dem Uebergehen der Seele in das Jenjeits guerteilt.?)

©s verfteht fich aber, daf auch in den nicht firmlichen Atten
ber Qiebe, wenn fte vollfommen verdienftlich find, etwad von der
Liebe Gottes (nac) der Lehre des Aquinaten itber die Berdienftlich-
feit) enthalten ift. Selbft jeve fittliche Gutheit emnes Werfes fteht in
einem Berhdltniffe su dem lepten Siele ded verniinftigen Gejd)ipfes,
obgleic) nicht alle jittlich guten Werfe, fondern mir bie Der form-
(ichen ®otteslicbe fich auf diefes Jiel beziehen. Hiemit fommen wiv
gur Frage, unter weldjen Hinfichten das Maf der Ltebe Gottes, die
in den eingelnen verdienftlichen Werten enthalten ift, ein griferes
oder geringeres fetn fanm.

2. Gine doppelte Nitctficht ift hier vor allem wohl zu unter-
jcheiben. Dagd Map der in den verdienftlichen Werten enthaltenen
Qicbe Gottes ift verjchicden, entweder 1. objeftiv (qualitativ) durd
bag Dbjeft, auf weldjes dag Werk fic) besieht, die Art Der fittlichen
Gutheit, su welcher es gehbrt; odber 2. Jubjeftiv (quantitativ) durch
bic Stirte der Titigleit der Seelentrifte, die 3 ausfithren, bejonders
bed Willens. Schon in betreff der Suttlichleit itberhaupt yerden die

1) Die Argumente, weldhe Thomas (In 1. dist. 17. . 2. a. 3. und In 2.
dist. 27. q. 1. a. 5.) fiicx diefe Anjicht vorbringt, find bereits Iingft von vielen
Theologen befdmpft wworben und ferden Heute fawm nod) von jemand verteidigt;
. eine vollfténdige Gidjerheit jcheint aber dod) in diefer Frage nicht u bejtehen;
in der Summa theologica Hat ThHomad fetne Anficht nidyt gedndert. (BVgl. 1. 2.
q. 114, a. 8. ad 3.)



menfdlichen Werke in diefer doppelten Hinjicht unterjchieden.?) Die
cine wie die anbdeve Diefer jwei Quellen jind aljo aud) ing Auge zu
faffen, um die Steigerung ded BVerdienjted u beurteilen, und zwar
{0, baf wir immter vorausjepen, die Werte, die wir unter einer Riick-
jicht miteinander vergleichen, jeten unter der andern einander gleich;
denn 3 verjteht fich), dap ein Aft, der feimem Dbjefte nach wert-
voller und verdienftlicher ift, al8 ein anderer, dennod) wegen Dder
“Willensftdrfe, mit weldyer diefer audgefithrt wird, weniger verdienjtlich
fitr Dag Subjeft jein famm, al8 diejer.

Wir beginnen mit dem Bergleidhe von Seite desd Vbjeftes
pder Dev Art Ded guten Werfes.?) JIn Bezug auf Objeft oder Art
Des Werfes ift aud dem eben (n. 1) angegebenen Grunde der form-
liche Aft der vollfommenen Licbe Gotted bder befte und verdienft-
lichite unter allen. Jn der vollfommeniten LWeife, Deven bder Wille
fdbig ift, besieht er fich auf dbas unendlid) vollfommene hod)te Gut
‘wegen feiner jelbjt, iibervagt dafer an LWert und Verdienjtlichteit alle
anderen Tugenbdafte, die Afte Der movalijdhen Tugenben, weil diefe
nicht unmittelbar und formell auf das leste Biel bezogen find, bie
“Afte Der pwei andeven gbttlichen Tugenden, weil dieje Fwar aud),
‘wie Die Liebe, ®ott felbjt zum materiellen und formellen Gegen-
ftande Haben, aber nicht tn jo volfommener Weife fich auf ihn be-
siehen, wie Die Liebe.

Niber erfldrt ung died der beilige Thomas, Der Aft bdes
‘Glaubend 1t At der Crfenntnis, ex findet feine Vollendung in feinem
®egenftande infofern, als diefer erfannt wird, mit andern Worten
aflg deffen Crfenntnig in uns ijt. Der Ut der Hoffnung und der
At der Liebe dagegen wird bollbracht durd) die Vereinigung des
‘Willend mit dem OGegenftande, inwiefern diefer aufer und ift und
wir nach ihm jtreben, und war (in den gbttlichen Tugenden) mit
‘dem Gegenftande, der umendlich itber ung ift. Daber ift jowohl der
At der Hoffnung ald der der Liebe vorziiglicher als der desd Glau-
bens.®) Uebrigens muf ja fowohl der Att des Glaubens ald ber der
-Hoffnung, um vollfommen verdienftlid) zu fein, etwad von bdem der
Liebe Haben.

Bubdem fchliefen Glauben und Hoffen in hrem Begriffe eine
‘Entfernung von threm Gegenftande ein, jened im Sehen, diefed im

1) Go untericheidet 3. B. Thomas die Gutheit bes Werfed und bdie
‘Sutheit dbes Willend 1. 2. qq. 18. et 19. — ,Bonitas (meritoria) actus ad
duo mensuratur, ex quibus bonitatem reeipit, scilicet ex termino vel objecto,
et ex principio. quod est voluntas. Ex termino autem habet speciem boni-
tatis, sed ex voluntate habet rationem merendi, quia secundum hoc est in
potestate facientis quod ex voluntate procedit.“ (In 3. dist. 30. q. 1. a. 3.
in c.) Bgl. die Tegte, die wir unten n. 7 anfithren werden. — 2) Unter dem
‘Dbjefte ift hier tm weiteren Sinne ded Worted alled yu verjtefen, worauf das
Werf moralifh fich bezieht, alfo der Gegenftand desfelben mit allen Umijtinden,
bie babet moralijh in VBetvacht fommen, bejonders auch der mit dem Gegen-

ftanbe ibentijdje oder ifm iibergeorbuete Bwed. — 3) 8. Thom. 2. 2. q. 23. a.
6. ad 1.; cf 1.2.q. 66. 2.6 ad 1.




A e

Befigen; Der vollfommene Liebesaft dagegen beieht fid) auf das,
was man jhon hat, um fich mit dem Gegenftande wegen jeiner jelbit
s bereinigen.’) Doch geniige e3 uns bier, fiiv diefe Wabrheit ben
Yusfpruch des Apoftels anzufithren: ,Manent fides, spes, caritas,
tria haec: major autem horum est caritas.* Befanntlich jept aber
ber Aft der Liebe Den Der Hoffnung und ded Glaubens voraus.

®efen wiv wun fiber su den intelleftuellen und wmoralijchen
Tugenden, die den theologijchen, wie gefagt, an Wert nachitehen.
Die intelleftuellen wiren zwar, phyfijch und an i) betradytet, vor-
siiglicher a8 die moralifdjen, weil jie das an fich ebleve Seelenver-
mbgen, die Grfenntnis, vervollfommuen; aber da fie das Strebever-
mbgen nicht vervolfommuen (fich nicht auf den freien Gebraud) des
guten Habitus besichen), find jie nicht einmal im vollen Sinne Tu-
genden, fonnen daher auch nicht ald Tugenden mit den fittlichen ver-
glicen werden, und von ifrer Verdienftlichfeit fann nur infofern die
ede jein, al8 jie von den anbdeven Tugenden, namentlic) dex Liebe,
angewendet und gebraucht werben.?)

Aber aquch die moralifchen Tugenden ftehen den theologijchen
nach, weil fie nicht unmittelbar an die hdhite und erfte Regel aller
fittlichen Gutheit, weldhe Gott ift, hinanreidjen, jondern nur an die
aus Gott abgeleitete menjcliche Regel (humana ratio) der IMittel
sum Bwecke.?)

Bergleichen wir alfo jept die moralijhen Tugenden miteinander.

3. Unter den moralifhen Tugenden gehen ofme Jweifel die-
jenigen an Wert und Verdienftlichfeit voran, die fid) infofern auf
®ott felbjt besiehen, als fie eine ifm felbft (ald objectum cui) au
leiftende Piticht erfiillen. Auch diefe moralijchen Tugenden, weldhe
sur Rardinaltugend der Gerechtigheit gehiren, haben ein von Goit
verjhiedenes ndchjtes Objett, die Neligion die Afte, wodurch Gott
bie jchuldige Verehrung eriviefen, die Bufe die Afte, wodurch Gott
fiir die ifm zugefiigte Beleidigung Genugtuung geleiftet, der Ge-
horfam Ddie Afte wodurc) feinen Forderungen entjprochen, die
Demut die Afte, wodurd) dag Streben nach emer von Gott unab-
fingigen (nichtigen) Grdfe ertbtet wird duvch die ihm autommende
Untevwerfung.

Bur Demut gehort e3 allerdings auch {iberhaupt, das ungervegelte Streben
nad) Hoheit abjuwehren, weshalb fie der heilige Thomas (2. 2. q. 161. a. 4)

1) 8. Thom. 1. 2. ¢. 66. 2. 6.in ¢.; 2.2, q. 23. a. 6. in ¢. — ) Hieher
gefiet die Frage, ob das foutemplative Leben vollfommener und perdienjtlicher
fei al3 das aftive, oder umgefehrt, I3 intelleftuelle Tdtigett (alfo an und fiir
fich) ijt das Fontemplative alferdings mehr als das aftive; in diefem Sinne hat
ber §) ilige Gregor der Grofe (Moral, L 6. ¢ 18) bem Berdienjte des fon-
templativen Qebend den Borrang angemwiefen. Aber das aftive Leben fann doch
eine gewiffe ,Fiille der (erworbenen ober von Gott erieilterr) Kontemplation”
vorausfegien, und in diejem Sinne ift e vollfommener und verdienjtlicher, als
baz blof fontemplative; jo Hat aud) Chriftud es fitr fidh) evwdfhit. (5. Thom. 2.
2.q.182.a.1.;q. 108.2. 6. ; 3. q. 40. a. 1. ad 2.) — ¥ S. Thom. 2. 2. q. 23.
a. 6. in e. :



SR

als pars potentialis jur Rardbinaltugend der Mafigkeit 3dhit. Jnded betont auch
er immer (befonbers I c.aa. b. et 6.), dafy e Fum Welen bdiefer Tugend ge-
bijze, jid) dem gottlichen Einflujfe mit Unterdriicdung der faljhen (eingebilbeten)
eigenen ®roge zu unterwerfen; bdiefe Unterwerfung biivfte daber wohl mit Redht
als ein Vejtandteil der Gerechtigleit betrachtet werben, bdie wir Gott jchulden,
mwontit dbann die Demut, in ihrer vollftdndigen Entwidlung betradytet, der Rar=
dinaltugend der Gerechtigteit beigesdhlt wiivde. Uuch fo fonnte nan bdem Heiligen
RBefrer nody betjtimmen, wenn er bie vana gloria (wofl mit der fogenannten
saperbia imperfecta tbentifc)) al8 ber magnanimitas entgegen zu ben Ber-
lepungen des Starfmutes 3dhlt; denn bdie Avt eines guten oder jchlechten Uftes
wird nicht bejtivtmt nacd) dem, woraus er Hervorgeht, fondern nach ber Weife,
wie ev yujtande fommt. Bei den VerleBungen der Demut durch die jur duferjten
Cntwidlung gelangte superbia (perfecta) ift bas subjectum bdiefer, wie Thomas
2.2.q. 162, a. 3 ) audy zugibt, bereits nicht niefr die irascibilis proprie dicta,
jonbern bie irascibilis ,prout invenitur in appetita intellect vo* (bem Willen).
Bielleidht (dft fih) bas gleiche bon ber in ifhrer vollftdndigen Entwidlung be-
trachteten Demut jagen, deren Materie ebenfalls in irasecibili ijt,

Die Atte der eben erwdbhnten Tugenden diirften wohl mit Recht
alg die verdienftlichiten aller moralijdhen Tugenden angefehen werden.
Aber eine abjolute Nangjtufe dev BVorziiglichteit unter den moralijden
Tugenden aufyutellen, 1ft faum mbglich, da die einen in einer Be-
siebung, Die anderen in eciner andeven Dden Vorrang beanjpruchen.
Nur einige Andeutungen mbchten wir Hier aud ThHomas iiber Ddie
big Deute von den Theologen jiemlic) vernachliffigte Frage beifiigen.

Bor allen moralijgen Tugenden mad)t zwar gewiffermagen
die ifjren Vorrang geltend, welche alle anderen movalijdhen lenft und
vegelt, indem fie allen den Weq zeigt und die von ihnen einzubal-
tende IMitte anmweift, die Klughett. Gewify mit Recht vdumen die
Theologen allgemeint mit Thomad ihr unter Ddiefen Tugenden bden
erften Plab ein, weil fte al8 Fithrevin die rechten Mittel zur Er-
reidjung des Hieles derfelben lehrt, weshalb jie aud) vor allem an-
deren pon Der Licbe angerwendet und befdrdert werden muf, wenigjtens
die jdhlechthin Jogenannte Klugheit, die fich auf dad eigene Gut
(WWohl) besteht.r) Sudem verleiht dag intelleftuelle Clement, das der
Stlugheit vor den drei anbern Kardinaltugenden eigen ift, ihr auch
vor Diejen eine TWiirde ober cinen Adel, der beachtet su werden ver-
dient. Aber wie unbedingt auc) die Notwendigleit und wie erhaben
Der Adel Der Klugheit fein mag, fann man doch), wo e3 fich wie Hier
um dag praftijde Refultat, dag Verdienft der guten Werfe hanbdelt,
der Sardinaltugend der Gerechtigeit ofhne Bedenfen, wie es auch
Thomas getan hat, den erften Rang nach den theologijchen Tugenden
amweifen.?) €3 1t hiegu nur nod) bejonderd ju beachien, daf es zur

) Thomas jagt daher wirvflidy: ,Prudentia, quae attingit rationem
secundum se, est excellentior quam aliae virtutes morales, quae attingunt
rationem secundum quod ex ea medium constituitur in operationibus vel
passionibus humanis.“ (2. 2. q. 23. a. 6.1n c.) Dag doppelte quae gibt aber
mur ben Grund diefes Vorranges, baher die Ritdficht am, unter weldher ex auf-
sufaffert und zu verjtehen iff. — 2) Weaen bdes intelleftuellen Glementes, das
der Sthugheit eigen ijt, [dft i) aucdy auf fie dag gewijfermafen anwenden, was
Thomas, bdie moralijchen Tugenben mit den intelleftuellen vergleichend, fagt:



o S 1

Gerechtigfeit gehbrt, nicht nur die allgemeine Slugheit, die fic) auf
bas eigene Wohl begieht, immer, jondern aud) die, weldhe Haus oder
Familie betrifit (oeconomica) oder das Wofhl Der Gemeinde, Ded
Steiches, der Gejellichaft 2c. vorjehreibt (politica, socialis ete.), je nad)
den Verfaltniffen, s entwideln und zu befbrdern.t) Gewif wiren
fievitber Demen, die fich) Verdienjte eviverben wollen, feiljame LWinte
- geben.

; Nun wollen wiv aber die Tugenden, die jur Gerechtigeit ge-
fiven, miteinander und mit den anderen Kardinaltugenden vergleichen.

4. Die Werte der Gerechtigleit gehen demen der anderen Kar-
binaltugenden, der Stirte und der Mafpigheit, vovaus, weil Ddieje
Tugenden unmittelbar nur dag niedeve Begehrungdvermbgen, in
welchem fie ibren Sip Haben, vervollfommuen, wogegen die Geved-
tigfeittugenden den Willen felbit sum eigenen Subjeft haben. Dieje
Werfe entrichten das, was wir Gott und dem Ndchjten jhulden, fie
jtehen daber Dder Liebe Gottes am ndchiten, dev jie die wichtigiten
und edeljten Dienfte leiften. Jhre Verdienjterwerbung wird daber
auch, wenn der Wert der guten Werfe nur beriicjichtigt wid, dev
veichlichfte von allen moralijen Tugenden fjein.?)

Uinter diefen Werfen ift ferner Demen der Gottesvevehrung
(Neligion) fchlechthin Der erfte Nang, alfo aud) am meiften Ler-
bienjtlichfeit beyiiglich Des Dbjeftes ber Werfe zuzuerfennen, weil ber
Gegenftand diefer Tugend am nddyjten ju Gott hingehirt, auj welden
afs Biel alle moralijcjen Tugenden mit ihren Werfen als Mittel
gevichtet find; Denn die Werte diefer Tugend begiehen fich diveft und
unmittelbar auf die gottliche Ehre.?)

S einer Hinficht jedoc) crfennt dev beilige Lehrer, dem iwir
ben chen vorgebrachten Beweid entnommen Haben, einer anderen
Tugend unter den moralijchen Dden BVorvang zu, ndmlid) der Des
Gehorjams. Betvachtet man ndmlich dasd, was eine Tugend unter
diefen gleichjam Bingibt, damit €3 Gott diene, jo muf wohl die als
bie voriiglichfte und verdienftreichite angejehen werden, weldhe das
foftbarfte der dem Menjchen gehirenden Giiter biegu Ddavbietet und
®ott gleichjam su Dienjten ftellt. Dieje Tugend ift der Gehorjam;
biefer bringt Gott, um Ddejjen Willen 3u exfiillen, den eigenen Willen

»Simpliciter loguendo virtates intellectuales quae perficiunt rationem, sunt
nobiliores quam morales, quae perficiunt appetitum. Sed si consideretur
virtus in ordine ad actum, sic virtus moralis, quae perficit appetitum, cujus
est movere alias potentias ad actum, nobilior est, ete. (1. 2. q. 66. a. 3.)
Jm unmitte(bar folgenden Artifel fommt daher ofne Beriidjichtigung der flug-
fieit die Behauptung, dafy bie Gerechtigheit die vorziiglichjte aller movalijhen
Tugenden ijt, worither wir demnichjt noch einiges jagen wevden. — ) Bagl.
S. Thom. 2. 2. q. 47. a. 11. — ?2) Dad Hihere Gut, dad in den Werken der
Starbinaltugend ber Gevechtigteit hevvorleuchtet, gibt fich fund fowohl baraus,
dafy jie den TWillen vervollfommuen durd) jidh) felbft, ald baraus, bdaf fie den
Nenjchen nicht einzig in fich, fondern aud) gegenitber Gott und dem Nichiten
i )baé ged]te Berhaltnis bringen. (S. Thom. L. 2. q. 66, a. 4) — % 5. Thom.
2.2 q.81.2. 6

finger ,Theol.-praft. Ouartalidrift’. I. 1909. - 4



dar, ber mehr ijt al8 die dufern Giiter, mehr als dic des Leibes
wnd jelbjt unter den getftlichen dag hochjte, imwiefern der Menfc
bur) ihn alle anbern Giiter gebraudt.

8. Thom 2. 2. q. 104. a. 3, Gelbftverjtindlich ijt Hier nur von joldhen
Gitt-tn die Nede, auf welche der Menjd), um Gott zu dienen, verzidyten faun;
daher ift unter dem Willen hier eigentlich die Freifheit (ndmlich gegen ben
Wilfen Gottes ju handeln) zu verjtehen; diefe wird wegaejdafit, der gute Wille
aber Gott davgebracht. Der freie Wille bringt fidh jelbft dar, tndem er fidh dem
gottlichen Willen gleichidrmig madt wund Hredburch jetnen wabhren Wert erlangt
wnd die Vollfommenheit erveicht. Er Hebt die Miglichfeit auf, in diefem Wtte
noch) das Boje zu wahlen, und die Aufhebung bdiejer Freibeif ijt ein Glitd.

Die eine diejer Tugenden nimmt aljo nad) der einen, die andere
nac) der anderen Nitcfficht einen WVorrang vov allen anbdeven ein.
€3 it nicht ndtig, dap wir ung weiter auf einen BVergleich der Ber-
dienjtlichfeit ifrer Werfe einlaffen. Dag Verdienft bejteht eben darin,
dafs der Menfch mit Hintanjepung der gejdhaffenen Giiter bem Hichiten
®ute, welched Gott 1jt, als feinem Jiele anhange; die Veveinigung
mit Gott bringen formlid) die theologijchen Tugenden zur Ausfith-
vung, dag Verzichtleiften auf die gejchaffenen Giiter und dag Er-
greifen Der pofttiven Mittel zur Crreichung des Jieles die mora-
(ihen. Die m ibhrer Avt vollfommenften MVeittel dagu find die Ver-
ehrung Gottes durch die Religion und die Crfitllung jeines Willens
purd) den Gehorjam. Die Werke diefer Tugenden find alfo auch unter
pen Werfen aller morvalijhen Tugenden die verdienftlichjten.

Wie verhalten fich) nun Starfmut und MdKigteit su einander?
Beide Tugenden vervollfommnen unmittelbar bad niebere Begehrungs-
verntdgen, Haben in diefem ihren Sip, jene in irascibili, Diefe in
concupiscibili.) Die Stdarfe wird der Mdfigleit an Wert pber Be-
deutung vorangejtellt, weil fie dag nicdere BVegehren der BVernunft-
vegel in Detreff cine? Dhiheren ober wichtigeren Gegenjtandesd ald diefe
unterwirft.?) Jubes fann Ddiefe Nangorbnung wohl feinen grofen
Unterjdhied begiiglich der LVerdienjtlichteit der diejen Tugenbden uge-
hovigen Werfe Hervorbringen. Uebrigens wird diefe Rangordnung
von Ehomas felbft i etner Hnjicht mobifiziert. Er hat die Demut zur
Niiipigleit gezdblt, und veiht fie dann doch unmittelbar dem NRange
nac) der Gerechtigleit an, weil fie eine Allgemeinfeit befit, die wedev
etier anderen jur E)Jfa}sigfett gehorenden Tugend nod) auch dev Stirte
sufommt, indem fjie Den Menjchen in allem der BVernunftregel und
Ordnung unterwirft, wie ihn die Gerechtigleit i allem bderfelben
gleichformig macht. Wiv mddhten fie obhnehin, wie gefagt, den Ge-
rechtigteitstugenden beizdhlen, wenigftens imwviefern ihr die superbia

1) Wir fepen dieje Eintetlung des appetitus sensibilis a8 befannt voraus,
wie fie Thomas erflivt in der Theo! Gumma 1. q. 81.; 1. 2, q. 28. -
) ,Fortitudo, quae appetitivum motum subdit rationi in his quae ad
mortem et vitam pertinent. primum locum tenet inter virtutes morales, guae
sunt circa passiones . . Temperantia subjicit rationi appeti um circa ea quae
immediate ordinantur ad vitam . . scilicet in cibis et venereis.“ S. Thom. 1.
2. p. 66. a. 4 Cf. 2.2, q. 141. a. 8.



Ehipd L

perfecta entgegenftedt, die gu threr duperjten Entwickhing gelangt ijt
(ugl. eite 48), und wenn man das ,removens prohibens“ alg
mapgebend fiir die Rangordnung gelten (Eft, gebithrt ihr, wie aud)
Thomas augidt, ein erfter Plap unter allen moralijchen Tugenden ;
benn Dda fie Den Menjchen Ffitr Den Einflufy ber gotlichen Gnade
empfanglich) macht, wird jie mit Necht als Fundament Des geiftlichen
Qebend  begeichnet. Jmwiefern jedod) die pofitive Vervollfommmnung
vorgiiglicher ift, als die Borbereitung dagu, jind die Tugenbden, welde
den Meenjchen diveft und pofitiv su Gott erheben, ndmlic) die theo-
(ogifchen und die zur Gevechtigleit gehdrenden moralijdjen, vor3iig-
licher al8 fie.?)

©s verjteht fich, dafy die Gldubigen frijtig sur BVerdienjteriwer-
fung dadurd) angetvieben werben, dafy fie Ddie Notwendigleit und
den pom Objefte abhangigen Wert der verdienftlichen Werfe genauer
fennen lernen. Praftijch Hingt s aber doch jebr oft widht jowohl
von ifer freien Wahl, als von ihren Lebendverhiltnifien, ihrem Cha-
vafter und Den jid) darbietenden Gelegenfeiten ab, auf welche Art
pon verdienftlichen Werfen fie fidh) bejonders verlegen founen oder
follen. tur davauf mbchten wir nod) befonders aufmerfjam madjen,
wie ratfant und nitplich) die Beachtung e objeftiven Makes Dder
Verdienftlichteit Denen jein Diirfte, weldhe fich mebhr Schige fiir die
Gwigteit jammeln wollen, bei der Standegwahl. Cin Stand, dem
¢5 eigen 1ft, nicht nur zur notwendigen Sorgfalt fiir dad eigene
Seelenfeil mit bejondever Kraft anjutreiben, jondern aud) bejtindig
st Terfen der Nechitenlicbe wegen Gott au verpflichten; ein Stand
ferner, der allen, anch den geringften guten LWerfen, welche gejcheben,
aufier dem Werte jener Tugenden, aus weldhen fte Hervorgehen, den
@harafter und das Verdienjt eines Aftes der Neligion mitteilt: e
jolcher Stand, meinen wir, ift dod) wohl jenen Stinden, dic folde
Borteile nicht bieten, an und fite jich vorzuziehen.

H. Hiemit gelangen wir zu der, ebenfalls nod) auf das Objeft
der verdienftlichen TWerfe fich begiehenden Frage, 0b ein gutes Werf
verdienftlicher 1ft, wenn 8 die Crfiillung eines evangelijdjen
Nates sum Gegenftande Hat, oder wenn e3 wmur ein jtrenges Gebot
exfiillt, ober wenn 8 etwa weder Gegenftand eined Gebotes nod)
eines cigentlichen Rates ift.

Vor allem ift es ficher, daf die Crfiillung eined Gebotes (unter
en jonft ju erfitllenden Bedingungen) ein verdienftliches Werk ijt.2)
Das Werf ift auch degwegen, weil 8 geboten ift, nicht weniger ver-

1) S Thom. 2. 2. q. 161. a. 5. ad 2—4. — ?) Die entgegengefeite Anficht,
einjt von Dionyfius dem Karthiufer verteidigt, wird vou Guarez mit Redyt als
sententia temeraria et erronea beseichnet. (De gratia, 1. 12. ¢. 5. n. 2. @8
findet bei diefem Werfe bas Pringip feine Anmwendung: ,Homo inguantum
propria voluntate facit illud quod debet meretur.* (S. Thom. 1.2.q 114.a. 1,
ad 1) G3 bewdhrt ficd) dabet, wad pon dem Gerechten gejagt ift: ,Er Fonnte
jilndigen und Hat widht gejiindigt, Vbjes fun und hot o8 nicht getan: dafitr find
jetne ®iiter fichergeftellt im Heren.” (Gir. 31, 10 {.)

4%



Bl ik

dienjtlid), al8 wenn 8 nidht geboten wdre. Denn durch) dag Gebot
witd weder dag voluntarium, das das Wert vollzieht, nod) die Giite
Des3 Werfes, wenn 3 eine foldhe jchon an fich Dejitt, vermindert.
Das Berdienft wird vielmehr in diejem Falle nod) vermehrt; denn
s der ®iite, die Dad Werf in diefem Falle fchon an fich Hat und
welche (wie voraudgejet werden darf) intendiert wird, fommt Ddie
0es formellen oder vivtuellen Gehorfams hingu, der das Gebot als
jolhes erfiillt.) Allerdings fommt e8 oft vor, daf Dad nicht ge-
botene, freiwillig aus eigenem grofimiitigen Untriebe unternommene
Werf mit verhiltnidmifg groferem Eifer und ftarferer Willenskraft
audgefithrt wird al3 das gebotene. Aber bag gebotene Hat doch darin
gerade, Daf es geboten ift, einen bejondern und entfcheidenden Grund,
die Willenstraft in Anjpruch su nehmen.2)

Ueber den Unterjchied, der auf der Willensitdrte beruht, werden
wiv aber nad)fer handeln. Den objeftiven Unterdhied, der in betreff
der evangelijchen Ndte befteht, ditrfen wir Gier nicht unerwdhnt lafjen.
Dag Gebot erjtvectt fid) nur auf das, was ftreng genommten jur
Licbe Gotted erfordert ift, auf dbas lepte Jiel und die ju demjelben
notwendigen Mttel; der Nat dagegen bezieht fich auf jene Mittel,
welche Dagu dienen, dag Hiel bejjer und vollfommener 3u erveichen.
Durch) Befolgung der evangelijchen Rate werden ndmlich von vorne-
Derein jene Hindernifie befeitigt, die fich der Wirfjamfeit der Lebe
Gotted vorjiiglich entgegenitellen, jte beyweckt jomit, dieje Wirkjamteit
weiter auszudehnen und zu befordern. Der Gegenftand bes Rates ift
alfo an fic) bejfer und deffen Befolgung an fich verdienftlicher, al3
die Crfitllung des Gebotes, wofern die allgemeinen Bedingungen dev
Berdienftevwerbung, folglic) auch diefe Erfitllung, dabet nicht fehlen.?)

') €3 fann wobl nur Hddhit felten vorfommen, daf ein tn jeder Hinjicht
(mit all feinen Umijtidnden) indifferentes Werf Gegenjtand eines Gebotes merde.
i biefem Falle wire dem Werfe nur das Verbdienit des Gehorjums suzujdyreiben.
Wenn aber jemand ein gutes Werf tut, ohne 3u wifien, daf es geboten ift, er-
fitllt er doch dad Gebot, weil er den I¥illen Hat, alled Gute dabei 3u fun, was
er fann. — ?) ,Debitum non diminuit rationem meriti, nisi quatenus diminuit
rationem voluntarii, secundum quod quandam necessitatem importat; sed
si voluntarie debitum reddatur, nihilominus ibi erit tantum meriti, quantum
est ibi de ratione voluntarii.“ (S. Thom.In 3. dst. 30. . 1. a. 3. ad 4) Be-
merfendwert {jt hiegu, was Suares jagt: ,Quia in operibus mon praeceptis
solet esse major occasio ostendendi hane liberalem voluntatem, ideo solent
etiam ex hac parte praeferri secundum quid opera non praecepta. Etideo
etiam abstinetur interdum a praeceptis, ut illud facilius loeum habeat: ,Non
ex tristitia aut necessitate, hilarem enim datorem diligit Deus.‘ (2 Cor. 9. 7.;
cf. Philem. 9.)¢ Suarez. De gratia, I. 12. ¢. 5. n. 4. (Ed. Vives. t. 10. pag. 27.)
— 9 8. Thom. 2. 2. q. 184. a. 3. und befonders 1. 2. q. 108. a. 4. — TWex bdie
evangelijchen Rite auf verdienjtliche Weife befolgen will, mup offenbar auch den
* Willen haben, die Gebote gu Halten. Jndem daber die Heiligen Biiter allgemein
(3. B. Chryjojtomus, hom. 22, in 1. Cor.) die Befolgung der evangelijthen Réte
ither die Erfitllung ber Gebote ftellen, jeten fie voraus, daf diefe in jener jchon
enfhalten ijt. Gie leugnen bamit nicht, dap das Gebot an und fiir fich dem
Lerdienjte nichts entzieht, jondern es vermeburt.



= =

©s it ichliefilic) su bemerfen, daf die, weldpe fidh) durc) Geliibde
jur Befolgung eines ober mehrever Rite verpilichten, nicht nur das
Verdienft jener Tugend evwerben, die fie dem evangelijhen Nate
gemdfy in einem guten Werfe diben, jondern auc) das der Tugend
der ®ottesverehrung, imwiefern dad Werf u threm Gelitbde gehirt,
und das des Gehorjams, wenn die Verpilichtung fich auj dasjelbe
exfvectt.

Noch ein intereflantes Beijpiel, wie die verjchicdenen Gritnde
einer hoferen Verdientlichleit aus den formellen Objetten der guten
Yerfe ju erfeben find, gibt ung Thomas, indem er dag gute TWerf
ber Freundesliebe mit Dem der Feindesliebe vergleicht. Hat
Ghriftug der Hevr lepteres feinen Jiingern fo eindringlich deswegen
empfoblen, weil Dasjelbe iiberhaupt beffer und verdbienjtlicher 1jt
(feinem Dbjefte nach) als dag erftere? Eine einfac) bejabende Ant-
wort auf diefe Frage wire nicht utreffend. Die Feindesliebe fann
allerdings, wenn fie ecine wahre Liebe ijt, faum jemals einen andern
Bewegqrund haben, al3 die Liebe su Gott, wibhrend gur Freundes-
(iebe, Telbft wenn jie tugendfaft ift, leicht auc) andeve, unvollfom-
menere ®ritnde bewegen fonmen. Jndes fann auch letere aus dex
Qiebe yu Gott Hevoorgehen, und dann ift fie, wie Thomas jagt, an
fich befjer und vollfonumener, dafer aud) an fich verdienftlicher als
bie Femndesliebe, wetl ihr Gegenftand, ald Dbeffer und mebhr mit uns
verbunbden, mehr geliebt zu werden verdient, alg der der Feindesliebe,
weghalb es auch jhlimmeer ift, den Freund ju hajfen ald den Feind.2)
Shriftus hat ung alfo deswegen die Feinbesliebe befonders empiohlen,
bamit wir und fiberhaupt verfichern, die Lebe Gotted um Beweg-
qeunde wunferer Nechitenliebe zu Haben, wad wiv mit Ueberwindung
der Hindernifie (Schwicrigteiten), weldhe die Feindjchaft beveitet, wohl
ofne Bweifel suftande bringen; dann werden wir, die wir die FFeinde
um Gotteswillen licben, Hoffentlich aud) die Freunde, Ddie wir aus
unvo{{formmeneren Bereggritnden zu lieben ohne Schwierigteit geneigt
jind, aus bem fHoheren Beweggrunde, den hier die innere Vovtreff-
lichfeit Ded Gegenftandes bietet, (ieben. Danm wird Ddie Willensfraft
ber Gottesliebe, wie ein Feuer, die ihr ndher liegenden und brenn-
bareren Gegenjtinde mit mehr Stirfe verjehren, al8 die entfernten
und weniger brennbaven.?) Ueber bie Schivierigfeiten werden wir
jedoch unten (n. 8) nod) eigens Handeln.

6. Gine weitere Frage, die fich noc) auf dag Objeft der verdienit-
(ichen LWerfe besieht, 1jt die, 0b dem duBerlichen Afte al8 joldem
ein ecigened pon dem Des Willensaftes ivgendwie verjdjiedenes
Berdienjt sufonme; ob, mit anderen Worten, dad duperliche Element,
bie dufierliche Ausfithrung eined quten Werfed an jich die Verdienjt-
lichteit Desjelben vermehre. Wir fomnen und hier fury fafjen. Alle
Movaliften ftimmen Heute Ddarin iiberein, dafy die Sittlichfeit Des

1) 8. Thom. 2. 2. q. 27. . 7.; In 8. dist. 30. ¢. 1. a. 3. eta. 4. 2d 3. etal
5 Go bem Juhalte nach) der prichtige Act. 7. des Beiligen Thomas L c.



e

dupeven Aftes mit der bes inmeren nur Cines ausmacht; daf, mit
anderen Worten, gwei Afte, die nach ihrem inneven Elemente durchaus
gleic) find, wdhrend bei Dem einen die duBerliche Ansfiihrung evfolgt
und bei dem anderen nicht, in movalijcher Hinficht durchaus denfelben
Wert oder Unwert Haben, weil in diejem Falle das Nidyterfolgen
Dev Ausfithrung bei einent dicfer Afte vom Willen des Subjeftes
gany unabbdngig jein muf.

Was besiiglic) dev fittlichen Giite der Werke gilt, muf auch
auf Deren Verdienjtlichfeit jeine Amwendung finden, Lohn verdient
nur, wad vom freien Willen abhingt. Wenn aber von weien, die
ntit gleichem Willenafte 3. B. ein Almofen geben wollen, der eine
e3 wirtlich gibt, der andere nicht, fo fann offenbar bdiefer Unterjchied
mir daber rithren, daf dem einen die Ausfiihrung moglic) ift, Dem
andern nicht. Daher fann die Wusfiihrung dem BVerdienjte jenes an
jich feine LVermehrung bringen und deren Mangel dem Verdienfte
dicfes feinen Cintrag tun. Gegenftand und Stirfe bed Willensaftes
ift, wie borausgefest wird, bet dem einen wie dem anbderen gleich:
die Ausfiihrung tritt bei dem einen, dem fie mbglich 1t, notwendig
ein, und bleibt bei bem andern, dem fie nicht miglich ijt, notwendig
aus; fie fann afjo fiiv die Verdienfjtlichteit nicht in Betracht Fommen,
¢$ fet Denm, tnwiefern bie Ausfithrung eine Bervollfommnung, BVer-
mefrung oder Vervielfiltigung des inneven Aftes felbft vevanlaft,
woriiber wiv hier nicht weiter su Handeln brauchen.t) Nach diefer Cr-
flavung ift dag Sprichrort richtig: ,Wille gilt fiir Tat im Guten
und im Schlechten.”

Cine Crfldrung zur Verdienftlichfeitslehre des Aquinaten (it
jich Gieraus folgern. Da der vorgelegte Grund, mit welchem ThHomas
bolljtdndig etnverftanden ijt, aus der Sittlichieit und Giite Hes Werles
jelbit geogen ift, fo mup er, wie auch Suares mit Recht jchlieft,
bon jedent Yohne, jowohl dem accidentellen al3 dem effentiellen gelten.?)
Wie fommt s nun, dafy Thomas den accidentellen Lobn jpesiell
bem duferen Werfe jufchreidt?s) — Um zu verftehen, daf hier
fein Widerfpruch in der Lehre des Wquinaten befteht, geniigt es 3u
beachten, dap auch jener Aft, bem Ddie duferliche Ausfiifhrung fehlt,
bennoch ein duferlicher ift, wenn fein Objeft ein duferliches ift:
bann ift ev ein duferlicher ,non quidem ex eo secundum quod

1) Bgl. 8. Thom, 1. 2. q. 20. a. 4;; In 2. dist. 40. q. 1. 2. 8. — E8 ijt
befannt, weldye praftijhe Sdliiife aus der hHier vorgelegten Lehre namtentlicy
iiber die Verdienjtlichfeit frommer Wiinjhe und gottlicbenden Verlangens ge-
jogen iverben. (Bal. Rogacei, Von dem Einen Notwendigen. 2. Teil nad) der
neten Ausgabe (beard. bon Miillendorff. Regensh. 1901) 20. u. 24, Hauptit.)
— %) ,Si rationes supra factae efficaces sunt, de omni merito proprio
cujuscunque praemii procedunt, quia etiam meritum accidentalis praemii
requirit snam libertatem.“ De gratia, 1. ¢. n. 21. — 3)  Ad praemium autem
accidentale ordinatur (operans) per bonitatem quae est ipsius actus ex-
terioris secundum se: et ideo actus exterior adjungit aliquid ad praemium
accidentale: verbi gratia martyr, inquantum exterius patitur, victoriam de
adversariis fidei habet, et ex hoc sibi aureola debetur.* In 2.1. ¢,




SRR

est exercitus, sed secundum quod est intentus et volitus®. Die
Berdienftlichfeit quoad praemium accidentale jchreibt ‘Thomas dem
diufierlichen Ukte nidht eingig 3u secundum quod est exercitus,
némlid) inwiefern die duferliche Ausfiihrung wirklich crfolgt, jondern
secundum quod est intentus et volitus: in diefem Sinne Dereitd
ift der At ein duferlicher, dem, imwiefern er ein folcher ift, Dex
accidentelle Qobn zufontmt.

Mt der gangen Auffaffung des accibentellen Lofhnes bei Thomas
ftimmt diefe Grfldvung itbevein.’) Die duperliche Ausfithrung faun
aber Folgen Haben, die ofne fie nicht eintveten. Jemand, nehmen wir
an, ijt gany entjdlofien, fein Geld unter die Avmen u verteilen,
witd aber durd) Diebftalhl oder einen Unfall an der Ausfiihrung
verhindert. Sein Verdienft wird fiedurd) an fic) nicht vevminbert,
aber dag ®ebet Der Nvmen Ffitr ihn bleibt aus. Wenn er mit dem
elbe feilige Mefjen lefen lafjen wollte filv die Vertorbenen, und
e8 begegnet ifm jolcher Unfall, jo wird diefen tatidchlich midt ge-
folfen und er fann jich diber den Ausgang nicht erfreuen. Ciwas
dfuliches jcheint in Detveff dev Mdrtyver, Lehre und Jungfrauen,
benen eint bejonderer accidenteller Lofu (aureola) guerfannt wird, jid
st bewdfren. Nach einer jehr wahriceinlichen Anficht jind dieje durd
eine befondere Freigebigteit Gottes Dbefahigt, fich diefen Lobn, aber
nur bei dev Nusfithrung des guten Werfes, faft wie ex opere ope-
rato, au eviverben ; ofne die Ausfithrung erfolgt bei auch gleid) gutem
Willen diefe Wirtung nicht, wie auch ein Saframent in voto nicht
alle Wirbungen Hervorbringt, die e8, in re empfangen, mitteilt. So
fann auch die wirkliche Ausfithrung einen genugtuenden Wert befigen,
ber demt durchaus gleich verdienjtlichen Werfe ofme bdie Ausfithrung
fehlt.2) An der eigentlichen Verdienitlichfeit, felbft der des accidentellen
Lofhnes, wird aber Hiemit nichts gedndert.

Bwei Helbftmirder,
Lo . Udelgott Caviegel 0. Cist. in Mavtenjtatt, Nafjou.

Gin tief bedantexliches Beichen unjerer Beit ift die gany bedeutende
Bunafme deg Selbftmordes. ,Im Jahrjehnt 1831 big 1840 betvug

Y Wal In 2. dist. 29. a. 4. — Die Verdienjtlichteit des acciden-
tellen Qofues fommt dem Werfe ju twegen der Art (genus, species), inie es
aejchieht, und eine befonbdere et verleiht thm der &ufsere Aft, imwiefern diejer
mit jetnen Wmitinden Objeft desjelben ijt und sur Crreichung des Jieles des
Meenfchen dient. Diefer Lohn ift, wie es jdeint, jo enge mit dem efjentiellen
pertniipft, wie die dufjeve, fonfrete Umtleidung bes ntenjchlichen- Aftes mit bem
i fonjtituierenden Willensafte, bejonders dem Afte Dder Liebe. Jn biefem
eigentlichen Ginne ift dev accidentelle Lohn von dem Erfolge der usjithrung
nicgt ablingig. — Supplem. 9. 96. — *) €8 fann jein, dap auch) Thomas den
accibentellen Lofn an einigen Stellen in diefemt iweiteren (uneigentlichen) Sinne
verftanden Hat, 3. B. in 2. dist. 40, q. 1. a. 8. ad 5.; an anderen Stellen tird
vielleicht eine Andeutung in diefem Sinne gegeben, 3. B. in 2.1 ¢.; De malo
q. 2. a 2 ad8. !



