feit und Vollfommenbeit zu erheben. o — viele Tatjachen; da-
gegen — feine jidjere! Nur muf diefe Hevanbiloung jchon beim
Siugling einfegen. Wlfo Romer;r) dbhnlich viele andere. — Der
Sadje nad) wenigjtens verftehen jie alle darunter, wenn aud) bei
etnigen infolge von Vorurteilen thre LWorte andeves befagen, eine
tief driftliche Familienerziehung. Dad mwdve ein Feld fiiv die
fatholijche Charitas!

Lervolljtandigen tvir {(I)Iienlttf) auch dieje gitnjtigen Uus-
jichten auf dem Gebiet der belajtenden Weverbung durc) etn Wort
Rimers?) itber den Wert desd Letbens: ,Gewif weify i), ruft er
ausd, ,bafy dag Chriftentum dem Leiden einen grofen Wert fitr alle
Menjchen betmipt, und es ift nicht ver geringjte Grund vorhanden,
gerade die ,Seelenleiden’ dbesd Piydopathifers irgendivie davon aus-
sunehmen. Jm Gegenteil wird die dyriftliche Lutevatur nidht miive,
bewufit oder unbewuft joldhe Leiden mit eingujchliefen . . . . Das
Coangelinmn ijt gerabezu unerjchopflich in der Beteuerung eines BVor-
suged der Schiwadjen und die Gejchichte lelhrt, daf viele der grofiten
(und — fegen twir hingu — bheiligiten) Manner trop ihrer Schwdche
und gum Teil gerabe tnfolge ihrer Schwadhheit thr Lebensivert ver-
richten burften”, ja jolche auperordentliche Givfel erflommen Hhaben.

Gottlides und men[dhlides Grkennen, gittlidjes
und menfdlides Wollen,

(Fortiesung der bogmatijcdhen Abhandlhung , Der NMenjd) — perpodeoc”.)
Bon Prof. Dr Johannes Chr. Bipann, Stift St Florian.

Wegen bder zentralen Stellung, welde der bejeelte Miniatur-
peyaxospos einnimmt, Haben die Theologen den Menjchen fogar
winpbreog, fleiner Gott, genannt. Dex Menjd), jo hirten wiv,?) fet
Reprafentant und Vitar des Univerjums Gott gegeniiber und als
Begnadeter, der an der gbttlichen MNatur teilnimmt (2 Ptr 1, 4),
Reprifentant und Stellvertreter Gotted der ganzen fichtbaven Natur
gegenitber. Wegen diefer unvergleichlich hohen LWiirde verdient das
verniinftige Sinnenvefen im Gnadenjtand die Bezeichnung Miniatur-
gott. Ja, wir haben jogar gottliche Cigenjchaften, foiveit eine Kreatur
an etnem gottlichen Attribut partizipieren fann, an der wunderfamen
6t)nﬂje1e pon Stoff und Geift gefunden.

Der Lefer der Uuartaljdyrift, befonders der sur Spefulation ge-
netate, mag e$ als Wide in der Betweisfiihrung empfunden haben,

3) iBfmf;iam'e und Seelforge, ©. 175, 177 §, 191 § unbd oft.
?) Ebb. ©. 288 f; dhnlich S. 287 u. a. a. .
3) Bergl. diefe Jeitfchrift 1912, TIL H., &. 582 fj.



o odne

baf i) nur auf die hohe Wiirde und auf gottahnlide Attvibute des
Menjchen veriviefen fHabe, um bden Ehrennamen puxgédeos Havzu-
ftellen. Jdj hive die Cinvede: ,Soll der Menjcy wunthch und wabr-
f)aft diefen Titel verdienen, fo muf dod) auch) fein Leben, jo
mvijfen doc) auch jetne ﬁehenéaufserungen eine {dhbne und. ge-
trene Nachahmung des gbttlichen Lebend fein! So ift ext die Be-
weisfette gejdylofjen: Fentrale Stellung (Vifar Gottes dem
Univerfum gegenitber), gdttliche Cigenjdjaiten und gittliches
Leben im Menjden. Das leptere mufy aber exft bewiefen werden !

Der Eintwand ijt bevedhtigt. Darum will ich im folgenden eine
genawe Unterfuchung anftellen, ob fich denn nicht auch dag gottliche
Leben im Dbefeelten Mintaturuniverjum abiptegele.

* *
sk

Gottliches Leber. Was ift denn Leben? Laffen wir die land-
ldufigen und auch die philojophijchent) Begrifisbejtimmungen ur
Sette: Leben, wie wiv den Tevmmus in der Dogmatif brauchen,
ift ipsa essentia seu natura, quatenus est principium operationum,
quibus vita se manifestat.?)

Jun ift die essentia seu natura Gottes eine volljtindig geijtige
Natur: ,,Spiritus est Deus, et eos, qui adorant eum, in spiritu et
veritate oportet adorare’ (Jp4,24). Die Geijtigieit Gottes wird
auch auf dem dreifachen C&rfenntmsmeg miifelos getoonnen, das
geiftige Sein ohne firperliche Schranten gehort einer vollfonme:-
neren, hoheven Ordnung an, alé dad materielle Sein. Gott ift aber
bas ens perfectissimum; ergo.

Weldhes find die Lebensdtuperungen des Geijtes? ,,Substantia in-
tellectualis, actuosa et vivens vitam suam intelligendo maxime
volendoque explicat jagt Hurter.?) Crfennen und Wollen er-
jhopfen bie Lebendtitigleit eined Geijtes. Die mobderne Piycdo-
[ogie 1jt mit diefer Klafjifizierung freilid) nicht einverftanden. Damit
meine id) nicht die Wuffafjung jener Piydhologer, die wie der greife
Wilhelm Wundt, der Vater der experimentellen Piydologie, iiber-
haupt bie Gedanfen und Willendafte nicht auf Vermbdgen zuriic-
fithren.+) €8 qibt auch gemig Piydhologen, die an der Subjtantialitat
der Seele fejthalten, aber von dret Bermigen diefer Seele fprechen:
Grfennen, Wollent 1 Fithlen. Drei Gruppen von feelijden Er-

*) yur dent {chlichten, ungebildeten Menjchen ift bad gemwdhnlidye Seichen
De3 Nebens bie Bemwegung. Die Gelehrien (Biologie, Bhyfiologie und
Bindyologie) bezeichuen mit Leben den ,Bujtand der Titigfeit der organi-
jierten Subjtans” (Littré).

Ha@lenigen SooTnstip.llot, iq. 8 e i

3 Hurter, Hugo, Theologiae dogmaticae compendium II:¢ (Oeni-
ponte 1900) 51.

4) Bergl. Gutberlet, Konftantin, ,,(Egpenmente[le SBabagoqtf“ (*Bhilo-
jophifdes Jahrbudy) XXIII. Bb. (1910} 1. ., ©. 10 ff.



jchetmngen miiffe man genau unterjdjeiven: I Criennen und Ver-
fteen; L. Wollen und BVewegen; LI Gefithle und Gemiitabe-
wequngen.t)

Die ariftotelijeh-thomiftifche Vhilojophie fennt muw zwei Ver-
migen der Geiftfeele: Gines, das fid) auffajjend und erfennend,
bas anbdere, das fidh ftrebend wnd wollend betatigh. lUnter bdieje
awet Gruppen lafjen jich jamtliche jeelijchen Crjchetnungen, vefpettive
AeuBerungen fubjumieren. .

Gott ijt der reinfte ®eift, ergo vitam suam intelligendo et
volendo explicat,

Die menjdliche Seele ift Geift, tntellettuell, immateriell. Wie
foiegelt mm unfere Geijtieele das Leben Gottes wider ?

I. Aufjajjen und Criennen.

Wie erfennt Gott fich felber? Duvd) geiftige Crfenntnis jeiner
eigenen Wefenheit. Weil aber der Jutellett Gottes nach Umfang,
Rraft und Tiefe unendlich ijt, bildet die Selbjtvorftellung das un-
endliche, veinfte und flavite ALLID feiner jelbft, das unendlic) voll-
fonmmene Abbild. Diefe Selbjtvoritellung fann unmiglicd) wie bet
uns den Charafter eined accidens haben; die Offenbarumgsquellen
belehren ung, dafy thr der hHiodijte Grad des Seins, Lerjond)aratter
suformme; es ift das ewige Wort, der Adyoc, der eingeborene filius
Dei ab aeterno. Weil mun der Kitnjtler nad) den Jdeen jeines Ver-
jtandes die Kunftwerfe vealifiert, jo verftehen toir St Fohamnues,
ennt er im Prodmium feined Cvangeliums fagt: ,Alles it duvch
thn (ben Abyog) gemadyt worden, und obne ihn ift nid)ts von dem ge-
madit worden, was gemadht worden Ht” (Jo 1, 3.). Dedwegen beten
wir vom Adyoc im Sredo: ,,Per quem omnia facta sunt®; desiegen, -
jagt Ratidhthaler in jeiner Dogmatif, ijt Der Adyos und nicht der
Bater oder der Heilige Geift infarniert worben, damit durc) den-
ienigent Die Welt erneuert und entfithnt werbe, dburc) den fie einjtens
ift gemacht worden.

MWie erfennt der Menjdh fich jelber? Durch geiftige Crfenntnia
jeiner felber. Aber feine Crfenntnisfraft ijt unvollfommen und be-
jchrantt, von einer comprehensio im dogmatijchen Sinne des Wortes
it bei ihm gar feine Nede, daber ift dDag Vorjtellungsbild fein voll-
endet flares Bild, nad) der Weife des Seins fommt ihm mir afziden-
teller Chavatter u.

Wie fchaut, refpeftive erfennt Gott die real eyiftierenden Dinge?
Sn feiner eigenen Wefenheit! Gott begreift fich jelbjt, das it bie
hiichite Art Des Grfennens, beim comprehendere bleibt vom erfannten
Setenden gar nichts umbefannt.. Nun ijt aber Gott die causa effi-

1) Gartefins, Letbniz, Gulzer, Wendelsdfohn, Tetens Kant.
(Wie Sulzer und Menbdelsfohn bie Dreiteilung der Seelentrdfte fiir die
Aefthetif bendibten, daviiber vergl. Windelband, Geldichte bder Thilo-
jophte I, 566.) Die Defte Wiberlegung ber ,Drei-Theorie” bei Wercier,
Déive, Piydhologie IT (Rempten 1907) 165 ff. '



P o

ciens 1nd die causa finalis aller veal eyiftievenden Dinge; aljo fennt
Gott alle rveal erifiievenden Dinge nach ihrem ideal-eminenten
Sein, well Wiffen und Wefen Gottes veal tbentijch find; ferner nach
threm rteal-formellen Sein, weil Gott jelbjtveritandlich veifs,
iwie er die Dinge erfchafft; ift ja alles erfchaffen secundum sapien-
tissimas Dei archetypas.

Der Weenjd) ertennt gleichfalls die veal eriftierenden Dinge in
®ott. Nicht im Stan bes Ontologisnus, als ob wiv tn der gefdjaiferten
Dingen, im Wahren, Guten und Schonen Gott unmittelbar jdhauen
wiirden. Das Univerfum ift ja finnenfdllig, ma{)reub &ott der allex-
reinfte Geift ift. Man darf aud), um in diefer Frage nicht u irven,
nie den Modus des meyjchlichen Erfennens aus dem Auge Taﬁen.
Der Menjd ﬁt ein animal, ein Sinneswefen, aber rationale, etn
perniinftiges Sinnedivefen. MNach diejer Natur muf fich der modus
cognoscendi richten, agere sequitur esse. Jn gewiffer Hinficht 1t
ed aber doch tabhr, dafy wir das Sejende’ in Gott jchauen: Gott
ijt cansa prima und conservator des gejmmten Seind und erhilt
jo dic Grofwelt und die Kleinivelt. Die erjteve ift ein Shiegel
ber Vollfommenheiten Gottes, denn dasd Univerjum ijt imitatio Dei.
Die Kletmwelt, i unjever Spradhe NVeenid) genannt, ijt ihrexr geijtigen
Natur nad) ein Chenbild Gottes. Diefes flave, jhone Ebenbild Gottes
fat i feinem ferelichjten Vermbgen, der Vernunjt, die wunderbave
Rraft, den genannten Spiegel ju beleudhten, ,durch diefe geijtige
Beleuchtung die geiftige Crfenntnid in fich zu erzeugen, und
fetever einen mneuen inneven Spiegel der gottlichen Natur, als
einer geiftig-lebendigen ju getvinnen . .. . . Die Schipfermadyt Gottes
legt in die Jatur des menjdlichen Geijtes, als feines Chenbildes,
eine aftive Beugungsfraft hinein, vermittelit weldjer Gott ie[ﬁer
bie geiftige Crfenntuis in uns hervorbringt”.")

Aum gletchen Nefultat gelangen wir, wenn wiv dad Verhaltnis
Gottes und des Menjhen zur (ogijdhen %aﬁr’f}eit betrachten.?)

Die logijche Wahrheit 1jt adaequatio rei et intellectus, die Glei-
cdpmg 3wijchen dent Crfennen und dem Setenden. Aljo ijt Gott die
hochite und exjte logifche Walrbheit, die abjolute Vernumft, denn bet
Gott find wegen feiner hidhiten Einfachheit, die jedwede Fujammen-
feung ausjchliet, Setn und Crfennen identij). LWeiters qibt es
bei (Gbott, bem abjolut vollfonmenjten Wefen, fein accidens; fo jt
aud) der vitale Crfenntnisaft nicdht ein vitales aecidens qus bem
ober etnent (Erfenutniénetmdgen jondern ein unenbﬁcﬁm jubjtantt-
eller Aft. , Dag Wijfen 1ft bei Gott ’Eemesmagé etite Qualitdt nba
cin bjnﬁétlw jondern Gubjtang und reiner AfL."2)

. Scheeben, F. Ve, Handbud) der fathol. Dogmatif (Freiburg 1873)
10103 R : '

2) Bal. 8. Thomae, Quaest. disput: De veritate . 11 und Kleutgen, J.,
Bhilojophie der Borzeit T 748.

BRI e e R S St e e TR




Wie 1jt es nun bier moglich, dap unfere menjliche Vernunit
ein Abglang und Ehenbild der abjoluten Vernunft oder der logifchen
Walrheit fei?

Alle Dinge’ miifjen jo jein, wie fie Gott von Ewigleit dentt.
Diefe Uebereinftimmung alled Seienden mit den gottlichen Ur-
~been heifpen iv deffen objeftive Walhrheit. Die Uebercinfiimmumg
eines Seienden mit unfever Crienntnisd madht deffen jubjettive Wal-
beit aus. Aljo ift die Wabhrheit erfennen nicits anderes als ,gottlich
penfen”, Gotted Gedanfen nadhdenfen.’) Unjeve BVernunft fpiegelt
pen gottlidjen Verftand wieder, indem fie in endlicher Form nach-
penft, was Gott vorausgedadyt hat. Jn diefem Sinn, nidht nach der
bantheiftiich flingenden nffajjung des Thegjophen v. Baader haben
bie ©djolajtifer von einer ,Teilnahue der menjdlichen Vermumit
am gottlichen Wijjen”?) gejprochen.

Nod) ein dritter Weg fithrt zu unjerem Jiel. Wiv fennen die
Bebeutung de 8 Wortes bei Johannes: ,,Omnia per ipsum (3¢ odrod
sc. 700 Adyov) facta sunt.” Die Schipfung des Univerfums,
alg duperes Aeichen der llmadyt, jteht n innigjt- gehetmmisvoller
Bermandtjhaft mit dem notionalen Erfennen Gottes, fraft defjen
oer zeugende®) Vater den ewigen Logos fpricht. Diefer wird durch
ven gottlichen Jntelleft evzeugt und ift jo dad vollendetite Ehen-
bild Gott-Vaters; thm, dem Adyos, werden Weisheit, Anordmung
und Sdhonbeit des Univerfums appropritert, ihm, per quem omnia
facta sunt. ie verhilt jich die Welt um ewigen Logos? Die Welt
war von Ewigfeit her in ideis Dei. JIn Gott fann es aber wegen
fetner unendlichen Cinfachheit nuv eine Jdee geben, die mit dem Wejen
Gottes gujonmumenfillt. Diefer ewigen Jdee, bem Logos, entitammt
alles Crichajfene.)

Da finbet fid) mum im] Menjchen, tm puepddeos, etwas Ab-
biloliches. Das Seienbe offenbart fidh nad) der fholaftijchen und
jeder verninftigen Crfenntnistheorie unferer BVernunft durch die
Sinne. Die Vernunft abjtrabiert von der finnlichen Srichetmung und
erfaft jo bag innere Wefen eines Seienden; diefes innere Wefen
jpricht bie Vernunft in ibealer Weife in fich) aus (verbum mentis,

- bag mmere Wort, die Jdee), ohne dadureh die Beziehung desfelben
zum Gegenjtand, in weldjent es exiftiert, aufzubeben. Jnt direften
At ijt die Vernunft vielmehr durch die Jdee, in weldjer fich der Gegen-
itand aletchjont abjpiegelt, auf diefen gerichtet.)

1) Bergl. memme Abhandlung ,Gottes Gedanfen nachdenfen in den
Dijtor.-polit. Bldattern 1912, &. 153 fj.

2) 5. Thomae, C. gent. ITI 47.

#) Ueber ben Fujammenhang ziwifden Seugen und Erfennen vergleidhe
meine biesbeziigliche Arbeit in der Tiibinger Luartalfdyrift IV (1912) ©. 604 ff

%) Den geheimnisvollen Konner zwijdhen Logos und ewiger Weltidee
fithrt in genialer Weife &t Auguftinus durdy: Tract. 1, 17 in Joann.

3) Bergl. Hagemann-Dyroff, Logif und Noetits(Freiburg1909) 183 .



e i

S0 1t bas natiiclide meuid)ﬁ&)e Crfennen wabhrhaft Abglang
des giittlichen Grfennens, die Seele nimmt als Gleichnis und Ehen-
bild Gottez am Wiffen Gottes teil.

- *

*®

it fich in gleicher Weife auch sum itbernatiivliden menfd
lidjen Crfennen eine Pavallele ziehen?

Der Menjd) nimmt im Gnadenftand teil an der Natur Gottes
(2%Ptr1,4), er mird ,teilhaftig der gbttliden Natur’. Jdh Habe
andersivo?) den ftringenten Nadyweis erbracht, daf diefe Teilnabhme
it einer {ibernatiitlichen Vervgeiftigung der begnabeten Seele be-
ftebe. Cin Avqument, das wir hier brauchen, fei wiederholt. Das
Wejen der ewigen Seligfeit bejteht in der unmittelbaven Anjchanung
Des etnen unbd dreteinigen Gotted.2) Der Gnadenjtand ift die unerldh-
liche Bebingung der Anjdjauung Gottes, der Guabdenitand ijt ja die
inchoata beatitudo supernaturalis. 2Weiterhin ift die ummittelbare
Anjchmnng Gottes fiiv uns Menjdjen im Jenjeitd je nach den ge-
janumelten BVerdienjten vollformener oder weniger vollfommen.
Atqui: Quidquid recipitur a cognoscente, non est in eo secundum
modum cogniti, sed per modum cognoscentis.?) Ergo mu§ eine
je nach den Verdienjten groere ober fleineve Vergeiftigung des
Weenjchen zum Schauen des reinften Geiftes vorhanden fein.

Wie verhdlt fich nun diefes Schauen Gottes ur Bergeiftigung
unjever itbernatiivlichen Seele tm Diesfeits? Der hetlige Paulus
jagt s und ganz deutlidy: Wir werden Gott jdauen, wie er ift. ,Jest,
iehen wir durd) ben Spiegel im Ratfel, Dann aber von Angeficht 3ut
Ungeficht” (1 Kor 13, 12). Hier with dasd Shauen Gotted als voll-
eidete Olitdjeligfett bezeichnet, und bdie unvollfommene Gliicd:
jeligteit, welche zur Anjdyamuung Gottes fiihrt, ald ,Sehen Gottes”,
alfo al8 Glaube, als habitus supernaturalis fidei.

Die ithernatitrliche Vergeiftiquna der begnadeten Seele muf fich
ja sunddit im Glauben geltend machen. it diefer dodh radix, ini-
tiam und fundamentum ber Rechtfevtigung. Fubdem liegen Hie Ju-
jammenbinge wijden Deiligmachender Gnade und Anjdanung
Gottes tlar autage. gFiir dad Licht ded Glaubens in der begnabeten
Seele gelten gewif aud) die Worte ded Johannes-Cvangelinms:
,Der Logod war dad walre Lidht, dasd jeden Menjchen erleuchtet,
per mt diefe Welt fommt” (Jo 1, 4).

Sn und mit bev itbernatiivlichen BVergeiftigung der Seele durch
die beiligmadjende Gnabde, die fid) in erfter Linte tm Glauben
geltend madyt, nimmt fo der gejchopfliche Berjtand in iibernatiir-
lidger Wetle am gittlichen Wiffen und Wakhrheitsleben teil.

*; Tuvinger Ouartalfdhrift 1911, &. 532 §f. BVergl. aud) mein Budh
,Menfd) und Uebermenjch” (Ginfiedeln 1912), in weldhem bad vorfiegende
Thema in mehr populdr-wijfenfdaftlicher Weife behandelt ift.

%) Cone. Flor. Denzinger-Banniwart® 693.

3 5. Thomae, C. gent. IT 74.



iy

IT. Qieben und Wollen.

Die Offenbarungsquellen belehren uns dariiber, baf in der aller-
heiligiten Dreifaltigteit der Heilige Geijt durd) die uneubizc[;e gegel-
jeitige Liebe 3wvijchen Deus-Pater und Deus-Filius ausgehe. 2eil
ber erftent und jiveiten gbitlichen Perjon bdie nimliche, ungeteilte
gbttliche Natur eigen ijt, it der Heilige Geift die pu]anale Selbit-
liebe Gottes.

Sn analoger Weife entjpringt betm Menfden aus der Selbit-
exfenninis dag Selbjtwollen, die Selbithebe. Selbjtredend bat auch
diefe freatiiliche Selbitliche, die aus dev lebenbdigen Wurzel Selbit-
erfenntnis treibt und blitht, nur die drmlicdie Seinsiveije etnes accidens.

Amare est velle, jagt ©t Thomas. Dag Objeft des velle, des
Begelhrens, ijt basg Gute. Weil nun Gott die bonitas essentialis ift,
bie mit feiner Wejenbeit real ibentiich ijt, bavum lebt ev jich jelber
it Notwendigleit: ,,Cum voluntas intelleetum consequatur, oportet,
in Deo voluntatem esse, cum in eo sit intellectus.”1) 1nd 3warv iit
ott fein eigenes Wollen. Jit aud) beim Menjchen die Selbitliebe
notvendig? Ja! Ste ift in der Natur begriindet. Cin Blid in das
ungebheueve Jeich der vernunftlofen Welt zeigt uns, daf alle Dinge
nacE) dem ftreben, was ihnen giinjtig ijt.2) Alle Wefm per Natur
jind 3u dem geneigt, was thnen qut ijt. ,,Omnis inclinatio voluntatis,
et etiam appetitus sensibilis, ex amore originem habet.**?) gleiem
Univerjalgefes gefordht aud) et ’he[moﬂeube Menjc). Cr liebt fein
_ eigened Wejen, jeine Natur, alles, was er ijt, alles, was ihn trgend-
wie  vervollfonmnet. Der {)ei[ige Thomas unterfdjeidet juerit
sivijchen Gut nad) jeiner Wejenbeit und Gut als accidens und zeigt
m genialer Weife, wie Gut als substantia und accidens Gegenjtand
pes Wollens und Begehrens ift; dann jagt er: Unde et angelus et
homo naturaliter appetunt suum bonum et suam perfectwnem
Et hoc est amare seipsum. 4)

Wie aus den Worten des Wquinaten hervorgeht, liebt der Nenjch
nicht blof fein Jc), jondern alles, was irgendivie mit thm vereurigt
i§t,2) waé ihn vervollfommnet, vevedelt, wad ihm bebagt, alled
Gute an Perjonen, Gejchipfen und leblojen Dingen aufer und iiber
und neben fich. €8 wird gleihfam das alles eind mit ihm, und alles
Gute betrachtet der Meenjch unter dem Gefichtswintel des Ego. Die
qanze Umgebung belendytet feine Natur, fein Kgo, was dazu beitrdqt,
,suum bonum et suam perfectionem au intereffieren, das lebt
der Menjd). Diefe tiefpindhologijche 2 «airf eit foricht der englijche
Selycer mit den Worten aus: Hlud autem quod est unum cum

1):8. Thomae, 5. th. 1, q. 19, a. 1.

2) Das geben audy die Darvwiniften zu, nur nehnien jie ald Grund hiefiic
glidlichen Bufall an.

3) C. gent. IV cap. 19.

4 8. th. 1, q. 60, a. 3.

S8 il g0, Bl



N ] WA AN

e e

ST O

aliquo, est ipsummet; unde unumquodque diligit id, quod est
unum sibi.“1)

Aljo vejumieren wir: Ter menjchliche Wille ift fret, dod) ijt bem
Willen dad Begehren des Guten natiiclich.

Wie liebt mun Gott alles Aupergbtthiche? IMit Freiheit!  ,Du
liebit alles, wad eyiftiert, und nic{)t? von dem Haffeft du, was du er-
jdjaffen f)ai “ (Weisl) 11, 25). ‘Dev Grund hiefiir ijt jofort equLd tenD.
9[ les Gejchaffene ijt md}tg andered als ein Spiegel der qntthfhen

Bollfommenbeiten. Jnjofern mim die il ich extfiievenden f@mqe
an der gittlichen Giite teil nehmen die gbttliche Giite nach aufen
vefleftieren, ®ott aber fid) felbjt ald das unendliche Gut liebt, liebt
er die Dinge mit. LWeil aber Gott in creando Fret {jt, mufj er fn[qe
vichttq i Sieben alles Aupergittlichen ebenfalls fret jem. s
folgt toeiters, dafy Gott nie die Dinge | ihrer felbit willen lebt,
fondern in S’mmd t auf jeine Giite. St ThHomas bemerft dagu:
»Deus suum esse et secundum se et propter ipsum vult et amat;
omne autem aliud esse est quaedam sui esse, secundum snmh—
tudinem, participatio. Relinquitur igitur, quod Deus, ex hoc ipso
quod vult et amat se, vult et amat alia.”?)

Nady diefen piychologijchen und dogmatijchen Unterfuchungen
darf gefagt twerden: Der Weenjch ftellt m jeiner Selbitliebe und in
der Liebe ju den Dingen auper ficdh ein jchonesd, flaves Abbild
Gotted in defjen Selbitliebe und in der freten Liebe zu allem
Aufrergdttlichen dar.

* *

Jebt ziehen wic wieder zum Wollen und Lieben des Menjdjen
die iibernatiivlicdhe Parallele in der begnadeten Seele. Wille und
seiligfeit jtehen in engjter Beziehung. Jjt die Walhrheit die
Gleichung zwifchen der Erfenntnis und bem Gegenjtand, fo ift die
Deiligfeit die Gleichung zwifdhen dem Willen und dem gntthcf)ut
Sittengejes. Die Sﬁei[igfeit ijt auf ethijchemn Gebiete das, mwas die
Wabrbett auf logijchemt ift.

Worin befteht das gbttliche Sittengefes? ,Du follft Gott,
deinen Heren, lieben . . . . . und jolljt bven Ndachften lieben
wie did) Ter]t An diefen jwet Geboten binat das ganze (qittliche
Citten-)&efes und die Propheten” (Nit 22, 37—40).

Wie arbeltet und betatigt jid) der Wille auf der Bahn der Heilig-
feit? T swetfacher, in pofitiver und in negativer Hinfidht. In poji-
tiver ﬁmhc{ t burch jebes fittlich-qute Lert, i negativer durch Meber-
iindung det. gl“etiuclf]ul[qen burch gTheﬁemnqen alles beﬁen wn? i
und am}ex ung fittlich-jefjlecht ijt.

et aiehen iwir die Parallele ber itbernatiivfichen Ll“)mmq

Zap tn Gott die logifdge Wabrheit jowoll ald auc) die jubitantiale

‘)St}!1q60a4
2y O, gent 1.W76 0S8,



Sl

Deiligleit mit] feiner Wefenbeit veal identijd) jind, weif der Lefer
ohnebin.

Die fatholijche Religion lehrt, Dafy durch jedes nod) jo fleine gute
Wert eined Begnabeten die heiligmachende Gnade verjtdrft twird.
Beiteht aber die Anteilnahme an der giittlichen Natur durd) die heilig-
madjende Gnade in einer iibernatiivlichen BVergeiftigung der Seele,
jo folgt, daf diefe Vergeiftigung durd) jedes qute Wert an Jntenfitit
qunimmt. e ftivfer alfo fic) der Wille eines Begnadeten in pofitiver
Nichtung betitigt, defto intenfiver wird er iibernatiitlich vergeijtigt.
Wie jehbn harmoniert dad wieder mit den Whorten desd Florentinums:
Die Seligen jchauen Gott, den Cinen und Dreteinigen, doch je nad)
ben Berdienjten, die einen flaver alé die anderen.

Wie hangen aber itbernatiivliche Bergeiftigung und negative
Betbtiqung des itbernatiiclichen Willens zujarmmen? Jum erjten
evinmere ich davan, daf die Unterfaffung eines jchlechten Wertes
pojitiven Chavafter gerwinnt, wenn wir einer Verfudjung Widerjtand
leiften, die ung sur Sitnde verlodt.1) Jum anderen fei folgendes be-
merft: Die Heilige Schrift fieht in der Losfagung von den Liiften
Des Fletjches, im Niedervingen der Triebe des niebeven Begehrungs-
permibgens den nichiten Weg 3ur Gottverdhnlichng, d. §. ur hdheren
refpeftive tiefeven iibernatitclichen Bergeiftiqung. Hat ja die echt-
fertiquugdgnade als folche die inneve Kraft, das Tierijce, Fleifdliche
i und su jdhmachen.?) Der itbernatinliche Wille muf das Sinnlidye,
Bisje” . die ,Werfe des Fleijhes” metden und bdie ,Frud)t des
®eiftes” hervorbringen.s) Das Suriiddringen des finnlich-fleijd)-
fichen Begehrens in uns, die Repreffion der bifen Lujt nennt der
Weltapoitel fehr bezeichnend eine ,Kreugigung des Fletjches”, weil
fie ein fchmerzhafter, aber geiftiger Aft ijt.) . -

Nad) diefen Beweisfithrungen tritt die itbernatiitliche Pavallele
sum natiivlichen Wollen fchon jcharf hevaus:

1. Der natitrlide Wille jtrebt an, was der Verftand
aléd ein Gut erfennt: Gott, fidh felbjt und was fiir dad
Neh fich ald Gut ermweiit.

2. Der iibernatitrliche Wille joll nac) dem Willen Gotted das-
ienige anftreben, was der itbernatiirliche Berftand ald ein wabres
®ut erfenmt. Der itbernatiivliche LVerjtand erfennt aber ald Gut in
erjter Qinie Gott, die lautere Geiftigleit, und alles badjenige, was

1) 8. Thomae, In 2. d. 85, q. 1, a. 3 ad 4; Suaresii, Franc., DG N
%) Rpm 8, 2. 1. 3. Dazu als Crilgrung den Kommentar des hl. Thomas

aur Gtelle (Ausgabe der Werte des Hl. Thomas von J. Nifolai [Paris 1660]
18. Bb. 69).

8) &gl 5, 17 u. 23. Rom 6, 12.

i) Weral, Polzl, Fr. X, Der Weltapojtel Paulus (Regensdburg 1905)
321 §5. Sum ganzen Abjah vergl. Lhot iy, A, Die Teilnahme des Begna-
neten an Gotted Natur gemdf 2 Pir 1, 4 (Wien 1911) 85.



il - N

bie Ghottdhulichteit, die nneve, iitbernatiitliche Vergeiftigung der
Geele vermelrt.
% *
*

Grfennen und Wollen jind die beiden herrlichen BVermbgen unjerer
Eeele, aus ihnen blitht das geijtig-natiitliche Leben empor. Die
pinchologiiche Unalyje bat ergeben, daf ber Menjd) diesbeziiglich
ein Abbild Gottes, ein puxpddeog, ift. _

Jm Stande der heiligmachenden Gnade leben wir ein gar ge-
hemmisvolles itbernatiitliches Leben. Die Gnade erfaft unfece Seele
in thrent innerjten Wefen, in threr Subjtans, und beherrjcht damit gan
von felbft die auf die Subjtany gegriindeten BVermigen.?) Die geijtige
Subjtanz der Seele wird in ihrem tnneriten Wefen von der Gnade
evfaft, denn das ,Tetlnehmen an der gittlichen Natur” (2 Pt 1, 4)
fann nuv alé tnnere, itbernatiicliche Vevgeiftigung verftanbden werden.
Aber es wdre gany irrig, bet dem BVegriff Vergeiftigung nur an
den Verftand zu denfen. Die Gnade umfafit die gange geijtige Natur
der Seele und die auf dieje geiftige Subjtany gegriindeten Vermigen,
Crfennen und Wollen. Wir haben joeben gefehen, *wie fehr der
itbernatiivliche Wille negativ und pofitiv fidh vergeiitigt.

.- Uebernatiirfiches Crtennen wund itbernatiitliches Wollen der gott-
lich vergeiftigten Seele: aus ihnen erblitht in himmlijder Schonbeit
Dag gottabuliche, itbernatiivliche Leben.

Judent die Gnade die getftige Natur und damit die beiden gei-
jtigen Vermigen, Crtenten und Wollen, erfaft, madht jie ben Menjchen
sunt fibernatitelichen Ebenbild Gottes quoad vitam, geradejo wie die
geijtige Natur der Seele mit Verftand und Willen in deren Betitigung
ein natiirliches Chenbild Gottes jjt.

Zo it bas verniinftige Stinenwejen audh) im Crfennen und
Wollen pxoddeoc.

Das impedimentum ordinis im dfterveidyifden Redyte.
Bon Jojef Gicheidlinger in Ungenad.

Tie Grundfeften des oiterreichijchen Rechtsgebdudes ftammen
aus einer Jeit, die vielfach weniger ,mobernen” Anfichten itber das
gegenjeitige Verhiltnis iwtichen Kirdhe und Staat huldigte. Cin
Jahrhundert it feit jeiner Crrichtung verfloffen und nachfonmenpe
Staatslenfer vermeinten, davan vieled verbefjern zu muiifjen. Um
eifrigiten geigten jich fiebei jene, welche aus der Baujdjule des Q-
bevalismus Hevvorgingen und in den fediziger und fiebsiger Jahren
des verflofjenen Jahrhundertes das altehriviirdige Gebéude auf neue
Grrundlagen jtellten, auf denen e3 b8 heute ruht. Ob damals audh
die Stitben ber fatholifchen Ehe gefallen find, oder ob jenes Fundament,

t) Wergl. Nademadjer, A., Guade und Natur (M.-Gladbach 1908) 20,
»Theol-praft. Ouartalideift”. I. 1913. 3



