PRI R

Die Herz-Jefu-Andadyt ijt 3war feine wefentliche Uebung un-
ferer heiligen Neligion, ein Iifveritdndnis in derfelben fonunte Hes-
halb auch feinen erheblichen Schaden jur Folge haben: es ijt aber
bei einter fo viel und eifrig geitbten und mit fo reichen Heildgnaden
gefegneten Anbdacht dod) von grofer Bedeutung, day fein Bebenten
und feine Unflarheit ihr volles BVerftindniad hindere.

un den drei Jahrhunbderten des deutjchen Mittelalters, in wel-
chen die Uebung der Hery-FJeju-Andacht eine fo auperordentliche Bliite
erveicht Batte, ift nach dem Gegenjtande der Andacht nie gefragt
fworden, er ift nte evflirt rorden; jedermann wufite es, jedermann
verftand e, es war von felbit alles flar. Der allgemein herrjdende,
althergebrachte Hevy-Jefu-Veqrifi jagte alles. Erft der Wandel in
ver Bebeutung ded Wortes Hery, der im 17. und 18. Jahrhunbdert
vor fid) gegangen und melhr nod) der bedauerliche Mikqriff, mit dem
Gegenjtande der Verehrimg den unverftindlichen Ausdrud jym-
bolijc)” au verquiden, hat das volle Verftandnis getriibt und er-
jdyert.

Wefen und Stand der dyriftlidgen Vollkommenheit,
Bon Kaplan Baun, Andernad).

it tiefer Weisheit beginnt Scupolil) fein goldenes Biichlein
vom geiftlichen Sampf: ,Willft du die Hohe der Vollfommenheit
erveidjen und ein Geift mit Gott werden, — dasd gréhte und edeljte
Unternehmen, das fich) denfen [(dft, — fo muft du vorerjt erfennen,
worin bag wabre vollfonumene Leben befteht. Biele {ehen e3 ohne
eitered in ein jtrenged Leben, in Abtitung des Fleifdes durch Buk-
fletder, Geipeln, Nadytivachen, Fajten und andere firperliche Pei-
nigungen. Anderve, gumal Frauensverionen, geben ficd) dem Glauben
hin, fie feien {chon fehr weit gefommen, wenn jie vedht viele muiind-
lie Gebete jprechen, viele Meffen hiven, alle Kivdjen befuchen
und oft zur Konmumunion geher. Wieber anbdere, zumal folde, die
unter bem Ordensfleide in Kibjtern leben, jind der Ueberjeugung,
die Vollfommenheit hiinge ganz und gar vom Bejuche des Choves,
vom Stilljchweigen, von der Juriidgezogenfeit und von der Strenge
ver Digziblin und der Obfervany ab. Aber diefe alle tiujden fid.
Sie nelmen die Mittel oder die Friidte filv dasd geijtliche Leben
jelber. Jn iveldh grofem Jrvtum fie fic) befinden und ivie weit jie
vort der Vollfommenheit entfernt jind, fann man leicht ausd ihrem
eigenent Leben exjehen. Jndem fie jich an dieje duferlichen Uebungen
hingen, itberlafjen jie das Herz ihren Neigungen und dem perborgenen
Seinde, folgen threm eigenen Sinne und Willen, werden blind gegen
fid) felbit und verfallen wm jo leichter der eitlen Selbititberhebung,
: 1)f Qaur. Seupoli, Der geiftliche Fampf, Regensburg 18934 1, Kap.,
Gl

3*



A e

je mehr die Dinge, in denen fie die Vollformenbeit fuchen, an ficd
gut jind. Werben thnen aber diefe gemommen oder fonumen fie i
Lagen, wo fie davon feinen Gebraud) machen fonnen, jo geraten
fie auBer Nand und Band und brecdhen zujommen. Denn da fie bag
Aeuperlicdhe verloven Haben und das Junere niemals Hatten, jo bleibt
ihnen dann gar nichts mebhr uvitd.” ;

Mit ihm jtimmt dex Heilige Frang von Sales?) fiberein, wenn er
in feiner , Rhilothea” {chreibt: ,Avelius zeichnete die Gefichter aller
Bilder, die er fdhuf, mit Jiigen der Perjonen, die ev liebte: aljo malt
auch jebermann die ®ottjeligleit nach jeiner Meinung und Vor-
ftellung. 2Wer gern fajtet, hlt jich fiir fromm, jo oft er nur faitet,
wenn {don fein Hery jhwillt von Hap und Groll. Der jdheut fich,
jeine Bunge mit Wein oder gar mit Wafjer su benegen; dodh fie ein-
qutauchen in feined Nachiten Hervzblut durd) Chrabjdyneiden und
Berlewmben trigt ev fein Vebenfen. Ein andever ditnft fich fronm,
ba er dod) tdglich eine Menge Gebete fpricht; gleichroohl bricht ex
bald darauf in bije, beleidigende und harte Worte gegen jeine Haus-
genoffen und Nadhbarn aus. Cin Dritter Hifuet willig feine Virje
den Armen; dod) nidgt fo fein Hery der Feindedliebe. Cin BVierter
hingegen vergibt gern jeinen Feinbden; feinen Gldubigern aber ver-
ieigert er, fo lange dag Gericht ihn nicht wingt, was Nedjtes ijt.
- Alle diefe Halten fich fiir frommy; ja fie gelten auch bet anderen viel-
feicht fo; allein fie jind e3 feinesivegs. AB Sauls Stnedhte David
in feinem Hauje fuchten, da legte Wiidhol ein Bild in deffen Bett,
befleibet mit Davids Gewindern, jo madyte jie dann bdie Diener
glotben, ev felbjt liege franf da und jdlafe. Cbenjo befleiden fich
piele mit gewiffen duferlichen Werten der Frommigleit und die Welt
glaubt, fie feien wirtlich fromm; in Wahrheit find fie aber nur Statuen
und Sdjattenbilder der Frommigheit.”

Faffen fvir fury die irrigen Begriffe von Vollfonmenbeit zu-
jommen, fo fonnen wir jagen: Die driftliche Vollformmenheit be
jteht nicht :

a) in duferen Bufwerfen und Strengheiten,

b) in der Hiufung von religivfen Uebungen,

¢) in Dder biinftlichen Beobadhtung bder Orbdendregel,

d) aud) nidht einmal in auferordentlichen Glanleifungen des
Tugendlebens.

Wollen ivir Den twahren Vegriff von Vollfommenbheit haben,
muf ausgegangen werden von der Wortertlirung. €3 jeien zundcit
swei Stellen bes heiligen ThHhomad angefithrt, die den Begriff er-
[dutern. Simpliciter quidem perfectum est, quod attingit ad finem
eius quod el competit secundum propriam rationem.2?) Unum-

4 Franz v. Sales, Philothea, iiberfest von Higliperger, Tegens-
burg 1870 i

2y S. Thom. opuse. IL (al. XVIIL), cap. 1. Opuscula selecta I,
Regenaburg 1878%, -



=ohy

quodque dicitur esse perfectum inquantum attingit proprium
finem, qui est ultima rei perfectio.?) i

Aljo vollformmen ift ein Wejen, wenn ed dasd verivictlicht, wozu
¢3 fihig und bejtimmt ijt, twenn e3 das Fiel, nad) dem es feiner Natur
nach ftrebt, evveicht, 3. B. vollformmen iit dad Auge, wenn e3 die
Gegenijtinde genau zu unterjdeiden vermag, vollfommen ift ein
Snjtvinment, wenn es dad Jiel, demt ed dienen foll, erreicht. it
anderen Worten: Die Frage nach der Vollformmenbeit ijt feine anbere
al3 die jrage nad) dem Endsiel.

®ott hat in fich fein. Jiel und feine Vollfonmenheit. Die Ge-
ihipfe dagegen haben nidht ihr Jtel und ihre Rube i fich jelbit;
jie bebiirfen eine3 Gegenjtanbes, der jie erganst, fie find ert vollendet,
ennt fie dad Enbziel ihred Lebens erveicht haben. Dem Cubdziel
juftreben, heift darum auf dem Wege der Vollfommenheit fein.
Da nun das Endziel ded Menjdhen Gott ift und fein Fiel erveichen
die Vollformmenbeit evlangen heigt, jo mup die Vollfonmenbeit der
Zeele darin bejtehen, nad) Gott ju jtreben, ihn ju befigen. ,Gott
und die Seele find aljo die beiden Glieder, die in Beziehung treten
ntiiffenr, um die Vollformmenbeit ju verwictlichen. Gott, der fid)
der Seele qibt — die Seele, die jich) Gott gibt. Das ift bad gange
- Gebeimnis der Vollfonmenheit. Sollen wir in miglichjter Kiirze
fagen, was die Vollfonmmenbeit ift, jo liegt alled in dem Sae: BVoll-
fommenbeit befteht in der Cinigung ded NMenjden mit
®ott, der Natur mit der lebernmatur.”?)

Die Vereinigung der Seele mit Gott wird nun vorziglic) voll-
jogent durch die Liebe. Dad Wefen der Liebe bejteht ja gerade
barin, daf; jie ®ott ald das hichijte Gut exfennt, mit allen Fabigleiten
Des YWillens erjtrebt und erfapt und in ihm ald dem lepten Biele
tubt, fo wie Gott fid) felojt liebt und in fid) ruht. Die Liebe bewwirft
alfo eine Umbildung ded Liebenden in dad geliebte Wejen, die groft-
moglichite Vevdbhnlichung und Vereinigung mit Gott, dem voll-
fommeniten Wefen. Schon die natiirliche Gottesliebe, wie fie hHer-
vorgetufert wird durc) die Crtenntnis Gottes, ijt ein Band, das die
Seele Gott niber bringt. Nod) inniger aber wird. bie Vereinigung
mit Gott durd) jene Liebe Hergejtellt, die ,audgegoffen ijt in unjere
Derzen durch) .den Heiligen Geift, der uns gegeben ward”. (Nim 5, 5.)

Das ijt die Lehre ded heiligen Johannes, der jdyreibt: ,Wer
in ber Liebe Dletbt, der Dleibt in Gott und Gott in thm.” (1. Jo. 4,
16.) und ,Wenn jemand mid) liebt, wird er mein Wort halten und
meint Vater wird ihn lebern und wir werden zu ihm fommen und
Wolhnung bet ihm nehmen.” (Jo. 14, 23.) &3 ijt aud) die Lehre des
Bilterapoitels, der in. Kolofjerbriefe die Liebe ,bad Band -der BVoll-

1) 8. theol. II, 2. q. 184, a. 1.
2) Wei WAUh. Mar., 0. Pr., Upologie desd Chriftentums. Freiburg
1889, Bb. V, &. 578. :



Sl i S

fommenfeit” nennt und 1. Kov. 6, 17 den Sd)lup daraus zieht, daf
durd) diejes Band der gbttliche und menjdlicdhe Geift geeint werden:
L Ter aber dem Hevrn anbingt, ift ein Geift mit thm.”

Sobann wird in der Peiligen Scrift des ofteven hingewiefen,
bafi, wer die Liebe iibe, Das ganze Gefes erfiille. Der Heiland
bezetdhnet bie Liebe als Den Jmbegriff des Gejeses (Met. 22, 40),
ber heilige Paulus nennt fie die Crfiilhung alles Gejepes (Rom. 13, 8;
®al. 5, 14), bad Biel und Ende ded Gefetes (1. Tim. 1, 5). €8 fei
nur angefithrt Rom. 13, 8 ff.: ,Denn wer feinen Nadyiten liebt, hat
pag Geje erfiillt. Denn ,du jolljt nicht ehebredhen, du jollft nicht titen,
bu follft nicht fteflen, du follit nicht faliches Seugnis geben, du follit
nidyt begehren und jedes andere Gebot ijt in diefem Worte sujammen-
gefaft: ,Du jolljt deinen Ndchiten lieben, wie did) jelbjt.” Die Liebe
bes Nichiten tut nichtd Bijes. Crfiillung ded Gejebes ift allo die
Qiebe.” Der Apoftel ftellt alfo bier einander gegeniiber plenitudo
legis und dilectio. Jtun ift aber doc) ofjne Fiweifel die plenitudo
legis, a3 heifit bie vollftdndige Crfiillung des Gejesed etiwas Voll-
fommenes. Alfo befteht aud) die Vollfommenbheit in Liebe.

Richtig bemerft darum P. Biivger .S, J.:1) ,Wer wilfite nidht,
baf Der DHauptzwed der Gefete bie Crreihung einer bejtimmien
Rollfommenbeit in jener Gejelljdaft ift, fiiv weldye fie erlajfen jind?
o begeden die biivgerlichen Gefete bie Bilbung eined vollendeten
Staate3, die Militdvgejese ein vollendeted Militdrvefen und bdie
Gefete Chrifti darum aud) mur die BVollendbung und Vollfommendeit
der Chriften. Da nun alle Gejete ded Heilanded nichts als die Liebe
Gotted und des Nachjten zu ihrem Jwede hHabern, jo fann unjere
Bollfommenheit nur in diefer Liebe bejtehen: Du follft ben Herrn,
deinen Gott, [ieben aud detnem gangen Herzen, ausd deiner ganzen
Seele, aus deinem gangen Gemiite und aus aller deiner Kraft.
(IE. 12, 90.) An diefen beiden Geboten hingt das gange Gejeh und
Propheten. (Wit. 22, 40.)"

Diefe in der Offenbarung begriindete Anjdjauung ijt jtets von
ben Qehrern der Kirdje feftgehalten und deutlich zum Auzdrud ge-
bradyt worben. So fagt jchon der feilige Anugujtinus:?) ipsa (caritas)
enim est verissima, plenissima perfectissimaque iustitia.

Der Engel der Schule leqt e3 in die Worte:*) Omnis christianae
vitae perfectio secundum caritatem attendenda est. Dicendum
quod unumquodque dicitur esse perfectum, inquantum attingit
p roprium finem, qui est ultima rei perfectio. Caritas autem est,
q uae unit nos Deo, qui est ultimus finis humanae mentis . . . . .
Et ideo secundum caritatem attenditur perfectio christianae vitae.

1) P, Biivger S. J., Unferiveifung iiber die dhriftliche BVollfommenheit.
2. Bortrag. Freiburg 19052, &. 22.

2) 8. Aug., de natura et gratia, cap. 42. ML. 44, 271,

3) S, theol. II, 2. q. 184, a. 1.



Rl R TR

Hierzu bemertt Suavez:*) Theologi communiter cum D. Thoma
. ... perfectionem vitae christianae in solius ecaritatis per-
fectione constituunt. So bejteht alfo die dyriftliche Vollfommenbeit
in der Licbe. Diefe Liebe iit, wie fo feinjinnig Deejchler?) fagt, ,dasd
Unbrechen des fchonen Tages der ewigen Seligleit in unfern Herzen
bhienteden”.

Hier diirfte die Frage angebradht jein, welden Unteil an
per Bollfommenheit die iibrigen Tugenden haben. Aus
der Lefre de caritate?) fiffen toir, dafy auf Grund der Heiligen Sehrift
(3. B. 1. Kor. 18, 1. §f) die Liebe dasd ,,principium viviticans reli-
quarum virtutum* ijt; dle Sdjolaftifer nennen diefed principium
vitale ,,forma*. Hiven wiv den Aquinaten:*) Caritas forma omninm
virtutum est cum per ipsam omnium virtutum actus ad debitum
et ultimum finem ordinentur und an anbderer Stelle: est principium
bonorum operum et . . . . cum caritate simul infunduntur omnes
virtutes morales, quibus homo perficit singula genera bonorum
operum.®) Hievaus folgt:

Die von der Liebe verfdhiedenen Tugenden tragen ur Boll-
fommenbeit ebenfo bei wie sur Liebe und find beiden gleidh) not-
jvendig.

Da die Liebe dad Enbdaiel ift und die andeven Tugenden mir
bag Mittel dazu, ed zu erveidjen, fo ijt, wie der heilige Thomas®)
fagt, bie Liebe das principale der Vollfommenhett und die anbdeven
Tugenden gehoren thr nur infofern an, als jie jum Werfe der Liebe
beitragen. .

2Was bas Verhiltnis dev iibrigen Tugenden zur Liebe angeht,
finnen toiv jagen: Glaube und Hoffnung werben in diejem Leben
notwendig gefordert jur Vollfommenbeit. Aber die Vollformmenbeit
felbit berubt nicht in thnen. Denn im Hinumel, wo die Vollfommendeit
ja bie grifte ijt, beftehen fie nicht mebr, vielmehr tritt an die Stelle
g)eéi Glaubens das Schauen, an Stelle der Hoffmung der begliicdende

Hefib.

Ohte die moralijhen Tugenden aber fann die Liebe fid) nicht
betdtigen: einerfeits bienen fie ifr, die Hinderniffe su itbertvinden,
bie fidh ihr entgegenitellen, anbderfeitd mefren fie die Afte, die Ddie

1) Giares, de stat, relig, I, c. 3, n. 8. De virtute et statu religionis.
Moguntiae 1625, tom. III, &, 8.

2} P, Mejchler S, J., Geiftesleben. Freiburg 1916, 1. u. 2, &. 25,

3) Cfr. P. Ghr. Bejdh) S. J., Praelectiones dogmaticae. Freiburg
19102, tom. VIIL, n. 632.

& 11, 2, q. 23, a. 8.

B L2 g 08, 8 3. :

6 II, 2. q. 184, a. 1, ad 2. Etf ideo secundum caritatem attenditur
simpliciter perfectio vitae christianae, sed secundum alias virtutes se-
cundum quid. Et quia id quod est simpliciter est principalissimum et
maximum respectu aliorum inde est quod perfectio caritatis est princi-
palissima respectu perfectionis quae attenditur secundum alias virtutes.-



<G Rl

Liebe entwideln und jind jugleid) Betveis, dafy die Liebe tm Herzen
iit.) Sdhoner fann wolhl das gegenfeitige BVerhiiltnis nicht erldutert
werden, ald dies Jahn?) tut: ,Alle Tugendivifte weify die Liebe aus-
suniifer: bie RKlugheit muf ihrem Tdtigleitsdrange die richtigen
Mtittel und Wege zeigen, der Stavfmut hilft die Hindernifje itber-
ivinben, die Mdpigteit vichtet den jhitpenden Damm auf gegen die
rofungen ver Sinnlichfeit, auf dap nidyt die finnliche Liebe das heilige
Feuer eritice, die L)ele(ﬁthett beugt Der CeIh]tTucf)t vor und halt
die Gigenliebe in geordneten Bahnen — dod) empfangen alle dieje
ftithentbent und helfenden Tugendfvifte von Der Liebe felbjt ieder
aufbellendes Licht und begeijternde Wirme. Die Liebe jieht oft
jchirfer al3 die falte Ueberlequng und weil jie Liebe tit aug gangem
Herzen und aud allen Kriften, fo weif jie die Hilfsfrafte jo zu leiten,
paf fein Uebergrifi derfelben und feine AnmaBung und feine Ord-
nungsjtorung ftattfindet.”

Se nadjdem nun die Seele nad) Gott jtrebt vder Gott bejitt,
unterjcheiden wir eine Vollfommenheit ded Weged und des
Bieles. Die Vollformmenbeit des Fieles bejteht darin, baf die Seele .
um Jenjeitds Gott voll und gany bejibt, mit threm gangen Kinnen
auf Gott geridhtet ijt ,,affectus secundum totum suum posse
semper actualiter tendit in Deum®,®) jvie der Upojtel jagt: ,Wer
bem Herrt anhingt, it ein Geijt mit thm.” (1. Kor. 6, 17.) Cine joldhe
Bellformmenbeit ijt uns hier auf der Croe nidht moglid). Bielmebhr
muf hienieden die Seele nad) diefem befeligenden Fujtanbe itreﬁen
Wie gefdjieht nun dies?

Cinmal, indem der Menjd) all das vou fid) fern halt, ,,quae
repugnant motui dilectionis in Deum*, pber m‘iem et ,,habitualiter
totum cor suum in Deo ponat®,?) aI]D pen Guadenzujtand erhilt,
obne jedod) auf tletnere 1geljhtmtte s achten und bejonbeve TWerfe
3u vervidhten.

Gentigt nun jchon died zum Wejen der chrijtlichen Vollformmen-
Deit? — Reinesivegs, fonjt wdre ja ein Sind, das eben getauft ijt,
jdhon vollformmen. LWoh! ijt in diefem Jujtande die geheimmisvolle
uﬁpumgc«ﬁatte aud der i) die walhre Lollfommenbheit entwicdeln
wird. — Ja, e8 fann jogar eine veeie trob bes Gmabdenzuftandes
fehr unvollfommen jein. Nehmen wiv au, eine Seele lebt Jabre
lang ofne Tobjiinbde, wohnt taghcf} der f]ethgen Mejfe bet, empfiangt
ofters die Deiligen Saframente, 1ibt viele Werte der %arm{)ergigfeit,
— ficgerlich) wdachit diefe jtandig in der feiligmachenden Gnabe.
Wenn diefe Seele aber tf}re Leivenjdaften nidyt abtbtet, vorjablich
[dRliche Siinden begeht, 3. B. der Lieblojigteit, o, witd memanb

1) Ofr, Guates L c. cap. 3, n. 16, &, 11,

%) Bahn, Bol Ifom‘menf)e:tatbeal n ,,EJ}EUraIpru{)Ieme” Fretburg 1911,
S. 145,

3) II, 2. q. 184, a. 2.

2] I 3 G IRA a0 T, 2 qod a0



|
]

LB S

fie fliv ,vollfommen” halten. Nehmen wir aber einen Menjdhen an,
demn die Gnadenjdhibe nicht jo reichlich zur Verfliqung ftehen, der
aber eifrig an fetner perionlichen Heiligung avbeitet, indem er jicdh
miglichit vor der [iBlichen Siinde hiitet und den Kampf gegen die
ungeotdnete MNeigung aufrimmt und judt, auf jede Art Gott ju ge-
fallen — von diefem wird man jagen: er ift beftrebt, vollformmen
3ut werben, mag er auc) nod) jo jehr vor dem erjteven an habitualer
Gnabe uritditehen.

Ausg diefern Darlegungen folgt: Interna sanctitas ijt nicht den-
tijh mit perfectio spiritualis; die Liebe muf in einer joldhen Dis-
pofition borfandern fein, dafy wiv jdhnell und leidht Handeln, wenn
jich auch manche Hinbernifje tn den Weq jtellen;) oder fury aus-
gedriidt: Die dyrijtliche Vollfommenbheit ift nichts andered ald ,jene
glithende, eifervolle Liebe (fervor caritatis), die e3 dem Chriften er-
miglicht, fiiv getosbhnlich den 2Willen Gotted yu erfiillen”.?)

©o verjtanden, ijt die drijtliche Vollformmenheit von der Gott-
jeligleit (devotio) nidyt verjdhieden, von der .der beilige Franz von
Sales in feiner ,Philothea” (cap. 1.) jpricht:®) ,Die Gottjelig-
feit ijt nichts anderes als eine geijtige Gewandtheit und
Lebenbigfeit, mit der die Liebe ihre Werfe in unsd und
wir jie in ihr mit Cifer und von Herzen vollbringen.”

Aud der obigen Definition des Suarey ging fdhon hervor, daf
ver Seele Hinbernijje in den Weg treten, die thten Aufjdhvung 3u
Gott hemmen. Von Natur ift zivar der menjdliche 2ille fiir bad Gute
gejdhaffen und ftrebt deswegen auc) mit aller Kraft dem hoditen
Gute — Gott — zu.  Uber die bije Vegterlidhteit tritt dagivijchen,
bie Leibenjdjaften bewirfen, dapy Gott der Seele nidht mehr ald das
hodhite Gut erjcgeint; vielmehr wird in ihr eine Anbinglichleit an
bag Gejchipfliche hervorgerufen. Wenn nun das der Fall ijt, dann
muf hier die Arbeit auf demr Wege zur Vollfommenheit einjeben,
die Leidenjdjaften miifjen im Faume gehalten und geregelt werden.
€8 gejchieht dies — ie jpiter genauer gejagt wird — durd) fleipiges
Ueben ber moralijchen Tugenden. Gelingt e3 der Seele, dann ijt
jie praftijdy gefprohen voilformmen”. €3 fiunte nun den Anjdein
haben, al3 ob damit gejagt fei, Da3 Wejen der Vollfommenheit
bejtehe eben in diefer moralijchen Tugenden. Dod) nidyt! Cingehend
erflivt Died toiederum Suarez.t) Die Stelle fury sujanmmenfafjend,
tonnen ioiv jagen: perfectio consistit in actuali operatione: ante-
cedenter et consequenter — concedo, inquantum praecedere debet
(secundum ordinariam legem) et illa habilitas moraliter non. con-

1) Cir, Suarez L ¢, cap. 4, n. 5, &. 13: perfectio consistit in habitu,
non absolute, sed ita disposito, ut prompte et sine impedimento actus
elicere et imperare valeat.

) Cfr. Pejdy, 1 ‘e, n. 675.

3) PBhilothea, a. a. 0. &. 22.

4) L. c. cap. 4, n. 5 big 8, ©. 14.



et gl |- il

servabitur sine frequentia similium actuum; formaliter — nego,
uia

. 1. perfectus esse potest etiam is, qui actu non operatur, et e con-

trario potest aliquis actionem valde peifectam habere, qui non est

perfectus;

2. imo non requiritur actus heroicus, sed potest aliquis venire
ad perfectionem, qui tales actus nunquam ponit, sed constanter
resistit passionibus et frequenter actus caritatis et opera aliarum
virtutum cum moderata intensione exercet. :

G3 witd alfp weiter nid)td erfordert ald eine ,,quieta perse-
verantia in exercitio virtutum et indefessa pugna contra motus
concupiscentiae sine ullo actu heroico®, dem Menjden muf 3 zur
jweiten Natur werden (connaturaliter), su bejtimmten Seiten Werte
ber Tugend 3u fiben und die Seele aud) vor den geringjten Fehlern
aut betwabren, joweit ed menjdliche Schiwdde suldft.

- Das alfo ift das Biel er driftlichen Vollfommenbeit. Den Weg
nad) diefem Biel legt man, wie Weif treffend fagt, ,nicht mit hohen
Neben, nicht etnmal mit frommen Witnfdher uvire, jondern mur
mit ernjten Taten”.t) _ :

Die Meifter des geiftlichen Lebend unterfcheiden darum dret
ege in der Crhebung ber Seele 3u Gott:

1. Die via purgativa,

2. die via illuminativa,

3. bie via unitiva. .

Wie Kardinal Bona?) bemerft, nefmen die Theologen feit
Dionpjius dem Areopagitern diefe dreifache Stufenfolge auf dem
Wege zur drijtlichen Vollfommenbeit an mit Riidjicyt auf die drei
ievardhifhen Funttionen der Cngel: ,,quornm actus hierarchici
sunt purgare, illuminare, perficere®. B

Seitbem bebienen fid) barum aud) alle Lefrer des geitlichen
Qebend diefer Terminologie und begeichnen Ddiejenigen, die auj ber
erften Stufe jich befinden als ,Unfinger” (incipientes), die auf der
aeiten als |, Fortidreitende (proficientes) und die auf der dritten
als ,Bollformmene” (perfecti).®) Ja, unter den von Jnnogeny X1.4)
verurteilten Siten ded Molinos Deifit e3: Tres illae viae purgativa,
illuminativa, unitiva est absurdum maximum quod dictum fuerit
in mystica, cum non sit nisi unica via scilicet interna (Prop. 26
inter damnatas).

1) Weih, a. a. O V, 533. ; 7

%) Bona, Card, Joannes: Div. Psalm, cap. 15, §1, n. 2. Opera omnia.
Antwerpen 1734°, ©. 491.

3) ©p por allem: S. Augustinus, de ordine 1, 2. ML, 32, &, 80;
8. Gregorius, Moral, 1, 24. ML. 74, 542; 8. Thomas Aq. II, 2. qu. 183,
g. l‘)ici %uarea L. c. cap. 18, n. 7; S. Ignatius Loyol, Exerc. spirit. in fine
ebd. 2,

124‘} Denzinger-Bannivart, Enchiridion symbolorum Freiburg1911*,

1, 6. ‘



R e

®eben wir mih die eingelnen Stufen durd): :

Anfinger find jolde, bie zwar mit ber Tobfiinde gebrochen
und fomit dad Leben der Gnabde haben, aber bem Kampie in LVer-
judjungen und Leidenjdaften nod) fo jehr ausgefest find, daf fie
mee mit jdhwever Mithe ihr Hery von Siimde vein bewahren. Weit
Jedht bezeichnet man diefen -Jujtand als einen ,status pugnae et
viae purgativae”. ©3 gilt affo fier ben Kampf aufzunehmen gegen
bie bije Begierlichteit, die Leidenfdaft ju ziigeln und die Liebe ju
fraftigen.t) Damit ijt gefagt, daf e5 nid)t geniigt, den einen ober
anbeven melr Hervortvetenden Fehler oder verfefrte Neigung aus-
surotten; toie eue Srebstrantheit nicht gebeilt ift, wenn fie von Dev
einen Gtelfe, an der jie fidh) fejtgefest hat, vertrieben ift, ofne daf
bas Blut — foiweit es bet joldher Krantheit iberhaupt moglid) it —
geveinigt ift, fo genifigt es auch nicht, einen Febler audzuvotten,
fonbern e mup der gange Menjdy ,von dem Bijen, das in ihm ein-
qedrungen, geliutert werden, dort freilic) anr erjten und entjdjieden-
ften, wo das Verdberben am tiefiten eingewurzelt it unbd von wo es
immer foieder Hervorbricht, tm LWillen und im Herzen”.?)

Sm eingelnen biirften folgende vier Pumfte die Pilichten Ddes
,AUnfangers” evldutern:

1. Brud) mit jeder Avt von Sitnde und felbit fletnevent FFehlern;

2. ernjter Sampf gegen die Verjucdymgen;

3. Biigelung der Leidenjdhaften, und zwar durd) innere und
dufere Abtttung;

4. grengeniofes WVertrauen, durd) Gebet zur eigenen Arbeit
bie gottliche Gnabe ficd) zu evivirten. :

St diefen Gedanten it dann aud) anbderfeits die Aufg abe Des
Beidtvaters und Seelenfithrers enthalten: Die Seele

1. im Siindenhaf zu bejtarfen,

2. au belehren iiber Urfprung und Abjicdyten Gottes bei Den
Verfudjungen, jowie Verhalten in derfelben, :

3. ihe praftijhe Aniveifungen zur Abtdtung und Selbitiiber-
windung -zu geben,

4. sum behavrlichen Gebet angueifern und vor allem Nt und
Gottvertranen und Ausdauer einguflihen. Somit ift der Seelen-
fithrer ben Unfingern nicdht nur Bevater, jondern gang bejonbers
Fithrer durd) Cinwirfung auf Geijt und Willen.®)

Nad) der Lehre des Suarvej ift das Charafteriitijhe dev Seelen
auf der jweiten Stufe, dap die Leidenfdoften viel von ihrer
Heftigfeit verloven haben (,,passiones iam sedatae sunt*), infolge-

1) Cfr. Guares, L. c. cap. 18, n. 8 iz 9, &. 40: cura resistendi con-
cupiscentiis et mortificandi passiones, nutriendo simul et fovendo cari-
tatem ipsam.

) Weik, a. a. O.V, S. 540.

3) Wgl. Adloff, Dr-Jof., Beichivater und Seelenfithrung. Stragburg
19112, &. 109 ff. $



s T

deffent auch die Gefabr, in jchivere Siinde 3u fallen, gevinger ift,
bie Tugenbditbung leichter fallt, wenn aud) laflidje Sitnden nid)t jo
leiht gemieben werden finnen (,,quamvis in vitandis venialibus
difficultatem patiatur<). Jn bdiefemn Jujtande fieht aber die Seele
mweniger auf bas, was jie meiden joll, als auf bas, was fie erreicdjen
foll; es ift tmmer feller getworden in Der Seele (,,magis ac magis
illuminatur in operatione virtutis); bie Folge ijt, daf fie auf der
einen Seite erleuchtet von ,der Sonne der Gevechtigfeit” ihre Watel
deutlicher erfennt, auf dev anberen Seite fich von der Gnade an-
getrieben fihlt, aus ihrer Seele ein Metjtervert zu jchaffen, dad bem
_Borbilde aller Vollendbung dhnlic) ijt, dev Heiligleit Jeju Ehrijti.
,Das Licht in fich aufnehmen und jich jelber nach dem Lichte bilben™
iit darum Ddie doppelte Aujgabe ded Crleudytungsiveges. SHerrlich)
fat Weifzl) diefen Gedanten in einem Vergleid) zum Ansdrwct ge-
bracdht: ,Wenn die Soune morgens aufgegangen ijt und dad Ge-
wilfe und der Nebel jidh verzogen hat, dann dringt das Lidht in die
Grde und et alle Ketme des Lebens jur Tdtigleit und Kraft.
Da heben alle Lilanzen ihre Hiupter auf und jaugen dasd Lidyt
fich, Dennt fie fiihlen, daf es die Vebingung ifres Lebens ift. Aber
dantit find jie nicht gufrieden. Wenn jie e8 blof empfangen ober
anblicfen iviirden, wiirden fie nicht wachien. Davum jtreben fie nad)
bem Lidite wit allen Krdjten ihres Wefens. Nady thm breiten fie
ihve Arme aus, an feinen Straflen flettern jie empor, an jeme LWirme
flamumern e jic) feft, daf alle ihre Sefnen und Adern fid) umjo
mefr ausdelnen, je enger fie es umarmen, fe tiefer jie jeine us-
fteaflungen in ihy SHers Gineindriicen. Das ijt dad Geheinmis ihres
Wadistums. Den Stoff dazu jaugen jie aus Boben und Lujt. Aber
ihr Ningen nach dem Lichte it es, was jie wirtlid) wadhjen madyt.
Sn dem Grabde, int dem fie dad Licht in jich preffen, Dehuen fie fic)
i die Weite qud; je Heftiger fie nad) ihm jtreben, um jo vajcher er-
heben fie fich in die Hihe.”

Die gleiche doppelte Tiitigleit fdllt der Seele auf dem Erleud)-
fungsivege 3u. Der Pilange gleich muf fie das einfallende Lidyt
ber Gnade in jich aujnefmen — es gejchieht durch das inmerlide
®ebet; und bei diejem Detvadjtenden Gebete muf jie ald Jiel vor
Yugen haben, das eben Crfannte mit Hilfe der gottlichen Gnabde in
ernftlicher Anbeit in der Tugend 3u iiben. Nidyts bringt thr aber mehr
Qicht und Schonheit als die Betradtung der Perfon Fefu Ehriiti.
Somit ift Der fiirjejte Weg der Crleudtung und ded Fortjdrittes
die Nachiolge Jeju, — wie e3 der BVilteraboitel fagt: ,Denn bie ex
yorherjah, bejtimmte er aud) vorher, demn Bilde jeines Sofues aleidy-
fientig 1 werden, auf baf; er felbit erjtgeborener unter vielen Britbern
fei (Rom. 8, 29), darunt ermabnt er und ,3ieht den Heren Jejud
Ehrijtus an und pilegt nicht das Flefjd) ju Gelitjten” (Rom. 13, 14)

1) Weif, a. a. D. V, &. 565.



Ehia e,

und ,2ie wiv alfo das Bild es irdijchen (Menjdyen-Abam) trugen,
{afit und aud) das Bild des himmlijhen tragen” (1. Kor. 15, 49),
damit auch dad Leben Feju i unjerem ftexblichen Fletjche offenbar
iperde’. (2. Kor. 4, 10), weil iviv etngeiouzelt und aufgebaut in
ihm und befejtigt duvd) den Glauben” (Stol. 2, 7) find. So feit jollen
wic in ibm gegrindet fein, Dap wiv mit ihm fprechen: ) lebe,
dod) nicht ich, fondern Chriftus lebt m mir” (Gal. 2, 20). Das jet das
freudige Befenninid der Seele auf dem Crlendytunasivege, wenn
aud) nidht mit dem Wort, fo doc) durch die Tat. :

988 mun die Aufgabe des Seelenfiilhrers Den Fortjdyreitenben
gegenitber angeht, jo diirte ev fbier mebr Qefrer ald Fithrer fein;
er foirft in Der Negel, toie Adlofi?) fagt, ,mebhr auf den Geiit al3 auf
ven Willen ein, fpendet mehr Rat und Velehning als pofitive, den
Willen ftigende Mithilfe im Streben nad) Bollfommenbeit”. Bei
diefem Nat und diefer Velehrung wird thm ale Btel vor Augen jteben,
bie Seele dahin zu bringen, daf jie alles tut und leibet fiir Giott,
tad aufer Gott lebt, als Leiter auf dem Wege 3u Gott auffabt,
mit gldubig-liebendem Auge unveriwandt auf bad BVeijpiel Jefu
Chrifti jehaut.?) ;

i fommen mun jur dritten Gruppe — dem Qeben Der
Reveinigurng. Bei diefermn Jujtande find die Ceidenjdhaften im gangen
erftorben, die Tugend durch) jtete Uebung fo erftarft, dafy die Seele
fich ,,in proprio et perfectissimo munere caritatis, quod est diligere
Deum® Detdtigen famm, und zivar Jfeicht und freudig” (prompte
et delectabiliter). ,Die Furd)t wohnt nicdht mehr im $Herzen, die
Hoffung Hat nidyt mebr ihren egoijtijchen Charatter und twird wie
unbeioufit, die Ciebe ift €8, bie alles vegelt.”?) Die Seele wuht in
licbender Ginigung mit-Gott. Bon diefer Qiebesvereinigung jagt
der eilige Bernhard:*) ,Selig, wem €3 gegeben ijt, dieje grofe,
biefe felige Umarmumg s erleben, die nidhts anberes ijt al3 die gegen-
jeitige, tnnige (briutliche), jtarte Qiebe, weldje el in einem Geijte
verbindet nad) dem LWorte des Deiligen Laulus: Jder Goft an-
hingt, titd ein Geift mit ihm. Gott anhingen aber Deift, in Gott
bleiben, von ifm geliebt twerden und ihn purd) Gegenliebe in fich
ju tehen.” :

Die Fritchte diejer Liebesdvereinigung und 3ugleich die
SRennzeicdhen ihrer Cdhtheit find folgende:

1y 9bloff, a. a. £. &. 110.

2)  Xn per Regel” Hieh e3 oben in dem Bitat von Adloff, denn aud
Dei Den Fortjchreitenden regen fich oft noch bie Leibenfchaften umd auch
an fie fritt bev bife Feind mit ftarfen Vevfudyungen nod) heran, jo baf aud)
Lieb bp%r Aneiferung und Beruhigung feitens Dded Seelenfithrers vielfad
ediirfer.

3 Ribet, Die driftliche Aszetif, Maing 1891, &. 42.

4 Ditiert bei Fehringer, Leben und Segen der Bollfommenfeit. Frei:
burg 1913, ©. 18 bis 19.



el o

a) Die Offenbarung der Grife und Liebensviirdigteit Gottes
jdjiilt die Seele [o3 von aller Welt- und Selbftliebe und exfiillt jie
mit Demut und Weltvevacdhtung. Denn je niher der Menjd) Gott
fommt, dejto fleiner wird hm die Welt und defto fleiner with er
fich felbit.

b) Die Seele lernt mit aller Demut Grofes u leiften fiir Sott
und fjeine heilige Kirche; fie lernt aud) fiix Gott mit grofer Freubde
Bitteres letbenr und fat einen unitillbaren Dt nach Krveuz und
Wiberividrtigfeiten.

¢) Die Seele verfteht mit Gott u verfehren wie die heiligen Cngel,
afjo. ohne Wort und ohne Bild.

d) Helvenfaft toie im Leiden maht die Liebesvereinigung mit
©ott auch unfere Liebe jum Nidhten. Je inniger mit Gott in Liebe
vereint, defto jegendreicher und weiterveichend die Liebestitigteit
fiir die Mitmenjchen.?) - Esie ‘

Bei diefen Seelen hat der Heilige Geijt jelbit die Fiihrerrolle
libernonumen. | Wabhrend bder geiftlidhe Leiter”, dhreibt Faber,?)
,oie nfanger gleidhiam an der Hand fithet, jo fdreitet er bei den
Bollfonmmenen, jeinen Blick auf Gott geridjtet, hinterher, ftrect gleich-
jam twie eine Mutter nad) threm Kinde, das ju laufen anfingt, jeine
Hand aud, wmn ihre Schritte, fobald fie wanfen vder vom rediten
Wege abweidjen, su ftigen und auf der rechten Bahn 31 erbalten.”
Die Notwendigteit eines fhigen und erfabrenen Fiihrers fiir diefe
Seelen bletbt davum beftehen und wird zur Gentige aus dem Leben
jolcher begnadigten Seelen — e3 fei nur an die Heilige Therefin
etinnert — Deftitigt. Denn auf hohen Lfaden wandelnd, find audy
diefe Seelen nicht gegen jede Negung der Leidenfchaft gefeit und
gav oft bitteren Priifungen ausgefest.®) :

Bwei zujamumenfaffende Schlupbemerfungen find fhier am
Plape: 1. Jn den dret bargelegten Stufen ijt der gewihnliche Ver-
lauf bejchrieben. Wie aber der heilige Frany von Sales in feiner
Anleitung”4) bemertt, fann Gott durd) feine allmiditige Gnade die
Seele plolic) aus dem Abgrund der Siinde 3u den Hihen der Hoff-
nung und jum Gipfel der Liebe fithren, ivie er in jeiner heiligen
Borjehung, die feldit in ihrer Strenge voll Crbarmen ijt, aud) die
reintjte Seele in der Bitterfeit der Furcht und den Schreden vor jeinen
Gerichten halten fann.

Y) Mies, Dr, Das geijtliche Leben in feinen Cntwidlungsjtufen nad
ber Lefjre bes fHeiligen Bernard, Freiburg 1905, S. 323 ff.
) Saber-Reidying, Der Fortfuitt im geiftlichen Leben. Regens-
butg 1859, &, 411. :
- ) Bal. Fahn, Cinfithrung in die driftliche Myftit. Baberborn 1908,
(Sdybningh), ©. 313 bis 328, _
99 @ 0,1, 5.



R R

2. Diefe drei Fujtinde diirfen nid)t ald notrwendig gejchieden
aufgefapt iverden, {ie greifen vielmehr, wie Suavez?) lelhrt, ineinander
iiber: constat hos tres status nunquam esse in via ita distinetos,
quin unusquisque illorum aliquid de eceteris participet.

: (Sdluf folgt.) '

Die Yotivmeflen im Mittelalter,
Bon Dr Lambelt Studeny in Lilienfeld, Nied.-Deft.

Die Entjtehung der Votivmejjen hangt m' ¢ privaten Dar-
bringung ded Niepopfers sujanumen. Schon tm vierten Jahrhundert
wurde mid)t blof an jenen Tagen, an welden das Volf zur Feter
bes Gottesdienites zufarmmentam, die Viefje gelefen, fondern audy
an anbderen Tagen, vielfach jogar an jedem Tage. So entftanden
bie Privatnieflen tm Gegenjat zur missa publica und solemmnis.
Da diefe Privatmeffen nicht fiir die Gejamtheit der dyriftlichen Ge-
meinde bargebracht wirden, war es miglich, die Wiinjdje und An-
fiegent (vota, desideria) einzelner zu beviidjichtigen und auf dieje
Deeinung dad Deilige Opfer zu applizieren.?)

Die Feier bes Mepopiers fiir Privatperjonen und i Brivat-
anliegen bradyte e3 mit jid), daf fehr bald eigene VotivmeRjormulare
entjtanden. Der Cntwidhingsgang var jedenjalld der, daf man
juerft die Neffe nad) dem allgemeinen Formulare darbrachte, dann
cigene ®ebete einlegte und endlich eigene Fovrmulove jduf. An-
fange finbden jidh) jchon im Saframentarium Leoniamim, eigene Fors
mulare beveits tm Gelafiamum (60 an der ahl) und tm Gregorianum
(44). Das Sdidfal der BVotivmeljen war dhnlich dem ber Fefttage
vor dem Fejtfatalog Urbang VIIL Mande fanbden bald allgemetne,
andere blofy teilverfe Verbreitung, andere verjdhwanden gany, wo-
fiiv im Qaufe der Jeit wieder neue hingufamen. Ueberhaupt waren
vor Der Hevaudgabe des Missale romanum bdurch Pius V. (1570)
bie Votivmeffen nad)y Sahl und Jnbalt jehr verjdieden.

Das gelajianijhe Saframentar (Ende des fiinjten Jahrhunderts)
enthilt folgende Mejjen: Ad proficiscendum in itinere unbd ad iter
agentibus, pro charitate (2), in tribulatione (10), in natali pres-
byteri (am Jafrestage der Priejteriveihe), tempore (quod absit)
mortalitatis (4), pro mortalitate animalium, de sterilitate, ad
pluviam postulandam (2), ad poscendam serenitatem, post tem-
pestatem et fulgura, pro his, qui agape faciunt ad missas (2), missa
in monasterio, actio nuptialis, in natale genuinum, ad missas pro

1) Guarey: de oratione, lib. IT, cap. X1, opera omnia (editio Berton).
Raris 1859, tom. XIV, &. 165. 1

2y Yusfiihelich handelt iiber die Botiomefle A Frangz, Die Mejfje
im deut{chen Mittelalter. Herder 1902, &. 115 bis 330.



