
Die Wa it des Glaubens', worin ſo logiſch und triumphgezeigt wird, daß die Vernun ſelbſt uns Glauben drängt.““!Die anderen apologetiſchen Schriften ind mi gleichen Sinne gehalten.Man ird wohl agen können, daß mehr noch als die rein apologetiſchen hriften des Heiligen ſeine aSzetiſchen Werke dem Unſich greifenden Unglauben IM katholiſchen Lager Einhalt geboten,indem ſie 3ur religiöſen Verinnerlichung und ſittlichen Feſtigungüberaus viel beitrugen, anden ſie do geradezu eine unglaublicheVerbreitung. Einige erſelben können
und klaſſiſe enannt werdengehören dem Beſten der aszetiſch⸗myſtiſche Literatur überau ſo „Die Ahre Braut Chriſti“,? die „Uebung der ieheJeſus hriſtus“ und die ＋.Novene für Weihnachten“. n der „Selva“,die deut Unter dem T  it „Der Prieſter M der Einſamkeit“s) herausgegeben wurde, rſcheint das prieſterliche *  ehen und WirkenIm Lichte der 8 der Kirchenväter m einheitlichem Gedanken
gang behandelt Bekannt ſind auch ſeine übrigen3tiſ chen SchriftenFur Prieſter d freilich nellen earbeitung bedürften Alphonſus wohl wie die großen ehe der Zeit heilen ſeiendurch éeinen innerlich 48zetiſch durchgebildeten Prieſterſtand.Wenn heute die 197 bei dem allgemeinen großen Weltjammerherrlicher, ſchloffener Einheit und Kraft daſteht, ein großereil des Verdienſtes avon auf das weitgreifende, ſegensvolle Virkendes heiligen bnUs. Die 61½ doctoratus geben Teffen AfurZeugnis: „Wir ſtehen nicht 0 hier ù behaupten, daß niemandmehr und kraftvoller als Onſu die 3u ſeiner Zeit herrſchendenIrrlehren erfolgreich Etüm at; dieſes gilt vor em von denzwei Hauptirrtümern, dem Janſenismus einerſeits und anderſeitsvon der Leugnun und Verwerfung jeder Autorität SHoheitsbereich.“
Das Martyrium Als Kennzeihen der Göuicteider irche.

Von Univerſitätsprofeſſor Dr Anton Seitz, München.
u

Poſitives Kriterium.Poſitiv iſt er Charakter des en Blutzeugen Chriſti abzunehmen von dem orhild ſeines gottmenſchlichen Meiſters ieinem Welterlöſun gsopfer AM Kreuze, das imn dem Lebens⸗er des 60  (V.  üngers für Chriſtus und ſein Reich eu ſich wider⸗1 Bei Ter
. 1 297

Haar, Der heil Alfons Liguori im „Katholik“
Regensburg 1907

6) Regensburg 1911
Act. doet 166315



560

ſpiegeln muß Oblatus est, quia IPSe Voluit (Iſ 53, 47 Dieſe
Freiwilligkeit iſt der erſte Zug des übernatürlichen Verdien
eidens des Erlöſers gemã der Leidensprophetie des „Evangeliſten
des Alten Bundes“ nach dem L  ext der Vulgata, von Chriſtus uthen
iſch beſtätigt mn der Ueberlieferung ſeine Liebesjüngers: „Niemand
nimmt mein ＋

eben von mir, ondern ich gebe 8 von mir elbſt aus
hin  V. 10, 18) mit klarer, zielbewußter Ueberlegung und Wil
lensfreiheit, nicht i einer die volle Tragweite und Bedeutung eines

Entſchluſſes gar nicht 3 überſchauen fähigen augenblicklichen
Aufwallung begeiſterter Gemütsſtimmung oder fanatiſcher Leiden
chaft In der vollkommenſten Nachfolge des Gekreuzigten wählt
ſein wahrer Blutzeuge der ihm vorgelegten Weltfreuden den
Tod ebr 12, in der ſchmerzlichſten und ſchmähli

en Geſtalt,
obwohl ſich ihm entziehen könnte durch ein einziges ort, 10
einen ſtillſchweigenden Akt und ſogar bloßen emna der auben
verleugnung, o wie Chriſtus ſeiner Verurteilung zum Kreuzes
tode hätte entgehen können durch einfache Verneinung der ent
ſcheidenden rage des Hohenprieſters: Biſt du der Meſſias, der
Sohn Gottes? (Mt 26,

Freiwillig, aber nicht eigenwillig nimmt er den Blutzeugentod
für Chriſtus auf ſich, nicht Qus eitler Selbſtgefälligkeit, wie ein alle  2
außer dem eigenen „beſſeren ogar das fundamentalſte
Erdengut de Lebens verachtender und wegwerfender, toiſcher Welt
weiſer, oder aus myſtiſcher Begriffsverſchwommenheit, wie ein das
eigene inze

eſen ins „Allweſen“ gründlich aufzulöſen ſuchender
Theoſoph eN oder Stiles, oder aus hartnäckiger Verbohrt.
heit m eine einſeitige Lieblingsidee oder Sondermeinung, bie ein
formeller Häretiker, ſondern im rſa En klar er⸗
kannten höheren, göttlichen Willen, Vte ihn Chriſtus ſeinen
getreuen Jüngern verkündet hat „Ihr werdet ehaßt ſein von Cu
um! meines Namens willen C ürchtet euch nicht vor denen,
E den Leih öten, die Cele aber nicht Dten können, ondern
fürchtet telmehr jenen, welcher ſowo eele wie eih zugrunde⸗
richten kann in der Hölle! bin nicht gekommen, Frieden 3
hringen, ondern Schwert 3u entzweien die Hausgenoſſen.
Wer nicht ſein Kreuz auf ſich nimmt und Ur nachfolgt, iſt meiner
nicht ert Wer hat ſein eben, ird 8 verlieren, und
wer verloren hat ein Lehen meinetwillen, ird ES gewinnen
denn jeden, der mich vor den Menſchen ekennt E3 verleugnet),
den erde au ich bekennen E3 verleugnen vor meinem ater,
der Im Himmel Mt. 10, 2 32

Wer ſo den öchſten rad der Selbſtverleugnung ausübt
Gottes und des Heiles ſeiner eigenen Cele und jener ſeiner

Mitmenſchen willen, nach dem Grundſatze deſſen, der geſprochen
„Ehré von Menſchen nehme ich nich an  7. O 5, 41) und: „Was
nützte ES dem Menſchen, wenn die elt gewänne,



＋

ſeiner aber Schaden litte 2⁴⁰ 16, 26), wer ſo auf das rück
ha

oſeſte entſagt dem der Erde haftenden, natürlichen Menſchen
„QAus dem Gehlüte und Fleiſcheswillen und Manneswillen“ V 4
18), mit den Naturtrieben ungeordneter Selbſtſucht, der Ueber⸗
hebung ES des niederen Sinnen⸗ ſei E8 des höheren, geiſtigen
Menſchenweſens, Aum den Todestag ſeine Martyriums als Gehurts
tag einer neuen, übernatürlichen Geburt, einer Wiedergeburt als
himmliſch verklärter Menſch m der Gottesgemeinſchaft mit Chriſtus
begehen können, wer keiner irdiſchen Macht, auch nicht der im eige⸗
nen. Innern Unordnung ſchaffenden Gewalt der Leidenſchaft ſich
beugt, ondern einzig und allein der höchſten Willensbeſtimmung
des himmliſchen Vaters 3ul gnadenvollſten Verähnlichung nit
ſeinem als Erlöſer m die Elt geſandten Sohn, mit dieſem
Un IDI Kreuz und Leiden einzugehen in die himmliſche Herr⸗
lichkeit, von dem gilt wahrhaft das Wort des Propheten 3

ſaias
m dem ereits erwähnten meſſia Leidenskapitel (53, 10)
„Des Herrn ollen gelingt durch emne Hand.“ Es iſt ein wahrhaft
übermenſchliches Werk, welches Gehorſam erheiſcht bis 3zUm ode

2, und dabei den Kelch des Leidens bis auf die Hefe
leeren gebietet (Mt 26, 42) Wenn ein heiliger Laurentius auf dem
glühenden Roſt oder emn heiliger Stephanus mn dem age von
Steinwürfen die Todespein durch einen trom himmliſcher Wonne
im Zuſtand der Verzückung zurückgedrängt ühlen, oder wenn ein
heiliger Ignatius von Antiochien durch die übermächtige Liebes⸗
ſehnſu nach Vereinigung mit dem gottmenſchlichen Welterlöſer
ſchon vorher alle Todesſchrecken fernhält, ſo ſind teſe und ähnliche

Ausnahmen. Die ege E daß auch die heiligen
Märtyrer als natürliche Menſchen vor dem chweren, gewaltſamen
Leiden und Sterben zurückgeſchaudert und bei Erduldung esſelben
mit dem ufgebo aller Kraft gegenſeitig zur Standhaftigkeit
ermuntert Aben. Nur äußerlich aben ſie die Leidensklage Unter⸗
drückt; innerlich aben ſie die Leidensqual ſo gut — andere
Nenſchen efühlt, ſo feinfühliger, 16 ELr veranlagt
Laktantiu childert uns ihre allgemeine Staunen un der elt
hervorrufende Selbſtbeherrſchung IM Leiden: „Straßenräuber
und Männer von kräftigem Körperbau können Zerfleiſchunge
nicht ertragen, ſie chreien auf und toßen Klagen aus; ſie wer
nämlich vom Schmerz übermannt, Eil ihnen die inſpirierte Leidens⸗
geduld abgeht. Auf unſerer O  —2—2  eite aber überwinden Knaben und
Jungfrauen ſtillſchweigend ihre Peiniger, und auch das euer iſt
nicht imſtande, ihnen einen Klagelaut auszupreſſen.“ Das iſt kein
verbiſſener Trotz, der dem Feinde den Triumph nicht gönn
und ſich nicht finden laſſen ill aus perſönlichem Ehrgeiz.

Instit. V, 13, 12 Script. Corp. sSanct. ccles. latin VOI *  19, Vindob. 1890,

„Theol.⸗prakt ſchrift“ 192  — 36



Das iſt ſelbſtloſe abe Aammfür die Sünden der Wet
48 zöttliche Opfb, e an  welches „5Ur Schlachtbank geführt wirdund ſeinen Mund nicht auftut“ —Das iſt ſelbſtloſe

ingabe an

amm

für die Sünden der We

lt

as göttliche Of

Weldes

ur Schlachtbank geführt wird

und — ſeinen Mund nicht auftut“ (Iſ

5, 7), weder zur Klage

noch zur Anklage. Dazu

hat ja die chriſtlichen Märtyrer erzogen

das Apoſtelh

aupt Petrus; es hat ſie nicht bloß mit Worten gemahnt:

„Das iſt Gnade bei Gott, wenn ihr in Geduld leidet. Denn dazu

ſeid ihr berufen worden, weil auch Chriſtus gelitten hat für uns,

euch ein Vorbild hinterlaſſ

end, — er, der nicht Sünde getan, der,

als er geſchmäht wurde, nicht entgegenſchmähte, da er litt, nicht

drohte, ſich vielmehr überantwortete dem, der ihn ungerecht richtete“

(Petr. 2,

20 ff.); es hat ihnen ſelbſt das lauter als Worte ſprechende

Beiſpiel g

egeben, dadur

ſeinem gottme

ch, daß es nach glaubwürdiger Ueberlieferung

gefol

nſchlichen Meiſter buchſtäblich im Kreuztode nach⸗

gt iſt, aus Demut das Haupt zur Erde gewendet. Und welch

tiefen Eindruck hat das Menſchen von Fleiſ

ch und Blut gleichſam

wider die Natur gehende Be

iſpiel des Welterlöſers hinterlaſ

ſen, der

in ſeinem Martyrium am Kreuze ſogar ſein

erſtes Gebet ver⸗

richtet hat für — ſeine Feinde! Wie hat dieſ

es Vorbild gezündet

ei einem heiligen Step

hanus und einer ungezählten Schar chriſt⸗

licher Martyrer, die dad

urch ihren Henkern vielfach die Gnade der

Bekehrung, ja der Teilnahme an der Krone des Martyriums erwirkt

haben! Wie hoch erhaben über das Menſchliche

ſteht dadurch der

echte Märtyrer Chriſti da, himmelweit entfernt vo

n kleinlicher Rach⸗

ſucht und Schmähſucht,

loſigkeit und Ungeduld

oder ſinnlicher Selbſtſucht, Lieb⸗

—

Wahre, ungeheuchelte Gottes⸗

und allgemeine Menſchenliebe

iſt der innerſte

Nerv dieſer höchſten Tat menſ

chlicher Leiſtungs⸗

fähigkeit, nicht aus eigener, unzulänglicher Kra

du

ft, ſondern gehoben

rch die göttliche Gnade oder übernatürliche

Liebe Chriſti, die „zu

allem ſtark macht“

(Phil. 4, 13). Das echte Martyrium wird

getragen von wurzelechter Liebe zu Gott, dem Neben⸗

menſchen und ſich ſelbſt; es iſt ebenſ

o gottinnig wie menſchen⸗

freundlich und ſelbſtverleugnend. Die G

ottinnigkeit tritt ſchon in

der Vorbereitung auf dieſe

höchſte Großtat menſchlichen Voll⸗

kommenheitsſtrebens mit der G

nade Gottes hervor, durch Gebet

und Wachſamkeit nach der

vor ſeinem bitteren Leidenskam

ernſten Mahnung des Heilandes

f (Mt 26, 41), ſowie durch Faſten,

wodurch nach der Anleitung d

esſ

elben der Widerſacher des Gottes⸗

reiches aufs gründlichſte vertrieb

en wird (Mt. 17, 20). Der frucht⸗

barſte Verbreiter des Gottesrei

ches, der Weltapoſtel Paulus, hat

die Bekenner Chriſti ganz beſ

onders hingewieſen auf „die Güte

und Menſ

chenfreundlichkeit Gottes unſeres Heilandes“ und ſie

dadurch darin beſtärkt

„„yniemand zu läſtern, nicht ſtreitſüchtig zu

ſein, ſondern nachgie

b

ig, jegliche Sanftmut erzeigend gegen alle

Menſchen“ (Tit. 3, 2.

4). Dieſen echt chriſtlichen Geiſt verleugnet

3 nicht das echtt M

—

Es ſteht 888 in offenkundigem

—

—53, 7), weder zur Klagenoch zur Anklage. Dazuhat 10 die chriſtlichen Märtyrer erzogendas aupt Petrus; * hat ie nicht bloß mit Worten gemahnt„Das iſt nade be 0 wenn ihr m Geduld leidet Denn dazuſeid ihr berufen worden, Eeil auch Chriſtus gelitten hat für uns,euch Eein Vorbild nterlaſſend, Er, der nicht Unde getan, der,als eſchmä Urde, nicht entgegenſchmähte, da er  7. nichtrohte, ſich vielmehr

7 überantwortete dem, der ihn ungerecht richtete“(1 Petr 2, ff.) ; es at ihnen ſelbſt das lauter als Worte ſprechendeBeiſpiel egeben, dadur

ſeinem ottme
ch, daß * nach glaubwürdiger Ueberlieferung

gefo
uſchlichen Meiſter buchſtäblich Iim Kreuztodegt iſt, 8 emu das Ur Erde gewendet. Und welchtiefen Eindruck hat das Menſchen von leiſ und lut gleichſamwider die Natur gehende Beiſpiel des Welterlöſers hinterlafſen, derſeinem Martyrium Kreuze ſogar ſein erſtes ver⸗richtet hat für ſeine Feinde! Wie hat dieſes Vorbild gezündetE einem heiligen Stephanus und einer ungezählten Schar IIlicher Martyrer, die dadUrch ihren Henkern ielfach die Gnade derBekehrung, 10 der Teilnahme der Krone des Martyriums erwirkthaben! Wie hoch erhaben ber das Menſchliche dadurch derechte Märtyrer hriſti da, himmelweit entfernt vo kleinlicher RachUcht und mähſu

7loſigkeit und Ungeduld hoffärtiger oder ſinnli er Selbſtſucht, Lieb⸗

Wahre, ungeheuchelte Gottes⸗— und allgemeine Menſ chenliebeiſt der innerſte CTr dieſer öchſten Tat menſfchlicher Leiſtungs⸗fähigkeit, nicht aus eigener, unzulänglicher Kradu 47 ſondern gehobenrch die göttliche Gnade oder übernatürliche Liehe Chriſti, die 77allem ſtark ma 13) Das echte Martyrium wirdragen von wurzelechter Liebe zu Gott, dem eben⸗menſchen und ſelbſt; es iſt Eben gottinnig wie menſchen⸗freundlich und ſelbſtverleugnend. Die ottinnigkeit tritt chon inder Vorbereitung auf dieſe höchſte Großtat menſchlichen Voll—kommenheitsſtrebens mit der nade Gottes hervor, durchund Wachſamkeit nach der
vor ſeinem bitteren Leidenskam

ernſten Mahnung des Heilandes(Mt 2 41), ſowie durch Faſten,wodurch nach der Anleitung 6jelben der Widerſacher des Gottes⸗reiches aufs gründlichſte vertrieh ird (Mt 17, 20). Der ruchtbarſte Verhreiter des Gottesreiches, der Weltapoſte Paulus, hatdie Bekenner Chriſti ganz befonders hingewieſen auf „die Güteund enchenfreundlichkeit Gottes Unſeres Heilandes“ und tedadurch darin AL „niemand läſtern, nicht ſtreitſüchtigſein, ſondern nachgie g, jegliche Sanftmut erzeigend alleMenſchen“ (Tit. 3, 2 Dieſen echt chriſtlichen Ei verleugnetauch 119 d echte n offenkundigem



egenſatz dem Gebaren ener falſchen Bekennerdes äußerenNamenshriſti und Scheinmartyrer von der wahrenKirche
hriſti abge llenen Sekte oder ollends ungläubigen Propaganda,die Ederdie emu nochdie anſtmu von11gelernt
haben, Eil ihnen der wahre Geiſt der Liebe Chriſti Imꝛm innerſten
Kernabgeht, mag EL auchei der äußeren Schale beſtechender Redens—
arten noch ſo aufdringlich3 arkte getragen werden Sie beſeelt,
mehr oder minder verſteckt, ein abſtoßender, verletzender Hochmut,der ſich ETTGA durch ſelbſtbewußtes und elbſtgerechtes Urteil, tumul⸗
tuariſches Auftreten, Verläſterung und Verbitterung, perſönliche
Verfluchung ihrer  I Gegner. Mit letzterem iſt jedo nicht ver⸗
wechſeln das achliche Verdammungsurteil Gottes und Verwerfungs⸗Urteil ſeiner Kirche, welches auch der echte Martyrer mit edlem
Freimut ſeinen ungerechten Verfolgern unverblümt vor Augen
ſtellt, ſie ehen Qavor durch eindringliche arnung bewahren,demnach aus reinſter Nächſtenliebe, nicht Men aß Die
Selbſtverleugnungdes echten Blutzeugen hriſti endlich iſt kein bloß
ſcheinheiliges, ſelbſtgerechtes Phariſäertum, ſondern Eme möglichſt
verborgene, nichts weniger als äußerliche, vielmehr ner.
liche und opferwillige, auf den tiefſten Grund 9Ee ende und die
weitverzweigteſten ſern menſchlich⸗irdiſcher Selbſtſucht ausreißende
Se  3u erſelben vollkommenſten Liebesſchule und Leidens⸗
na  olge Chriſti.Freilich, wie nUr Em Kunſtverſtändiger das Geheimnis wahrer
Kunſt richtig deuten imſtande iſt, ſo kann nur das höchſte
Kunſtwerk göttlicher Weisheit, das iſt die vollkommene Gottebenbild⸗
lichkeit geſchaffenen Menſchenweſen, die Heiligkeit, nicht nur
theoretiſch,‚ ondern auch praktiſch wahrhaft innerlich eingedrungener
Sachverſtändiger ſich und anderen genügen Rechenſchaft geben
über den E  En E des MartyrersM Namen Chriſti. Wem dieſes
mere Kriterium fern liegt, ſei * mangels nnerer Befähigung
bderäußerer Gelegenheit, der muß ſich entweder mit äußerenKHriterium beſcheiden, mit der äußeren Beſiegelung des Mar
tyriums als Wahrzeichen göttlicherαdurch die göttlichen Macht⸗
erweiſe von Wunderzeichen, oder muß auf das ſpezielle Kenn⸗
zeichen der Göttlichkeit der r  E Martyrium ganz und gar
verzichten und auf anderweitige, allgemeinere Kennzeichen zurü
gehen. Für die charismatiſche Beſtätigung des Charakters E  ErHeiligkeit i Martyrium greifen wir Us den zahlreichen Beiſpielen
bloß das EmeOr unanfechtbare Under heraus, welches ſogar
der von Haß das Chriſtentum glühende engliſche Geſchicht⸗ſchreiber Gibbon nicht abzuleugnen vermocht hat, nämlich das Uunder
der i der Verfolgungdurch die arianiſchen andalen gemarterten
Chriſten von Tipaſa, welche, obwohlman ihnen die Zunge  * bis
zur Burzel ausgeſchnitten atte, den Gebrauch der Sprache behielten
und ſo bei ihren Wanderungen durchdas Römerreich die beredteſten

36* 2



van⸗
chen Ver ol 1ctor tensis wWeh gleichtig Schrifvan⸗

chen Verfolgungen

1Ctor

ttensis

owie m

2

gleich

tigen Schrif

hri Rielemn bez

eugt

.

er

ſtini

einem

chen Edikt

eſtä

tätigt.

W'

enn aus dem

Tatbeſtande d

s Martyrin 3 als⸗ ſolche

kein

8 Bild von def

ſen echtem oder nur ſcheinbarem Charakter als

Blutzeugenſ

chaft für Chriſtus zu gewinnen iſt, dann gilt das nach

m heiligen Auguſtinus?) aufgeſtellte Unterſcheidungsmerkmal:

rtyrem non facit poena, sed causa, d. h. ausſchlag⸗

ebend i

—

t nicht die äußere Erſcheinung, die oft nur trügeriſcher

Schein iſt, indem z. B. einer unſchuldig für Chriſtus zu leiden und

u ſterben ſich den Anſchein gibt, während er bloß die gerechte Strafe

rleidet für ſeine nachweisbare Verletzung der Religion und Sitt⸗

5

ichkeit, ſowie der

Afentlichen rechtlichſozialen Ordnung, ſondern der

igentliche innere Grund und Zweck oder die Frage: Iſt

r Be

eggrund des Martyriums hingerichtet auf das Ziel, den

einer

ahren Kirche fortlebenden Chriſtus und damit in letzter

inſicht

G

jott zu verherrlichen und das Heil der Menſchheit zu fördern, oder

äuft dasſelbe hinaus auf eitle Selbſtverherrlichung und

Emeine

Selbſtſucht, mögen dieſe unlautere

n Tr

riebfedern auch noch ſo ver⸗

t zurückgehalten werden? Damit wird kein

ehlerhafter

—

irkelſchluß begangen. Denn es wird nicht di

8

bernatürliche

ligkeit des Martyrers auf die

göttliche

Heiligkei

t der

r Kirche und

ieſe wiederum auf den vorliegenden Fall des Martyrium

eſtützt

7

bei die Grundlagen des Beweiſes in beiden Fällen einfach als

eben vorausgeſetzt ſtatt erſt wiſſenſchaftlich einwandfrei dargelegt

erden, ſondern es wird die anderwärts bereits bewieſene Göttlich⸗

eit der Kirche zum objektiven Ausgangspunkt genommen für die

iſſenſchaftliche Unterſuchung der Frage, ob ſie das eigentliche Ziel

bildet, auf welches die an ſich zweifelhafte Handlungsweiſe des

Martyrer

wirklich hingerichtet iſt, indem er durch die Hingabe

eines Lebens für die Wahrheit dieſer Kirche Zeugnis abzulegen

illens iſt, oder ob dieſes Ziel nicht ein ganz anderes bildet, ſei es

Zeuge

nſchaft für eine nachweishar nicht von hrſtus geſiftete Re.

onsgemeinſchaft oder überhaupt keine Zeugenſchaft

ndern

rgend ein ſelbſtſcher Zweck perſönlcher Ruhmfucht u

Recht

aberei. Die ganze Frageſtellung betrifft hiebei mehr die

Seite der Perſönlichkeit — je nachdem im Dienſte göttlich

er

Wahr⸗

t, bezw. Scheinwahrheit, oder menſchlicher Selbſtſucht

—

als

ie 9

b

brſ.

jektive wahren *

—

2

Leent Wü . 6.

7 Estor. ——

9

3

23— 32 0 nan —— 1835, I IV,olgungen,

tſtellern bez ugt Ind vo K er ſtini Enmem

chen Edikt eſtaätigt
n aus EemTatbeſtande 6 Martyriu 3 als ſol keinBild von defſen echtem oder nur ſ heinbarem Charakter alsBlutzeugenſWChriſtus zu gewinnen iſt, dann gilt das nacheiligen Auguſtinus)) aufgeſtellte Unterſcheidungsmerkmal:

rtyrEM nOn acit Cena, dvan⸗

chen Verfolgungen

1Ctor

ttensis

owie m

2

gleich

tigen Schrif

hri Rielemn bez

eugt

.

er

ſtini

einem

chen Edikt

eſtä

tätigt.

W'

enn aus dem

Tatbeſtande d

s Martyrin 3 als⸗ ſolche

kein

8 Bild von def

ſen echtem oder nur ſcheinbarem Charakter als

Blutzeugenſ

chaft für Chriſtus zu gewinnen iſt, dann gilt das nach

m heiligen Auguſtinus?) aufgeſtellte Unterſcheidungsmerkmal:

rtyrem non facit poena, sed causa, d. h. ausſchlag⸗

ebend i

—

t nicht die äußere Erſcheinung, die oft nur trügeriſcher

Schein iſt, indem z. B. einer unſchuldig für Chriſtus zu leiden und

u ſterben ſich den Anſchein gibt, während er bloß die gerechte Strafe

rleidet für ſeine nachweisbare Verletzung der Religion und Sitt⸗

5

ichkeit, ſowie der

Afentlichen rechtlichſozialen Ordnung, ſondern der

igentliche innere Grund und Zweck oder die Frage: Iſt

r Be

eggrund des Martyriums hingerichtet auf das Ziel, den

einer

ahren Kirche fortlebenden Chriſtus und damit in letzter

inſicht

G

jott zu verherrlichen und das Heil der Menſchheit zu fördern, oder

äuft dasſelbe hinaus auf eitle Selbſtverherrlichung und

Emeine

Selbſtſucht, mögen dieſe unlautere

n Tr

riebfedern auch noch ſo ver⸗

t zurückgehalten werden? Damit wird kein

ehlerhafter

—

irkelſchluß begangen. Denn es wird nicht di

8

bernatürliche

ligkeit des Martyrers auf die

göttliche

Heiligkei

t der

r Kirche und

ieſe wiederum auf den vorliegenden Fall des Martyrium

eſtützt

7

bei die Grundlagen des Beweiſes in beiden Fällen einfach als

eben vorausgeſetzt ſtatt erſt wiſſenſchaftlich einwandfrei dargelegt

erden, ſondern es wird die anderwärts bereits bewieſene Göttlich⸗

eit der Kirche zum objektiven Ausgangspunkt genommen für die

iſſenſchaftliche Unterſuchung der Frage, ob ſie das eigentliche Ziel

bildet, auf welches die an ſich zweifelhafte Handlungsweiſe des

Martyrer

wirklich hingerichtet iſt, indem er durch die Hingabe

eines Lebens für die Wahrheit dieſer Kirche Zeugnis abzulegen

illens iſt, oder ob dieſes Ziel nicht ein ganz anderes bildet, ſei es

Zeuge

nſchaft für eine nachweishar nicht von hrſtus geſiftete Re.

onsgemeinſchaft oder überhaupt keine Zeugenſchaft

ndern

rgend ein ſelbſtſcher Zweck perſönlcher Ruhmfucht u

Recht

aberei. Die ganze Frageſtellung betrifft hiebei mehr die

Seite der Perſönlichkeit — je nachdem im Dienſte göttlich

er

Wahr⸗

t, bezw. Scheinwahrheit, oder menſchlicher Selbſtſucht

—

als

ie 9

b

brſ.

jektive wahren *

—

2

Leent Wü . 6.

7 Estor. ——

9

3

23— 32 0 nan —— 1835, I IV,Asa, ausſchlag⸗ebend nicht die äußere Erſcheinung, die oft nur trügeriſcherSchein iſt, indem  2 einer unſchuldig für Chriſtus zu eiden und
ſterbE ſich den Anſchein gibt, während Ebloß die gerechte Straferleidet für ſeine nachweisbare Verletzung der Religion und itt

2ichkeit, ſowie der ffentlichen rechtlich⸗ſozialen Ordnung, ſondern derigentliche innere  I run und Zweck oder die Frage: ſt r Be
eggrund des Martyriums hingerichtet d das Ziel, denahren Kirche fortlebenden Chriſtus und damiti le zter inſichtott zu verherrlichen und das Heil der Menſchheit zu fördern, oderäuft dasſelbe hinaus auf Et Selbſtverherrlichung und Ememe

Selbſtſucht, mögen dieſe unlautere Trriebfedern auch noch ver
zurückgehalten werden? Damit wird kein ehlerhairkelſchluß begangen. Denn es wird nicht di bern türlicheligkeit des Martyrers auf die göttlich Heiligkei derKirche und

1 wiederum auf den vorliegenden Fall des Martyrium Eſtütztbei die Grundlagen des Beweiſes eiden Fällen eineben vorausgeſetzt ſtatt erſt wiſſenſchaftlich einwandfrei dargelegt
E ondern es wird die anderwärts bereits bewieſene Göttlich⸗

E der13um objektiven Ausgangspunkt genommen für dieiſſenſchaftliche Unterſuchung der Frage, ob ſie das eigentliche Zielbil et, auvan⸗

chen Verfolgungen

1Ctor

ttensis

owie m

2

gleich

tigen Schrif

hri Rielemn bez

eugt

.

er

ſtini

einem

chen Edikt

eſtä

tätigt.

W'

enn aus dem

Tatbeſtande d

s Martyrin 3 als⸗ ſolche

kein

8 Bild von def

ſen echtem oder nur ſcheinbarem Charakter als

Blutzeugenſ

chaft für Chriſtus zu gewinnen iſt, dann gilt das nach

m heiligen Auguſtinus?) aufgeſtellte Unterſcheidungsmerkmal:

rtyrem non facit poena, sed causa, d. h. ausſchlag⸗

ebend i

—

t nicht die äußere Erſcheinung, die oft nur trügeriſcher

Schein iſt, indem z. B. einer unſchuldig für Chriſtus zu leiden und

u ſterben ſich den Anſchein gibt, während er bloß die gerechte Strafe

rleidet für ſeine nachweisbare Verletzung der Religion und Sitt⸗

5

ichkeit, ſowie der

Afentlichen rechtlichſozialen Ordnung, ſondern der

igentliche innere Grund und Zweck oder die Frage: Iſt

r Be

eggrund des Martyriums hingerichtet auf das Ziel, den

einer

ahren Kirche fortlebenden Chriſtus und damit in letzter

inſicht

G

jott zu verherrlichen und das Heil der Menſchheit zu fördern, oder

äuft dasſelbe hinaus auf eitle Selbſtverherrlichung und

Emeine

Selbſtſucht, mögen dieſe unlautere

n Tr

riebfedern auch noch ſo ver⸗

t zurückgehalten werden? Damit wird kein

ehlerhafter

—

irkelſchluß begangen. Denn es wird nicht di

8

bernatürliche

ligkeit des Martyrers auf die

göttliche

Heiligkei

t der

r Kirche und

ieſe wiederum auf den vorliegenden Fall des Martyrium

eſtützt

7

bei die Grundlagen des Beweiſes in beiden Fällen einfach als

eben vorausgeſetzt ſtatt erſt wiſſenſchaftlich einwandfrei dargelegt

erden, ſondern es wird die anderwärts bereits bewieſene Göttlich⸗

eit der Kirche zum objektiven Ausgangspunkt genommen für die

iſſenſchaftliche Unterſuchung der Frage, ob ſie das eigentliche Ziel

bildet, auf welches die an ſich zweifelhafte Handlungsweiſe des

Martyrer

wirklich hingerichtet iſt, indem er durch die Hingabe

eines Lebens für die Wahrheit dieſer Kirche Zeugnis abzulegen

illens iſt, oder ob dieſes Ziel nicht ein ganz anderes bildet, ſei es

Zeuge

nſchaft für eine nachweishar nicht von hrſtus geſiftete Re.

onsgemeinſchaft oder überhaupt keine Zeugenſchaft

ndern

rgend ein ſelbſtſcher Zweck perſönlcher Ruhmfucht u

Recht

aberei. Die ganze Frageſtellung betrifft hiebei mehr die

Seite der Perſönlichkeit — je nachdem im Dienſte göttlich

er

Wahr⸗

t, bezw. Scheinwahrheit, oder menſchlicher Selbſtſucht

—

als

ie 9

b

brſ.

jektive wahren *

—

2

Leent Wü . 6.

7 Estor. ——

9

3

23— 32 0 nan —— 1835, I IV,welches die an ſich zweifelhafte Handlungsweiſevan⸗

chen Verfolgungen

1Ctor

ttensis

owie m

2

gleich

tigen Schrif

hri Rielemn bez

eugt

.

er

ſtini

einem

chen Edikt

eſtä

tätigt.

W'

enn aus dem

Tatbeſtande d

s Martyrin 3 als⸗ ſolche

kein

8 Bild von def

ſen echtem oder nur ſcheinbarem Charakter als

Blutzeugenſ

chaft für Chriſtus zu gewinnen iſt, dann gilt das nach

m heiligen Auguſtinus?) aufgeſtellte Unterſcheidungsmerkmal:

rtyrem non facit poena, sed causa, d. h. ausſchlag⸗

ebend i

—

t nicht die äußere Erſcheinung, die oft nur trügeriſcher

Schein iſt, indem z. B. einer unſchuldig für Chriſtus zu leiden und

u ſterben ſich den Anſchein gibt, während er bloß die gerechte Strafe

rleidet für ſeine nachweisbare Verletzung der Religion und Sitt⸗

5

ichkeit, ſowie der

Afentlichen rechtlichſozialen Ordnung, ſondern der

igentliche innere Grund und Zweck oder die Frage: Iſt

r Be

eggrund des Martyriums hingerichtet auf das Ziel, den

einer

ahren Kirche fortlebenden Chriſtus und damit in letzter

inſicht

G

jott zu verherrlichen und das Heil der Menſchheit zu fördern, oder

äuft dasſelbe hinaus auf eitle Selbſtverherrlichung und

Emeine

Selbſtſucht, mögen dieſe unlautere

n Tr

riebfedern auch noch ſo ver⸗

t zurückgehalten werden? Damit wird kein

ehlerhafter

—

irkelſchluß begangen. Denn es wird nicht di

8

bernatürliche

ligkeit des Martyrers auf die

göttliche

Heiligkei

t der

r Kirche und

ieſe wiederum auf den vorliegenden Fall des Martyrium

eſtützt

7

bei die Grundlagen des Beweiſes in beiden Fällen einfach als

eben vorausgeſetzt ſtatt erſt wiſſenſchaftlich einwandfrei dargelegt

erden, ſondern es wird die anderwärts bereits bewieſene Göttlich⸗

eit der Kirche zum objektiven Ausgangspunkt genommen für die

iſſenſchaftliche Unterſuchung der Frage, ob ſie das eigentliche Ziel

bildet, auf welches die an ſich zweifelhafte Handlungsweiſe des

Martyrer

wirklich hingerichtet iſt, indem er durch die Hingabe

eines Lebens für die Wahrheit dieſer Kirche Zeugnis abzulegen

illens iſt, oder ob dieſes Ziel nicht ein ganz anderes bildet, ſei es

Zeuge

nſchaft für eine nachweishar nicht von hrſtus geſiftete Re.

onsgemeinſchaft oder überhaupt keine Zeugenſchaft

ndern

rgend ein ſelbſtſcher Zweck perſönlcher Ruhmfucht u

Recht

aberei. Die ganze Frageſtellung betrifft hiebei mehr die

Seite der Perſönlichkeit — je nachdem im Dienſte göttlich

er

Wahr⸗

t, bezw. Scheinwahrheit, oder menſchlicher Selbſtſucht

—

als

ie 9

b

brſ.

jektive wahren *

—

2

Leent Wü . 6.

7 Estor. ——

9

3

23— 32 0 nan —— 1835, I IV,des
Martyrer wirklich hingerichtet iſt, indem Eer

＋ die Hingabeeines Lebens Ur die Wahrheit dieſer Kirche Zeugnis abzulegenillens iſt, oder ob dieſes eenehe Ziel nicht ein ganz anderes bildet, ſeiZeugeuſchaft für eine nachweisbar nicht von Chriſtus geſtiftete Re

Sonsgemeinſchaft oder überhaupt keine Zeugenſchavan⸗

chen Verfolgungen

1Ctor

ttensis

owie m

2

gleich

tigen Schrif

hri Rielemn bez

eugt

.

er

ſtini

einem

chen Edikt

eſtä

tätigt.

W'

enn aus dem

Tatbeſtande d

s Martyrin 3 als⸗ ſolche

kein

8 Bild von def

ſen echtem oder nur ſcheinbarem Charakter als

Blutzeugenſ

chaft für Chriſtus zu gewinnen iſt, dann gilt das nach

m heiligen Auguſtinus?) aufgeſtellte Unterſcheidungsmerkmal:

rtyrem non facit poena, sed causa, d. h. ausſchlag⸗

ebend i

—

t nicht die äußere Erſcheinung, die oft nur trügeriſcher

Schein iſt, indem z. B. einer unſchuldig für Chriſtus zu leiden und

u ſterben ſich den Anſchein gibt, während er bloß die gerechte Strafe

rleidet für ſeine nachweisbare Verletzung der Religion und Sitt⸗

5

ichkeit, ſowie der

Afentlichen rechtlichſozialen Ordnung, ſondern der

igentliche innere Grund und Zweck oder die Frage: Iſt

r Be

eggrund des Martyriums hingerichtet auf das Ziel, den

einer

ahren Kirche fortlebenden Chriſtus und damit in letzter

inſicht

G

jott zu verherrlichen und das Heil der Menſchheit zu fördern, oder

äuft dasſelbe hinaus auf eitle Selbſtverherrlichung und

Emeine

Selbſtſucht, mögen dieſe unlautere

n Tr

riebfedern auch noch ſo ver⸗

t zurückgehalten werden? Damit wird kein

ehlerhafter

—

irkelſchluß begangen. Denn es wird nicht di

8

bernatürliche

ligkeit des Martyrers auf die

göttliche

Heiligkei

t der

r Kirche und

ieſe wiederum auf den vorliegenden Fall des Martyrium

eſtützt

7

bei die Grundlagen des Beweiſes in beiden Fällen einfach als

eben vorausgeſetzt ſtatt erſt wiſſenſchaftlich einwandfrei dargelegt

erden, ſondern es wird die anderwärts bereits bewieſene Göttlich⸗

eit der Kirche zum objektiven Ausgangspunkt genommen für die

iſſenſchaftliche Unterſuchung der Frage, ob ſie das eigentliche Ziel

bildet, auf welches die an ſich zweifelhafte Handlungsweiſe des

Martyrer

wirklich hingerichtet iſt, indem er durch die Hingabe

eines Lebens für die Wahrheit dieſer Kirche Zeugnis abzulegen

illens iſt, oder ob dieſes Ziel nicht ein ganz anderes bildet, ſei es

Zeuge

nſchaft für eine nachweishar nicht von hrſtus geſiftete Re.

onsgemeinſchaft oder überhaupt keine Zeugenſchaft

ndern

rgend ein ſelbſtſcher Zweck perſönlcher Ruhmfucht u

Recht

aberei. Die ganze Frageſtellung betrifft hiebei mehr die

Seite der Perſönlichkeit — je nachdem im Dienſte göttlich

er

Wahr⸗

t, bezw. Scheinwahrheit, oder menſchlicher Selbſtſucht

—

als

ie 9

b

brſ.

jektive wahren *

—

2

Leent Wü . 6.

7 Estor. ——

9

3

23— 32 0 nan —— 1835, I IV,ern
rgend ein ſelbſtiſcher Zweck perſönlicher Ruhm ucht Rechtaberei. Die ganze Frageſtellung be  leei mehr dieSeite der Perſönlichkeit — je nachdem im Dienſte göttlichErWahr⸗7  E3 Scheinwahrheit, oder menſchlicher Selbſtſucht
1

hriſti
jektive Seite des Göttlichkeitskriteriums der wahren Hrh

secut. Vandal V.Histor. Per

arr⸗ in Psalm. 34, serm. 2, U. 4: 3 Maur Paris 1835 IV.


