=2l

VIIL ®unedit und Sieger.

1. Wer it ein Kuecht? — Wer frig am Pruhle flebt.
2. Wer it ein Sieger? — Wer immer iweiter firebt.

IX. Sein Stilljtand!

. 1. Nie raften tellen — dad ijt meine Aufgabe.
. S Gott vuben Ddiirfen — Ddasd it Gottes Dant.
. 1. Raft’ iy, dann roft’ idh!
. Noft’ idy, dann verderdh’ ich! :
. Berberd’ ich, dann fomm’ ich nie 3u Gott. ;
C. 1. Wir haben hier feine Jeit sum Rubhn — €2 gibt nod jo
piel fiiv Gott zu tun!
2. 68 wartet dein Gott auf deine Tat — Du eilt, was ex
dir Dereitet hat.
D. 1. Du hoit jhon mandjes fiix Gott getan — frew’ did) baran !
2. Du bift noch lang nicht bet thn su Haus — jo rub’ nod) nicht ausd !
E. 1. Jmmer tiefer! — Deine Seele ruft darnad!
2. Smuner weiter! — Dad Reid) Gottes ruft darnad)!
3. Quumer hobher! — Dein Gott tujt dir’s u!

@O BS g 1o =

Die myftifdye Licbesvereinigung.
PBon Koncad Hod, Lforver, Gttleben, Unterfrantern.

Dr Grabmann jagt in feiner fefr empfehlensiwerten Scyrift
Wefert und Grundlagen dev fatholifhen Myjtit”, man fonne jdpwer
fagen, was man jic) unter der myftijhen Yiebesvereinigung vor-
ftellen jolfe. Dr Grabmann berithrt hier den wunden Punft der
jebigen myftijchen Litevatur. Man tweif nid)t vedt, was man theo-
logiich mit Der myftiichen Liebesvereinigung anfangen joll und darum
fommi man aus jeiner jchiefen Auffajfung itber myfitijches Leben
iiberfoupt nicht heraus. €3 fei im nachjtehenden verjudyt, in mig-
lichjter Riirze eine Darlequng der myjtifdjen Liebesvereinigung zu
geben. Die myjtjche Liebesvereinigung mit Gott it nid)ts anberes
als das Wahrnehmen und Cmpfinden oder Berfojten jener geheim-
nisvollen Verbindung, weldhe Gott in der Heiligmadhenden Gnade
mit der Seele eingeht. Whollen wir die myftijche Liebesvereinigung
verftehent, fo miifjen i und davum vor alfem itber dag Wefen der
Beiligmadienden Gnade flar werdei.

L. Das Wefentliche im Begriffe der Gnabde liegt davin, dafy Gott
in ber Grade dem Gejhipfe mitteilt, was nur Gott allein von Natur
aus eigent 1t und was davum feinem Gejdhopfe, auc) dem hichiten
nidht, von Natur aus gufommen fann. Die heiligmadjende Gnade
ingbefoubdere ijt bie Mitteihung Des gittlichen Lebend an die ver-



— 220 —

uiinftigen. Gejd)dpfe oder, anders ausdgedriidt, die Teilnafime eines
Gejd)opies am gottlidhen Leben.

Gott Bater ijt dad Leben und der Urfprung alled Lebens. Von
Givigteit her teilt’ Gott Vater jein Leben jeinem Sohune mit, und
aoar durd) Jeugung. Jemand zeugen, hetpt jemand das Leben mit-
teilen, und zwar fo, dap das Gezeugte feintem Cryeuger in der Natur
dhnlid) ift. So zeuqt die erfte Verjon Gottes die ziveite, indem fie
ihr dag gottlidhe Leben mitteilt. Sben deswegen wird aud) die erjte
Lerfon Gottes BVater und die jiweite Perjon Gottes Sohn genanut.
B 2, 70 ,Der Herr fprac) zu miv: Mein Soln bift du, heute Habe
i) did) gezengt.” Was muin Gott Vater jeinem Sobhne von Natur
aus mitteilte, dasd wollte er aud) jeinen Gejchobfen aud Gnade mit-
teilen. Darum qof Gott juerjt den Engeln und dann den erjten
Menjdyen fein gottlidges Leben ein, und zwar abermald durd) eine
Art Fengung. Durd) dieje IMitteilung ded goittlidhen Lebens jind
wir walrhaft Rinder Gottes”, walrhaft ,aus Gott geboren” (Joh
1, 12. 13). Diefe Mitteilung des gittlichen Lebens vollzieht fic
sum exiterunal in der heiligen Tauje. Darum verden ivir in der
Taufe iedergeboven aug dem Wajfer und dem Heiligen Geijte
(30 3, 5) unb die Taufe felbft fHeipt ,dad Bad der Wiebergeburt”
(Tit 3, H). Diefes gittliche Leben in uns wird von den Theologen
beiligmachende Gnade genannt; der Heiland felbjt gebraudht muner
ven Ausdrud Leben. ,Jdh bin gefommen, dafy jie das Leben haben
und es im Ueberfluife haben” (Jo 10, 10). ,Wie mic) dex leben-
dige Vater gefandt hat und id) durd) den Vater lebe, fo wird aud
verjenige, weldjer mid) ift, durd) mich) leben” (Jp 6, 58).

Wenn man jagt, Gott teile ung jein gitthides Leben mit, o
it diefes aber boch wudht o ju verftehen, als ob bad gottliche Leben,
fo toie es in Gott ift, in uns itbergehe. Sonft wittden it ja Gott
felbft werden und iwiv fimen Let diefer Ynnahme in den Jrrtm
pes Pantheismus. Wi befommen nur etwas dem gottlichen Leben
Aebnliches; aber wir befonmmen dod) etwas Reales, Wirkliches. Die
Deiligmacdyende Gnade ijt nicht etiva blof ein Wohlgefallen Gottes
an unjever Seele, jondern fjie ijt eine reale Qualitdt, welde unjerer
Seele infiriert. Wie ein Eifen, weldes tm Feuer legt, vom wirt:
lichen Feuer gang durddringen iit, jo ijt unjere Seele von einem
fibernatitrlichert Leben wirtlich durchdrungen wnd exfiillt.

Um biefes gottliche Leben in und dreht-jich die ganmze Heils-
ofonomie Gottes. Diejes gottlidjen Lebens wegen hat Gott die
Neenjdjen erjchaffen. Sie jollten feine Kinder jein in Jeit und Civig-
feit. A5 durch pie Verfehlung der exjten IMenjchen diefes gottliche
Yeben der Grnade fitr die Menjdjen verloven ging, wurde der Sohn
Gottes Menjch und litt und ftard am Kreuze, um diefes Leben fiix
pie Nenjchheit wieder su gewinnen. ,Davin hat fidh Gotfes Liebe
gegen unsd geoffenbart, dbaf Gott jeinen eingeborenen Sohn in die
Welt gefdyict hat, damit wir durd) -ihn leben” (I Jo 4, 9). Und



— 991 —

damit wir diefes gbttliche Leben nicht mehr verlieven, blied Fejus
bet ung Furitt im allerbeiligiten Saframent und qibt er jich uns
sur Speife. ,Diefes ift dbas Brot, das vom Hmmel hevabfommt,
bamit, wemti einer davon ift, er nitcht jteche.” Wenn einer vou
diefem Brote ift, wird er ewig leben” (Fo 6, 50. 52). Was es
um diefes wunderbare Leben der heiligmachenden Gnave etgentlich
ijt, werden toiv alle in der Cvigkeit tnr Hinumel jhauen. Gott geht
aber in feiner Liebe zu dent Menjcen und, wenn man fo jagen darf,
in feiner reude an demt Leben der heilignachenden Gnave o weit,
bafy er jene Seelen, welde einen hoheren Grad der Gottesliebe
erveicht haben, fchon i diefent Leben das geheimmisvoll jdhdne und
entziicfende Leben Dev Dheiligmadienden Gnabde jchauen und ver-
fojten (ajt. Diefed Schouen und Cmpfinden ober Verfoften bdeér
feiligmadhenden Gnade vollzieht fich) auj dem Hihepuntt des jo-
genannten myjtijchen Lebens, in der myjtijcdhen Liebesvereinigung.

L. Su der myftijchen Liebesvereinigung erfennt der Menjd) in
einemt von Gott ihm eingegofjenen Lichte dag Gehetmnis der aller-
feifigiten Dreifaltigteit. Cr erfennt flar unteridyieden die drei gott-
fichen Perjonen, den Vater, ben Sofit und den Heiligen Geijt; ex
erfennt, bap Diefe Drei Perforten eind jind in der Natur; er ertennt
fie nicht als drei Perforien nebeneinander, jondern als ineinander
jetend; er erfernt jugleich) den trinitavijchen Progeh. Diefen trini-
tarijchen Brozep fieht er nicht als vergangen ober [ingjt gejcehen,
jondern al8 immerivdhrend fid) vollziehend. Cr fieht, wie Gott Vater
jeinem Sofne Das gisttlide Leben mitteilt und wie beide durd) ihre
gegenfeitige Liebe Den Heiligen Geift hervorbringen. Der Veyititer
jieht bdiefes Geheimnis der allerbeiligiten Dreifaltigleit nid)t etiva
aufier jid) ober fern von fich in einer Art Vifion, jondern er jieht
den Dretetnigen Gott gegemmwirtig in jetner Seele und in jeiner
Seele jieht er den trimtarifdhen Progep fic) abjpielen.

Diejes Schauen der allerheiligiten Dreifaltigeit ift nidht ein
Sdaen von Angeficht zu Angeficht wie tm Himmel, jondern es it
etn Grfennen, wie der heilige Johmmes vom Streuy an zahlreichen
Steffen bemerft, in etnem ,eingegoffenen Lidht”, ofne Jubilfenabnre
des ,Stnnes” pver, um einen theologifchen Ausdruct Ju gebraudyen,
ein Grfenmen duvd) eingegoffene geijtige Bilder (species intelligibiles
a Deo inditae, impressae, infusae). Das Schauen der allerbeiligiten
Dreifaltigheit it aud) nicht ein Begreifen derjelben. Das ijt nidyt
einmal im Himntel moglid), nod) weniger betm myjtijdhen Crfennen.
Die Crfenntniffe der myjtijhen Befdhmumg find fehr flar, jdarf .
und durd)dringend, aber jelbjt auf der hichiten Stufe der myjtijdhen
Lebesvereiniquig und da erft redit hat der Myjtiter die Empfin-
dung, daf er vor einem Gelhetmnis jteht, das unergrindlid) it und
gerade diefes Scauen der lubegreiflichfeit Gottes ijt die Wonne
Des Myftifers, ein freudiges Anjtaunen und Bewundern der gott-
lichen Grofe und Unendlichteit. Die Myjtiter haben fitr diefen Ju-




St P

ftand einen Ausdrud, welder von Neueren griindlich) miBverjtanden
tourbe, nimlid) den Ausdrucd: Dunfel der Befdjauung oder im An«
fhluf anExod. 20, 21 intrare in caliginem, cintreten m das Dunfel,
in foeldhem Gott wolhnt. : .

Wie aber der Myjtifer erfennt, daf der Vater jeinem Sohn
fetn gittlihes Leben mitteilt, jo exfennt er gany flar, daf der Bater
aud) thm durd) ben Sobhn im Hetligen Geift diefes gottliche Leb ©
jchentt. , Der Menfdh lebt im Vater, im Sohn und im Heiligen Geift
ein gottlidyes Leben.”?) €8 handelt ficd) hier nidht wm ein Vermuten
oes Mpititers ober um etiwad, wad er durd) vieled Nadydenten fich
exft herausgqgritbeln nuif, fondern der Miyftifer jhaut ganz flar und
peutlid), daf das, wasd er von Gott empfingt, gerade das gittlide
Leben ift. Die heilige Therefia jdjreibt (Seelenb. VII, 2): ,Dan
exfennt da durd) gewiffe geheime Anhaudungen, die fehr oft fo
[ebendig find umd fo mddytig empfunden jverden, daf gar fein Siveifel
pavitber bejtehen fann, deutlich, dafy Gott e ift, der unferer Seele
dag Leben gibt ... ed ijt hier Deutlich wahrzunehmen, daf in unferem
Snneren einer ift, ber Leben jpendet diejem Leben.” Diefes IMit-
teilen ded gottlichen Lebens durd) Gott an den Myjtiter vollzieht
jid) unter einer Cimwirhung Gottes auf die Seele, fiiv weldje der
Miyititer feinen befjeren Ausbeud findet als den Ausdruc ,Be-
rithrung”. Dex feilige Johannes vom Kveus jagt, die Subitans Gottes
berithre die Subjtang der Seele. Damit ijt zugleidh) ausgefprodjen,
daf diefe geheinmisvolle Niitteilung ded gottlichen Lebens fich im
Wefen der Seele vollzieht. €3 ftinunt das iiberein mit der Auffafjung
per Miehrzahl der Theologen, dafy die heiligmadhende Gnade nicht
dent Strdften, jondern bem Wejen ber Seele eingegoffen wird. Daraus
exfldrt fid) andh, dafy die Wipjtiter die Mitteilung des gottlichen Lebens
mm Jnnerjten ihrer Seele empfinden und nad) Ausdriicden ringen,
um diefed , Jnnerite” ihrer Seele flarzulegen. Sie jagen dann, die
Diitteilung des Lebens vollziehe fich in apice animae, in der Spite
per Seele ober im Seelenfiinflein, im tiefiten Seelengrunbe, im
Jnnerjten ihre3 Jnuern.

III. Die Tetlnahme am gbttliden Leben wird aud) ald eme
Teilnabhme an der gottlichen Natur begeidhnet. ,Durch Ehrijtus Hat
ung Gott die groften und fojtbaren BVerheifungen gejchentt, damit
thr durch jie der gittlichen Natur teilhaftig werdet” (IL Petr 1, 4).
Selyr fdyon verbindet Thomas diefe beiden Gedanten in dem Sape:
Jer Menjd) nimmt durd) die Natur der Seele infolge einer ge-
wiffen Aehnlichfeit teil an der gottligen Natur durd) eine gewiffe
Wiebergeburt oder Wiebererjdaffung.” Per naturam animae par-
ticipat secundum quandam similitudinem naturam divinam per
quandam regenerationem sive recreationem.2) Bon Ddiefer Teil

1) Johanned v. Kreuz, Vorvede zur Lebenden Liebesflamme.
#) 8. I—1II, qu. 110, n. 4



e oig e

nafyme ay der gittlidgen Natur durd) dad Leben der heiligmadjenden
. ®nade fagt mun Kardinal Frangelin: ,Die Teilnahme an der gitt-
lidgen Natur umfapt jivei NMomente: 1. Die itbernatitrliche Vet
dhnlichung mit der gottlichen Natur und 2. dieje vovausdgejest wnd
burd) diefe tvie durch ein Band eine beziehlidhe Tetlnalme, ndamlich
die innigite Cintgung mit der Subjtang der Gottheit. Denn bdie
Vergptthchung, jagt Dionyfius, begreift in ficd) die groptmogliche
Berahnlidung und Cinigung.”!) Wie nun der IMyfitifer die Mittei-
lung ded gottligen Lebend an jeiner Seele wabhrnimmt, fo erfennt
und empfiindet er auch, daf er duvd) diefes gottlihe Leben (hott
itberaus dhnlich und mit Gott auf dad innigjte vereinigt 1wird.
Diefe BVerdfhnlichung des Myjtiters mit Gott ift das, wasd die
myftijhen Sdyriftiteller als Wmgelvandelt-, Umgejtaltetiverden in
Gott begeidynen und wad von den Heiligen Vatern gern ein Vet
gottlichterden genannt wird. Des niferen miiffen wir ung diefe
Berdhnlidung mit Gott denfen ald eine Verdhnlichung mit der
Heiligieit Gottes. Eben dedwegen vollzieht fid) auch diefes m-
geftaltetiverden in Gott nicht mit einem Schlage, jondern nur all-
mdhlid) in einem meijt fehr langjam fich) entividelnden Prozel. Diefe
allmdhliche Umgeftaltung in Gott nimmt aber der IMyjtifer in dem
thm von Gott eingegofferen Lidjte jehr deutlich wabhr. Er jieht, wie
jeine Seele pon thren Fehlern und Schladen inuner melhr gereinigt
und iie fie tmumer jdhiner, immer Gott wohlgefilliger, nmmer fHei-
liger tird, bid fie endlid) in den Augen Gottes gang rein und gang
jhpn und gang heilig erjcheint. Johanned vom Kreuz jagt: ,Die
©Seele erblidt in 1hrem Geifte alle Tugenden, welde thr Gott ge-
{chentt hat; denn er felbit wirtt diefed Licht in ihr.” ,Die Seele jieht
jich felbit in der Schinbeit Gottes ... durd) Uebergeftaltung in bdie
Weiaheit Gottes, in weldher man dag Hilhere jieht und bejitit, joiweit
s in Diefem Leben gefdehen fann.”2) ,Die Seele fieht jich felbit
in die Tugenden ded Himmlijchen Komigd umgejtaltet als eine ge-
fchaffene Konigin.”3) Nebenbet fei bemertt: Trop diefer Erfenntnis
hrer Schonbheit und Heiligteit ift die Seele von tiefiter Selbijtver-
adhtung exfitllt, etnmal weil fie Har erfennt, dafy alle ihre Vorziige
unverdiente Gaben Gottes jind, weldje thr jederzeit von Gott iwieder
genommen iwerben fonnen und dann weil jie, je iveiter fie in der
Erfenntnid Gottes voranjdreitet, um jo entfeslicher aud) die Bogheit
per Siimde und namentlid) ihrer eigenen Siinden jchauen mup.
Das Wohlgefallen, dagd Gott an der ihm dhulid) gerworbenen Seele
bat, zeigt fich ald ein bejtandiger liebevoller ,Blid” Gotted auf die
€eele. ,E3 blidt ihr freundlich entgegen dad Angefidt ded Worted
voll Huld und Gnade.”*) ,Gott wollte durd) fein Anjdjauen bder

1) De Deo Trino th. 43.

2) Wed)felgefang, Strophe 26 und 36,

3) Qebenbige Liebesflamme, 4. Str., 2, Vexs.
4) Sob. v, Kreuz, Leb. L., 4. Gir.. 2. Bers.



el B

Seele die Gnade verleihen, dafy er an ifhr jein Wohlgefallen haben
fonnte.” 1)

3it e3 dem Jhcf]tmt]fttfer jdhon {dhwer, jidh) eine Vorjtellung
bavon zu madjen, wie die myjtijhe Seele thre Verihnlichung mit
®ott fchaut und empfindet, jo ijt e3 nod) jchwerer, fich vorzujtellen,
wie die myjtijhe Seele thre Veceinigung mit Gott oder, wie die
Myftifer gern jagen, ihre Vevmihlung mit Gott fetert. Wir be-
gegren dert auc) bet den Miyjtitern den verfchiedenjten Ausdriicten,
tn denen fie fich) bemiihen, das, wa3 in threr Seele vorgeht, darzu-
legen. Sie fagen, fie feien gang in Gott verfentt, jie feten von Gott
gang erfitllt und durchdrungen, fie feien von Gott verjhlungen, in
Gintt untergegangen, von Gott vernichtet worden, thr eigened Sein
und Yeben habe aufgehirt und dad Leben Gottes jei in ihmen, jie
jeten Gott felbjt getvorden. Bielleicht formmen wiv ju einer flaveven
Borjtellung, wenn wir die Entwidhing verfolgen, in ivelder bdie
mpitifdye Vereinigung der Seele mit Gott i) vollzieht. Wenn dex
Seele die einfade Bejdjauung, dad jogenannte Gebet der Rube
von Gott verliehen wird, jo hat fie die Empfindbung, daf wijdhen
®ott und ihr ein Abjtand fei, daf fie Gott nur ,nabe”, aber mit
Gott nod) micht veveinigt fei; zugletd) fithlt jie in jid) ein brennendes
Berlangen, sur Vereinigung mit Gott Ju gelangen. Mit dem Fort-
jdyveiten Der Bejdjauung fithlt die Seele die Entfermung ivijchen
ott unbd ihr gevinger werden, aber jelbit beim Gebet der jogenannten
Leinfadyen Vevetmgung” iteI}t jie jich mit Gott nod) nidyt vereimigt.
Grjt beim Cintreten ded dritten Grades ded bejdhaulichen Gebetes,
0. i. beim Cintritt der in der Cfjtaje fich vollziehenden myftijchen
Berlobung, enpfindet die Seele thre BVeveinigung mit Gott; aber
biefe Vereinigung befriedigt jie nidht. Denn dieje Vereinigung fommt
ihr vor mehr als ein Neben- oder nteinanderjein, nicht als ein Ju-
etnanderfein und iiberdies dauert die Wereinigung dber myjtijdjen
Ber(pbung tmmer muv eine Feitlang und [dft dann eine um jo grofere
Gelnjucht nach der voller und tmmerivihrenden Eeremlqung it bex
Seele zuriict. Crjt mit der myftijchen Ehe tommt die Seele Jur walhren
und vollen BVereinigung mit Gott, aber aud) hier nur ftufeniveije.
Buerit iit es der Seele, als jei fie von Gott gang umgeber, gleidhjam
vont Gott ,umarmt”, nmfangen”, fie ijt in Gott eingegangen, iwie
ein Stein in dad geivaltige Weltmeer. Allindhlich empfindet die
Seele, daf jie nid)t blof von Gott umfangen werde, jonderit dap
fie in Gott eingebe, in Gott hineindringe und erjt au‘f der Hihe der
myjtijhen Liebedvereinigung hat die Seele das Gefithl, dak nidt
blof jte tn Gott fei, fondern daf Gott aud) in ibhr-jei, dap Gott thr
Jnuerjte durdydringe und erfitlle und wmn diefen hodjjten Grad der
myftifden Liebedvereiniqung Handelt ed fich), wenn bdie Myjtifer
jagen, fie jeien gany in ®ott verjhlungen, nidht mehr jie lebten und

1) Wechelgejang, Str. 24 und 25,



G it

wirften, jondern Gott jelbit lebe wnd wirfe in thnen. — Diefe Ver-
einigung mit Gott feiert bie Seele mitunter mit allen drei gottlichen
Perfonen i gleicher Weije, meift aber tritt die Vereinigung mit
einer gottlichen Perjon jtarfer hHervor. Dad gewihnuliche ijt, daf die
Seele die Vereinigung mit bem Worte Gottes, mit der ewigen Weis-
beit feiert und durch das Wort mit bem BVater und dem Heiligen
Geijte. €3 gefjchieht aber aud), daf die Seele die Vereinigung mit
pem Heiligen Geijte bejonders lebhaft empfindet und mit Redyt Hebt
et Deilige Johannes vom Kreuz Hervor, daf die Vereinigung mit
vem Heiligen Geiit als eine iiberaus groge und eigene Gnade an-
sujehen ift. 1) -

IV. An der fchon angefithrien Stelle jagt der Heilige Thomas:
it der Poteny bdes Verjtandes nimmt der Meenjdh teil an dex
gottlichen Crfenninid duvd) die Tugend ded Glaubens und mit der
Potens des Willend an der gijttlichen Liebe durch die Tugend dex
Liebe.” Per potentiam intellectivam homo participat cognitionem
divinam per virtutem fidei et secundum potentiam voluntatis amo-
rem divinum per virtutem caritatis. Damit fommen viv u neuen
Wunbdern in der myftifden Liebesvereinigung. Die Theologen fagen,
mit der heiligmadjenden Gnabe zigen aud) die eingegoffenen qott:
lichen unb fittlichen Tugenden in die Seele ein, aber wihrend die
betligmachende Gunabe bem Wejen, der Subjtany der Seele ein-
gedriidt twerde, tiirden die gbttlichen und fittlichen Tugenden den
Krdften der Seele, ndherhin dem BVerftand und dem Willen dex
Seele etngegoffen. Wie nun der Myjtifer erfennt und empfindet,
a3 ihm dag gottliche Leben mitgeteilt und er in diefem Qeben und
burd) Diefes Yeben Gott dhnlih und mit Gott vereinigt wird, jo
erfennt und empfindet er aud) in feiner Seele das Wirfen der gott-
lichert und fittlichen Tugenden.

®ott allein ift e8 von Natur eigen, fich felbjt jo zu erfennen
wie er ift; uns Gefdhopfen fommt e3 pon Natur aus u, Gott nux
ourd) Shluffolgerung zu erfennen. Wenn das Leben Der Beilig:
machenden Guade in da3 Lidyt der Glovie iibergeht — und Thomas
von Aquin jagt: ,Gnade und Glovie gehiiven zu demjelben genus,
oo bie Gnade nidhts anbderes ift als ein geiffer Anfang der Glovie
i ung”?) — bann diirfen aud) wiv Gefdhipfe an der Art und Weife,
wie Gott jich erfennt, teilnehmen, indem aud) wir Gott jdhauen,
fo toie er ijt, unverhiillt, von Angeficht ju Ungeficht. An diefer rein
itbernatitrlichen Grfenntnisieife Gottes nehmen wir aber aud fchon
auf Crden teil in der Tugend ded Glaubens. Scheeben®) jagt:
Der Glaube befabigt unjeve Vernunft, ,jid) an die Crfenntnis Gottes
anzujchlieBen und in unjefhlbarer Weile die Geheimmniffe zu exfennen,

L) Leb. Liebesfl., lefiter Bevs,
- %) Summa II—II, qu. 24, a. 8, ad 2.
3) Sdjeeben, Die Herrlichfeiten der gittl. Gnade I1I, 4.

»Theol.=praft. Quartalfdyeift”. II. 1923 15



— 226 —

dbie Gott allein jugdnglich und febem gefchaffenen Auge perborgen
jind”. Nirgends aber leudtet die Tugend des Glaubens jo hevelich
foie in den Grfenntnifien, weldie Gott in der myjtijden Liebes-
vereiniqung der Seele eingieft. Dag ,Scdhauen”, das Gott bier
gemihret, it nicht dem Schouen Gotted tm Hummel gleid). Darin
jind alle myjtijdhen Lehrer einig, obwohl die myjtijde Seele mit-
unter dag Gefithl hat, als fHune jie aud) im Himmel Sott nicht Hen-
licher fchauen al3 e3 bier in der Befdhauung ihr gegeben wird. Uber
‘wenn die Befdhmung auf Crden aud nicht et unmittelbared Schauen
®ottes iit, wie es im Hmmel der Fall ift, fo ift fie dod) die Flavjte
Grfenntnis Gottes, die hier auf Erden einem NMenjden gutet! wird.
P. Sdjram?) fithrt ein Wort des P. Godinez an, welder erfldrte,
er habe einige Theologen gefannt, die mandymal mit Der ®Gnade
der Befdymung der allerheiligiten Dreifaltigteit bejdjentt mwurbden,
unbd welde jagten, das Licht, weldjes fie itber diejed Geheimnis n
ben Bitdhern fanden, fei Jdwach, wihrend dagegen dad Licht der
Befchouung flax und erwivmend fei, den BVerjtand tiej evleudhtend
und den Willen [ieblid) evmwdrmend. Gott gibt in der myftijchen
Liebesvereinigung der Seele, wie wix jdhon oben fahen, dasd Schauen
bes Geheimmifjed der allerheiligiten Dreifaltigeit; er gibt ihr aber
aud) bad Schauen aller gittlichen BVollfommenbeiten, der Wllmacht,
Weisheit und Liebe und namentlich aud) der gottlichen Unendlidh-
feit, Ginfachheit und Unbegreiflichteit. Johanned vom RKreus zahlt
biej>s Sdjauen der gbttlichen Bollformmenbheiten zu den gropten
myitijgen Guaden und Jpricht hieritber in den begeiitertjten Wen-
bungen.?) ott fithrt die bejhaulihe Seele aber aud) ein in die
Werte, welde er jur Rettung der Menjchen unternommen Hhat und
qibt ihr exgreifende Grfenntuifje von der Neenjdywerdung desd Solnes
G3ottes, pon dem Geheimnid der Crlofung und von den Fithrungen
per gottlichen Borjehung. :

Heinvid), Dogm.. Theol. V, § 278, VI, nennt bie Liebe der
Geligen im Himmel ,eine Tetlnahme an jener Liebe, womit Gott
jich jelbft, Der Sohn den Vater liebt”. Und jagt dbann: ,Die itber-
natiicliche Liebe ift aber bereitd auf Crben iwejentlich diejelbe ivie
in der Glovie, die auf dev iibernatiilichen Lebendgemeinjdaft mit
ott berubhende, in der Teilnahme an der gottlichen Liebe beitehende
Liebe der Kindjdhaft.” Gerabe diefe Walhrheit 1ird der bejdhaulichen
Seele zu threm groften Entziiden gezeigt. Sie liebt Gott und er-
fennt i eingegofferen Licht, dafy dieje thre Liebe diefelbe ift, mit
weldjer Gott fid) liebt. Darum gebraudjen die bejchaulihen Seelen
jo gern ben Yusdruc: Jch liebe Gott mit gbttlicher Liebe; Gott
[iebt fich felbit in mir. Johannes vom Kreus jagt, die Liebe der Seele
iverde in die Qebe Gotted ,umgejtaltet”, die Seele trinfe die Liebe

1) Theol. Myst. § 267,
) Qeb. Liebesfl., 3. ©tr., 1. und 2, Vers,



s

ifre3 Geliebten, weil er ihr diefelbe eingiefie;l) ,Gott lehrt die Seele
Giott lieben, tie er fich felbjt liebt ... er gibt ihr jeine eigene Liebe,
mit telcher fie ihn ivieder liebt ... folange jie bdieje Liebe nidht
exveicht Dat, ift fie nod) nicht vergniigt.”?) Die Seele erfennt aber
nicht blog, daf fie Gott mit gottlicher Liebe liebt, jondern jie exfennt
und fithlt aud), dap fie von Gott geliebt wird und daf Gott fie in
diefer Liebe mit ben zivtlichiten Criveifen jeiner Liebe iiberjdhiittet.
€3 ijt bag der gegenjeitige Liebe3austaujch zivijchen Gott und dex
myftijhen Seele, welden die NMyjitifer in den lebhaftejten Farben
jchilbern und welder der Seele fdhon auf Erben eine Ghidieligteit
bereitet, ivie fie ben Seligen deg Himmels vorbehalten ju jein {dheinen
mbdte. '

Heinvid) fdyreibt a. a. O. ieiterhin; ,Das twejentlich Ueber-
natiicliche an den Hbernatitclichen Uften bejteht in einer geiwijjen
Teilnahme an Der den gottlichen Aften eigentitmlichen fpezififch
gbttlicgen Vollformmenheit.” Der IMyftifer erfennt biefe Walrheit
auc), wenn er Afte jept, welche aud ben fogenannten jittlichen
Tugenden hervorgehen, aljo Afte dber Klugheit, ber Gerechtigteit,
der Mdpigteit und der Starkmut und der mit diefen Kardinaltugenden
veriandien Tugenden. Der Nyjtifer erfennt und empfindet, vaff ex
bei feinen Tugendaften tetlnimmt an der gbttlichen Weisheit, an dex
gittlichen Kraft, an dem Hap Gottesd gegen alle Siinde und Un-
orduung. Hiemit formmen wir u einem lepten Punft, ber im Leben
e Myjtiters eine grofe Rolle pielt. Muf man ndmlid) dag myjitijche
Crlebnig im allgemetnen begeichnen alg bag Crfennen und Verfojten
der gottlichen Gnadeneimvirfungen, fo ift im voraus angunefhmen,
Daf Der Myjtifer aud) das Walten der aftuellen Guaden walhrninunt
und empfindet. Jn der Tat ift diejes der Fall, und ziwar in einer
folehen Stirfe, daj der Myftifer fich tmmerfort bevouft bleibt, ex
dentfe, wolle, rebe und handle nur in der Kraft Gotted. Nach dem
feiligen Johannes vom Kreuz ift es eine Hauptoufgabe der joge-
nannten ,Nadjt bed Geiftes”, die nativlihen Krifte des Menjdjen
{o umgumwandelr, daf fie ihre natiicliche Art und Weije, titig zu
fetnt, verlierent unbd fahig werben, bon Gott in gottlicher Weife bewegt
und gebraucht zu mwerden. ,®ott befreit did) da von dir felbjt; ex
jvinbet dir Deine Vermdgen aud den Hinden, um fie dann gang
nad) feinem Willen und feiner Weife zu gebrauchen.”?) Der Myititer
gebraudyt darum fo gern die Ausdriide: Gott hanbelt und iwirkt
ourch) nich; es ift, al3 fet id) felbft nicht melr tdtig, als tue Gott
jelbjt alles in mir. Hier ift nicht blof die Subftany der Seele ver-
gottlicht, jondern aud) alle Krifte der Seele find pon Gott in Bejis
genommen unbd ausd der Sphive bed Natiirlichen in die Sphive des

b Wedhielg. Str. 18.
¥) Wedyfelg. Str. 88.
8 D. Nadht d. Seele II, 16, pgl. II, 9,

15*



SR

lebernatiirlichen erhoben und jo in gewiffem Sinne vevgottlicht.
Beim Myjtifer it Gott wirklich alles in allem getworden.

V. G35 ijt ein durc) das Tribentinum feftgefester Glaubensja,
baf bag Leben Der beiligmadjenden Gnabde in den eingelnen Ge-
rechten fehr verjdieden ift und von den eingelnen Gevechten vermelrt
erden fann und joll. Die Urfache diefer Vermelhrung des gottlichen
Qebens in uns ijt einerfeitd der Menfd) felbit, ver jeine Seele fiir
bie Aufnahme der Gnade melhr ober weniger subereiten, didponieven
und der burd) Mitwirfung mit der Gnade, duvd) Uebung
guter Werfe Gott ur Vermehrung der heiligmadjenden Gnade ver-
anlafjen fann, anderjeits aber aud) Gott felbjt, welder den ein-
selnen austeilt wie er will, ber aud Griinden, die thm allein befannt
jind, dem einen melr, dem anderen weniger Guabdenleben eingieft.
Diejed Gefety der Gnadenvermelhrung nimmt der Myjtifer taglich
in jid) wahr. Gr exfennt und empfindet, wie das Leben der Gnabe
tn thm zunimmt bald ftarf, bald weniger ftarf, bald aud) in auper-
ordentlic) ftavfer Weife. Jm allgemeinen gilt, dafy dag Leben Ddex
Gnade 1m Myjtifer wmfomehr erjtart, je weiter er tn der Vollfom:-
menfeit voranjdreitet. Dasfelbe Baterunjer, dbag bem NMyjtiter einen
teidjen Juwad)s an Leben bradyte, weil er ed andidytig betete, wird
thm nad) Ablauf eined Jahred einen teit jtarferen Juivad)s an
Qeben bringen, weil er im Laufe diefed Jahred vor Gott jdhouer
unb Gott wohlgefilliger tourde. Der Myitifer nimmt aud) wabr, da
bie verfchiedenen quten Werte, die er verridhtet, ihm eine jehr ver-
{chiedene Bunahme an gottlichem Leben verfdhaffen. So nimmt er
twafr, daf nach demn Empfang der feiligen Kommunion. oder beim
Anhoren der Deiligen Meffe wibhrend der Wandlhung ober bei der
Nebung eines Liebesdienjtes, der ein befonberes Opfer verlangt,
ober bei rufiger Crivagung einer Rrdnfung das Leben ber Gnabde
in thm viel jtarfer al8 jonjt zuninunt. Der Myjtiter exlebt aber aud)
Yugenblicde und Beiten, in denen dad Leben der Gnade in fo auper-
orbentlic) ftarfer Vermehrung feiner Seele eingegoffen wird, daf
thm Ddiefe Cinmmirfung Gotted wie eine neue, befonders gnadenveide
Bermihlung Gottes mit feiner Seele vorfommt. Der heilige Jo-
hanned vom Kreuz jpridyt von diefent jtarfen Vermihlungen in der
leten Strophe feiner lebendigen Liebedflamue in Ausdriicen, welde
pem Nidtmpitifer durdjaus unverftindlid) bletben. Cr begeidynet
diefe Vermdhlungen als ein bejonderd jtarfes ,Crivadjen des gott-
lihen Brautigams im Schoge” des Myjtifers, als ein Eingretfen
Gottes, durd) tweldhes die Seele in ifrem tiefjten Jnnern janft und
liebewnll bewegt und erfdyittert und mit den fojtbariten Gnaben
bereicdhert toird.

St fo Die BVermehrung ded gittlidjen Lebens in ber Seele eined
jeden Myjtifers bald mehr, bald weniger jtarf, fo lapt {id) dod) in
per Eutividhing der myjtijdhen Liebedvereinigung ein ganz gefeh-
mipiges BVorwdrtsfdjreiten beobadjten. Nean fann hier drei Entivid:



o e

(ungsftufen unterfdeiden, eine beginnende, eine fortjdjreitende und
eine vollendete Liebedvereinigung der Seele mit Gott.

Steft die Seele nod) im Anfang der myftijcdhen Liebedvereini-
qung, fo ift dag Schauen ber allerheiligiten Dretfaltigleit nod) nidht
inmerivihrend, jondern hort oft lingere Beit auf. Wenn der Myjtiter
burch irgend eine Unvollfommenbeit Gott miffillig 1ird, entzieht
ihm @ott jogar fitr einige Beit das Junewerden feiner BVereinigung
mit Gott. Jn diefer anfangliden BVereinigung wird aud) das BVer-
einigtfein mit Gott empfunden ald ein bloges lmfangeniwerden von
®ott, wie bereitd oben Dargelegt wourde. Cine anbdere Eigentiimlid)-
feit diefer erften Periode 1ft, dafy die Gnaben in der Stiirfe, in weldjer
fie empfangen werben, mid)t anhalten, jondern nacy einiger Jeit
mwieder jdhivddjer werben. Jn diefe erfte Beit der myftijhen Liebes-
vereiniqung fallt auch die jhmerslidhe und vielfad) monate- und
jafrelong andbauernde Pritfung der Nadht Des Geijtes, in welder
bie Seele Gott nicht mehr ala liebepollen Bater, jondern ald erzitrnten
Richter fhaut und fich von Gott zuriidgeftopen fithlt, obivohl fie
merhiirbigeriveife 3u gleicher Beit aud) ihrer BVeremigung mit Gott
fich betouft bleibt.

Bei Der fortidreitenden Liebesvereinigung ift dag Schauen der
allerheiligiten Dreifaltigfeit und dad Bemwuftfein Der Vereinigung
mit Gott immerwihrend; die Vereinigung nit Gott wird empfunden
al3 ein Cindringen in Gott; die Gnadeneimwirfungen Gottes werden
nicht mele fhwacher, jondern erhalten fich in threr Stiirfe und nehmen
tiglid) su. 2Wihrend diefer zweiten Periode mup die Seele durd)
ftarfe Gingiefungen der gottlicdhen Liebe und mitunter aud) durd
Grivagung duierer Schterigfeiten von ihren lepten Schladen ge-
reinigt werder, damit fie ur vollenbdeten Liebesvereinigung mit Gott
erhobent tverben fann.

Den Anfang Ddiefer vollendeten Liebedvereinigung mit Gott
bitrfen ioir wohl davin erbliden, dbafy die Seele ficd) von Gott gany
burdjdrungen und tn Vefis genommen fieht. Sie wird aber fpohl
erjt bann richtig evveicht fein, wenn jene betden Nerfnale eintreten,
weldje Johannes vom RKreuz der myfitijhen Liebesvereinigung u-
ihreibt, namlich Dag Aufhsven der Konfupijzens und das Frei-
fein von Seelenleiden.

Abant uitd Eoa waren vorn Gott nidht blof mit der itbernatiir-
fichen Beiligmachenden Gnade gejdymiict, jondern jie befamen von
Gott auch) eine eihe aupernatiiclicher Gaben, die fogenannuten
praeternaturalia, némlic) die Freibeit bon der. Konfupijzens, die
®abe einer eingegoffenen Wiffenjdaft in natiirlichen und iibernatiic-
lichen Dingen, die Gabe, nicht leiden ju brauchen und nidt jterben
au mitffen und die Herrjaft iiber die Natur. Durd) die feilige Taufe
ird uns die heiligmadjende Gnabde iwiedergegeben, aber die aufer-
natitefichen Gaben bletben uns verfagt. Aus dem Leben der Heiligen
wiffen tir aber, daf Gott feinen Auserivdhlten yum Tetl und bis



g

3u etnem gewiffen Grad aud) die praeternaturalia gegeben fhat, und
e3 it ein Gedanfe, dent wir namentlid) beim feiligen Johannes vom
freuy finden, dafy diefe befondere Vergiinjtigung gevadbe auf der
Hihe der myjtifen Liebesvereinigung gewdlrt wird, fo daf alfo
hier Gott den Menfdhen im gewiffen Sinn in dben urfpriinglichen
Parabiefedzujtand verjest.

Gn zablreichen Stellen begeichnet Der fheilige Johannes die Be-
fhauung alg eine eingegojfene Crfenntnid; er fest jie jogar in Pa-
rallele mit Der cognitio matutina und vespertina der Engel.?) So
it die Vejhauung tm getviffen Sinn eine Juriideritattung bdes
donum scientiae.

Nadh der Taufe bleibt im Menjdyen die S?on{‘uptfgeng,, Die SJZetgunq
jum Bifen, und fie zeigt fid) namentlich auch davin, daff jdhon bie
erften. Regungen des menjdhlichen %egehwngébemnﬁgené vor Ein-
fegent ber Verftandestitigfeit, die jogenannten motus primo primi
sum Bifen hinjtreben. Johanned vom Kreuy betont wiederfolt, daf
in Der myftijhen Liebesvereinigung bdiefe erften Requngen nidht zum
Bisfen, fondern zum Guten hinneigen. ,Wie eine minder vollfom-
mene Seele Hfter nach dem Werftand, Willen und Gedachtnid und
nad) den Begierden erfte Bemwegungen Hhat, meIcf)e fich zum Bijen
ober ur Unvollformmenbeit hinneigen, jo wird die in diefem Stand
(ber myftijden Liebedvereinigung) befindlihe Seele nad) threm
Berftand, Willen und Gedaditnid und nad) ihren Begierben Dei
ploglichen Crrequugen der Megel nad) von Gott belwegt und neigt
fich zu thm hin.”2) ,Jn diefem Stande ijt der jinuliche Teil mit allen
jeinen Vermbgen, Krdften und Sdwadyheiten fchon untevworfen,
dafjer ijt Diefes Qeben ein gemwifjed jeliges Xeben und hat eine Aehn-
ligfeit mit jenem Stanbe ber anc{)u[b oo Die ganze Harmonie
und Fabhigtet es finnlichen Tetled dem Menfchen tm Frieden und
in der Cintracdht mit bem fhoheren Teil zur groperen Crgipung und
. veichlicheren DBeibilfe der Crfenntnid und Liebe Giotted diente.”?)
Praftifch it die Sadje {o, daf eine myitijche Seele auf der Hihe ber
myftijdjen Liebesvereinigung 3. B. bei Beleibigungen und Krin-
fungen nidht sum Uniwillen und Aerger verfudht wird, jondern ent-
weder gang ruhig und unberiihrt von den verleenden Worten bleibt
ober zur reude und jum Lob Gotted geftinmmt ijt, daf fie Hei Lob
und Anevtennung nidht um Stolz, fondern zu Atten ber Selbit-
nemd)tunq bhinneigt.

Smt Paradied gab e3 feinen Schmerz und fein Qeid. Keinen
forperlichen Sdhymery mebhr 3u fithlen, wird in diefem Leben wohl
niemand gewihrt twerden, natf]bem per Hetland forperlich fo viel
gelitten hat und feine Liehlinge gevade an feinem Leiben teilzunefmen
geiiirdigt werden. Wolh! aber gewdhrt Gott anf der Hihe der myfti-
fcﬁen Qtebcénereuuqunq eine joldge Vereiniqung ded menfchlichen

2 ‘teif}le[q Str, 36, — %) Wedjfelyg. Str, 19, — 2) Wed)jelg. Str, 32.



Bl S

Willend mit dem Willen Gottes, daf ein tiefer Friede in der Seele
ferejcht, Der Durd) nidhtd erfchiittert wird. Yohanned vom Rreus
idhreibt hieritber: ) , Der Geliebte gemwihrt der Braut, dap die Leiben-
idhaften in der Seele nidht nur nicht herrfchen, jondern ihr auch nict
vie ‘geringfte Bitterfeit beibringen fonnen. ... BVorber waven zwar
bie Wajfer Des Schmerzed iiber mandje Angelegenbeit, aud iiber
ihre eigenen Siinden oder itber die Siinben anberer bis ur Seele
eingebrungen; denn Ddie geiftis Gefinuten empfinden die Siinden
am jehmerzlichften. Nun aber find fie der Braut, objdhon fie gehirig
Bedacht davauf nimmt, fein Grund mehr jum Scprer; oder zu
eirer empfindlichen Angjt. Sie tird aud) nicdht mehr von dem Mit-
feib, 0. 1. von etnem dngftlichen Gefithl desjelben ergriffen, wiewohl
fie ber Wirfung und Vollfonunenleit des Mitleids nidyt exmangelt.
Denn bei der Seele fehlt in diefem Stande blof das, wasd in Den
Tugenden fhwad) war, dagegen bleibt dad juvidf, was grimdlid),
ftart, feft und vollformmen ijt. Jn- diefer Uebergejtaltung der Liebe
qeht in der Seele etivad Aehnlidhes wie in den Engeln vor. Denn
diefe beadjten die Dinge, welde Schmerzen bringen, auf eine boll-
fommene ¥eife, ohne Cmpfindung des Sdymerzes. Sie itben Werte
ber Barmberzigleit und des Mitleidd aus, ofjne dad Gefithl eined
gleichen Leidens. Bei der einen oder anderen Seele madht indefjen
&ott mandymal eine Audnahme und lift fie Scymerzen leiden, auf
bafy ihr BVerdienjt vermehrt werde, wie ex an der feligiten jungfriu-
(icgen Mutter getan hat. ... Die Seele wirh aud) von den Vegierden
ber Hoffnung nicht geplagt und gedngitigt. Ste ijt nad) der Be-
ihaffertheit bes gegentoirtigen Lebens n der gbttlidien BVereinigung
bergniigt und ufrieden. ... Hinfichtlich bes Todes jorwohl ald audy
bes Qebens it fie bem gottlichen Willen gleichformig. ... id)ts
fann jie berithren oder ifr ein ldjtiged Gefithl beibringen, denn fie
fat fchon alle Dinge verlaffen und ijt in den erfehnten Lujtgarten
eingeganger, o fie eined allfeitigen Friedensd geniept.” -

Was die Seele in ber myjtijchen Liebesvereinigung jdhaut, foftet
unb geniefit, fann nicht ohne Cinfluf auf den Kirper bleibern, fondern
e3 nimmt auc) der Korper an den Freuden und Gunaden der myjti-
jchen Liebesvereiniqung teil — per redundantiam, wm einen theo-
logifchen usdrud u gebraudjen. Johannes vom Kreuz jpricht hie-
von i der lehten Strophe feines Wechfelgefanges: ,Jn Ddiejem
Stande ift der jinnliche Teil der Seele jo geldutert und gewifjer-
magen jozujagen vergeiftigt, daf ex fid) mit feinen natiivlichen Krdjten
und Vermdgen zuriictzieht, um an den geiftigen Gaben, welde Gott
ber Seele wirflic) fpendet, teilzunehmen und diefelben nad) feiner
Weife u geniefen. ... Der jmnuliche Teil und feine BVermigen
finnen die geiftigen Giiter nicht eigentlich und wefjentlid) verfojten,
mweil fie webder in bem gegentndrtigen noc) in dem gufiinftigen Leben

) Wechfelg. Str, 30 und 31,



=g =

eie entjprechende Empfinglichleit dafitc haben; aber durd) ein
gemwifjes lleberftromen des Geiftes empfangen fie eine Crgdsung,
wodurd) fie gleidhfalls jur Sammlung angezogen fwerden, in elder
die Seele jchon die geiftigen Giter trinft.”

VI. G3 ift eine beflagendwerte Tatjadhe, dafy die Sdyriften der
Myftifer vielfach felbit von Theologen nidht verftanden oder faljd)
perjtanden werden. Vorftehende Ausfithrungen geben den Sdfhitifel,
ber ung bie Tore in Dad geheimnidvolle Reid) der Myftit 6ffnet und
bas Verftandnis fitr viele Wenbungen und Auddriice der Menjtifer
bietet, die fonjt faum zu verftehen jind. Sie zeigen aber aud), daf
bie Wiffenfdjaft der Myjtit feinediwegd in der Luft hangt, jondern
in bent Bau der fatholijhen Dogmatif feft eingefiigt werben fann
und muB. Johannes vom Kreuy ikt jid) in jeinen myftijden Dax-
{equngen fortiwdhrend auf feine veidje philofophifd)-theologifche Bil-
bung. Mochten iGm Dierin alle myjtijhen Schriftiteller folgen!
Mochten aber vorftehenve Ausfithrungen aud) alfe Lefer aufmuntern,
jelbft nad) myftijchen Gnaben 3u jtreben! Leicht toird diefes Streben
nidht fein. Denn myftijhe Gnaden werdent nur demjenigen gewdlrt,
der eine hohe Gottesliebe {ich errungen Hat; eine Hhohe Gottesliebe
ervingen tiv aber nur dann, wenn wir der Weltliebe abiterben und
die ungeordbuete Gigenliebe in uns ertiten. Aber der Lohn all diefer
[angen und jchweren Kampfe wird jdon in diefem Leben ein ounber-
baver fein. Die Reichtiimer der gottlichen Gnade werden fich iiber
und ergiefen und wir verfoften von der Glitdjeligteit Gottes. Denn
aud) dad Gliict des Myjtifers nimntt an dem Wejen ded llebernatiir-

(ichen teil. €3 ift das Gliict, das Gott felbjt genieft und dad er aus
Huld auch feinem Gejchopi jchentt. Der Myftifer gebt jchon in diefem
Leben ein in die Freude feines Heven und ev empfingt den Frieben,
der im Herzen Jefu felber ywohnt.

Gpivitismus.
Bon P, Wilh. RKaefen S. J., Feldfivd.
(Fortfetiung.)

ITI, Was ijt bon den jpivitijtijdyen Tatjadien 3u Hhalten?

- Biele fpiritiftifche Crfdheinungen, die man nod vor 20, 30 Fahren
abjolut nidyt auf natiteliche RKrifte zuriicdfithren fonnute, jind bereits
thresd gebetnmisvollen Dunfeld entfleidet und twerden vejtlos auf
natiicliche Weife exflart. Wir folgen dabet den Ausfithringen Dr Ctt-
lingerd m Hodhland, a. a. . . 49 §. und anderer Forjdjer. Die
geheimnisvollen Slopflaute in der FFamilie Fox zu Hybdesville wurben
von den beiden Tohtern Margareta und Katharina 1888 alg Betrug
evfldrt; jie geftanden zu, alle 2Welt hintergangen zu hoben. Die



