— 202 —

legte er nidht nur den Drang nach Wabrheit, jondern fajt mehr nod)
Hen nad) Sdhonheit und Giite ind Hers. Den gangen Menjden {oll
bie Rirche erfaffen und Degliiten. Berfiunten wir e3 daber nidt,
neben threr Walhrheit aud) ihre anderen Schiate 3u erichlieken. Ja,
Beut gerabe, oo alle Seelen jo wund jind, muf die Kivche wieder zur
Trofterin werden. Sie wird ed aber nur, wenn wir all thre fi“ammem
§ffnen und all ihre Seiten {dildern.

Bu allem Gefagten trete aber nod) eines hingu: Der Budjftabe
totet, ber Geift ift e3, der belebt. Halten wiv die Predigt ither die
Rirdhe darum imredgten Geift. Jm Bewuftjein gittlicher Sendung,
im ®eifte felfenfeften Glaubens, im Geijte treuer Crgebenbeit an
die firchliche Autoritit, im Geifte glithender Liebe zu Chriftus, ux
Rivche und u den Seelen, im Geifte Des sentire cum ecclesia, im
Geijte unbeugjamer Treue u ihren Lehren, im Geifte unitber-
windlichen Vertrauens auf ihre lleinberedgtigung und ihren Enbdfieg,
im Geift aber audh auddanernder Geduld, die da teil, bafy dasd Gottes:
reid) e unter LWiberftinden widhit, von allen Widerftinden aber
aud) nene Vermehrung ervfabrt.

Die Pritfungen myftifder Geelen,
Bon Pfarver Konrad Hod, Citleben (Unterfranfen).
(Schlup.)

B. Nad)t bes Geijtes.

Die Nacht besd Sinnes joll die Seele fiir bie Bejdjauung empfing-
lich machen; die Nadyt des Geiftes foll fie Fur vollen Aufnahme dex
myftifchen Liebedveretnigung Eeretten Sie tritt davum auf, wenn
die myftijdje Liebesvereinigung bereits ihren Anfang genommen Hat,
alfo nadh dex in der EHtaje jid) vollziehenden myjtijden LBerlobung.
Sofoannes vom Kreuz fagt: ,Die Seele bejibt jdjon unjtreitig n
b:éfer Duufelheit die Anfdange zur BVollformmenbeit der Liebes-

vereinigung, die fie ertwarvtet” (N. II, 12). Bwijchen der Nacht bes
- Ginnes und ber Nadht des Getfted liegt darum fiiv gewdhnlid) ein
langer Beitraunt, nach) Johannes ,gewshnlich viele Jahre” (11, 1).
Wihrend diefer Bmwifchengeit genieft die Seele die Bejchmmng (im
Gebet der Rube, der emnfadjen Vereinigung und der myjtifchen BVer-
[obung), aber diefe ,Mitteilungen” Gottes find ,webder fehr geivaltig,
nod) jehr anbaltend, noch gang geiftig” (11, 1). Die Seele ift eben
toc) nicht gang geretnigt und jie nmuf darunt abermals eine jdhivere
Pritfung durdymachen, wm fibhig 3u werden, die volle Liebedvereini-



— 203 —

qung mit ott u feiern. Diefe ziveite Priifung ift fo entfeslid,
bafy fie mit der erften gar nid)t verglidjen werben fann (I, 8). Sie
oitd Nacdht des Geiftes genannt; aber es wird in ihr nicht bHlop der
,@eift”, das ijt Verftand und Wille gereinigt, jondern ,zugleid)” wird
auch ber ,Sinn”, dad ift bas niebere Crfenntnid- und Strebever-
migen ,vollfommen” von alfen Unvollfommenbeiten frei gemadyt
(11, 3). -

1. Worin Defteht die Nadt de3 Geiftes? Johannes
pom RKreuy gibt einen furzen Jubeqriff dejjen, wag in der Nadjt des
eiftes {iber die Seele fonumt, wenn ev jdyreibt: ,Gott entbloft mit
Gemwalt die geiftigen und finulichen LVermgen unbd Neigungen,
bie inneren und duferen Sinne dadurd), daf er den Verjtand in der
Dunfelbeit, den Willen in der Diirve, dDad Gedichinis in einer Vede
und die Affette der Seele in der hidjiten Qual, Bitterfeit und Angit
laft und der Seele felbit jebed {hmacdhafte Gefithl, das fie uvor
in den geiftlichen Uebungen empfand, abninmmt. Alled diejes ivirkt
Gott in ber Seele mritteld einer gemwiffen, reinen und duntlen Bejcau-
ung” (11, 3). Sm eingelnen laffen fich die Crlebnifje der Seele in der
Nacht Des Geiftes fury alfo fhildern: a) Die Seele jchaut in dem von
®ott thr eingegoffenen Lichte die Abfchenlichteit und Haflichteit ithrer
Siinben twie nod) nie bisher. Sie fieht aud) eine Reibhe von Fehlern,
weldye fie bisher itberhaupt nodh nicht erfannt Hatte. b) Wegen
biefer ihrer Siinbden fieht jie in dem eingegoffenen Lichte Gott jehr
evsiirnt iiber fid). Der ,Bornblid” Gotted ruht auf ihr. Ste freht
Gottes Gerechtigfeit, aber ohne Barmberzigleit fiir jie. Gott er-
jcheint ihr nicht mehr al3 die barmberzige, alled verzeihende Liebe,
jonbern al8 die unendlicie Majeftit, weldhe von ihr in der abjcheulic)-
jten 2Weife beleidigt wurde und darwm mit Recht fich von ihr ab-
iendet. ¢) Die Seele empfindet diefed Sichabivenben Gotted von
ihr wie eine Avt Hillenqual. ,Die Seele fiihlt fich) jo unvein und elend,
af; fie metnt, Gott fet gegen fie und jie fei gegen Gott feindielig.
Diefes macht thr Joviel Kummer und Scymer, daf jie fich voi Gott
ganz verftofen und verworfen halt” (1L, 5). 63 fdheint thr offenbar,
fie jet von Gott vertorien und ald eine Haffendiverte in Finjternis
hinabgeftofen” (II, 6). ,Das Qudilendfte ijt, daf fie befirchtet,
jie finne nie mehr Gotted wiirdig werden und habe nun ihr Gutes
jomt und jonbders verloren” (I, 5). Die Seele hilt fid) alfo fitr ver-
damumt; aber in Wirklicheit jieht fie fic) in der Befchauung niemald
verbantmt. Sie meint dag nur, weil fie fid) von Gott hintveggejdlen-
dert fithlt. Tatfichlich aber foll Die Seele nur empfinden, ivie es
etner verbammmten Seele yumute ift. - Diefen vielleicht dunteljten
Punft in der Nacht Hed Getftes driictt Johanned vomr Kreuz alfo
aug: ,Die Seele exfihrt wirklid) auf lebendige Weife ben Schatten
bed Todes, die Seufzer und Schmerzen der Hille, die datin bejtehen,
bafy man erfdhrt, wie man ohne Gott fei und in jeinem Jorn und
Uniwillen von ihm geftraft und vermworfen werde” (II, 6). d) Diefe



= one

Salen werben nod) dadurd) vermehrt, dafy die Seele in der Be-
jhaning alle Vollformmenheiten Gottes fjieht, jeine Liebe, feine
Sdypnbeit, feine Weisheit, feine unendlide Allmacht und Grife,
aber babet die Empfindbung hat, bas fei alles nidt fiir fie da. Geivil,
fagt fie jich, ®ott ift gut, aber nicht fiiv mid); Gott ijt herrlid) und jdhin,
aber nidht fiir mid); Gott tn feiner Grofe und Allmadyt und Unend.
lichfeit ijt De3 Menjchen einziged Ghid; aber ich werde diejes Gliict
in Gott niemals finben. Bejonders bitter fiir die Seele in biefem
Sdjauen Gottes ijt, daf jie ein unjtillbared Verlangen nach Gott
tvigt, eine brennende Sehnjudht, mit Gott auf bag innigfte vereinigt
it fewn; fie fithlt fich auch von Gott gebalten, in getviffern Sinn mit
®ott veveinigt und dod) aud) twieder in einer ihr jelbft unverftind-
lidhen Weife von Gott wedgeftofen. e) ,Das grifte Herzeleid” fiir
bie Seele in diefem Jujtanbdeé ift aber, baf fie Gott liebt und Gott
' immer inmiger und glithender lieben midyte, aber fich gang unfibhig
jieht, ®ott jo 3u lieben, wie er e3 verdiente, weil fie eben {chnmupig
und unrein ift. ,Die Seele liebt Gott in diefen Tritbjalen viel ftirfer
und wahrhafter; fie twiitbe feinetivegen taufend Leben Hingeben.
Diefes bringt thr ndeffen feinen Troft, jondern macht thr vielmehr
aropen Qunmmner. Denn da fie Gott fo jebhr liebt und nur feinetivegen
fich ablirmt, jo empfindet fie e5 um fo {hmerslicher, wenn fie fich
jo elend fieht und ziveifeln mufy, ob fie ihn liebe. Bur jelben Jeit
Dat fie feirte Gewifheit, ob etivas der Liebe wertes in ihr fei; dagegen
bemertt jie fehr vieled, wegen beffen fie nidyt blof von Gott, jondern
von allen Gejdvpfen ewigen Hal verdiente. Diefe Mrfachen, die fie
in ihrem Junern wwahenimmt und wegen deven jie von demr, welden -
jie fo febr liebt und nady welden fie jo jehulichit verlangt, verftogen
und verivorfen zu iverben verbdiente, find e3 eben, welde ihr basd
qrofite Herzeleid machen” (I, 7).

Die Qualen, weldhe die Seele in diefen fiinf Stiiden leiden muf,
jind furchtbar und entjeslid). Sie werden aber nod) gejteigert durd
~ finf andere Umitinde. a) Die Seele evinnert fich an dad grofe Glid,
Das fie beveitd in Gott genoffen hatte, an all bie Gnabden, welde fie
von Gott erhalten hatte und jieht fich jebt alles deffen beraubt (11, 7).
b) Die Seele hat teine Hofjnung mebr, daf fie jemald wieder aus
ihrem {dyredlicdhen Buftanbe herausfonumen fonnte; es erjdjeint ihr
qanz unmoglid), daf jie nod) einmal von Gott in Gnaden angenomuen
tverde. ,E3 fonunt thr vor, al8 wiitde thr Lebel nie ein Enbe nehmen”
(IL, 7). c) Die Seele findet feinen Trojt im Gebete. Sie tann viel-
fad) nicht etnmal mehr beten, . B. fie fann ifhre ufmerfamieit nicht
auf die Worte Des mitndlichen Gebetes richten. Bur Seit des Gebetes
liegt fie vor Gott ivie zerjchlagen, jtohnend, jdveigend iwie ein
Neenjd), der, ohne fich wehren und bhelfen su fonnen, ein jdhiveres
Unglic diber fich evgehen laffen nmup (I, 8). d) Sie finbet aud) bet
Menfcgen feinen Troft. Die Wenjdhen verjtehen fie nicht und wenn
ein Beichtvater oder jonjt eine im myftijdhgen Leben exfahrene Perjon



— 2056 —

fie verjteht und ihr Troftworte zufpricht, o gloubt fie diefen nicht.
Sie it der Meinung, dap diefe Verforten fich in thren Fuftand gar nicht
hineinberfern und darum ihr aud) nicht dad Redjte jagen und raten
fonnten (I1, 7). €) Die Seele fieht fid) felbjt n threr natirlichen
Sabigteit su Denfen, su tvollen, zu arbeiten gehemmt und madt
parum int Berfehr mit den Menfden und bei threr Berufsarbeit
jonderbare Febler, fo daf ihre Mitmenjdjen fie hart tadbeln, fiir halb-
verriictt ober unbefchreiblich leidhtfinnig Halten (II, 6. II, 8).

2. Ginzelheiten in ber Nadht besd Geijtes.

a) Dauer der Nadt Des Geiftes. lUeber bie Damer dec
RNt des Geiftes fpricht fich der Heilige Johannes vom Kreus aljo
qud: ,$Hier wird die Seele feftgehalten . . . . fvenigftens einige Jahre”
(I, 7). Der Heilige fpricht hier auf Grund der Crfahrungen, welde
er felbft gemacht Datte. €3 [aft fih aber dod) nicht leugnen, daf
mandje Seelen nid)t gerade ,einige Jahre” in ber Nadt des Geiftes
fich befinben, fondern jchon in einent oder in 3wei Jahren unbd felbit
johon in eintgen Meonaten gereinigt twerdben. E3 ift hier nicht blog
die Hihe Der Liebesvereinigung mafgebend, su telder eine Seele
von ®ott erhoben twerden joll, fondern aud) die Bejdjaffenheit der
Seele jelbit. . Mandhe Menjchen haben viel weniger Stoff zunt Ver-
branntiverden al anbdere, weil fie fdjon pon Kindheit auf viel reiner
gelebt Haben und ihre bijen Neigungen nicht o ftarf etnwurzelten.
Yudy im Fegfener ift ja die Qauterung der armen Seelen pon fehr
verfdiiedener Dauer. Der Heilige Johannes erflirt itbrigens felbit
(11, 1), bap bei manchen Menjden die Nadjt des Geijtes nur jdhwach
und furs fich einjtelle; er gibt aber als Grund an, daf joldhe Seelen
nicht 31 einemt Hohen Grade bev Liebedvereinigung emporgehobent
wiivden (vgl. II, 12). :

b) Starfe der Nadit ded Geiftes. Die Leiden, weldye
bie Nadjt des Getftes der Seele bereitet, find auch bei derjelben Seele
nidjt tmmer gleidhmakig. Bald find fie jtarf und einjdmeidend,
balb find fie jehwicher und ertriglicher. Die Urfade ift eine doppelte.
Das Leiden ift um jo grofer, je ftirfer der Cinflup Gottes auf die
Seele ijt, ,wenn das Licht Der Befchauung bdie Seele mddytiger
burchchiefit” (IT, 5). Dag Hineinbrennen diefes Lichtes ift mitunter
o fcharf, Daf die Seele auf die Dauer es nicht ertragen fonnte. ,Wiirde
ott nicht Borjorge treffen, dafp dergleichen Empfindbungen, wenn
fie lebhaft in der Seele jid) entziinbet haben, bald ivieder fic) min-
bettert, o miifte die Seele nad) fehr wenigen Tagen den Leib ver-
lafferr. @3 twerben aber gewdhnlich in die Beiten, da man Fu innerft
und fehr febhaft jene Empfindungen erfibhrt, aud) Linderungen ein-
gefchaltet” (11, 6). Cin anderer Grund, warum die Seele weniger
au leiben Hat, ift barin u juchen, daf die Seele jchon mehr geldutert
iit. Deswegen werden die Qualen vielfad) leichter, wenn die Pritfung
s Gnbe geht. ©3 ijt jest in der Seele nicht mehr fo viel Unreinbeit.
Gerade Dad Wahrnehmen und Empfinden der Unreinbeit beim Cin-



= 2306

frraflen des BVejchamumgslichtes ift ja eigentlich) der Grvund, warum
vie Seele fo gequdlt wird (1L, 10).

¢) Unterbrechungen der Nadyt ded Getfted. Die Nacht
bes Geiftes erleibet mandherlei Unterbredjungen, weldhe aber bei ben
eingelnen Seelen fehr verjchieden find und fiir die fid) durchaus feine
Gefese aufjtellern lafjen. Manchmal febt die Lauterung einige Monate
aud, unt bann mit wm o ftarfever Wucht und Kraft wieder eingufesen.
Pandmal qibt e Unterbredjungen von einigen Tagen oder einigen
Stunden. €3 jind das gleidyjant Crholungdpaufen zum Trojt der ge-
priiften Seele. Jn diejen Waufen hort die Befhmung nicht etiwa
auf, fonbern fie bleibt, bringt aber in der Seele fehr angenehme
Wirfungen hervor. ,Wihrend diefer Feit gibt 3 einige Nubepuntte,
o bie Qualen unterbrochen twerden und die dunfle Vefdhnuung
auf Gotted Anordnung nidyt anf eine [duternde, jondern erleudjtende,
liebliche Weife bie Seele durchdringt. Da geht jie dann wie aus einem
jhauderhaften RKerfer hHevaus und ivird in einen iveiten Raum,
in bie Freiheit verjest, wm fich su erholen. Sie verfojtet die grofiten
Wonren ded Friedens, eine liebliche LVertvaulichteit mit Gott und
eine Geiftezmitteilhung, die ibhr leicht entgegenformnt. Ulle dieje Cr-
eigniffe jind fiir die Seele gleidhjam geivifje Kennzeichen des Heiles,
weldjes die gemelbete Lautevung in thr wirft und Vorahnungen bes
Hinftigen leberfluffes, auf welden fjie wartet. Mandymal fteomt
ihr diefer geiftliche Troft fo ftart zu, daf fie meint, ihre Tritbjale
fhitten jchon ein Ende genonumen” (II, 7). Jn einer anbderen Stelle
(11, 10) macht Johannesd einen fehr anjdhaulichen Vergleid). Wenn
jemand ein rojtiges Eifen veinigen 1will, hilt ex ed ing Feuer und zieht
es von Beit 3u Seit heraus, um zu fehen, wie weit bie Lauterung ge-
diehen ift. So iit e3 mit der Seele in den genannten Jwifchenpaufen.
Die Seele wird von Jeit zu Seit aud demr Feuer der Lauterung
herausgezogen und jest fann fie jehen, dap fie wihrend der Pritfung
wirflich vorivdrts gefonumen iit; jie mevft aber aud), daf jie tatfadlid)
noch) micht qang geldutert ift, dafs ,die tief innerjt verborgen liegende
Wurzel” (11, 10) der bisfen Neigungen nod) nicdht gang ertdtet ift.
3 muf darum die Seele von neuem ind Feuer der Ldauterung
hineingetvorfen werben und vielfad) ift e3 dbann fo, ,dap die Seele
nadh fo troftoollen Crleichterungen heftiger unbd peinlicher ald juvor
leidet” (11, 10). 2 ; ’

3. Bmwed der Nacdht de3 Geijtes. Der Biwed der Nadht bes
Geijtes 1it, die Seele fo zu [dutern und zu veredeln, daf Gott mit
ihr eine ftarfe und vollfonmmene Liebedvereinigung eingehen fann.
Damit lehteves mdglich ijt, Ledarf die Seele-einer doppelten Fu-
richtung.

a) €3 mup das Bofe aud ihr entfernt werden. II, 2
fithrt Sohanned vom Kreus aus, daj die Seele, welde zur Nadyt des
Geiftes gelangte, alfo noch) nac) den Gfjtafen der myftijchen BVere

lobung nrandjerlei bofe Neigungen Hat und infolgedeffen aud) in



— 207 —

mandjerlei aftuelle Febler fallt. Jn der Nacht des Geiftes mitfjen
ber Seele Diefe bofen Jteigungen und Fehler vieljad) erft gezeigt
etden (,nun erfennt jie das, was fie vorher nidyt erfarnte” 11, 10)
und danrt miiffen fie int Feuer der BVefdhmuming gritndlich audgebramnt
werden. It der Nadjt ded Sinned werden dem Baum der bifen
Neigungen bdie Uejte abgefchnitten, i der Nadht desd Geifted wird
ber Baunt mit der Wurzel aus der Seele heraudgeriffen (II, 2).

b) €8 miijfen Die guten RKrifte der Seele aus dbem
Netche der Natur in das Reid) der Uebernatur erhoben
werben. Sie mitfjen fo vevedelt iverden, daf Gott ungehindert in
ihnen und dburch jie wirken fann. Die Seele muf eine gang andere
Art aufzufaffen, eire andeve Art zu begehren und zu wollen, eine
gany andere vt zu lieben befommren.  Jhre Krdfte mitffen ,himm-
[ijch”, ,abttlich” werden. BLor ber RNadjt bed Geiftes find die Krdfte
ber Seele teils rein natiixlid) titig, teild natiielich und ,geiftig” ju-
gleic). Sie follen aber in den Stand gejest werden, rein ,geiftig”
tiitig a1t feir und dazu werden fie befabhigt tn der Nacht des Geijtes.
Da werden ,bdie inneven Afte und Regungen der Seele, wm von
®ott auf eine hohe, gbttliche LWeife angevegt werden u finnen,
auerft wie in Sdlaf gebradit und nac) threm natiivlichen Wifen,
fobiel e8 ihre ganze Gejchidlichteit und Tditigleit betrifft, verdunfelt
und beunruhigt, 6i3 fie m Ofnmadyt dabinjinfen” (1I, 16). Dex
feifige Johannes behanbdelt diefen ziveiten Punkt fehr ausfithrlid),
befonders II, 6, 9 und 16.

4. Berhalten in der Nacdht ded Geiftes. Nach dem heiligen
Sohannes vom Kreuy mufy die Seele in ber Nadyt es Geijtes ein-
fad) aushalten. ,E3 qgibt fein Mittel, dag ihren Sdymery lindern
fonnte.” Vet feinem wiffenfdhaftlichen Sabe unbd bet feinem geift-
lichen Lebrer findet fie Troft und Hilfe.”  Umjoweniger fann fie
jich felbft elfen” (1L, 7). leichwohl nuf man einer in der Nacht
bed Geiftes gepriiften Seele gewiffe Verhaltungdmapregeln an die
Hand geben, damit fie nidht durc) Fehler und Ungejdyictlicheiten
ifre Qage verjchlimnrere und die Priifung verldngere. ,

a) Bor allem muf die Seele die faljhe Anffaffung von jich fern
falten, als fet Gott ihr nicht qut oder gar al3 twolle Gott fie verdantmiert.
Sobannes vom Kreuz jagt mit Recht: ,Kinnte die Seele nur per-
jichert fein, Dafs fie nidht alles verloven habe, jondern dap alle3, wa3g
ie leidet — toie es wirkid) der Fall ift — zur Vollendung thres Wohl-
‘feind diene und daf Gott nicht tiber fie ziivne, o wviivde jie alle jene
SQualen fiix nichts Halten, ja fich vielmebhr daviber hevzlichit freuen,
ieil fie tviifite, dap jie Gott einen angenehmen Dient leiftet. Denn
bie Hochichisung und Liebe, die fie gegen Gott fat, ift, wenngleid)
in ber Dunfelheit und ofne Wabhrnehmung dod) fo ungenein grof,
bafy die Seele nicht nur dasd Gemeldete ferslic) gern leiben, jondern
mehr ol einmal mit groBer Freudigfeit jterben iviivde, um Gott
etivag Ungenehnes zu erweifen” (IL, 13). Die Seele mufp fid) aljo



— 208 —

feft itbersengen laffen, dafy Gott in diefer Priifung fie itberaus liebe
und baf er thr mit diefer Pritfung nur eine jehr grope Wohltat er-
foetfen wolle. Sie muf die Worte ded heiligen Johannes glauben:
,®ott dritdt nicht im geringjten mit feiner Hand; ev hilt aud) die
Seele nicht mit Hirte feft, jondern berithrt jie nur, und zwar it
louter Grbarnren. Denn dasd tut er feiner andeven Urfache vegen,
al um fie mit feinen Gaben und Gnaden zu bereichern, aber nidht,
wm fie 3u freafen” (I1, 5). Wohl ijt e3 der Seele, al3 ziirne Gott ihr
unbd {toe jie wegq; aber Gott bewirkt diefe Crfenntnid in der Seele,
nidht weil er in Wabrheit thr zitrnte, jondern yeil er fie erfennen
und fithlen laffen will, wa3 fie ihrer Siinden twegen eigentlid) ver-
bient hatte. Die Seele fann in Walrheit aud) nicht ju Gott fommen,
obiwob! jie eine groge Sehnjudgt nad) Gott Hat. Aber Gott betwirft
biefen Zujtand in ihr, nidyt weil er fie nientald mehr zu fid) laffen
wollte, jondern tweil er jie fiir die volle und tiefbegliidende BVer-
eintqung mit fid) erft zubereiten will. Auf feinen Fall aber darf
die Seele glauben, Gott wolle fie verdammen oder habe fie bereits
petbammmt. Sie erfennt allerbingd, daf fie die Verdammnisd ver-
bient hitte, aber niemald jieht fie tm Lidte der BVejdhoning, daf
®ott jie wirklid) verdanumne. Der Gedanfe, Gott werde fie verbanmen,
it ein faljger Schluf, den die Seele felbft zieht, wenn fie fich von
Gott guriidge{dhleudert fithlt. Nod) weniger darf die Seele tnnerlidh
ihrer vermeintlichen BVerdammung durd) Gott zuftinumen, ivie
Fenelon e3 meinte, der die Juftinmmung der Seele zu ihrer emwigen
Berbanunniad ald den hichiten Grad der uneigenniibigen Gottesliebe
ertlirte. Die Kirche hat biefe Metmung Fenelond verworfen, prop.
damn. ab Innocentio XII 4, 7, 8, 9, 10, 12. €3 toird nun freilich
jehr jchivex fein, einer Seele, bie in dDer Nadht ded Geijtes fich befindet,
pie Uebergeugung betzubringen, dafy Gott thr tatjdchlidh) nicht ziivne,
jonbern fie liebe. Bielleicht geniigt eine beftimmte Erfldrung des
Seelenfiihrers; vielleicht fann man die Seele aud) berubigen durd)
Hintveid auf die eben genannten Enticheidbungen ded Papited Jnio-
geny XII. m - beften toird e3 wofl fein, wenn man der Seele die
Jadt ded Geiftes” pom feiligen Johannesd lefen [aft. Sie findet
parin threr Fujtand fo deutlid) gejdjilbert, dafs fie wenigjtens einigers
mafen fid) felbit verfteht und jo leidhter Herr itber thre Vermirtungen
werden fann. 3

b) Sobhannes vom Kreus erfldrt, daf die Qualen, welde die
Seele in ber Nacht ded Geijtes leidet, diejelben jeien twie die Qualen
im eafeuer, mit bem Untexjdyied, bafy ,bienieden eine Stunde mehr
niigt, ald dort viele” (II, 6). Diefer Vergleid) qibt un3 einen guten
Fingerzeig fiiv a3 BVerhalten in der Nadyt desd Geiftes. Die avmen
Seelen fiindigen nidht mehr. So foll aud) die Seele in der Nadyt
De3 Geifted vor allem forgfaltiq darauf bedadyt fein, feine freiwillige
oder halbfreitvillige Siinbe mehr zu tun. Gott bejtraft folde Siinden
mandymal damit, daf er mit feinem Liuterungsfeuer aufhirt und



= o

ber Seele gugleid) aud) die Befdjauung gang entzieht. Dann fithlt
fich aber die Seele wirtlich unglitdlic), wibhrend fie jonft audy in dben
tiefften Qualen einen merkwiirbig tiefent Frieden genieft. Die armen
Seelen im Fegfeuer {ind gany tn ben Willen Gottes ergeben. So
mup aud) die Seele in diefer Pritfung fich immer wieber Dent Willen
Gotted iiberlaffen und jich bereit erfliven, diefe Pritfung jo lange
aughalten zu twollen, als Gott e3 nur will. Sie muf befondersd in
den {djiveriten Qualen mit voller Nefignation, ohne Wunjd) und
Willen, gleidfjam vequngslos ber bremnenden unbd jdmeidenben
Hand Gottes fich hingeben und mit jicdh maden lafen, wad Gott
will, ie der Kranfe requngslos dem Mejfer des Operateurs fich
itberldft. Die armen Seelen erfennen und fithlen thre grope Siind-
haftigfeit und Abjcheulichteit und beveuen thre Levirrungen auf bas
jdgmerzlichite. Sp muf aud) hier bie Seele piele Ufte der Heue
feben und umzdhligemal vor Gott fid) verdemiitigen durc) das Be-
fenntnia ihrer Siindhoftigleit und durd) die Unerfennung, daf fie
nod) viel Sdlinumered threr Siinden wegen verdient hitte. Die
armmen Seelen lieben Gott und verzehren fich in Sehnfudit nad) der
Anjchauung Gottes im Himmel. So joll aud) die Seele in der Nadt
bes Geiftes nmmer mwieder Atte ber Liebe beten, wenn ed ihr aud
vorfonunt, fie liebe Gott nidht und {oll ihr jhmersliches Berlangen
nad) Der Vereiniqung mit Gott immer iwieder bor Gott ausjpredjen.
Die armen Seelen rufen zum Himmel und zur Crbe: ,Erbarmet
eud) meiner, wenigftend thr, meine Freunbde; denn bie Hand des
Heren hat mich berithrt.” So muf die Seele aud) hier viel um Er-
barmung flehen zum gevechten und allgiitigen Gott; jie mmfp in der
Deiligen Meffe dad Blut Chrifti fiir fich bem himmlijhen Vater auf-
opfern; fie mup Maria, die Trdjterin der Betritbten, und alle Heiligen
infténdig wm ihre Fiirbitte anflehen. Sie mup aud thre Freunbde
und Befannten um ihr Gebet bitten.

¢) Mitunter fithlt jid) die Seele in der Nacht Des Geiftes zu ftarfen
Verdemiitigungen vor den Menfdjen, zu Helbenmiitigen Tugend-
itbungen, zu bharten Selbjtverldugnungen und Abtdtungen ange-
trieben. Wenn irgendivie moglich, joll die Seele biefe Anvegungen
der ®nade befolgen, vorausgejest, daf thr Seelenfithrer jeine Zu-
ftimmung qibt.

€3 mup aber hier auf eine Merfwiirdigleit aufmertjam gemadht
iperben Wenn namlic) die Seele die sub b) genannten Tugendatte
110t ober die sub c) angefithrten auferordentlichen Anvegungen der
Gnade befolgt, fo werben die Qualen vielfacd) nod) viel ftirfer und
fdymerzlicher, jo baf die Seele exfchrict und meint, Gott jei nod) mehr
gegen jie erzfirnt und fo fchlieRlic) e3 fiir beffer hiilt, die genannten
Uebungen zu unterlaffen. Jn Wirklichteit belohnt Gott die Seele
und zeigt fid) ihr bavmbersiger al3 zuvor, inbem er bag Lauterungs-
feuer ftérfer auf die Seele eintvirfen [dht und fie dadurd) befjer
und fdneller reinigt. Oftmald aber empfindet bie Seele durd) die

»Zheol-pral. Quartalideift”, 11, 1924, 14



— 210 —

Bornahuie der genannten Mebungen aud) eine Vermehrung ifres
{nneven Friebens und eine gewifje Beruhigung begiighic) ifres Seelen-
suffandes. Biel Troft gewdhet fitr gewdhnlic) der Empfang Des
Beiligen Bupjafrantentes, auc) der Gebraud) der Safrantentalien;
nad) Gmpfang der Heiligen Kommunion dagegen find die Qualen
vielfach unertrdglic, jo dafy die Seele oft mir durd) Den GSehorfam
gegen den Seelenfilhrer zur heiligen Kommunion gebracht twerden
fann. Nach der Beiligen Kommmution zeigt fid) eben die Liebe des
Heilandes zur Seele viel ftirfer und davunr wird das Lauterungs-
fewer intenjtver.

Gliclid) die Seele, welde Gott in Das Fegfener der Nad)t des
®eiftes ninmmt! Glicdld) die Seele, weldje tn diefer Priifung etnen
Sithrer fat, Dev fie verjteht und richtig leitet!")

1. Die aunjjergeiwdhnlichen myijtijden Leiden.

Unter den aufergewdfnlichen myjtifchen Letden verjteben ivi
sunddhit jene Ceiden, weldye mit Julaffung Gottes einer myftijen
Seele von Seite ber Teufel beveitet werden, und dann bdie Anteil-
nafme an den Leiden Chrifti. Wiv nennen dieje Leiden aufergervdhn-
liche, teil fie im gropen und gangen jenen vorbehalten jind, welde
®ott ju etner befonders hohen Stufe der myjtijchen Liebesvereinigung
und Heiligleit erheben will.

A. Leiden durd) die Teufel

Aus der Heligen Schrift fenmen wir den Juftand der Befefjen-
feit. Befeffen nennen wir einen Menfdjen, von weldjent der Satan
in der Weile Befit ergriffen hat, daf er wie ein unbejdrintter Herr
ither Den Leib Desfelben und bdejfen Glieder verfiigt. €3 ift roohl
alfgentein angenommen, dafy der Satan iiber Perjonen, weldje in
ber myjtijchen Liebesvereinigung leben, mir in feltenen Ausnahms-
fallen und auc) da nur auf furze Beit in diefer Weife Geivalt be-
formmt. Dagegen gibt ed eine anbdere Bebringnis durc) den Satan,
Umieffenteit genannt, ein Fuftand, in weldjem ,einer oder mehrere
Teufel aug befonderer Fulaffung Gottes Habituell, das ift faft be-
ftandig eine Perjon wmgeben, wnt fie in auferordentlicher Weife

1) Senn man left, wie der Heilige Johannes vom Kreuz in der Schil-
berung ber Nacit des Geiftes vor.einem Hineinbrennen, Durchichiefen des
eingeqoifenen Befdhauungslichtes {dreibt, fo fann man nidt im Jroeifel
feint, wie ber feilige Johamnes das Wefen ber voritbergehenden Befd)auungs-
auadent (im Gegenjab zur unio mystica) auffafit. Das eingegojfene Lidyt
it eine Ginwirfung auf die Seele, welde nur von ott qusgeht, die bald
ftarter, bald fchwacher iit, bald ftirfere, bald fdhwichere BVerdnderungen in
ber Seele hervorvuft. Gott wivkt Hier phyfijd) auf die Seele ein, nidht mo-
ralifh. Doamatifch ausgedriidt find diefe Einwirtungen Gottes gratiae
actuales, und ziwar erfeuchtende und betvegenbde, weldhe aber ftdrfer find
al3 bie gewdhnlichern Gnaben des Beiftanbes, eine grofere Wirkung evzielen
unb von ber Seele tafhrgenommen und empfunden werben.



— Bl

s quélen” (Scavamelli, Myjt. Theologie II, 2, 7). Dieje Umieffen-
Heit formmt bei Den Heiligen jo hiufig vor, daf man den Scup ziehen
barf, es twerde eine Seele, weldje von Gott zu groger Heiligeit
berufen fei, ol foum von diefer Pritfung verfdjont bleiben. INeiit
bauern bie Qualen der Umieffenfeit Nonate und jelbjt Jabhre lang.

1. §nbalt der Umfeffenheit. Die Dualen, welde der Teufel
in Der Umjeffenbeit der myjtijchen Seele bereitet, beziehen fid) um
Tetl auf den Qeib, sum Teil auf die Seele. Beziiglich des Letbes
[aft ®ott 3u, Daf der Teufel der myjtifchen Seele furchtbare Forper-
liche Scymerzen zufiigt durd) Schlagen, Serren, Stogen, Verrenfung
ber Glieder. Die heilige Magdalena von Pazzi wurbe vonr Teufel
itber eine Stiege von 25 Stufen hinabgefd)leudert, die felige Cres-
centia von Raufbeuren vor den Augen threr Mitidhivejtern aus dem
Spetfefaal Hinweggeviffen und in einen Keller geworfen. Mieift
bleibt von diefen Qudlereien ded Teufels feine bauernbe Schidigung
bes Leibed zuriicd; doc) forumt es mandymol aud) anders, wie bet ber
beiligen Therefta, weldje bei einer foldjen Mighandlung durd) den
Feufel ben Avm brady, der erft nad) dret Monaten heilte. Schlinumer
al3 die Sdymerzen dedsLeibes jind bei der Umfeffenheit die Dualen
ber Seele. Johannes vom Kreuz fpricht (N. II, 23), dbavon, dbap bie
Seele ,die beunrubhigende Gegenwart des bijen Feinded wabrnehure”.
Diefes myftijdhe Schauen ded Teufels und fFiihlen feiner Gegen-
wart it fiiv jid) allein jdhon etiwas iiberaus Peinliches, etivas, was
bie Seele mit Grauen und Schreden erfitllt. Diejer Schreden ver-
mehrt fid), wenn der Satan aldbald mit jeinen Unfdllen beginnt,
twelche amr beften ald dimonijche Anfpradjen und damonijche Bi-
fionen bezeichnet werden. Die Seele ninmmt wabhr, ,Hhort”, wie dex
Teufel zu ifr fpricht. Balb find e3 die graklichiten Gottesldjterungen,
weldje er vor ihr ausftipt, bald find es unveine NReden, welde ex in
threm Beifein fiihrt, bald jind es andaunernde Verfudjungen zu den
furchbariten Sitnden, mit Denen ex fie verfolgt. Cr veizt fie, die Wak-
heiten de3 fatholijchen Glaubens zu leugnen; er reizt jie, Gott zu
[dftern und zu vervachten; er reizt jie su einem formlichen Hak gegen
Gott. DBielfach) qualt er fie auch mit unveinen LVorjtellungen und
Cmpfindbungen. Wuch ftarfe Anrequngen zum Jorn, zur Hoffart,
jur Litfternfeit im Cifen, sum Genuf wdijdjer Freuden judht er ihr
beizubringen. Namentlih) aber verfolgt er fie inumer ivieder mit
~ Neuferungen, welde die Seele in NMutlofigleit und Verzweifhug
fiizen follen. Jn allen mibgliden Wenbdungen fagt er zu thr, jie
fei gang in feiner Gewalt, Gott habe jie verlajjen, jie fet fchon ver-
bammt und tichta fei imftande, fie feiner Getwalt noch einmal u
entreifen. Das hlimmite aber ift, dafy bie Seele in diefem Fujtande
wirflih) dbag Empfinden Hat, ald bitte jie tatjdchlich in diefe Ver-
fudningen eingemwilligt und es fet thr nicht mehr 3u helfen. Sie haben
,Die ungemein lebhafte Auffafjung, ald ob jie in alle die aufgezafiten
Verfudungen einwilligten und im Stande der lngnade Gottes,

14*



— 212 —

ja tn einem wafren Meer von Tobdfiinden fid) befinden. Darvaus
entipringen dann die bitterften Boriviirfe und eine unerflarliche Angit
und Pein in thren Herzen. Denn wenn bdiefe gequilten Seelen
witften, daf fie nidht jindigen, fo wiirde fie diefed in den teuflijchen
Verfuchungen, die fie su bejtehen gezivungen find, ungemein trdjten;
aber letben, und 3twar wie ed thnen jdyeint, fruchtlos leiden zu miifjen,
perbunben jogar mit dem Gedanfert, daf fie Gott jdjiver beleidigen,
bag ift e8, was ihnen eine unausitehliche Qual vernjacht” (Scara-
melli IT, 2, 10). Bu diefen dimonijden Anfprachen gefellen jich hiufig
aud) damontiche Bijionen. €3 find das bald Vifionen, welche Schreden
und Eutfegen einjagen, bald Bifionen, weldje offen ur Siinbde reizen,
jur Hoffart, zur Unfeujchheit, bald aber aud) Bifionen, welde eine
Nadhafrung wabrer Bijionen find, aber nur den Jwed Haben, bdie
Seele zu verwireen. Cin Betfpiel mibge dad lestere flar machen.
Die Seele fieht ben Heiland ant Kreuy, zerjchlagen und blutend aus
taufend Wunden. Scjreden und Angjt befllt jie und zugleid) hort
fie bie Stimme ded BVerjudjers: Das haben deine Sitnden getan;
fie find fo grofs, daf Gott dir nidht mehr verzeihen fann. Jeht twill
eine Art Verzweiflung die Seele ergreifem. An diefen jchlimmen
Wirkungen ecfennt ntan, daf esd fich um eine teuflijhe BVifion handelt
und nicht um eine gottgejdhicte, weld) legtere inmmer Friede, Liebe
und Demut im Gefolge hat. P. Scoramelli madh)t nod) ouf einen
widtigen Puntt aufmerfom, welder die Leiden der Umfejjenbeit
fehr vermehrt. Gt jagt: II, 2, 11, ,Diefe vom Teufel wmieffenen
Seelen find gewdhnlich mit Mitraven, jo jogar mit BVeradjtung
und Hap gegen ihren Beichtvater verfucht und tragen bidweilen
bie verfehrteften Begriffe von thm im Kobf, die ihnen der bife Feind
eingegeben fat, Dantit fie fid) von thm entfernen ober ivenigjtens das
Butrauen verlieven und fid) thm nidt oufrichtiq offenbaren, jo daf
er fie Dann gang nad) feinen Launen taufden fann.”

2. Bwed der Umfjeffenheit. P. Scavamelli gibt ald Haupt-
swed der Umfeffenbeit an, dak die Seelen inmmer mehr geldutert
werdent und daburd) jur Aufnahme griferer myftijcher Gnaden zu-
bereitet werden follen. Aud) Johannes vom Kreuz (N. II, 23) {dheint
biefer Auffaffung zu fein, wenn er die Bebdrangnis durch den Teufel
Jetnt Bigilfajten zu einem feierlidjen Fejte” nennt, eine Borbereitung
su einer Bejdjauung, ,weldje mancdymal fo erhaben ift, baf e un-
moglic) ift, fie mit Worten zu erveidgen”. €3 fonmmt aber die Um:
feflenbeit aud) bei Heiligen vor, weldje fdhon eine hohe Stufe der
myftijchen Liebesvereinigung erftiegen hHatten. Der heilige Laien-
bruder Alfons Rodriguez 3. B. war jdhon 50 Jabhre alt und hatte
bereits viele auBerordentliche Gnaden von Gott erhalten, al3 ex fieben
Sabre lang gevadesu in entjeslicher Weife vonr Teufel gequalt wurde.
(Nahere Schilderung bei Poulain, Fiille der Gnaben II, 26.) Hie
triigt bie Umfeffenbeit mehr ben Eharatter der Sithne fiir die Siinden
anberer. Seelen von fHoler, myftijher Begnadigung miifjen alle



— 213 —

am Sithnevert Des Crlofers teilnehmen. Diefe Seelen find es eigent-
fich, welche mit dent Heiligen Paulus fprechen bitrfen: ,ch evginge
an metnem leifche, was an den Leiden Chrijti nod) mangelt fitr jeinen
Qeib, welcher ift die Kivcde” (Col 1, 24).

3. Berhalten in der Umfejfenfeit. Gine Hauptaufgabe
fiir bie umfefjene Seele wird fein, daf jie da3 redjte Berftinonis
fire ihre Pritfung gewinnt und darin mit ftarfem Gottvertrauen
und vollfommener Hingebung in den Willen Gottes ausharrt, bis
bie Priifung voriiber ijt. Die Seele foll nie glauben, daf fie in die
Berfucdjungen des Satand wirflid) eingeiilligt Habe, namentlid) nie
glaubert, daf fie fchiver gefedlt Habe. Ste joll jic) aber dodh ifrer
Sdmide und Siindhaftigleit wegen viel vor Gott verdentitigen
umd Der Worte der feligen Angela vor Foligno eingedent bleiber:
Gott 16ft die Verfuchungen 1und Stitrme nicht eher aufhiven, ald
bia der gange Menfd) gertreten, zerjdymettert, zevmalmt it. Died
ift jeine bejondere Fithrung in Dezug auf feine wahren Rinder.”
Roriibergehende Crleidjterung bringt der Gebraud) geveihier Dinge,
namentlic) aber Der Segen und die Bejdwitung des Priejters,
oftmals aud) jhon die blofe Niihe eine3 Priejters.

©3 braucht wohl nicht eigens betont 3u yerden, daf ein Seelen-
fithrer, bevor ev eine Umfeffenbeit bei einer myftijdjen Seele an-
ninmmt, evnftlich pritfen foll, ob die vorliegenden Erjdheinungen nicht
auf tatiicliche Wetfe ald Folgen groBer Nervenerjd)bpfung exflart
iverden mritffen.

B. Anteilnahme am Leiden Chrijti.

Alle Heiligen mmitffen mit dem Beiligen Paulud befennen: a5eh
bin mit Chriftus an das Kreuz gejdhlagen” (Gal 2, 19), wenigjtens in
pem Sinn, dap fie dem getreuzigten Heiland dhnlich ourder in ferner
Scymad) und Beradfung, in fetner Yrnmut, in den forperlichen Schner-
sen, im Berfojten bitterer Undanfbarfeit von Seite jener, denen f{te
®utes taten. €3 find bas die Priffungen, welde wir im Anfang
als nicdtmyftijche Deseichnet haben und die aud) auf der Hihe der
myftijhen Liebedvereinigung Dden Hetligen’ nod) zuteil vurden.
Befortders geliebten Seelen gewihrt aber der Heiland die Gnabde,
Daf fie Diefelben - fovperlichen und jeelijchen Sdymerzen erdulben
diirfen, welde er in feinent lepten Leiden und namentlid) ant Kreu
purchgemadyt Hat.

1. Anteilnahure an den forperlidhen Sdhmerzen des
Seilandes. Mande Heilige durften die Schmerzen empiunder,
weldhe Jefus et jeiner Dornenfronung erlitt, wieder andeve die
Scmerzen der Geifielung, wieder anbere die Schmerzen der Kreu-
sigung und befonders die Schmerzen, weldhe Fefus an Hindern und
Tiiken am Rreuze hangend aushalten nuipte. Bisiweilen traten die
TWinden an ganzen Leibe nder am Haupte ober an Hinbden unbd Fitgen
und an der Seite nach aufen hervor und fonnten wabrgenommen



=2

iverden; mandymal bluteten fie jogar; mandymal aber waren bdie
LWunben nid)t fichtbar, jondern blof fithlbar. Jn allen Fdllen muften
aber die Heiligen jurcdhtbare forperlihe Schmerzen erleiden. Die
Wunbmale der Heiligen waren aljo nicht eine Avt Deforation, welde
thnen von Gott gleichiom zur Berherrlichung vor den Mitmenjdhen
verliehen tourden, jondern ein wirflichesd Mitleiden mit dbem Heiland.
Ein Veifpiel: BVevor die heilige Veronifa Giuliani die heiligen fiinf
Wunden empfing, jagte der Herr zu ihr: ,Jch bin gefommen, dich
ntir gleidhformig 3u machen; i will did) Freuzigen.” Davauf er-
fviderte die Heilige: ,O Gott, ntein hodhites Gut, verweile nidht langer
und freuzige mich mit div” Jeht durchbofrte der Heiland felbit ihre
Hande und Fiife und ihre Seite. Das alles vollzog fic) in einer Efjtafe.
A5 Veronifa wieder 3u jich fam, fand fie fich mit audgejtrectten und
erjtareten Avmen, voll Sdymery an Hanben, Fitgen und in der Seite.
Die Seitentwunde gab Blut und Waffer von jid). Diefes forperlidhe
Mitletben mit dem Herrn bringt aber auch der Seele den groften
Gewinn. Die Seele ift von einem jtarfen Schmery itber thre Siinben
erfitllt, bon den Gefinmungen der tiefiten Demut und namentlic
pon dent Gefiihlen der glithenditen Liebe zum Heiland. Der heilige
Sohanned vom Kreuz behauptet (Leb. Liebesflavmme II, 2), bieje
Liebe jum Heiland beveite ber Seele trop threr firperlicdhen Schmerzen
cine grofe Wonne. ,Gott eviveift dem Leibe feine Gunit, ohne fie
juerft der Seele zu verleihen. Der Schmer der duReven LWunbden
ift aber wit fo Heftiger, je anbaltender die Wonne und Gewalt der
Qiebe ift und ivie die eine wadijt, fo wadft aud) der andere.” E3-
(Bt fich aber dod) auch micht leugnen, dafy den Heiligen oftmbls mit
per Unteilnahme an den forperlidhen Leiden Ehrijti aud eine Anteil-
nafmre an deflen Seelenleiden gewvdhrt wurde. :
: 2. Anteilnahme an den Seelenleiden ded Gefreu-

sigten. Der Heiland vief am Kreuge aug: Ntein Gott, mein Gott,
warum Haft du mid) verfajfen?” €5 ijt eine jehr oberflachliche Cr-
Flarung diefer Worte, wenn man jagt, der Heiland Habe dag Opfer
ber Welter(tjung nidht in fitgen Trdftungen, jondern in grofer Seijtes-
biirre vollbringen miiffen. Die Gottverlajfenheit bed Herrn am Kreuze
war mehr als eine Vertrodnung der Gefithle; es war dad lebhafte
Empfinden desd gittlichen Sornes ob der Bosheit der Siinden. Gott
hatte auf den Heiland die Siinben von und allen gelegt; er war
bag Lamm Gottes, dad da tragen muRte die Siinden ber Lelt.
Der Heiland fam fich) darum ant Kreuze vor wie ein Menjdy, welder
die Sitnden der gangen Welt begangen hatte und auf weldjem diefer
Siinden wegen der gange Jorn der gittlichen Gerechtigheit rubte.
Die Seele Jeju jah und fiihlte diefen Forn ber gittlichen Gevechtigteit;
fie jab und fiihlte aud) die gange Bosheit der Sitnden und den unend-
lichen Abjtand, der iwijchen der Heiligleit Gotted unbd einer mit allen
Siimben beladenen Seele fafft; jie jah und fithite dad Fernfein des
Siinders von Gott und dag alles verurfachte ihr eine folde Qual,



S

baf fie jchmerzerfiillt ausrief: ,Niein Gott, mein Gott, warum hHajt
bu mich verloffen?” Audy an diefer Seelenqual [t Gott die myftijden
Seelen tetlnehmen. Sie diirfen den Joru der gdttlichen Geredhtigteit
verfoften, und zwar unt fremder Siinden willen. €3 ijt das ein dhn-
licher Buftand, tvie die Nadht ded Geiftes, aber mit bem Unterjchied,
bap in der Nadht des Geijtes die Seele Gott exzitvnt fieht wegen ihrer
eigenen Giinben; bhier aber darf fie den Forn Gottesd mitfithlen
fiber bie Siinben anderer und ipir diirfen jenen, die dad erleben,
glauben, wenn fie fagen, diefe ,ottverlafjenbeit” fei viel furcht-
bater und entfetlicher als alle Leiden in der Nadjt de3 Geiftes.
Bet all diefen Leiben bleiben aber die Seelen im tiefjten Frieden
und wie der Heiland trop feiner Gottverlafjenheit am Kreuze die
Unjdhanung de3 BVaters nidyt verlor, fo bletben aud) diefe Seelen
in ber ,Bejdhauung” Gottes, und zwar oftmald in den hervlichiten
Sreuben, fo daf etne joldhe Seele eimmal ausrief: ,E3 ift mir ein
nidgt 3u faffendes Geleimmnis, ivie jolche Herrlichfeit des gottlichen
Qebens und fo entfesliche Qualen des Tobes in ein und demfelben
Wefen betjammen zu fein bermogen.”

Die Unteilnabme an den forperlichen und feelifhen Leiden
bes Heilandes wird mir foldhen gewdlyt, weldie beveits auf der Hobe
ber myftijchen RQiebesvereinigung angefonmmen find. Sie hat vor
alfent den Zwed, u fithnen, gu fithnen namentlich aud firr bie Sinbden
ber Priefter und Ordensleute. Jnt Weltgericht wird offenbar werden,
baf gerabe ben Sitfneleiden diefer hHochbequabdigten Perjonen die
Abtwendung jdhiverer gbttlicher Strafgerichte zu verdanfen iwar.
Die Anteilnabme an den Leiden Ehriftt hat aber aucd) den Jwed,
bie myftijche Seele felbft zur hichiten BVollformmenbeit zu fithren,
ihr Gelegenbeit zu geben zur Mebung Dhevoijcdher Tugenden und fie
in ber Gottes- und Nadhjtenliebe 3u vollenden. Darum heifit es von
ber Stigmatifation der beiligen Beronita Giuliani: ,Sie empfand
qrope Scymerzen, aber in eben diefen Sdymerzen jab und fithlte jie
fich in Gott umgeitaltet.” $Hier werden jene Tugenden eriworben,
weldhe der heilige Thomas 1. I qu. 61 a. 5 nennt: Virtutes jam
purgati animi, scil. jam assequentium divinam similitudinem und
weldhe er alfo erfldrt: ita quod prudentia sola divina intueatur,
temperantia terrenas cupiditates nesciat, fortitudo passiones
ignoret, justitia cum divina mente perpetuo foedere societur, eam
scilicet imitando. Quas quidem virtutes dicimus esse beatorum
vel aliquorum in hac vita perfectissimorum. So ivird
damn die transformatio in Deum, die Umgejtaltung in &ott, die
Vergottlichung der Seele, von der eingangs die Nebde war, vollendet,



