gy

JAHRGANG = £ ERSTES HEFT

w
THE(II.I]GISGH-PRAKTISGHE (UARTALSCHRIFT
'S S 2

Eine Neujahrsheirachtung.

Von Olto Cohausz S. J.

Jeder Jahreswechsel fordert zur Bilanz auf, zur
Ritckschau, Umschau und Vorschau. Auch uns Priester!
Notwendig ist es nicht nur, im téglichen Joch weiterzu-
arbeiten, sondern von Zeit zu Zeit die Arbeit niederzu-
legen, die Hohe des Wartturmes zu besteigen, um von
da aus sich Rechenschaft tiber sein Arbeitsfeld zu ver-
schaffen. Custos quid de nocte? Welches ist die lage
unserer Kirche und ihrer Belange?

I

Unstreitig bietet sich dem Beschauer viel Trostliches
auf dem Acker der Kirche dar, zumal, wenn wir sie mit
manchen fritheren Zeiten vergleichen. Papste und Bischofe
stehen hoch da. Die theologische Wissenschaft arbeitet
rege und mit groBem Erfolge. Man sehe sich nur die vielen
Veroffentlichungen aus allen theologischen und philo-
sophischen Wissenszweigen an! Wohl gibt es noch man-
ches zu tun, aber man ist doch redlich an der Arbeit,
Versiumtes, oft ganz unverschuldet, nur durch die Un-
gunst der Verhiltnisse Versaiumtes nachzuholen und ent-
standene Liicken auszufiillen. Die kirchliche Verwaltung
entfaltet in Synoden, Visitationen, Neugriindung von
Pfarreien, Seelsorgestellen, Kapellen und Kirchen reges
Leben. Unermiidlich und mit groBem Opfergeist arbeitet
durchweg der Weltklerus, die Gemeinden im guten Geist .
zu erhalten und neu zu beleben, zudem sich in alle Neu-

,Theol, prakt. Quartalschrift®, I. 1928, 1



ey e

forderungen einzuleben, ihnen gerecht zu werden und sich
selbst im priesterlichen Geiste zu vervollkommunen. Zeugen
sind die vielen Besprechungen, Zusammenkiinfte, Zeit-
schriften, das hohe Interesse fiir Belebung der Liturgie,
der kirchlichen Kunst, die vielen monatlichen Rekollek-
tionen, der rege Besuch der Priesterexerzitien, nicht nur
der dreitagigen, sondern auch der acht- und dreiBig-
tagigen! Beobachtet man das Wirken so vieler Priester,
zumal so mancher GroBstadtseelsorger, so wiilte man
nicht anzugeben, was noch mehr geschehen konnte.

Als Gradmesser der Religiositait wurde u. a. von
jeher der Stand des Ordenslebens betrachtet. Wie herrlich
hat sich dasselbe in der ganzen Welt entwickelt! Das
19. Jahrhundert zdhlt mehr Neugriindungen von Orden
als viele frithere Jahrhunderte zusammen.?) Auch bei uns
in Deutschland kénnen wir einen schonen Aufstieg fest-
stellen. Wie traurig war die Lage nach der Sakularisation!
Uberall Ruinen, verodete Mauern! Und heute? Die alten
Orden: Benediktiner, Franziskaner, Dominikaner, Kar-
meliter, Zisterzienser, Trappisten, Jesuiten zu neuer Bliite
erwacht! Dazu wie manche Neugriindung! Die deutschen
Provinzen der Redemptoristen, der Oblaten M. I., der
Oblaten F. S., der Pallotiner, der Weillen Viter, der
Vater vom Heiligen Geist, der Gesellschaften von dem-
Heiligsten Herzen Jesu und Maria, von den vielen Neu-
grindungen weiblicher Orden, wie der Frauen vom Guten
Hirten, der Borromierinnen, Schulschwestern, Franzis-
kanerinnen, Englischen Friulein, Vinzentinerinnen, Ursu-
linen, der Klarissinnen, Karmeliterinnen nicht zu reden.
Erfreulich ist doch auch die Tatsache, dal nach langer
Zeit der Unfruchtbarkeit so viele religiose Genossenschaften
gerade auf deutschem Boden erwuchsen. Ich erinnere nur
an die Gesellschaft vom gottlichen Wort in Steyl, an die
Salvatorianer, an die Benediktiner von St. Ottilien, an
die Griindung einer Franziska Schervier, die einer Klara
Fey, die einer M. Koch, an die Schwestern der gottlichen

1) 0. Braunsberger, Riickblick auf das kath. ‘Ordenswesen, Freiburg
1901.



B

: Vorsehung, an die Franziskanerinnen von St. Mauritz, an
" die Klemensschwestern, die Grauen Schwestern, Marien-
- schwestern, Hedwigschwestern, an die Franziskanerinnen
- von Niederbronn, an die Dominikanerinnen von Ahren-
“berg und die in Bayern, schlieBlich an die neuen Briider-
kongregatlonen von Trier, Montabeur, Waldbreithach
Fu. a. m.

~  Nehme man dazu die Laienwelt! Der hiufige Emp-
‘fang der heiligen Sakramente, die rege Teilnahme an
atholischen Veranstaltungen, an liturgischen Wochen,
Exerzitien, die groBe Nachfrage nach asketischen Schrif-
en, das Streben nach Selbstvervollkommnung in weiten
Kreisen, das Wiedererwachen des katholischen Interesses
n der intellektuellen Welt, die eifrige Mitarbeit am

ssionswerk.

~ Und nicht nur bei uns! Ahnliches 148t sich von andern
Andern: von Holland, der Schweiz, Polen, Frankreich,
Italien und Amerika sagen. Welcher Umschwung der
Stimmung gegeniiber dem Katholizismus zeigt sich so-
“dann in den nordischen Lindern, wie England, Déanemark,
Schweden und Norwegen! Zu alledem dann noch die vielen
“neuen Missionsstationen, Bistimer und Apostolischen
Jikariate mit den ungezidhlten Neubekehrten in den
Heidenlandern! Wahrlich, von einer religio depopulata ?u
reden, wie es vor kurzem in einer Schrift geschah, ist
‘doch wohl wenig angebracht Man bekommt bei solchen
AuBerungen den Eindruck, als malten sich ihre Verfasser
'ein Bild nach ihrer eigenen schlechten Laune aus. Gewil,
wenn auch mit Bedauern, muBl zugegeben werden, daB
f dem Acker Gottes zwischen dem Weizen auch Unkraut

nz eingehen, aber hat Christus solches Schicksal seiner
Kirche nicht in der Parabel vom Simann vorausgesagt?
st es recht, iiber dem Unkraut und dem Fehlkraut d1e
dreiBig-, sechzig- und hundertfiltige Frucht zu vergessen?
= Vexilla regis prodeunt!

ES *

1*

chst, daB manche Staude ohne Frucht bleibt, andere



SR A

Liegt so zum MiBmut gewill kein Grund vor, mul’
im Gegenteil bei solcher Sachlage freudiger Schaffensmut
uns neu beseelen, so erheischt anderseits doch die Pflicht
von uns, den Schiaden im Acker Gottes und den Gefahren,
die ihm von auBen und von innen drohen, nachzuspiiren
und sie nach Moglichkeit einzudimmen. — Beginnen wir
mit den dufleren direkten Angriffen gegen Kirche und
Christentum, wie sie besonders in RufBland, Mexiko und
China zutage treten und wie sie sich in den vom Bol-
schewismus beeinfluften kommunistischen Kreisen Deutsch-
lands widerspiegeln, mit den planmiBig in Blittern, wie
»Rote Fahne®, ,Welt am Abend®, .,.Schwarze Fahne“ und
anderen, betriebenen Verleumdungen der Geistlichkeit
und béswilligen Ubertreibung der Schiaden der Kirche!
Die Pforten der Holle holen zu neuen Angriffen aus!

Doch offene Verfolgungen haben meist viel Gutes im
Gefolge. Sie riitteln auf, festigen den Glauben und schlieBen
die Glaubigen um so enger zusammen. Weit gefdhrlicher
ist eine langsam sich vollzichende innere Umwandlung
der christlichen Ideenwelt, Lebensstimmung und Gesamt-
lebenshaltung in eine heidnische. Und in einer solchen
Entwicklung stehen wir mitten darin! Seit mehreren Jahr-
hunderten hat der grole Loslosungsproze8 vom Christen-
tum eingesetzt. Er begann mit der Renaissance, wurde
verstirkt durch die Reformation und kam vollends zum
Durchbruch in der Revolution, der franzdsischen, portu-
giesischen und teilweise auch in der deutschen.

Was zuerst erschiittert wurde, war die Stellung zum
Papsttum. Schon die tibertrieben individualistisch ein-
gestellten Renaissancemenschen lockerten den Gedanken
an seine Oberherrschaft. Die Reformatoren brachen das
Band véllig. Der selbstbewulBte Ichmensch setzte sich in
Gegensatz zur gottgewollten Autoritit. Damit war ein’
unheilvoller Abwirtsstieg eingeleitet. Von dem Papsttum
tibertrug man allmihlich auch die autorititlose Haltung
weiter auf die Lehre, das Glaubensbekenntnis und auf
die Heilige Schrift. Man nahm, um ein Wort Ed. v. Hart-
manns zu gebrauchen, das Dogma. her, wie Arzte einen




plEs 5 osy

'\ Leichnam, sezierte es Stiick um Stick, um es dann zu
" begraben. Da man sich bei all den verschiedenen Aus-
Jegungen in der Lehre nicht mehr einig werden konnte,
" kam man zu der Ausflucht, Christus habe {iberhaupt kein
' Dogma gewollt, sondern nur den Anstol zu einer reli-
l-giﬁsen Entwicklung gegeben. So war man beim dogmen-
= losen Christentum angelangt!
Von da war nur ein Schritt bis zum rein natiirlich
= erklirbaren Christentum. Die Ileilige Schrift war nur mehr
* ein weltliches Buch, die Evangelien Mythen oder doch
© legendarisch ausgeschmiickte Privataufzeichnungen. Chri-

' stus selbst wurde seiner Gottheit entkleidet, mit Kon-
© fuzius, Mohammed, Moses in die gleiche Reihe rein mensch-
\hcher Genies versetzt. Die Dreifaltigkeit im alten Sinne,
Siindenfall, Gnadenordnung, Offenbarung sah man bald
' zu rein zeitgeschichtlichen Anschauungen herabgewertet,
‘_denen die Neuzeit keinen Glauben mehr schenken kénne.
© Jede Art von iibernatiirlicher Religion war damit be-
* seitigt, und Religion iiberhaupt wurde nur noch als rein
" natiirliche Vernunftordnung anerkannt oder als individuell
" psychologisches Gebilde geduldet.

. Doch die Zersetzung ging auch auf weltliche Gebiete
o Gber. Bei aller Ablehnung der tibernatirlichen Offen-
- barung hatte man doch wenigstens den Glauben an eine
= natiirliche objektiv und absolut geltende metaphysische

' Wahrheit bewahrt. Dank Cartesius, Kant, den englischen
' Sensualisten und Empiristen wurde das auch anders. Man
setzte den Zweifel, nicht mehr die Gegebenheit, an die
¢ Spitze. Man sprach dem Verstande die Moglichkeit ab,
tbis zu den Dingen an sich vorzudringen; man leugnete
" alle andern als Sinnes- und Erfahrungserkenntnisse und
' langte im Skeptizismus oder bei einer nur relativen Wahr-
" heit an. Damit war die Zersetzung auch der natiirlichen
- Wahrheit vollendet.
1 So befreit von aller Bindung durch Kirche, iiber-
- natirliche Offenbarung, Dogmen und absolut geltende
. Wahrheitsnormen, machte man sich dann auch seine eige-
' nen Sittengesetze und Moralsysteme zurecht. Utilitarismus



S

wechselte mit Hedonismus, Progressismus mit dem moral
sense. Auch da war Moralskeptizismus oder Moralrela-
tivismus die weitere Folge, bis dann schliefilich der Ruf
ertonte: ., Nehmt dem Menschen die Ketten ab!* und man
das Ausleben aller Triebe als einzig richtige Lebenskunst
und Moral aufstellte. Man denke an Stirner, Nietzsche,
Waldemar Bonsels, Marie Janitscheck u. a.!

Daf} aus solehen Lehren nun auch praktisch die Fol-
gerungen gezogen wurden, dal das Sichausleben in jeder
Form sich auch tatsidchlich auBert, ist jedem Beobachter
der heutigen Welt leicht ersichtlich.

Mit dieser Loslosung der Individuen ging nun auch
selbstverstandlich die der Verbédnde und Staaten Hand in
Hand. Aus dem christlichen Staate wurde der neutrale,
der ein Gebiet nach dem anderen: Wissenschaft, Schule,
Wohlfahrtspflege, der Kirche entzog und es zu seinen
eigenen machte. In der Folge stellten sich auch Politik,
Wirtschaftsleben und Kunst auf sich selbst und wehrten
jeden EinfluB christlicher Gesetze als unberechtigt ab.
Als Letztes zu allem kam dann die besonders von Rous-
seau eingeleitete Selbstbehauptung der Biirger dem Staate
gegeniiber, was spater folgerichtig zu dem Umsturz der
monarchischen Ordnung in Europa bis auf wenige Uber-
reste fithrte.

Wollen wir alles kurz zusammenfassen, so lieBe sich
die ganze Entwicklung vielleicht bezeichnen als Loslosung
von jeder Bindung durch gottgesetzte Autorititen zu-
gunsten des Individuums, Loslosung von jeder Ubernatur
zugunsten der reinen Natur, Loslosung von jeder Jenseits-
hoffnung zugunsten des Diesseitsgenusses, Loslosung von
jeder objektiven absoluten Wahrheit zugunsten des freien
Denkens und der subjektiven Meinung, Loslésung von
jedem absolut verpflichtenden Sittengesetz zugunsten der
Triebe, Loslosung von monarchischen Verbénden zu-
gunsten der Volksregierung.

* %




T PR e ¢ O

ML o s e o i A R S )

S e

In diese Bewegung hineingestellt, blieben die Katho-
liken selbstverstiandlich von Ansteckung nicht verschont.
Auch bei ihnen regt sich der Ichgeist und Freiheitsdrang,
der die kirchlichen Bande listig empfindet und sie ge-
lockert sehen mochte; der demokratische Zug, der bei der
Regierung der Kirche auch den Glaubigen, zumal den
Gebildeten unter ihnen, Anteil eingeriumt wissen will.
.Wo alle Monarchien®, heilit es, ,in Demokratien um-
gewandelt sind, warum soll da die Kirche allein eine Aus-
nahme bilden?“ Auch da gewahrt man stellenweise ein
Nachlassen der fritheren Sittenstrenge, ein Erkalten des
Glaubensgeistes, ein Erblassen der Jenseitshoffnung, eine
erschreckende Abnahme der sexuellen und Ehemoral. Auch
da sind Abtreibung, Ehebruch, gewollte Eheunfruchtbar-
keit, freie Liebe vor und neben der Ehe, Wiederverheiratung
Getrennter, Zivilehe alles andere als eine Seltenheit. Auch
da begegnen uns manche, denen die Religion nicht mehr
Gottes Sache, sondern Privatangelegenheit bedeutet, oder
die von Skeptizismus zernagt sind oder zur nur relativen
Wahrheit der katholischen Religion sich bekennen.

Zu allen Zeiten gab es nun wohl solche Mingel in
der Kirche, aber einmal ist heute das Ausmal} derselben
doch sehr groBl und dann - was weit schlimmer ist —
frither gab man all das Bose als bos und schlecht zu,
withrend so manche Heutigen, von der Lehre der Moderne
verfithrt, auch dem Glauben und Sittengesetz Wider-
streitendes als durchaus einwandfrei zu verteidigen suchen,
und anstatt sich den gegenteiligen Bestimmungen der
Kirche zu fiigen, die Kirche der Vergewaltigung anklagen.
»~Woher, fragt man, nimmt die Kirche das Recht, in unsere
Ehe hineinzureden, iiber Mode zu bestimmen, uns durch
Index verbotene Biicher vorzuenthalten, bei Volksabstim-
mungen, wie iiber den Entscheid der Fiirstenabfindung,
hestimmte Vorschriften zu erlassen?* Aus alledem ergibt
sich bei manchen eine recht miBmutige Stimmung gegen-
iiber der Kirche, die dann zur Vernachlassigung des kirch-
lichen Lebens, zur trotzigen Auflehnung oder auch wobl
gar zum Abfall fiihrt.



e R

L

Was ist demgegeniiber zu tun? Was die gewalttitigen
duBeren Verfolgungen der Kirche anbelangt, so heilt es,
thnen Proteste, Glaubensstarke und Gebet entgegen-
stellen. ,,Wer andere in Gefangenschaft fiihrt, wandert
selbst in Gefangenschaft; wer mit dem Schwerte totet,
soll selbst durch das Schwert umkommen. Hier heilt es
fiir die Heiligen Geduld und Glaube!* (Off 13, 10).

Was kénnen wir aber der inneren Aushéhlung der christ-
lichen Welt durch die neuzeitlichen Geistesstromungen und
Lebensbestimmungen entgegensetzen ? Manche sind der An-
sicht, die Kirche selbst miisse sich dndern. Sie habe ihre frii-
here welterobernde Kraft und ihre frithere fithrende Stellung
eingebiif3t, und das komme daher, weil sie zu sehr erstarrt
sei, zu sehr sich selbst von der modernen Kultur abge-
sondert, sich in ein Ghetto und Exil begraben habe, weil
sie sich ferner gegentiber den Elementen des Wahren und
Guten, die auch in anderen ,,Abzweigungen®, wie der dst-
lichen und anglikanischen Kirche, zutage treten, zu sehr
abschlieBe. Dadurch verliere sie den Einfluf auf AuBen-
stehende. Das IHeilmittel sei: daB die Kirche sich mehr
wieder mitten in das moderne Leben hineinbegebe, daf
sie das darin geborne Gute sich einverleibe, daf} sie auch
die anderen Religionen mehr beriicksichtige, daBl an Stelle
der abgeschlossenen Erziehung mehr eine weltférmige,
anstatt der konfessionellen Schule die Simultan- oder kon-
fessionslose Schule trete. Stimmen werden hier laut,
dhnlich wie zur Zeit des Hellenismus in Palastina. .,In
jenen Tagen traten aus Israel Sohne auf und iiberredeten -
viele und sagten: Lasset uns gehen und ein Biindnis:
schlieBen mit den Volkern, welche um uns sind, weil von
da an, als wir zuriicktraten von ihnen, uns viel Unheil
betroffen” (1 Makkabder 1, 12).

Um dem inneren Abflauen des kirchlichen IL.ebens
entgegenzutreten, befiirwortet man Hebung des Gottes-
dienstes, groflere Hervorkehrung der tristlichen Seiten des
religiosen Lebens, wie der Vatergiite Gottes und der
Gotteskindschaft, groflere Anteilnahme des Klerus an



S e

Wissenschaft, Kunst und Literatur, seine regere person-
liche Fithlungnahme mit gebildeten Kreisen und vor allem
starkeres Hervorleuchtenlassen des Charakters der Kirche
als Heils- und Mutterkirche, denn als Rechtskirche.
Darum sei dann auch mildere Handhabung der kirch-
lichen Leitung, der Zensur und des Index und groBeres
Wohlwollen auch.gegeniiber ihren irrenden und fehlenden
Gliedern notig. Sodann Aufréumen mit jeder Uberspan-
nung der Autoritiit, der Sucht mancher, die Kinder der
Kirche immer noch wie ganz kleine Kinder zu behandeln,
ihnen jede,.auch die bestgemeinte Kritik zu versagen.
Es wiirde zu weit fithren, auf alle diese Forderungen
hier im einzelnen einzugehen. DaB wir Priester alle Krafte
anzuspannen haben, um uns selbst zu heiligen, um den
Gottesdienst wiirdig zu gestalten, um die Predigt auf eine,
auch Gebildeten dienende Hohe zu bringen, ist gewil}
richtig. Aber ich sagte schon, stellenweise wisse man nicht,
was noch getan werden konne. DaB die Behandlung der
Glaubigen, dem hoheren Stand der Bildung und der ge-
wonnenen grofleren Selbstandigkeit entsprechend, heute
eine andere sein miisse als in vergangenen Zeiten, wird
man auch anerkennen. Wenn man auch nicht alles unter-
schreibt, was ein Begutachter in einem neu erschienenen
Buch?) in dieser Beziehung entwickelt, so kénnen manche
seiner Ausfiihrungen uns doch zu ernster Selbstpriifung
anregen, DaB man bislang stellenweise zu einseitig die
diisteren Seiten der Religion in den Vordergrund dréngte,
daB auch das Lichtvolle mehr hervorgehoben werden
miisse, legte mein Aufsatz ., Mehr Vertrauen® im letzlen
Heft dieser Zeitschrift dar. Vollstandig fern liegt es also,
alle Besserungsvorschlige sofort an der Schwelle abweisen
zu wollen. Im Gegenteil, wir kénnen sie nur begriflen;
denn wer mochte nicht, dall unsere ganze priesterliche
Titigkeit moglichst dem Ideal entspreche, um die Wirk-
samkeit der Kirche um so segensreicher zu gestalten?
Aber alle Reform hat auch ihre Grenzen. Die mon-
anclnsche Velfassung ist der Kirche von Christus selbst

1) Das Alter der Kirche, Bd. 5, Verlag Lambert Schueider, S, 143 ff.



A

gegeben. Ebenso ihr Lehramt, Hirtenamt und Priester-
amt. Daran 148t sich also nicht riitteln. Festzuhalten aber
bleibt wohl, daB} nicht jeder Priester schon eine Vollmacht
und eine Unfehlbarkeit wie der Papst fiir sich bean-
spruchen kann und sich darum vor Autorititsiiberschrei-
tungen hiiten mul}. Festzuhalten ist auch durchaus an
dem Dogma, an dem communis consensus der ganzen
Kirche, an der Form der Sakramente, wie sie wiederum
Christus gegeben hat. Festzuhalten ist weiter, daB die
theologische Wissenschaft, mag sie auch alle neuzeitlichen
Hilfsmittel zu Rate ziehen, ihre Eigenart als Offenbarungs-
wissenschaft — sagen wir besser, als auf der Offenbarung
fuBende und die Offenbarung entwickelnde Wissenschaft
— betrachten und darum sich an den locis theologicis
orientieren und aus ihnen in erster Linie schopfen muB.
Als philosophische Hilfe wird ihr die philosophia perennis
dienen, wie ja auch Leo XIII. sie besonders auf den
~ heiligen Thomas hinwies. Wohl wird, zumal von Laien,
ofters der Wunsch ausgesprochen, die kirchliche Wissen-
schaft moge anstatt der ., veralteten® Scholastik doch eine
Verméhlung mit der neuen Philosophie eingehen. Aber
einmal ist die Scholastik weit entfernt, veraltet zu sein,
wenigstens in ihren IHauptziigen noch immer voll und
ganz auf der Hohe. Viele Angriffe auf sie erfolgen nur,.
wie selbst Alban Stolz von sich spater gestand, aus ihrer
volligen Unkenntnis. Auffallend ist ja auch, wie zahlreiche
nichtkatholische Universitatsprofessoren langst ihr Vor-
urteil gegen die Scholastik abgelegt und es in Hoch-
schiatzung verwandelt haben.

Und dann: welche von den modernen Philosophien
soll die Kirche sich zu eigen machen? Man sagt, in der
altromischen Welt sei die Kirche doch die Verbindung
mit der damaligen Philosophie eingegangen, warum nicht
heute? Man verkennt die Sachlage. Damals stand der
Aristotelismus und Platonismus in Bliite, zwei Systeme,
die auf einer gegenstandlichen, realen Wahrheit aufbauten.
Die moderne Philosophie hat dagegen zum gréBten Teil
entweder den Zweifel zur Grundlage, oder den Phino-



R WP P P AP TR Ty WP SRS e ¥ WU, N e ey WY Y e

Ao lea i o

S s

menalismus eines Kant und seiner Nachbeter, oder den
falschen Idealismus eines Hegel, Schopenhauer u. a. Die
ganze Einstellung ist von Grund auf eine andere, der
kirchlichen Wahrheit vollkommen entgegenstehende. Mag
man also auch einzelne Bausteine verwerten konnen, das
Ganze kann unmoglich als Stiitzpunkt dienen.

Verlangt man von der Kirche ferner eine groBere
Anteilnahme an der profanen Kultur, an Wissenschaft,
Kunst und Literatur, so hat sich die Kirche dem nie
verschlossen. Sind wir Katholiken Deutschlands da im
Riickstand, so liegt es zum grofien Teil an der Sakulari-
sation und an der darauf folgenden systematischen Fern-
haltung von Katholiken aus allen Stellen, die der Ent-
faltung der Kultur dienen konnten. Oder will man das
mangelnde Interesse der Katholiken fir die weltliche
Kultur und dafiir wieder eine zu ausschlieBlich jenseits
gerichtete Erziehung verantwortlich machen? Wiederum
mag in solcher Vorhaltung ein wahrer Kern geborgen sein.
Da heit es eben hier berichtigend einzugreifen. So ge-
bietet der can. 1113 des Kirchenrechtes den Eltern, auch
fiir eine entsprechende biirgerliche Erziehung zu sorgen.
Aber 148t sich beides nicht in gleicher Weise erzielen, da
hilt wohl jeder, dem es ernst um die Seelen zu tun ist,
eine Einseitigkeit der religivsen und jenseitige Einstellung
fiir hesser, als eine ausgesprochene Diesseitsrichtung mit
wenig religicsem Sinn. Und daB die irdische Kultur be-
sonders fordernd auf die Religiositit wirkt, ist nicht
immer der Fall. Man denke nur an die hochentwickelte
Renaissancezeit! An das 15. Jahrhundert in Deutschland!
So gewiB Christus die Erdenkultur nicht verwirft, so
redet er doch von ihr sehr wenig. Nicht miide aber wird
er, das Reich Gottes, die religiose Kultur und die Bildung
der Seele fiir das ewige Leben in den Mittelpunkt alles
Strebens zu riicken. Ahnlich taten es die Apostel in ihren
Briefen. ;

~ AuBerst bedenklich aber erscheint der Vorschlag, um
fiir Katholiken besseren Anschluf an die ganze Kultur
zu erreichen, sie nicht in konfessionellen, sondern in



EASE L e

gemischten Schulen zu erziehen. Der oben erwihnte Kanon
schreibt den Eltern die strenge Pflicht zu, fiir eine reli-
giose Erziehung ihrer Kinder zu sorgen, eine Pflicht, die
in anderen Kanones (1372, § 1; 1335) noch genauer auf
den christlichen Unterricht ausgedehnt wird. Deshalb wird
es auch als siindhaft betrachtet, die Kinder in atheistische,
nichtkatholische, neutrale oder gemischte Schulen zu
senden. Nur wo keine katholischen Schulen vorhanden
sind, soll der Bischof nach den Normen des Heiligen
Stuhles entscheiden, in welchen Fillen der Besuch solcher
Schulen gestattet sei (can. 1374). Unstreitig also steht das
kirchliche Lehramt auf Seite der konfessionellen Schule.
Und nirgendwo ist diese Einstellung auf die Volksschule
beschrankt. Auch fiir die Mittelschule bleibt der ange-
fithrte Grund christlicher Erziehung doch bestehen. In.
etwa ist dafiir an manchen neutralen Schulen durch An-
stellung eines katholischen Religionslehrers zwar gesorgt;
aber jeder dieser weill doch wohl aus Erfahrung, wie oft
in den anderen, von Andersdenkenden oder Ungldubigen
erteilten Fiachern niedergerissen wird, was er mithsam
aufbaute, oder wie da doch eine ganz andere Geistes-
richtung eindringt, die das noch schwache katholische
_Empfinden und Denken gefdhrdet. Mehr als einmal ist
von Alt-Akademikern geklagt worden, dafl die ganze Luft
so mancher Gymnasien bei ihnen reges katholisches Be-
wulltsein nicht habe aufkommen lassen.

Will man einwenden, die konfessionelle Mittelschule
zwinge die Katholiken in ein Ghetto, so diirfte ein Hin-
weis auf die groBlen katholischen Universitaten des Mittel-
alters, auf die vielen von Ordensleuten geleiteten Kol-
legien des 16. und 17. Jahrhunderts, auf die noch jetzt
bestehenden katholischen Universitdten von Lille, Lowen,
Freiburg in der Schweiz, Washington, Beirut, Neuyork
oder auf die von Ordensleuten noch heute geleiteten Mittel-
schulen geniigend dartun, dafl die Gefahr des Ghetto tat-
séchlich gar wenig vorhanden ist.

Noch unverstiandiger ist ein anderer Vorwand, den
man gegen die konfessionelle Mittelschule vorbringt. Die



aiie e g b

Sl T

Schule mache es nicht, es komme auf die Personlichkeit
des Lehrers an. Das ist gewiB richtig, aber besagt es etwas
gegen “den Nutzen der konfessionell-katholischen Mittel-
schule? Ist denn Aussicht, daB die neutrale oder ge-
mischte Schule eine grofere Fiille von guten, tiel christ-
lichen Lehrpersonlichkeiten aufzuweisen hat als eine kon-
fessionelle? Merkwiirdige Logik! Weil es auf die Lehrer-
personlichkeit ankommt, brauche ich keinen Lehrkérper
von ausschlieBlich katholischen eifrigen Lehrern! Auch
andersdenkende Pidagogen haben allméhlich einsehen
gelernt, daB mit aller Verschwommenheil nicht gedient
ist, daB vielmehr echte Charakterbildung nur aufl dem
Boden einer einheitlichen klaren Weltanschauung auf-
gebaut werden kann. Wir besitzen eine solche wie kein
anderer — bedauerlich, daB sogar Katholiken uns hem-
men wollen, sie insihrer ganzen Kraft der Jugend zu-
zuwenden!

E 3

Alle zuletzt angegebenen Wege fiithren nicht zum
Ziel. Beniitzen wir aber auch die zuerst besprochenen, so
kommen wir auch. damit allein noch nicht zum Ziel.
Auffallend! Die Mehrzahl der heutigen Reformer weill nur
von Mingeln und Reform der Kirche zu erzéihlen; man
konnte aber doch die Gegenfrage stellen: Ist denn bei.
euch selbst alles in Ordnung? Gibt es bei euch nichts zu
reformieren ? An aller Verdrgerung, aller religiosen Lauheit,
Kirchenmiidigkeit soll immer durchaus die Kirche schuld
sein, daB aber viel, wohl die meiste Schuld in den heutigen
Menschen selbst liegt, daran scheint kaum jemand zu
denken. Und doch sagt Christus bereits in der Parabel
vom Simann, daB es nicht am Sdmann und nicht am
Samenkorn, sondern am schlecht bereiteten Boden liegt,
wenn nicht iiberall die entsprechende Frucht erzielt wird.
Ebenso bezeichnend sind seine Worte: ,.Meine Lehre habe
ich nicht aus mir, sondern von dem, der mich gesandt
hat. Wer dessen Willen tun will, wird inne werden, ob
meine Lehre von Gott kommt, oder ob ich aus mir selbst



slger L B e

rede” (Jo 7, 16. 17). ,,Wenn ich also die Wahrheit rede,
warum glaubt ihr mir nicht? Wer aus Gott ist, hort Gottes
Worte; ihr hort sie nicht, weil ihr nicht aus Gott seid*
(Jo 8, 46. 47). Ahnlich sagt schon Jesus Sirach: , Wer
dem Gesetze nachstrebt, erhilt die Fiille desselben, und
wer arglistig handelt, dem gereichet selbes zum Falle®
(Sir 32, 19). Uberall wird hier betont, dafl ungiinstige
Herzensverfassung bei so manchem Ansto8 an der Kirche
mitwirkt oder sogar entscheidend ist. Will man die heutige
Welt davon freisprechen? Oder trifft nicht auf sic viel-
leicht das Wort des heiligen Paulus zu: ,Denn es kommt
die Zeit, da man die gesunde Lehre unertriiglich findet
und aus Verlangen nach Ohrenkitzel nach eigenem Sinn
sich Lehrer iiber Lehrer verschafft. Von der Wahrheit
wird man das Ohr abwenden und sich Fabeleien zu-
wenden® (2 Tim 4, 3. 4). Was bleibt solchen gegeniiber
zu tun? Alles nach ihrem Sinn umgestalten ? ,,Verkiindige
das Wort, tritt auf, ob gelegen oder ungelegen, weise
zurecht, tadle, ermahne mit aller Geduld und Lehr-
weiéheit“ (2 Tim 4, 2)! ,,Du aber sei besonnen in allem,
trage deine Biirde, erfiille deinen Beruf als Verkiinder
des Evangeliums und verwalte dein Amt in vollkommener
Weise“ (2 Tim 4, 5).

Wie echte Reform sich auswirken soll, das hatl in
vortrefflicher Weise Pastor in seinem Buche: ,,Katholische
Reformation®?) dargestellt. Ignatius von Loyola, Teresa
von Jesus, Filippo Neri, Carlo Borromeo schreiten da
nacheinander in ihrer hohen Gestalt voriiber. Alle trugen
Grofies zur Wiedergeburt der damaligen und spéateren
Welt bei. Alle verlegten sich nicht zuerst auf Hebung der
Kultur, sondern auf Erneuerung des inneren Geistes. Alle
begannen nach dem Worte Christi: ,,Fiir sie weihe ich
- mich, damit sie in Wahrheit geweiht seien” (Jo 17, 19),
mit ihrer Selbstheiligung. Und wie ernst wurde diese
genommen! Wieviel Gebet, Abtdtungen, Strengheiten!
Welch ein Gegensatz zu der Pracht- und GenufBliebe der
damaligen Renaissancemenschen! Auch so vieler Kirchen-

Yy Herder, Freiburg i. Br. 1924.



SR e

fiirsten! Carlo Borromeo ward wegen seiner Gegensitz-
lichkeit zu den andern Pralaten in Rom ja geradezu
verschrien!

Mit der Selbstheiligung verbanden alle dann die regste
Tatigkeit fiir die Heiligung der Mitwelt: Ignatius durch
seinen Orden, Teresa durch ihr groBes Reformwerk, Filippo
Neri durch seine Oratorien, Carlo Borromeo durch seine
hervorragende Tatigkeit als Bischof, durch seine Erlasse,
seine Synode, seine Visitationen, seine Griindung von
Priesterseminarien, Volksschulen u. a. Alle folgten dem
Worte Pauli: arma nostrae militiae non carnalia sunt, sed
potentia a Deo. Dabei doch wieder welch weise Anwen-
dung auch der von der Vorsehung gegebenen weltlichen
Mittel! Alle stiitzten sich weiter ganz auf die Kirche,
wirkten im Geist und in vélliger Unterordnung unter die
Kirche, und trotzdem blieben ihnen allen Konflikte mit
kirchlichen Organen nicht erspart, ja, ihre Werke wurden
sogar stellenweise lahmgelegt. Sie machten in solchen
Fallen ihre Rechte geltend, beniitzten alle ihnen gestat-
teten Handhaben, sich zu verteidigen und ihre Unter-
nehmungen zu retten, aber niemals fiel es ihnen ein, in
Entriistung aufzutrumpfen, sich in Arger und Trotz ein-
zuspinnen, oder gar der Kirche den Riicken zu wenden.
GemiB dem Grundsatz des Jeremias: ,,Gut ist es, schwei-
gend auf die Hilfe des Herrn zu hoffen” (Kl 3, 26), harrten
auch sie aus in Geduld, und die Hilfe des Herrn liel3 nicht
auf sich warten. Gelauterter, heiliger, mit neuem Segen
bedacht, gingen alle aus der Priifung hervor, und ihre
Werke nahmen einen neuen, herrlichen Aufschwung.
Ahnlich wie sie handelten ein Dominikus, da man seine
erste Ordenssatzung verwarf, ein Johannes vom Kreuz,
da man ihn wegen seiner Reform verketzerte und ein-
kerkerte, eine Jeanne d’Are, da man sie sogar zum Feuer-
tod wverurteilte. — Man bessere an der Kirche, so viel
man will, Menschlichkeiten werden sich nie ganz ver-
meiden lassen. Gott beniitzt auch diese, wie wir an den
genannten Heiligen sahen, zu seinen hohen Pldnen. Mullte
doch auch sein Sohn nicht etwa nur durch rechtsbegriindete



R e

Verwicklungen hindurch, sondern auch Unrecht geduldig
leiden; und damit gab er dem Christentum eine neue
Note. Nur Verschuldetes leiden, erkennt auch der Heide
als zu Recht bestehend an, aber Unrecht, wirkliches oder
scheinbares, gelassen hinnehmen — das soll dem Christen,
zumal dem zu Hohem berufenen Christen, den Weg zur
Grofle bereiten. Wohl dem, der Gottes Absicht erkennt
und darauf eingeht! . Selig der Mann, der die Priifung
besteht! Hat er sich bewihrt, so wird er die Krone des
Lebens empfangen, die Gott denen verheilen hat, die
ihn-lieben® (Jak 1, 12).

Die Eigentumslefre des Uiktor Cathtein.

Yon Viktor Cathrein 'S. J.

Unter obigem Titel bringt die Zeitschrift ,,Neue Ord-
nung (Septemberheft 1927) einen von Dr Karl Lugmayer

verfaidten Artikel voll von heftigen Angriffen gegen den

zweiten Band meiner ,Moralphilosophie” (6. Aufl. 1924,
Vier-Quellen-Verlag in Leipzig). Um zu verhindern, daf3
ganz schiefe Ideen in weitere Kreise dringen, sehe ich
mich zu einigen Gegenbemerkungen veranlaBt.?) :

Was Dr Lugmayer gegen den zweiten Band der
Moralphilosophie im allgemeinen vorbringt, ist kaum der
Widerlegung wert. Ich teile die besondere oder ange-
wandte Moralphilosophie in zwei Abschnitte: in die Lehre
von den individuellen Pflichten und Rechten des Menschen
und die Lehre von den gesellschaftlichen Pflichten und
Rechten. Dazu bemerkt Lugmayer, der Ausdruck ,indi-
viduell-sei iiberfliissig und verwirrend, denn alle Pflichten
seien individuell, jeder Mensch habe sie. Aber es handelt
sich gar nicht um die Frage, wer verpflichtet sei. Da3 Gott
jedem Menschen das natiirliche Sittengesetz ins Herz ge-
schrieben habe und jeder Mensch verpflichtet sei, dieses
Gesetz zu beobachten, habe ich schon im ersten Band
der Moralphilosophie eingehend dargetan. Jetzt kommt
die Frage, welche einzelne Pflichten hat jeder einzelne
Mensch und gegen wen? Ich betrachte den Menschen
zuerst als individuelle Person in seinem Verhaltnis zu Gott,

1) Eine Charakteristik der Richtung des Herrn Dr Lugmayer gab
im vorigen Hefte dieser Zeitschrift P. Biederlack S. J. in dem Artikel:
,,Die sogenannte ,neue Wiener Richtung’ in der Sozialpolitik.*



