ey

Siindenstrafen, verleiht der Seele Gnaden, Tugenden und iiber-
natiirliche Gaben. Diese Wirkungen bringt sie sicher hervor bei
Kindern. Aber wer getauft wird, incorporatur in Ecclesiam Del,
und damit iibernimmt er auch alle Pflichten eines Christen:
er mu@ christlich leben. Hat Rebekka von dieser Pflicht gewuBt
und dementsprechend die Intention gehabt, ein christliches
Leben zu fithren? Es ist wohl nicht notig, daB sie clare und
ganz im einzelnen die Pflichten erkennen mufte, die ihr durch
die Taufe auferlegt wurden. Eine cognitio confusa diirfte ge-
niigen. So ist es ja auch beim Empfang des Subdiakonats nicht
notig, dall der Weihekandidat explicite an den damit zu iiber-
nehmenden Zaolibat denkt. Er will Subdiakon werden und damit
sich auch allem unterwerfen, was dieser Ordo von ihm verlangt,
also Breviergebet und Zolibat. Wenn also Rebekka klar er-
kannte, dal} die Taufe gleichermaBen das Tor ist, um ,in den
Himmel zu kommen®, daB aufler der Kirche kein Heil ist, dann
hatte sie implicite auch die Absicht, christlich zu leben, wenn
sie im Augenblick der Taufe auch explicife nicht erkannte,
welche Pflichten sie damit iihernahm. Anders aber, wenn Re-
bekka die Taufe nur fiir eine rein duBere Zeremonie hielt, die
ihr keine weiteren Pflichten auflegte. Dann mu8 man urteilen,
daf} sie tiberhaupt nicht beabsichtigte, die christliche Taufe zu
empfangen; denn in diesem Falle hielt sie die Taufe fiir etwas,
was sich mit ihrem jiidischen Bekenntnis ganz gut vertrage,
sic. wollte zwar getauft werden, aber doch Jiidin bleiben. Uber
ihre Intention beim Empfange der Taufe kann nur sie selber
Auskunft geben. Und solange dies nicht geschieht, wird man
sich weder absolut fiir die Giiltigkeit noch absolut fir die
Ungiiltigkeit derselben entscheiden konnen. Baptismus est
dubius. Seit diesem Vorfall sind gut 20 Jahre vergangen. Re-
hekka adhuc judaizat. Sie hat bisher noch keine Hinneigung
zur christlichen Religion gezeigt. Sollte sie aber einmal durch
die Gnade Gottes zum wahren ‘Glauben gefiihrt werden, dann
wird wohl Rom das letzte Wort in dieser Frage betreffs Giiltig-
lkeit oder Ungiiltigkeit der gespendeten Taufe zu sprechen
haben. Die Entscheidung diirfte dann lauten: iteretur baptis-
mus sub condicione.

Der vorliegende Kasus mage Religionslehrern und Kate-
cheten zeigen, wie groBe Vorsicht bei Behandlung der Not-
taufe im Religionsunterricht geboten ist, wie genau der ,Not-
fall* umschrieben sein mufl, und wie eindringlich die Kinder
zu ermahnen sind, dall extra casum verae necessntath niemals
¢in Laie die Taufe spenden darf.

-Abtei Maria Laach. P. Maternus Wolff 0. S. B.

II. (Ordnung einer ungiiltigen Mischehe auf dem Sterbe-
hette.) Ein Kaplan in einer Grofistadt wird zu einer schwer-



— 570 —

kranken Katholikin gerufen, um ihr die Sterbesakramente zu
spenden. In der Beicht erfahrt er nun, dafl die Ehe ungiiltig sei.
Bei Eingehung derselben wollte namlich der Mann nicht die
verlangten Biirgschaften leisten. Deshalb haben sich die beiden
nur biurgerlich trauen lassen. Da die Ehe aber erst nach dem
Erscheinen des Kodex geschlossen wurde, ist sie sicher un-
giiltig. Bei Erkenntnis dieser Sachlage ist der Kaplan zuerst
ganz ratlos. Was tun? Die Beicht unterbrechen oder sie voll-
enden lassen und dann die Absolution erteilen? Was aber
beginnen, wenn der protestantische Ehegatte sich auch jetzt
noch weigert, die Biirgschaften zu leisten ? Wie vorgehen, wenn
er — was allerdings nicht sehr wahrscheinlich ist — die Biirg-
schaften leistet? Die Ungiiltigkeit der Ehe ist ja am Orte
unbekannt. Werden sich da die beiden vermeintlichen Ehegalten
dazu herbeilassen, die Sache dadurch bekannt zu machen, dall
sie diec Ehe vor zwei Zeugen schlieBen? Da taucht vor dem
Geiste des Kaplans aus lingst vergessenem Schulwissen ein
Axiom auf, das er oft aus dem Munde seines Professors in der
Pastoral gehoért hat, der Grundsatz n&mlich: in extremis ex-
trema sunt tentanda. Diesen Gedanken betrachtet der Kaplan
fast als einen iibernatiirlichen Fingerzeig. Er erklart also der
Kranken in der Beicht, dafl die Ordnung ihrer Ehe fast un-
moglich gewesen wiare, wenn sie gesund geblieben wire. Aber
bei Todesgefahr héatten die Priester alle Vollmachten. Von
diesen seinen unumschrinkten Vollmachten wolle er jetzt auch
Gebrauch machen. Hierauf erteilt er in foro sacramentali dic
sanatio in radice, hort die Beicht zu Ende und spendet die
iibrigen Sakramente. Nachher kehrt er in freudig gehobener
Stimmung nach Hause zuriick, weil es ihm gliickte, alles so
- schén und so leicht in Ordnung zu bringen. Als er aber nach-
tréglich die Sache ruhig iiberlegt, kommen ihm doch Bedenken,
ob er in allem auch so ganz richtig gehandelt habe.

Der Kaplan hat zunéchst geirrf, als er meinte, in Todes-
gefahr die sanatio in radice erteilen zu Kénnen. Allerdings kann
man manchmal den Ausdruck horen: in Todesgefahr konnen
wir alles. Diese Redewendung veranschaulicht zwar sehr deut-
lich die grolen Vollmachten, die in Todesgefahr jeder Priester
hat beziiglich der Absolution von Siinden und Zensuren. In
anderen Fillen mufl man aber bei Anwendung dieses Grund-
satzes sehr vorsichtig sein. So haben wir z. B. auch in Todes-
gefahr nicht die Vollmacht, von allen kirchlichen Ehehinder-
nissen zu dispensieren. Von der Vollmacht aber, die sanatio in
radice zu erteilen, ist nirgends die Rede. Nicht einmal die
Didzesanbischofe haben vom allgemeinen Recht die Vollmacht,
die sanatio in radice zu erteilen. Kraft eines besonderen Indultes
erhalten dieselben allerdings manchmal diese Vollmacht, und



— 571 —

zwar nichl nur fir die Todesgefahr, sondern auch fiir andere
Fille. Der Kaplan aber besall durchaus nicht diese Vollmacht;
er konnte sie deshalb auch nicht einmal ,in extremis” anwenden.
DDie Ehe, welche er in Ordnung bringen wollte, ist nach wie vor
ungiiltig.

Wie der Kaplan aber nun tatséchlich hatte vorgehen sollen,
lafit sich nicht so einfach sagen; es hiingt dabei zu viel von den
ndheren Umstanden ab. ;

Am einfachsten wire die Erledigung der Angelegenheit
gewesen, wenn die Gefahr bestanden hdtle, daf3 die Frau jeden
Augenblick sterbe. In einer derartigen kritischen Lage wird man
gewohnlich nicht viel anderes tun koénnen, als die Kranke zu
bitten, dall sie gestatte, nachher anderen Mitteilung davon
machen zu diirfen, dal3 sie ihren Schritt bereue, hierauf kurz
mit ihr Reue erwecken und ihr die Absolution erteilen.

Schwieriger wird das Vorgehen, wenn noch Zeil ist, die Ehe-
angelegenheit in Ordnung zu bringen. Weil man da nicht zum
voraus wissen kann, wie die Sache sich weiter entwickle und
wie sich die Frau zu dieser Entwicklung stelle, erkldre man der
Frau, dall man vorerst die Beicht unterbrechen miisse, um ihre -
Iiheangelegenheit mit ihrem Einverstindnis auferhalb der
Beicht in Ordnung zu bringen.

Ist der andere Eheteil zur Leistung der Kautionen bereil,
dann 1Bt sich die Sache verhaltnismaBig leicht ordnen, wenn
man sich zunédchst einmal dariiber klar geworden ist, welche
Vollmachten man fiir diesen Fall habe.l) Unter diesen Voll-
machten befindet sich auch nach can. 1044, bezw. can. 1043
die Fakultat, von der Form zu dispensieren, wenn entsprechend
schwerwiegende Griinde vorhanden sind, z. B. Vermeidung
von Argernis oder von grofler Beschimung der beiden vermeint-
lichen Ehegatten. _

Viel schwieriger aber wird die Lage, wenn der prolestantische
Eheteil sich weigert, die Biirgschaften zu leisten.

VerhéltnismaBig einfach wird allerdings die Erledigung- der
Angelegenheit fiir den Seelsorger, wenn noch hinreichend Zeit
ist, sich an den Ortsordinarius zu wenden. Denn in  diesem
Falle hat ja — wie can. 1044 betont — der Seelsorger keine
besonderen Vollmachten. Es bleibt ihm nichts anderes iibrig,
als dem Bischof die ganze Angelegenheit ausfiihrlich auseinander-
zuselzen. Besonders beachte der Seelsorger dabei, ob nicht trolz
der Weigerung des protestantischen Teiles den Forderungen des

1) Néheres hieriiber vgl. in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1927, S. 771 ff.
Dabei ist noch nachzutragen, dafl die daselbst vertretene Ansicht, man
kinne in- Todesgefahr von den Zensuren nur in foro interno absolvieren,
nachtraglich durch eine authentische Entscheidung der Interpretations-
kommission bestdtigt wurde (A. A. S. 1928, XX, p. 61).



— B72 —

gottlichen Rechtes Gentige geschehen sei. (Naheres dariiber
siehe etwas weiter unten.)

Ganz anders wird die Lage, wenn man bei der Weigerung
des protestantischen Teiles, die Biirgschaften zu leisten, sich
nicht mehr an den Ortsordinarius wenden kann, sondern selbs/
die Sache in Ordnung bringen muj.

- Kann man sich in Todesgefahr nicht mehr an den Orls-
ordinarius wenden, dann hat man nach can. 1044 jene Dispens-
vollmachten, welche can. 1043 dem Ortsordinarius verleiht.
Unter diesen Vollmachten befindet sich auch die Fakultat, vor:
Hindernis der Bekenntnisverschiedenheit zu dispensieren, aber
nur unter der Voraussetzung, dafi die Kaulionen geleistet sind
Leistet der protestantische Teil diese Kautionen nicht, so wire
es in den allermeisten Fillen das Beste, wenn man die Kranke
veranlassen konnte, sich von ihrem Manne zu trennen. Abe:
so einfach ist die Sache nicht. Wahrend der Krankheit wird sic
wohl kaum das Haus verlasssen kénnen, den Mann wird ma:
fiir gewohnlich auch nicht aus dem Hause entfernen kénnen
Selbst fiir den Fall, dafl die Kranke wieder gesund wird, isl
es fiir sie nicht leicht, sich von ihrem bisherigen Manne zu
trennen, da sie ja vor dem Staate als seine Frau gilt. Manchma!
konnen auch die Verhaltnisse so liegen, dafl man schon zum
voraus sicher ist, die Frau werde selbst auf dem Todesbet:
nicht das eindeutige Versprechen geben, den protestantischens
Teil nicht mehr als Ehegatten zu betrachten und sich so bald
als moglich von ihm zu trennen. Besteht da iiberhaupt noch
irgend eine Aussicht, helfen zu kénnen? Vor allem wird man
selbstverstidndlich noch einmal alles aufbieten, um den pro-
testantischen Teil zu veranlassen, seine sterbende Frau doch
aus ihren Gewissensqualen zu retten. Was aber tun, wenn der
Mann hartnéckig bleibt, und die Frau sich trotzdem nicht von
ihm trennen will, wegen besonderer Umstinde sich vielleicht
auch kaum von ihm trennen kann? Wird man jetzt die Frau
hoffnungslos ihrem Schicksal iiberlassen? Noch nicht,

Zunéchst kann sich noch ein Ausweg finden, wenn dic
niaheren Umsténde so beschaffen sind, daB die Forderungen de:
giittlichen Rechfes erfiillt sind. Es wire nimlich moglich, dall
der Mann seiner Frau voéllige Freiheit 146t in religiosen Dingen:
Kinder aber sind keine da und sicher auch nicht mehr zu er-
warten. Unter diesen Voraussetzungen ist die Ehe eigentlich
nur noch durch das Kirchenrecht verboten. Dasselbe gibt aller-
dings auch unter diesen Umstidnden niemandem die ausdriick-
liche Erlaubnis, vom Hindernis der Bekenntnisverschiedenheil
zu dispensieren, wenn die Biirgschaften nicht geleistet sind.
Allerdings wiirde in solch duBerster Not, wenn zudem der Ein-
gehung der Ehe nur das Kirchenrecht entgegensteht, nach der



— 973 —

Ansicht der Autoren der Apostolische Stukl kein Bedenken
‘ragen, von dem rein Kirchenrechtlichen Hindernis zu dispen-
sicren. Nun kann aber nach can. 81 ein Ordinarius auch ohne
besondere Vollmachten von allgemeinen Kirchengesetzen  dis-
pensieren, wenn man sich nicht mehr nach Rom wenden kann,
die Gefahr eines grofien Schadens im Verzug ist, und es sich
um eine Dispens handelt, welche der Apostolische Stuhl zu
sewiihren pflegt. Da diese Voraussetzungen hier zutreffen, so
nilt es Vermeersch fiir wahrscheinlicher (probabilius), dall der
Ortsordinarius unter diesen Umstinden auf Grund von can. 81
dispensieren konne, auch wenn die Biirgschaften nicht geleistet
wurden.t) (Oft werden allerdings die Bischofe auf einfachere -
Weise helfen konnen, indem sie kraft der Quinquennalfakul-
liten die sanatio in radice erteilen.) Doch an den Ordinarius
tann man sich nicht mehr wenden. Kann da nicht auch der
Seelsorger auf #dhnliche Weise dispensieren wie der Ortsordi-
narius? Durchaus nicht! Denn can. 1044 verleiht in einem
:olchen Falle dem Seelsorger wohl die Dispensvollmachten,
velche der Ortsordinarius kraft des can. 1043 hat, nicht aber
lie Vollmachten, welehe er kraft des can. 81 hat. Trotzdem
iber fehlt es nicht an Autoren, die in einem solchen Falle auch
dem gewdhnlichen Seelsorger die Vollmacht zuerkennen, vom
ilindernis der Bekenntnis- oder der Religionsverschiedenheit
zu dispensieren, aber nur in Todesgefahr?) und nur, wenn kein
anderer Ausweg mehr moglich ist, sowie nur, wenn keine Gefahr
/lir den Glauben des katholischen Teiles oder der Kinder zu fiirchten
'sf. Eine solche Ansicht vertritt z. B. Schifer.?) Nach Génicot?)
st es eine Streitfrage, ob die Dispens giiltig sei, wenn sie ohne
; cistung der Kautelen gegeben wiirde, vorausgesetzt, dal es

ich um die Konvalidation eines matrimonium attentatum
&.nndle. Hilling schreibt: ,Soweit diese Biirgschaften das gott-
tiche Reeht betreffen, miissen sie unbedingt erfiillt werden.
'b sonst eventuell davon abgesehen werden kann, ist strittig. “®)
vach Vidal®) ist es nicht sicher, daf} eine solche Dispens giiltig

1) Vermeersch, Theol. Moralis I1I2, n. 759. 2
%) Auferhalb der Todesgefahr halten alle Autoren eine derartige Dis-
pens fir ungliltig auf Grund einer Entscheidung vom 21. Juni 1912 (A.
. 5. 1V, p. 443). Weil man nimlich nach can. 6 das neue Recht, soweit
s mit dem alten iibereinstimmt, nach dem alten Recht erkliren muf,
gilt diese Entscheidung auch noch jetzt. Weil sich diese Entscheidung
ber nur auf einen Fall auferhalb der Todesgefahr bezieht, und nach can. 11
ur diejenigen Gesetze irritierend sind, bei denen es ausdriicklich oder
:quivalenter gesagt wird, so scheint aus der genannten Entscheidung
hL notwendig zu folgen, daB auch eine derartige in Todesgefahr erteilte
ispens ungiltig sei.
% P. Tim. Schdifer, Das Eherecht®?, S. 147.
%) Génicot, Instit. Theol. Moralis II8, n. 493.
%) Hilling, Das Eherecht, S. 65, Anmerkung.
%) Wernz-Vidal, Jus Matrimoniale, p. 497.



S

- ist. Cappello?) ist der Ansicht, daf eine solche Dispens in Todes-
gefahr nach der wahrscheinlicheren Ansicht (probabilius) giiltig
sei, und dal} man sie auch gewahren diirfe, wenn man auf keine
andere Weise mehr fiir das Seelenheil der Sterbenden sorgen
oder die Legitimation der Kinder erreichen konne.2) In duBerster
Not darf man sicher der Ansicht Cappellos folgen. Selbstver-
stdndlich muB8 der katholische Teil die in can. 1061, $ 1 von
ihm geforderfen Biirgschaften leisten, namlich versprechen,
dafiir zu sorgen, daf alle, Kinder nur katholisch getauft und
erzogen werden. —— Zur Vermeidung von MiBverstindnissen
sei aber noch einmal darauf hingewiesen, daB bei all diescn
- Erdrterungen vorausgesetzt war, daf den Anforderungen des
gottlichen Rechtes Geniige geschehen sei, daB also fiir den
Glauben des katholischen Teiles und der Kinder keine ernsten
Gefahren bestehen.

Am schwierigsten wird die Lage, wenn den Anforderungen
des gitilichen Rechtes nichl Geniige geschehen ist, wenn z. B. noch
kleine Kinder da sind oder noch andere Kinder Z1 erwarten
sind, und der Mann nicht zu bewegen ist, dieselben katholisch
zu erziehen. .

Vielleicht wird hier sogar mancher von vernherein sagen:
wenn in dieser Lage die Frau sich von ihrem Manne nicht trennt,
dann ist ihr nicht mehr zu helfen, weil man eben niemandem
die Verletzung eines gottlichen Gebotes erlauben darf. Hierauf
ist zu antworten, daB der angefiihrte Grund zwar iiber allen
Zweifel erhaben ist, daf aber die daraus gezogene Folgerung
zu weit geht. Wenn man némlich auch niemals einem anderen
etwas erlauben kann, was Golt verboten hat, so ist doch aus
der Moral allgemein bekannt, dal man manchmal zur Uber-
tretung eines Gebotes maleriell mifwirken kann, ja sogar jeman-
den um etwas bitten darf, das er voraussichtlich micht ohne
Stinde leisten wird, obwohl er es ohne Siinde leisten konnte.
So kann es auch aus besonders schwerwiegenden Griinden ge-
stattet sein, mit einem o6ffentlichen Siinder eine Ehe einzu-
* gehen, trotzdem bekannt ist, daBl derselbe das Ehesakrament
unwiirdig empfange und unwiirdig spende. Eine derartige
materielle Mitwirkung ist noch eher gestattet, wenn man von
vornherein weill, dal man durch Verweigerung derselben dic
Stinden doch nicht verhindern konne, weil z. B. der protestanti-
sche Mann die bereits vorhandenen Kinder doch nicht katholisch
erzieht. Man kann sich sogar einen Fall ausdenken, in welchem
bei Trennung der katholischen Frau von ihrem protestantischen
Manne ein gottliches Gesetz mit einem anderen vielleicht kolli-
dieren kénnte. Man nehme z. B. an, Kinder seien ganz sicher

) Cappello, de Matrimonio, n. 232, f.

) Cappello, 1. c., n. 310,



— 575 —

nicht mehr zu erwarten; trennt sich aber die Frau von ihrem
Manne, so wird derselbe die bereits vorhandenen Kinder nicht
nur dem Unglauben, sondern auch dem Laster in die Arme fiihren.
Bleibt aber die Frau bei ihrem Manne, so wird sie dieselben
wenigstens vor dem Laster retten kénnen. Sollte nun in einem
solchen IFalle das gottliche Geselz es nicht nahelegen, dall man
die Ehe ermogliche, damit die Frau so die Pflichten gegen ihre
Kinder in etwa erfii.len konne ? Man darf aber nun nicht glauben,
daB der Seelsorger in einem solchen Falle schliellich doch dis-
pensieren konne. Tatséchlich wird es wohl keinen Autor geben,
der derartiges erlaubt und sei es auch in dulierster Todesgefahr.
Bei einer solchen Dispens besteht eben die grofie Gefahr, da
das” Allgemeinwohl dadurch sehr geschadigt wird. Das All-
gemeinwohl muf} aber nach gottlichem Gesetz dem Privatwohl
vorgezogen werden. Das Urteil aber, welche Gefahr in einem
solchen Falle dem Allgemeinwohl droht, steht nicht dem ge-
wohnlichen -Seelsorger, sondern nur der Kirche zu. Dieselbe hat
auch schon tatsichlich Ehen ermoglicht, trotzdem die Kinder
protestantisch erzogen wurden. So hat z. B. Pius X. am 15. April
1906 die im Deutschen Reiche bis dahin formlos geschlossenen .
Mischehen saniert ohne zu fordern, dal die Anforderungen des
g6ttlichen Rechtes erfiillt sein miiten. Auch in den Quinquen-
nalfakultdten haben die Ortsordinarien Deutschlands die Voll-
macht erhalten, die sanatio in radice fiir jene ungiiltig geschlos-
senen - Mischehen zu gewihren, die durch Konsenserneuerung
nicht in Ordnung gebracht werden konnen, weil . . . der akatho-
lische Teil durchaus nicht veranlaBt werden kann, die Biirg-
schaften zu leisten. Dabei wird nicht verlangt, dal die Gefahr
fiir akatholische Erziehung der Kinder beseitigt sein miisse;
den Ortsordinarien aber wird unter anderem zur Pflicht gemacht,
mil ernsten Worten den katholischen Teil daran zu erinnern,
daB er immer die Pflicht habe, nach Kréaften fiir die katholische
Taufe und Erziehung der schon vorhandenen oder noch zu
erwartenden Kinder zu sorgen.') '

Bei dieser Sachlage scheint man in Todesgefahr sich an
den Bischof wenden zu kénnen und ihn unter Darlegung des
Sachverhaltes zu bitten, die sanalio in radice zu gewihren.
Wenn Gefahr besteht, dall die Kranke stirbt bevor die Antwort
vom Bischof kommt, darf man die Kranke auch von ihren
Zensuren und Siinden absolvieren, wenn sie erkliart, da8 sie
ihren Schritt bereut und bereit ist, sich den Weisungen der
Kirche zu fiigen, die ithr durch den Bischof iibermittelt werden.
Die Ehe selbst aber kann der Seelsorger ohne Mithilfe des Ordi-
narius nicht in Ordnung bringen.

Miinster (Westf.). P, Dr Heribert Jone 0. M. Cap.
)y A, f. ko K. 1924, S. 290



