e

mit glihendem Eifer zu erfiilllen und hauptséchlich die
Gutgewillten zur christlichen Vollkommenheit zu fihren.

~Seine Mittel waren also auch wieder positiver Art.

Diese positiven Mittel machten unsere Heiligen der
Gesamtheit zunutze, aber darat&f beschrankten sie sich
nicht; sowohl Dominikus wie Ignatius und Clemens Hof-
bauer wandten noch ein anderes an: die private Seelsorge
und Seelenfithrung. Im Beichtstuhl sowohl wie im Privat-
verkehr wullten sie Manner und Frauen aus allen Stianden,
Priester, Ordensleute und Laien tiefer in das innere Leben
einzufiihren und sie zur Vollkommenheit und zum apostoli-
schen Eifer zu erziehen. Dem verdanken alle drei viele
ihrer Erfolge. Fragen miissen wir uns wiederum, ob auch
von uns hierauf geniigend Wert gelegt wird, oder ob man
sich nicht mit einfacher Absolution begniigt, an Weiter-
fiihrung aber nur wenig denkt. Und doch gibt es zahl-
reiche Seelen aus allen Stdnden, die danach begehren,
und nicht nur Frauen, sondern auch Minner. So not-
wendig es also auch ist, unser Augenmerk auf die Wieder-
gewinnung der christuslosen Welt zu richten, richten wir
es zuerst auf alle, die noch Christus anhangen! Und be-
gniigen wir uns nicht mit theoretischer Darlegung der
Religion, sondern leiten wir, wie die erwihnten drei groBen
Reformer es taten, wieder mehr zur Ubung der Religion
an. Durch sie erst wird der Mensch wieder religits, nicht
durch bloB verstandesmaBliges Beschaftigen mit religiésen
Fragen oder bloB aesthetisierenden GenuB an religidser
Kunst!

Rierus und Politik.

-Non Dr Leop. Kopler, Linz a. D.

Im vorigen Jahrgang dieser Zeitschrift behandelte ich
das Thema ,, Religion und Politik” in einem AusmaBe, wie
ich es fiir die weiten Kreise des Seelsorgsklerus und die
heutigen Zeitverhiltnisse als notwendig erachtete. Die
dort aufgestellten Grundsétze bilden die notwendige Vor-
aussetzung fiir die Erorterung der Frage, die jetzt in An-
griff genommen werden soll, der Frage namlich nach dem
Verhaltnis von Klerus und Politik. Wieder eine auBerst



S o

aktuelle und brennende Frage, deren richtige oder falsche
Beantwortung von weittragender Bedeutung fir das
katholische Volk, die katholische Kirche und die katho-
lische Geistlichkeit selber ist oder wenigstens sein kann.

In der Diskussion, welche im Wiener »oeelsorger” iiber
die neuen Aufgaben, Mittel und Wege der Seelsorge zur
Wiedergewinnung der Arbeitermassen fiir die katholische
Kirche in einer Reihe von Heften 1926,/1927 abgefiihrt
wurde, kam immer wieder die Forderung zum Ausdrucke,
daBl sich der Priester ganz von der Politik zuriickziehen
miisse. ,,S50 sehr wir Priester®, schreibt Dr Pfliegler, ,ein
Recht auf politische Stellungnahme und Bestimmung de
jure haben, so sicher ist eine der wichtigsten seelsorglichen
Forderungen der Gegenwart die, sich auf seelsorgliche
Arbeit zu beschranken® (,,Der Seelsorger”, I11. Jhg., Nr. 8,
25. Mai 1927, S. 238; vgl. a. a. 0. 236). Ein Industrie-
pfarrer von Sleinfeld bei Wien meint: ,Der Seelsorger soll
in der Parteipolitik auch auBerhalb der Kirche keine Rolle
spielen, weil sonst seine Seelsorge leidet, wenn sie nicht zu-
grunde geht. Sonst wird er in den parteipolitischen Kampf,
der leicht personlich wird, hineingezogen. Das ist unver-
einbar mit der von Christus geforderten Giite und Nach-
sicht gegen die irrenden Menschenkinder. Diese entziehen
sich unwillkiirlich der EinfluBlsphéare des Seelsorgers, der
parteipolitisch auftritt. Christus ist den irrenden Schéflein
in allen Lagern nachgegangen, ohne sich um deren politi-
sche Parteistellung zu kiitmmern®“ (,Der Seelsorger®, IIL.
Jhg., Nr. 9/10, Juni—Juli 1927, S. 260 f.).

Am allerschirfsten nimmt wohl der ,streng kirchlich
gesinnte Laien-Akademiker” gegen die politische Betiti-
gung der Geistlichen Stellung; er verlangt ganzliche Zu-
rickzichung auch des Landpfarrers von der Politik, ,,da
die Ausiibung des Seelsorgsberufes mit dem politischen
Geschafte schlechthin unvereinbar erscheint* (,,Der Seel-
sorger”, III. Jhg., Nr. 11/12, Aug.—Sept. 1927, S. 304),
er empfiehlt ,ein bischofliches Verbot fir Seelsorger,
Politik zu treiben. Es miite betont werden, daB Seelsorge
und politische Wirksamkeit unvereinbar sind und daB
unter den gegenwdrtigen Verhaltnissen der in der Seelsorge
tatige Klerus verzichten muB, sein Recht auszuiiben*
{a: a. O.°5. 307 1).

Etwas weniger einseitig ist der Herausgeber des
»Seelsorger”, Kan. Handloss, der in einem ergéinzenden
Nachwort zur ganzen im , Seelsorger” abgefiihrten Dis-
kussion hinsichtlich unseres Thenias schreibt: ,, Tragen wir
nicht Parteipolifik in die Seelsorge hinein! Selbstverstind-



S St

lich muB} der Priester auch ein aufkliarendes und warnen-
des Wort sprechen, wenn sich eine glaubensfeindliche
Politik in religiose Angelegenheiten einmischt, christliche
Kindererziehung und christliche Ehe unterbindet und der-
gleichen. Ja, der berufene Wachter miiite sich den Vor-
wurf des Propheten gefallen lassen, dafl er ein stummer
Hund sei, der nicht bellt, wenn er einer religionsfeind-
lichen Presse oder der Glaubenshetze mancher Parteien
nicht mit allem Nachdrucke entgegenarbeiten wollte. Aber
als Exponenten einer bestimmten politischen Partei kon-
nen wir uns den Pfarrer nicht denken; als solcher wiirde
er sich die Arbeit sehr erschweren, weil er sofort Abneigung
und MiBtrauen begegnen wiirde: der ist Parteimann und
unser Gegner. Der Pfarrer ist fiir alle da, nicht blo beim
Versehen, sondern auch, wenn zu Weihnachten Arme
beteilt werden, wird er keinen Unterschied kennen, ob das
Kommunisten oder Christen sind“ (,Der Seelsorger
IV. Jhg., Nr. 4, Janner 1928, S. 99 {£.). Und in derselben
Nummer erklirt die Redaktion in einer Rechtfertigung
ihrer Haltung wahrend der Diskussion: ,,...und unbe-
dingt halten wir aufrecht, da3 aktive und besonders GroB-
stadtseelsorger in unseren Tagen sich jeder parteipolitischen
offentlichen Tatigkeit enthalten sollen, um der Seelen
willen, die sonst an ihnen Argernis nehmen.“ In der zu-
gehorigen Anmerkung betont der Schriftleiter Dr Rudolf:
,Wir wissen uns damit eins, soweit wir es iberblicken
konnen, sowohl mit den kirchlichen wie mit den politischen
fithrenden Stellen® (,Der Seelsorger®, a. a. 0. 122). Durch
diese Erklarungen ist die Stellung des Klerus zur Politik
sehr klar und eindeutig dahin bestimmt, daB sich der
aktive Seelsorger und vorab der GroBstadtseelsorger jeder
parteipolitischen o6ffentlichen Tétigkeit zu enthalten habe,
um seine erste und wichtigste Aufgabe, die Seelsorge, nicht
zu schidigen oder gar unmoglich zu machen.

Interessant und lehrreich ist es, feststellen zu konnen
dafl damit der Wiener ,,Seelsorger” Ideen und Gedanken-
génge verficht, die durchaus nicht neu sind, sondern, wie
es scheint, alle fiinfundzwanzig oder fiinfzig Jahre wieder
von neuem aufs Tapet gebracht werden.

So stellte im Jahre 1903 Grat Karl von Moy, ein
Sohn des berithmten Kirchenrechtslehrers in Innsbruck
und ‘Miinchen Ernst von Moy, in der bayrischen Reichs-
ratskammer den Antrag:

»Die Kammer der Reichsrite wolle beschlieBen, es sei der kgl. Staats-
regierung zur Erwigung zu geben, ob nicht im Interesse des religiosen und
politischen Friedens eine Anderung des dem Landtag vorgelegten Ent-

,Theol-prakt. Quartalschrift®, I. 1929, 2



S TG

wurfes eines Wahlgesetzes dahin vorzunehmen sei, dall das Wahlrecht der
Geistlichen aller Konfessionen ausgeschlossen oder beschrankt werde®
(Archiv fiir kath. Kirchenrecht, 84. Bd., 1904, S. 107).

Der Antrag zielte also auf den Ausschlull sdmtlicher

Geistlichen vom aktiven und passiven Wahlrechte ab.

In der Begriindung fithrte der Antragsteller aus, er habe es wohl an
der Zeit gehalten, ,einer Ansicht Ausdruck zu geben, welche von so vielen,
Laien wie Geistlichen, geteilt wird, dahingehend, daB eine Beteiligung des
geistlichen Standes am ofientlichen politischen Leben nicht vereinbar ist
mit den hohen, idealen Aufgaben dieses Berufes®.

»Jeden, der es ernst und gut mit diesem Stande meint, kann es nur
mit tiefstem Bedauern erfilllen, ihn jetzt verflochten und verwickelt zu
sehen in das politische Getriebe und Gezanke der Parteien, wihrend draulen
die Seelsorge einen groflen Teil des Jahres verwaist bleibt oder doch nur
sehr sparlich ausgeiibt wecden kann . . .“ Die unendlich gro8en Aufgaben
des Priesterberufes werden schwer geschiidigt, ., wenn Personen des geist-
lichen Standes, statt aufzugehen in der Seelsorge und in karitativen Be-
strebungen, sich auf ein Gebiet begeben, wo die Leidenschaften der Parteien .
sie hdufig in grellen Widerspruch setzen miissen zu den Lehren des Friedens
und der Nichstenliebe, deren Forderung und Verbreitung ihres Amtes wire®.

, Wieviel mehr Zutrauen, Liebe und Verehrung wiirden diese-Herren
gewinnen, wie wiirde ihnen die Erfulllung ihres Berufes erleichtert sein,
wenn jedermann wiite, daB nicht politische Beweggriinde ihnen die Worte
in den Mund legen, sondern nur der heilige Eifer fiir ihre hohen Ziele aus
ihnen spricht. Viel unbefangener konnte man diesen Herren gegeniiber-
treten und mancher wiirde sich ihnen gerne wieder in vorurteilslosem
Verkehr nihern, den politische Griinde und ein gewisses Mitrauen vielleicht
von ihnen ferne hielt” (a. a. 0. 107 f.).

Der Antrag fand den ungeteilten Beifall des glaubens-
und kirchenfeindlichen Liberalismus, nicht aber den des
katholischen Volkes und der katholischen Abgeordneten,
auch nicht den der ,Mitglieder des hohen geistlichen
Standes®, denen Graf von Moy seinen Antrag speziell zur
Annahme empfohlen hatte.

Angesichts der politischen Zeitereignisse behandelte
im Jahre 1864 der damalige Wiirzburger Professor und
spatere Kardinal Hergenrother im , Bamberger Pastoral-
blatt® (Nr. 3, 5, 7, 9) das gleiche Thema, namlich ,die
Beteiligung des Klerus an politischen Fragen® (abgedruckt
im ,Arch. f. kath. Kirchenrecht®, Bd. 15, 1866, S. 67 {f.).
Gleich eingangs hebt er hervor, daB sich hinsichtlich dieses
Themas zwei verschiedene Ansichten schroff gegentiber-
stehen: ,,Die eine will jede Teilnahme des Priesters an
politischen Dingen génzlich ausgeschlossen wissen, weil
diese ihn seinem Berufe entfremde, mit ihm unvereinbar,
seiner ganzen Stellung zuwider sei“ (a. a. 0. S. 67). Diese
Meinung findet aber durchaus nicht den Beifall des Ver-
fassers.?)

1) Vgl noch Dr Georg Clericus, Die Teilnahme des Klerus an der

Gemeinde- und Volksvertretung. Arch. f. kath. Kirchenrecht 1863, Bd. 10,
S, 175 ff.



Viel wichtiger als die Feststellung, dall der Wiener
.Seelsorger” dem Klerus eine solche Stellung zum poli-
tischen Leben empfieblt, wie sie bisher meist nur vom
glaubens- und kirchenfeindlichen Liberalismus gefordert
oder begriil3t, von der groflen Mehrheit des katholischen
Klerus und Volkes aber abgelehnt wurde, ist die Unter-
suchung, ob die vorgeschlagene Stellungnahme richtig ist,
ob sich wirklich der Klerus unter den heutigen Zeitver-
haltnissen im Interesse der Seelsorge jeder politischen
Tatigkeit zu enthalten hat.

Es wird wohl jeder Geistliche, auch wenn er unsere
Frage noch nicht eingehender studiert hat, gleich von
vornherein das Empfinden haben, daB der vom ,Seel-
sorger” gegebene Entscheid viel zu einseitig ist, um richtig
sein zu konnen. Aber nicht nach dem ersten Eindrucke
darf geurteilt werden. Wollen wir in der Frage, die uns
jetzt beschaftigt, zu einer einwandfreien Losung kommen,
muBl die Stellung des Klerus zur Politik denn doch tiefer
erfaBt, griindlicher ertrtert und allseitiger beleuchtet
werden, als es vielfach geschieht. Versuchen wir, im fol-
genden dieser Aufgabe gerecht zu werden.

Gleich von Anfang an sei bemerkt, dal jetzt nicht
das Rechi des Klerus auf politische Betitigung bewiesen
werden soll. Es hieBe ja offene Tiren einrennen, wenn
dieses Recht heute noch eigens nachgewiesen werden muBte.
Wenn der demokratische Staat jedem Staatsbiirger das
Recht einrdumt, am politischen Leben teilzunehmen, fir
eine bestimmte politische Partei oder Richtung einzu-
treten, dafiir mit allen gesetzlich erlaubten Mitteln in
Wort und Schrift, durch persénliche Agitation und in
offentlichen Versammlungen zu werben, wenn er jedem
Staatsbiirger nach Erreichung einer bestimmten Alters-
grenze das aktive und passive Wahlrecht zugesteht, dann

- konnen dieselben Rechte auch den Geistlichen nicht vor-

enthalten werden; denn durch die Priesterweihe horen sie
nicht auf, Staatsbiirger und Bewohner ihres Vaterlandes
zu sein; und an Bildung und Erfahrung, an politischem
Wissen und Konnen stehen sie zum mindesten den anderen
Staatsbiirgern nicht nach, iibertreffen sie vielfach, ja sind
auf dem Gebiete der religiosen und kirchenpolitischen
Fragen die einzig zustandigen Sachverstandigen.

Doch nicht um dieses selbstverstandliche Recht geht
der Streit, die ganze Frage dreht sich vielmehr darum,
ob die Seelsorge, wie sie unter den gegenwirtigen Verhdll-
nissen ausgeiibt werden mufl, dem Klerus die Pflicht auf-
erlege, sich jeder politischen Titigkeit zu enthalten, oder aber

¥



e

energisch und fithrend ins politische Leben einzugreifen. Die
so formulierte Frage 1aft sich nun freilich nicht kurz dahin
beantworten, dal man den ersten Teil ebenso einfachhin
bejaht, wie man den zweiten verneint. Umzu einer richtigen
Antwort zu gelangen, bedarf es von Anfang-an der grund-
legenden Unterscheidung zwischen den religios-sittlichen
Grundsdizen und Pflichten, die auch im politischen Leben
heilig gehalten werden miissen, einerseits und der partei-
politischen Organisations- und Werbearbeit andererseits. Je
nachdem man den einen oder anderen dieser beiden
Faktoren ins Auge fafit, wird die Antwort auf die eben
gestellten Fragen verschieden ausfallen miissen oder wenig-
stens verschieden ausfallen konnen.

I

Der Seelsorger der pflichtmiiBige Lehrer und Fiihrer des
Volkes in allen religios-sittlichen Fragen des politischen
Lebens.

. Man hat es bei den letzten Nationalratswahlen in
Osterreich mit Befremden, mit Staunen und Schrecken
erlebt, daB Katholiken, gute Katholiken, ja Kongrega-
nisten beiderlei Geschlechtes in aller Seelenruhe ihre
Stimme den Sozialdemokraten gaben, dal sie in der Friihe
des Wahlsonntages noch kommunizierten und dann am
Vormittag oder Nachmittag des gleichen Sonntages den
roten Stimmzettel in die Wahlurne warfen und dabei wo-
moglich noch meinten, da@ sie recht gehandelt hatten oder
nicht anders hatten handeln kénnen. Solche Vorfille wur-
den wenigstens berichtet, ob sie wahr sind oder nicht,
kann iech nicht sagen, brauche ich auch nicht zu wissen;
Tatsache ist jedenfalls, daBl bei den letzten Wahlen in
Osterreich und Deutschland viele und sicher nicht blof3
abgestandene, sondern auch gute Katholiken den Sozial-
demokraten und anderen offenkundig religionsfeindlichen
Parteien mit oder ohne religiose Bedenken ihre Stimme
gegeben haben.

Erschreckt und entsetzt iiber diese Tatsache wurde
daraus in Kleruskreisen, in und aufBlerhalb Wiens, der
Schlufl gezogen: Die Seelsorger miissen heraus aus der
Politik, sonst verliert die Kirche noch alle ihre Anhénger,
vor allem in der Arbeiterschaft. War dieser Schluf} richtig ?
Gott bewahre! Die eben geschilderte Tatsache berechtigt
durchaus nicht zu dem Schlusse: ,,Seelsorger, macht euch
los von jeder Teilnahme am politischen Leben!” Aus jener
Tatsache hore ich vielmehr, ich mag sie iiberdenken wie



WL e e e e o L R e

i L = b )

s ey

ich will, zunichst eine Anklage heraus gegen uns Geist-
liche, und zwar eine laute und wohl auch schwerwiegende
Anklage. Und der Inhalt dieser Anklage?

Wenn nicht blo3 Scheinkatholiken, die vom Christen-
tum nur den Namen und Taufschein gerettet haben,
sondern auch gute Katholiken, praktizierende Katholiken,
ja Kongreganisten, welche die Elite unter den katholi-
schen Laien bilden sollen, am Wahlsonntag zu Tausenden
und Abertausenden in aller Seelenruhe den Sozialdemo-
kraten, also einer offenkundig glaubens- und kirchenfeind-
lichen Partei, die Stimme gaben, so kann man doch un-
moglich annehmen, dal} alle diese Katholiken rot gewihlt
haben, obwohl sie wuBten, dafl} eine solche Stimmen-
abgabe ein Verstofl und an sich ein schwerer Verstol3 gegen
Glauben und Gewissen ist. Zweifelsohne hat wohl der
groBte Teil dieser Wihler im guten Glauben gehandelt
und den AnschluB an die sozialdemokratische Partei fir
erlaubt gehalten. Eine solche Gutglaubigkeit (bona fides)
ist aber nur moglich auf Grund einer Unwissenheit vieler
Katholiken entweder iiber ihre religios-sittlichen Pflichten
im politischen Leben oder iiber die religionsfeindlichen
Ziele der Sozialdemokratie. Ist es also zu viel gesagt, wenn
ich die Tatsache, dafl Tausende und Abertausende guter
Katholiken der Sozialdemokratie die Stimme gaben, als
ein laut anklagendes Symptom einer erschreckenden Un-
wissenheit des katholischen Volkes hinsichtlich seiner
religiosen Pflichten im offentlichen Leben bezeichne? Ich
sage: ,,Laut anklagendes Symptom.” Und wen klagt es an?
Uns Geistliche, uns Seelsorger. Da mir nichts ferner liegt,
als jemand verletzen oder irgendeinem wehe tun zu wollen,
sage ich ganz allgemein: Uns Geistliche. Haben wir wirklich
unsere Pflicht in diesem Punkte getan, und sind wir wirk-
lich dem katholischen Volke mit den Tafeln des gottlichen
Gesetzes auch im politischen Leben Berater, Wegweiser,
Fiihrer gewesen ? Haben wir die Glaubigen iiber ihre reli-
givs-sittlichen Pflichten im offentlichen Leben aufgeklart
und regelm#Big unterrichtet ? Von den religionsfeindlichen
Parteien hort das katholische Volk immer und immer wieder,
daB die Politik mit rein weltlichen Dingen sich befasse, daf3
auf diesem Gebiete Religion und Kirche, Papst und Bi-
schofe nichts dreinzureden hatten, am allerwenigsten aber
die Pfarrer und Kapline. Haben wir diesen Irrtum oder
diese Liige zerstort und dem katholischen. Volke gezeigt,
daB sich die Politik nicht bloB mit rein irdischen Dingen
beschiaftige, sondern auch sehr oft mit anderen, die ent-
weder einzig und allein ins Gebiet der Religion gehoren



Lo s

oder an denen die Religion ebenso wie der Staat inter-
essiert ist? Haben wir dem katholischen Volk gesagt,
wann es auf die Kirche und auf sie allein, wann es auch
auf die Kirche zu horen habe, wann es dagegen im politi-
schen Leben von der Kirche unabhingig sei? Haben wir
unseren Glaubigen gesagt und bewiesen, dall es Pflicht
und Gewissenspflicht ist, am o6ffentlichen und speziell am
politischen Leben teilzunehmen, weil die Interessen des
Glaubens und der Kirche es verlangen, weil die héchsten
Giiter unseres Volkes nach Schutz und Verteidigung
schreien ? Haben wir die Gliubigen unterrichtet, dall man
sich nicht nach Belieben und Laune irgend einer Partei
oder Organisation anschlieBen kann, dall auch nicht der
groBere wirtschaftliche Vorteil dabei den Ausschlag geben
darf, sondern die Stellung der Partei oder- Organisation
zum katholischen Glauben? Haben wir dem katholischen
Volke gesagt, dall der Gang zur Wahlurne und die Abgabe
der Stimme fiir eine religionsfreundliche Partei Gewissens-
pflicht, der Anschlull aber an eine religionsfeindliche
Partei Siinde und an sich schwere Siinde ist? Haben
wir die Glaubigen iiber die kirchenfeindlichen Ziele des
Liberalismus, Sozialismus und Kommunismus aufgeklart
oder uns dariiber einfach ausgeschwiegen? Die Pépste
haben wiederholt diese Irrtimer verworfen, den Katho-
liken den AnschluBB an Parteien, die auf diesen Irrtiumern
aufgebaut sind, strengstens verboten; die Bischoéfe aller
Léander haben in ihren Hirtenschreiben im gleichen Sinne
ihre Stimme erhoben; haben wir diese AuBlerungen des
kirchlichen Lehramtes unter den Tisch fallen lassen oder
als tiberholt betrachtet oder haben wir uns herausgenom-
men, die Vereinbarkeit dieser verurteilten Systeme besser
und richtiger beurteilen zu konnen als Papst und Bischofe ?
Wire es nicht unsere Pflicht und unsere strenge Pflicht
gewesen, die uns anvertrauten Seelen iiber die Anschau-
ungen, Forderungen und Ziele der religionsfeindlichen
Parteien im Anschlull an die Kundgebungen der Papste
und Bischofe nachdriicklich zu unterrichten ?

Man konnte diese Gewissenserforschung noch leicht
fortsetzen. Aber die angeregten Fragen geniigen vollauf,
um zu dem Bekenntnis und Gestandnis zu zwingen, dal}
die religios-sittliche Aufklarung des Volkes iiber Pflichten
und Fragen des politischen Lebens in vielen Punkten und
vielerorts sehr. viel, wenn nicht alles zu wiinschen ibrig
liel, daB3 die rellglos -sittliche Ratlosigkeit oder Verirrung
so vieler, vieler Katholiken zwar nicht allein, aber doch
auch auf das Schuldkonto der Geistlichkeit zu setzen ist.



AR

Wie viele solcher Predigten und Vortrage wurden denn
gehalten ? Ich habe nie eine derartige Predigt gehort, noch
vernommen, daB irgendwo eine solche gehalten worden
wire; dessenungeachtet konnte es sehr wohl geschehen
sein, aber gar oft kann es nicht vorgekommen sein, sonst
hitte man irgendwelche Kunde wenigstens auf Nachfragen .
hin erhalten. In dieser Annahme wird man bestarkt durch
einen Blick in die Predigtliteratur. Ich kann mich nicht
erinnern, in den Predigtzeitschriften wiederholt Vortriage
iiber die religios-sittlichen Pflichten der Katholiken im
offentlichen Leben gefunden zu haben; hochstens zu Wahl-
zeiten dort und da eine etwas magere Predigt iiber die
Wahlpflicht oder ein Hinweis auf die Notwendigkeit, die
christliche Ehe, Familie, Schule und Erziehung zu ver-
teidigen; aber eine grindliche religios-sittliche Orien-
tierung der Glaubigen im politischen Leben nirgends. Als
Entschuldigung mag dienen, dafl auch die Lehrbiicher der
Moral dieses Kapitel bislang etwas stiefmiitterlich be-
handelten; in Zukunft wird hier wohl ein Wandel ein-
treten miissen. So sehr man begreift, daf} dieser Paragraph
leichter und kiirzer behandelt wird zu einer Zeit, da die
politischen Rechte des Volkes mehr oder minder noch
recht beschrankt und beschnitten waren, ebernso sehr wird
man verlangen miissen, dafl dieses Pflichtenkapitel mit
aller Sorgfalt und Ausfihrlichkeit dargelegt werde zu der
Zeit, da schlieBlich und endlich alle politische Gewalt in
die Hande des Volkes gelegt ist und dieses um so mehr
einer klaren religios-sittlichen Orientierung bedarf, je mehr
es das Bestreben gewisser politischer Partejen ist, das Volk
in dieser Hinsicht zu verwirren oder irrezufiihren.

Die bisherigen Ausfithrungen diirften uns wohl jetzt
instand setzen, eine erste Antwort auf die Frage nach dem
Verhéaltnis von Klerus und Politik zu geben:

Wo immer es sich um religis-sittliche Pflichten der
Katholiken im éffentlichen und speziell im politischen Leben
handelt, wo immer Fragen des dffentlichen Lebens die katho-
lische Glaubenslehre, das christliche Sittengesetz, das gottliche
oder kirchliche Recht berithren, gibt es fiir den katholischen
Priester kein ,,Zuriick von der Politik*, sondern es ist seine
heilige Pflicht, von der ihn niemand dispensieren kann, der
Berater, Lehrer und Fiihrer des katholischen Volkes zu- sein.

Ebenso schon als richtig schreibt Kardinal Hergen-
rother:

»Wo nun auf dem Gebiete der Politik Bestrebungen und Erschei-

nungen zu Tage ftreten, welche die der Kirche anvertrauten Wahrheiten
des Glaubens und der Sitten antasten und das Heil der Seelen gefdhrden,



wo Politik und Gesetzgebung den von der Kirche gepredigten Grundsatzen
entgegentreten, deren Rechte bedrohen, da mufi die Kirche sich allerdings
um die Politik bekiimmern, da muf sie frei ihre warnende und belehrende
Stimme erheben, da diirfen ihre Vertreter keine stummen Hunde sein, die
nicht bellen wollen, da gilt das,Clama, ne cesses (Is 58, 1), da gilt das
Insta opportune, importune (2 Tim 4, 2), da gilt das Wort des heiligen
Ambrosius (ep. 46 ad Theodos.): ,Non est sacerdotale, quod sentiat, non
" dicere. Nihil in sacerdote tam periculosum apud Deum, tam turpe apud
homines, quam quod sentiat, non libere denuntiare’ mehr als je“ (Archiv
f. kath. Kirchenrecht, Bd. 15, S. 72 f.).

Dieser Pflicht, der religigs-sittliche Fiihrer des katho-
lischen Volkes auch im politischen Leben zu sein, kann
der Seelsorger nur dadurch geniigen, dal} er die Glaubigen
iiber ihre sittlichen Pflichten im offentlichen Leben im all-
gemeinen unterrichtet, dafl er wachsamen Auges die Bil-
dung und das Treiben der politischen Parteien verfolgt
und auf deren etwaige religionsfeindliche Ziele und Forde-
rungen aufmerksam macht und den Glaubigen zeigt, wie
sie sich vom Standpunkt des katholischen Glaubens zu
verhalten haben in allen jenen Fragen, die das Gebiet
der Religion beriihren. Diese religiose Aufklirungs- und
Orientierungsarbeit muf} jedenfalls in wviel griindlicherer,
intensiverer und ausgiebigerer Weise erfolgen als es bisher
geschehen ist, wenn nicht die Schuld an der Desorien-
tierung oder Verirrung so vieler Katholiken im politischen
Leben den Seelsorger treffen soll.

Aus dem Gesagten ergibt sich auch schon ohne-
weiters, wo diese Aufklarungsarbeit geleistet werden soll.
Da es sich bei diesem Unterricht um Darlegung religioser
‘Wabhrheiten, sittlicher Pflichten oder um Widerlegung oder
Warnung vor religionsfeindlichen Bestrebungen handelt,
der Seelsorger aber die Wahrheiten der Religion und die
Forderungen des Sittengesetzes vorab in der Kirche von
der Kanzel verkiindet, so kann es keinen Zweifel geben,
dall der Unterricht der Katholiken iiber ihre religios-
sittlichen Pflichten im politischen Leben an sich auf die
"Kanzel gehort. Das ist nicht Politik auf der Kanzel, das
ist nicht MiBbrauch der Kanzel zu politischen Zwecken,
das ist bloBe Verkiindigung jener religivsen Wahrheiten
und sittlichen Normen, nach denen sich der Christ im
politischen Leben zu richten hat. Wie der Seelsorger von
der Kanzel herab die sittlichen Pflichten der Kinder gegen
die Eltern, der Dienstboten gegen ihre Herrschaften, der
Untergebenen gegen ihre Vorgesetzten, der Untertanen
gegen den Staat und umgekehrt verkiinden muf}, so mufl
er auch von den sittlichen Normen sprechen, welche die
Ausiibung des Wahlrechtes, die Bildung und den Anschlul3
an politische Parteien und Organisationen, die Teilnahme



alodilaade b Bl ol Lide bo.

S e

am offentlich-politischen Leben u. s. w. regeln miissen.
Und wie der Priester von der Kanzel aus die Glaubigen
aufmerksam machen mufBl auf alle Gefahren, die ihrem
Glauben und ihrer Sitte drohen, so darf und muf3 er auch
von derselben Statte aus seine Stimme erheben, wenn
unter dem Deckmantel politischer Parteien und wirtschaft-
licher Systeme Irrtiimer gegen den katholischen Glauben
eingeschmuggelt und verbreitet und Glaube und Sittlich-
keit der Katholiken untergraben werden.

Die hier vorgetragenen Anschauungen und Forde-
rungen widersprechen durchaus nicht den Anordnungen
der Kirche, sondern sind in vollem Einklang mit ihnen.
Nach den zur Enzyklika Benedikts XV.  Humani generis®
herausgegebenen Normen ist allen Predigern die Behand-
lung polilischer Fragen auf der Kanzel streng verboten:
,Goncionatoribus omnibus de re politica in ecclesiis agere
omnino et absolute sit vetitum® (n. 20). Dieses Verbot
bezieht sich natiirlich nur auf die rein politischen Sachen,
nicht aber auf die religiosen Wahrheiten und Pflichten,
die auch im politischen Leben beachtet, bezw. erfillt
werden miissen.

Auf dem homiletischen Kurse in Minchen (10. bis 12. Oktober 1927)
erklirte Kardinal Faulhaber auf die Anfrage, ob Politik schlechthin auf
der Kanzel verboten sei, daf das kategorische Ja der Normen zur Enzyklika
»~Humani generis“ so zu verstehen sei: ,,Die eigentliche Politik, namentlich die
Fragen parteipolitischer Natur, gehoren nicht auf die Kanzel. Auch nicht
unter deutschen Verhiltnissen. Dagegen miissen die Fragen, die nicht blo8
eine politische Seite haben und im tiefsten Grunde eine sittliche, eine sozial-
ethische d'rage sind, ebenso wie jede andere Frage der Sittenlehre in der
Predigt behandelt werden. Das klassische Beispiel ist die Schule. Gewif3
hat die Schulfrage auch eine schulpolitische Seite; die Frage aber, ob die
Kinder in einer Konfessionsschule erzogen werden sollen oder nicht, ist fiir
uns keine politische Frage, sondern eine Forderung des Kirchenrechtes und
eine Grundfrage der 6ffentlichen Sittlichkeit. Wir diizfen nicht bloB, wir
miissen auch hier in der Gestaltung der 6ffentlichen Sittlichkeit mitarbeiten.
Als Fiihrer des Volkes in sittlichen Fragen hat der Prediger das Recht und
die Pflicht, seiner Gemeinde die Forderungen der Kicche in solchen Fragen
vorzutragen” (Dr Joh. B. Schauer, Der homiletische Kurs in Miinchen
vom 10. bis 12. Oktober 1927, Késel-Pustet, Miunchen 1927, S. 166).

Derselbe homiletische Kurs stellte fur die Predigt der Gegenwart
Richtlinien auf, die sich mit jenen der Minsterer Diézesansvnode vom
Jahre 1924 decken, da sie ihr entnommen sind. Hinsichtlich Predigt und
Politik sagen diese Normen: ., Parfeipolitik als solche gehort nicht auf die
Kanzel; wohl aber miissen die christlichen Grundsitze iiber Religion, Kirche,
Staat, Nationalismus, Vaterlandsliebe, Volkergemeinschaft, Schule. Ehe,
Familie, 6ffentliches Leben in kluger Weise nach ihrer hohen Bedeutung
fiir das Gliick und die Wohlfahrt der Vélker dargestellt werden® (a. a. O.
S. 194).

Betreffs der Predigt uiber die Religionsfeindlichkeit der Sozialdemo-
kratie wird betont: ,,Die Weltanschauung des Sozialismus ist in ihren Grund-
auffassungen und ihren Grundsatzen die groBe Irrlehre unserer Zeit; denn



sie leugnet die Grunddogmen und Grundwahrheiten des Sittengesetzes.
Darum darf und mufl sie in der zeitgemédBen Predigt behandelt werden,
und zwar negativ durch Widerlegung der antichristlichen, materialistischen
Lehre, positiv durch eine ruhige, klare Darlegung der katholischen Wahr-
heiten. So geschieht die Widerlegung nicht nach der parteipolitischen Seite,
sondern nach ihrer prinzipiellen, religios-sittlichen Bedeutung, ohne Pole-
mik (a. a. Q. 194).

Auch die vom deutschen Gesamtepiskopat herausgegebenen Richt-
linien @iber die Behandlung jener Katholiken, die christentumsfeindlichen
Parteien angehoren, betonen, dall die Gldubigen iiber die Glaubensfeind-
lichkeit sozialistischer, freimaurerischer und andererer kirchenfeindlicher
Vereinigungen, sowie iiber die Unerlaubtheit des Anschlusses an solche
Organisationen ,an der rechten Stelle, zu rechter Zeit und in der rechten
Weise durch Wort und Schrift, von der Kanzel und durch planmaBige
Schulung in Vereinen, durch die Presse und im privaten Verkehre zu
belehren sind*. (Vgl. Paulus Bd. I, 2. u. 3. Heft 1923, S. 86.)

Ganz ahnliche Weisungen gibt die Ditzesansynode von Sitten in der
Schweiz vom 18. September 1926 zum Kapitel ,Priester und Politik“:
»In rebus politicis sacerdos prudenter se gerat: ideo nec rebus publicis,
guae cum religione nullo modo cohaerent, nec disceptationibus factionum
mere politicis sese immisceat neque in concionibus res politicas tractet,
nisi agatur de veritatibus et principiis, quae in rebus publicis observari
debent” (Schweiz. Kirchen-Zeitung Nr. 49, 7. Dezember 1927, S. 401).

Aber, so hore ich schon den Einwand, man wird sofort
auf gegnerischer Seite von Millbrauch der Kanzel reden
und schreiben und eine Hetze gegen den Pfarrer oder
Kaplan inszenieren. Wird nicht so leicht geschehen, wenn
der Seelsorger die Sache recht anpackt, einzig und allein
vom religiosen Standpunkt aus sein Thema behandelt und
jedes Abschweifen auf das rein politische Gebiet streng
vermeidet. Von vornherein kann er einer etwaigen Hetze
und Verdrehung dadurch die Spitze abbrechen, da er den
Glaubigen klar und durchsichtig zeigt, bei der ‘ganzen
Darlegung der religios-sittlichen Pflichten im politischen
Leben handle es sich um rein religiose Angelegenheiten,
die mit Recht auf die Kanzel gebracht werden. Treffend
bemerken die vorhin schon angefiithrten Richtlinien der
deutschen Bischofe:

»Indem der Schutz von Glaube und christlichem Sittengesetz, katho-
ischer Erziehung und Familienreinheit, katholischer Weltanschauung,
christlicher Kultur- und Berufsauffassung, der Schutz von Autoritat und
gottgesetzter Ordnung, insbesondere der iibernatiirliche Charakter des
menschlichen Lebens in allen seinen hoheren Zielen und die Verteidigung
der Pflichten der Gerechtigkeit und Liebe als einzig bestimmender Grund
des kirchlichen Standpunktes dargetan wird, wird ganz von selbst dem
Vorwurfe vorgebeugt, als beniitze die Kirche mif3briuchlich ihre Autoritit
fiir die Interessen politischer Parteien.“ (Vgl. ,,Paulus, Bd. 1, 2. und 3. Heft
1923, S. 86.)

Schlielich und endlich darf uns die Furcht, eine
solche Aufklarung werde als MiBlbrauch der Kanzel ver-
schrien werden, nicht abhalten, von heiliger Stiatte aus
itber den Gegenstand zu sprechen. Denn was religiose



e I YN VU VXL SO R Tr T S G

T © W E e SHrT . g P P, A g L Ty T

S

Angelegenheit ist, was nicht, hat denn doch nicht der
Berliner ,,Vorwarts“ oder die Wiener ,,Arbeiterzeitung®
oder der Genosse X zu bestimmen, sondern dariiber hat
die Kirche selber das entscheidende Wort. Weh uns, wenn
wir uns herbeiliefen, von der Kanzel nur mehr dariiber
zu sprechen, was die Herren Genossen als religiose An-
gelegenheiten zu bezeichnen geruhen. Wie bald wére uns
der Mund gestopft!

Einen Fall allerdings gibt es, in dem der Seelsorger
auf der Kanzel von den religios-sittlichen Pflichten im
politischen Leben zu schweigen hat, und dieser Fall liegt
tiberall dort vor, wo die politischen Wogen so hoch gehen,
die Gemiiter so erhitzt und erbittert sind, dafl eine Be-
lehrung in der Kirche aller Voraussicht nach keinen Nutzen
bringen oder wenigstens weit mehr Schaden als Nutzen
stiften wiirde. Unter solchen Verhaltnissen wird der Seel-
sorger auf der Kanzel schweigen, nicht deshalb, weil ein
solcher Unterricht etwa nicht auf die Kanzel gehort,
sondern weil es ein Gebot der Klugheit ist, dort eine Be-
lehrung nicht vorzunehmen, wo sie weit mehr schadet
als niitzt.

Aber, so wird mancher geistliche Pessimist in Stadt
und Land sagen, eine solche Aufklirung niitzt ja doch
nichts! — Warum sollte sie nichts niitzen ? Weil etwa die
Katholiken trotz aller Aufklarung das niichste Mal wieder
rot wihlen werden? Das ist denn doch die groBle Frage.
Dall abgestandenen Katholiken menschliche Riicksichten
oder momentane Vorteile mehr gelten als Gewissens-
pflichten, mag zugegeben werden. Dal} aber auch gute
Katholiken, die sonst ihre religiosen Pflichten zu erfiillen
trachten, trotz aller Belehrung und Aufklarung und darum
trotz besserer Erkenntnis alle oder fast alle ihre Gewissens-
pflicht verletzen und religionsfeindlich wihlen werden, ist
eine durch nichts begriindete Schwarzseherei. Oder ist
denn auch bei guten und besten Katholiken die Uber-
tretung der Gebote Gottes die Regel, die Beobachtung
aber die seltene Ausnahme? Gewil} tut es die Erkenntnis
allein nicht, es kommt vor allem auf das starke Wollen an.
Aber die Erkenntnis ist unumganglich notwendig. Wie
sollen denn die Katholiken im politischen Leben ihre
religios-sittlichen Pflichten erfiillen, wenn sie dieselben
gar nicht oder nicht bestimmt erkennen. Mit der klaren
religios-sittlichen Orientierung wird der erste Schritt zur

Besserung getan.

Oder soll das Wort von der Kanzel deshalb fruchtlos
sein, weil gerade die nicht in der Kirche sind, die es am



e

meisten anginge? Nun, und die, welche wirklich in der
Kirche anwesend sind, brauchen die keine religios-sittliche
Orientierung ? Haben wir uns etwa dariiber gewundert,
daBl Katholiken, die schen jahrelang keine Kirche mehr
von innen sahen, rot gewahlt haben? Waren wir nicht
vielmehr dariiber entsetzt, daBl auch gute und beste Katho-
liken religionsfeindlich stimmten? Waren aber nicht ge-
rade diese Katholiken die eifrigsten Besucher des Gottes-
dienstes und der Predigt? Und trotzdem diese Rat-
losigkeit und Verirrung im politischen Leben! Ist damit
nicht das schreiende Bediirfnis auch und gerade der besten
Kirchenbesucher nach Aufklarung und Unterweisung in
den sittlichen Pllichten des offentlichen Lebens erwiesen
und ein Versdumnis von Seite der Seelsorger offenbar
geworden ?

Ubrigens deswegen, weil das Wort des Priesters in
der Kirche nicht alle erreicht, darf die Unterweisung von
der Kanzel aus nicht unterlassen werden. Daraus folgt nur,
daB die Aufklarung in der Kirche allein nicht geniigt, daf
sie auch aullerhalb der Kirche zu geschehen hat in den
Vereinen, in den Versammlungen, in der Tages- und
‘Wochenpresse — etwas mehr religioser Inhalt konnte
unserer gesamten Tagespresse wahrlich nicht schaden —,
in Flugschriften, in der Schulung der Vertrauensméinner
u. s. w. Es ist ja schlieBlich nebensichlich und meinet-
wegen auch gleichgiiltig, wo und wodurch die sittlich-
religiose Orientierung der Katholiken im 6ffentlichen Leben
bewerkstelligt wird; Hauptsache ist, daf sie erfolgl. Die
Katholiken miissen erfahren, wie sie sich im “politischen
Leben nach den Normen ihres Glaubens zu verhalten haben,
mag ihnen nun diese Erkenntnis auf was immer fiir einem
Wege vermittelt werden.

Fragt man endlich, wann diese Unterweisung zu er-
folgen. hat, so steht vor allem eines fest: Um Gotteswillen
nicht einzig und allein vor dem Wahlsonntag! Denn fiirs
erste sind in solchen Zeiten die Gemiiter meist schon so
_erregt, die politischen Leidenschaften schon so entfacht,
daB die Kirchenbesucher zum groBen Teil fiir ein
ruhiges Anhéren und eine willige Auf- und Annahme
eines solchen Unterrichtes wenig oder gar nicht mehr
disponiert sind. Sodann wiirde den religionsfeindlichen
Parteien der schonste Anhaltspunkt gegeben, um mit
einem Schein von Berechtigung sagen zu konnen:
Wihrend der ganzen vier oder sechs Jahre seit der letzten
Wahl haben die Seelsorger nie das Bediirfnis empfunden,
iiber die angeblichen religids-sittlichen Pflichten des Katho-



PG gt

liken im politischen Leben zu sprechen; jetzt, da wieder
die Wahlen vor der Tiire stehen, riicken sie auf einmal
mit diesen Pflichten hervor, ein evidentes Zeichen, dall
nicht die Sorge um das Seelenheil, sondern die Sorge um
die christlichsoziale Partei oder das Zentrum sie dazu
treibt, um diesen die Stimmen der unzufriedenen Katho-
liken zu erhalten oder neu zu gewinnen.

Der Unferricht iiber die sittlich-religiése Orientierung
im politischen Leben hat vielmehr zu einer Zeit zu erfolgen, .
da die Wahlen noch in weiter Sicht sind. Am leichtesten
und wirksamsten konnte diese Aufklarung geschehen im
Anschlul an bischéfliche Hirtenschreiben; wenn die
Bischofe, sei es jeder fiir seine Diozese, sei es die Bischofe
einer Kirchenprovinz gemeinsam, in ihren Hirtenbriefen
die religios-sittlichen Pilichten der Katholiken im politi-
schen Leben klar, iiberzeugend und moglichst vollstindig
darlegten, hatten die einzelnen Seelsorger einen festen
Text und eine sichere Formulierung der Pflichten, konnten
sich auf die Autoritit der Bischofe stiitzen, wiaren da-
durch so weit nur moglich geschiitzt vor dem Vorwurf
eines Milhrauches der Kanzel zu polijtischen Zwecken und
konnten die einzelnen Abschnitte des Hirtenschreibens zu
ebensovielen Predigten dariiber beniitzen.

Sollen endlich diese Pflichten dem katholischen Volke
gelaufig werden, sollen sie ihm in Fleisch und Blut iber-
gehen, dann miissen sie wiederholt dargelegt, bewiesen und
eingeschdrft werden. Wie es nicht geniigt, um einen Gegen-
stand zu beherrschen, ein einziges Mal eine Vorlesung
dariiber zu horen, so reicht auch eine einzige Predigt bei
weitem nicht aus, um alle Zuhorer iiber die Pflichten im
politischen Leben iiberzeugend aufzukliren; sie miissen
wiederholt erklirt und bewiesen werden, bis sie haften
bleiben und eingesehen und befolgt werden.

Es geniigt eben die Wahrheit allein nicht; es braucht
auch Kopfe, die sie erkennen und annehmen, es bedarf
auch der Zungen, die sie verkiinden und so lange wieder-
holen, bis sie gelaufig werden. Nun wohlan, uns Seel-
sorgern hat Gott nicht bloB einen Kopf zum Denken und
einen Mund zum Reden, sondern auch den heiligen Auftrag
gegeben, seine Gebote und Lehren zu verkiinden. Erfiillen
wir diesen verpflichtenden Auftrag und verkiinden wir
furchtlos auch die religios-sittlichen Pflichten im offent-
lichen Leben, verkiinden wir sie nicht blofl einmal, sondern
zehn- und hundertmal, bis sie gehort, bis sie erkannt, bis
sie angenommen, bis sie allgemeine Uberzeugung und 6ffent-
liche Meinung unter den Katholiken werden. (Forts. folgt.)



