=

IV. (Disparitas eultus und Blutsverwandtschaft) Sophie,
Katholikin, heiratete im November 1928 nach erlangter Dispens
in kirchlicher Form einen Mann, namens Daniel, israelitischen
Bekenntnisses. Bald darauf ergab sich bei Gelegenheit einer
Familienfeier, daf} Sophle mit Daniel im dritten Grad bluts-
verwandt war infolge eines unerlaubten Verkehrs der Urgrof-
eltern. Ein Geistlicher, der ebenfalls zur Familienfeier eingeladen
war und die Ehe mit Daniel stets miflbilligt hatte, frug etwas
boshaft die junge Ehefrau, ob sie auch um Dispens vom Hinder-
nis der Blutsverwandtschaft eingekommen sei. Sophie muBte
natiirlich mit ,Nein® antworten, da sie ja von der Verwandt-
schaft iiberhaupt nichts wulite. Der Zwischenfall lie§ aber ihrem
Gewissen keine Ruhe. Sie begab sich zu ihrem Pfarrer und
legte ithm die Schwierigkeit vor. Nach langerem Studium kam
der Pfarrer zum Ergebnis, dal} die Ehe giiltig sei; er begriindete
seine Ansicht mit der Entscheidung, welche das Heili_ge Offizium
am 16. September 1824 ad n. 2. gab.

Was ist von dieser Antwort des Pfarrers zu hallen?

Die Entscheidung, auf welche sich der Pfarrer stiitzte,
lautet also: ,Ecclesia dispensando cum parte catholica super
disparitate cultus ut cum infideli conftrahat, dispensare infel-
ligitur ab iis efiam impedimentis, a quibus exempla est pars
infidelis, ut inde hujus exemptio propter contractus individui-
tatem, communicata maneat et alteri.®

Die Frage nach der Giiltigkeit der Ehe zwischen Sophie
und Daniel héngt also von einer anderen Frage ab: Hat jene
Bestimmung des Heiligen Offiziums noch Geltung nach dem Kodex?

Vromant, Facultates Apostolicae (1926), n. 70, behandelt -
diese Frage eingehender und stellt zundchst die Bedingungen
fest, unter denen das Dekret von 1824 Geltung hat; namlich:
1. Dispensata erant impedimenta mere ecclesiastica; 2. Con-
cessio erat pro impedimentis tantum relativis, non vero super
impedimentis v. g. voti, subdiaconatus, aetatis, quae fidelis solius
erant propria. 3. Insuper dispensatio valebat tantummodo pro
impedimentis super quibus Ecclesia dispensare solet.

Sodann erwahnt Vromant die Ansicht von De Smetl (de
Spons. et Matr. ed. 3, n. 591), welcher den Erlal von 1824 nicht
mehr nach dem Kodex gelten 1aBt. Gegen diese Ansicht von
De Smet wendet sich Vromant mit folgendem Argument »adis%
positio contraria in Codice desideratur. Jamvero si certa in re
desit expressum praescriptum legis, norma sumenda est .

a stylo et praxi Curiae Romanae“ (can. 20). Instructio autem
S. C. Off. 16. sept. 1824, pertinet ad stylum Curiae. Nachdem
Vromant fir diese Ansicht eine Anzahl Autoren zitiert hatte,
fahrt er fort: ,,S. Sedes ergo necnon Delegatus S. Sedis, utpote
Ordinarius in missionibus legitime dispensando super disparitate

\



o

cu'tus, adhuc censetur dispensare super ceteris impedimentis
mere ecclesiasticis, relativis, in quibus Ecclesia dispensare solet.
Haec autem, nisi obstet lex civilis qua pars infidelis ligatur,
sunt sequentia: 1) raptus; 2) erimen; 3) consanguinitas; 4) affini-
tas; 5) honestas publica; 6) cognatio spiritualis.” Vromant macht
sodann folgende Anwendung: ,Missionarii ergo tuto pergent
extendendo ad sex impedimenta enumerata, dispensationem
super disparitate cultus vi praesentis facultatis, ab Ordinario mis-
sionis ejusve delegato, absque expressa restrictione concessam.”

Was ist von dieser Argumentation zu halten ? Mir scheint
in diesem Beweis eine petitio principii vorzuliegen. Inwiefern ?
Der Minor des oben angegebenen Argumentes mul} eben be-
wiesen werden. Vromant behauptet: ,Instructio autem S. C.
Off., 16. sept. 1824, perfinet ad stylum Curiae.” Hatte der Autor
gesagt: pertinuit stall pertinet, dann hétte er das Richtige
getroffen. Aber was niitzt dieses ,pertinuit®, wenn nach dem
Kodex nicht mehr gilt: perlinet? Wie viele Instruktionen der
romischen Behorden gehoérten einst zum stylus Curiae, die nach
dem Kodex eben nicht mehr stylus Curiae sind ? Um ein Beispiel
anzufithren: Uber die gemischten Ehen und die assistentia
passiva bei denselben bestehen auch Instruktionen. Darf man
mit can. 20 beweisen, daf} die assistenlia passiva noch zu Recht
besteht, eben weil der Kodex sie nicht expresse verbietet? Und
doch ist sie verboten (Pont. Commissio 10. martii 1928; A. A. S.
X3 oty

Weshalb denn hat der Kodex die can. 1049, 1051, 1052
bis 1054, 1057 aufgenommen? Nach dem vor dem Kodex
geltenden stylus Curiae wire dies ja nicht notwendig gewesen,
wenn das Argument vom stylus Curiae und can. 20 Geltung hat.
Gerade der Umstand, dall der Kodex diese canones aufgenom-
men hat, nicht aber die Bestimmung des Heiligen Offiziums
von 1824, scheint eher fiir eine Aufhebung des Dekretes zu
sprechen als fiir eine confirmatio implicita (vgl. can. 6, 69).

Ein Argument, das Vromant und andere Autoren fiir ihre
Ansicht zitieren, scheint mir nicht zu ihren Gunsten zu sein.
Welches Argument meine ich? Die Entscheidung des Heiligen
Offiziums vom 23. April 1913, die merkwiirdigerweise weder in
die Acta Apost. Sedis noch in die Fontes aufgenommen wurde.
Die Entscheidung lautet: ,Vicarius Apostolicus Kiangsi. Septen-
trionalis ad pedes Sanctitatis Vestrae provolutus, solutionem
dubiorum, quae sequuntur, quaerit:

Sacra Congregatio S. Officii ad Episcopum Quebecen. die
16. septembris 1824 declaravit, quod Ecclesia dispensando cum
parte catholica, super disparitate cultus, ut cum infideli con-
trahat, dispensare intelligitur ab eis cliam impedimentis, a
quibus exempta esl pars infidelis,



— 345 —

Rogatur; 1) utrum illa dispensatio impedimentorum eccle-
siasticorum locum habeat non solum quando dispensatio a dis-
paritate cultus impertitur a S. Sede, sed etiam quando datur
a delegalo.

2) Utrum dicta dispensatio locum habeat, quando datur
a missionario, qui habel dispensandi facultatem super dispari-
tate eultus, sed non habet facultatem ,cumulandi® vel non habet
facultatem dispensandi ab impedimento, quo ligatur pars catho-
lica, v. gr. secundus gradus collateralis.

Perla 1V. die 23. april. 1913.

S. R. et U. Inquisitionis propositis suprascrlptl‘a dubiis,
attentis expositis, prachabitoque RR. DD. Consultorum voto,
EMI. et Revmi, DD. Cardinales in rebus fidei et morum Gene-
rales Inquisitores decreverunt: ,ad utrumque affirmative.®

Insequenti vero feria V. ejusdem mensis et anni SSmus
D. N. P. Pius divina providentia Papa X. per facultates Emo.
el Rmo. Cardinali S. Officii Secretario impertitas resolutionem
Emorum Patrum adprobavit. 1)

‘Welcher Art ist diese declaratio des Heiligen Offiziums?
Extensiv oder komprehensiv? Das dubium ist vielleicht ver-
anlaft durch einzelne Entscheidungen, deren Tragweite der
Apostolische Vikar von Kiangsi nicht erfalte; ich meine die
Entscheidungen des Heiligen - Offiziums tber die cumulatio
facultatum dispensandi (2. Aprll 1892; 18. August 1897: Fontes
n. 1152, 1191), und Propaganda (31. Mé’u‘z 1872 Cellect. n. 1382)3
ferner durch die Entscheidung des Heiligen Offiziums vom 20. Sep-
tember 1854 (Fontes n. 928), wo ausdriicklich die Formel ge-
braucht wird: praevia dispensatione ab impedimentis dispari-
tatis cultus ef primi affinitalis gradus per faculfates quibus mis-
sionarii gaudent.

Da das Dekrel an den Apostolischen Vikar von Kiangsi
nicht verdffentlicht wurde, miissen wir es fiir ,explicatio sensus

verborum legis latae in se clarae per alias voces vel sententias
clariores” halten (cf. Wernz, Jus Decretatium, 1. 1, n. 127)
Der Sinn des Dekretes von 1824 scheint auch ganz klar zu sein:
denn es heiB3t: ecelesia dispensando cum parte catholica super
disparitale cultus, ul cum infideli contrahat, dispensare intel-
ligitur ete. Ecclesia ist ein allgemeiner Ausdruck, unter den
auch der Delegatus ab Apostolica Sede und der missionarius
fallt, auch wenn er von anderen Hmdurnlsscn nicht dispensieren

1) Der Ausdruck ,,per famlmtes Cardinali .impertitas“ bedeutet: der
Kardinal ist hevollmdchtlgt die Approbation zu geben im Namen des
Papstes; diese Formel wird angewandt fiir den Fall, daB der Heilige Vater
verhindert ist, selbst die Approbation zu geben (Krankheit, Abwesenheit);
diese Formel findel sich noch ofter (cf. Fontes C. J. G. n. 1025, 1195, 1266,
1267).




— 346 —
kann. Die declaratio hat nun so viel Wert, als das Geselz, das
deklariert wird; gilt das Gesetz nicht mehr, so hat auch die
declaratio ihre Bedeutung verloren.
Daher ist es mir zweifelhaft, ob die Ansicht von Vromant
noch gehalten werden kann; ebenso zweifelhaft ist mir die Ehe,
von der die Rede war.

Rom (S. Amselm) P. Gerard Oesterle 0. S. B.

V. (Die Pilicht katholischer Kindererziehung bei Misch-
ehen.)!) Julius, ein braver, katholischer Jiingling, wird in der
Nachkriegszeit in die Diaspora verschlagen. Daselbst meldet
er sich bei dem katholischen Seelsorger und wird von demselben
auf die Gefahr der Mischehen aufmerksam gemacht. Er ver-
spricht auch, besonders hierin auf seiner Hut zu sein. Trotzdem
fangt er eine Bekanntschaft an mit einem protestantischen
Midchen. Nach einiger Zeit kommt er auch wieder zu dem
Geistlichen, um sich mit ihm iiber seine Zukunft zu besprechen.
Er eroffnet ihm, dall er eine protestantische Braut habe, es sei
eine ,gute Partie“, der Vater der Braut aber verlange prote-
stantische Trauung und protestantische Kindererziehung. Der
Geistliche warnt ihn sehr vor einem solchen Schritt. Durch
seine Vorstellungen bewogen, beschliet auch Julius, das Ver-
héltnis zu l6sen. Um leichter das Médchen vergessen zu kénnen,
zieht er in eine andere Gegend. Nach einigen Monaten aber
kehrt er zuriick und laBt sich protestantisch trauen. Das erste
Kind wird protestantisch getauft. Kurz darauf ist Mission. Auf
eine schriftliche Einladung hin nimmt Julius eifrig an derselben
teil. Er sohnt sich mit der Kirche aus und 1aBt sich katholisch
trauen mit dem Versprechen katholischer Kindererziehung. Der
Schwiegervater weil} zunéichst nichts davon, erfahrt aber bald
nachher den ganzen Sachverhalt. Julius und seine Ehefrau aber
beruhigen jhn mit der Erklarung, die Kinder blieben prote-
stantisch. Als spéter das élteste Kind schulpflichtig wird, will
es Julius in die protestantische' Schule schicken. Der Seelsorger
warnt ihn und sagt ihm, wenn er seinen Plan durchfiihre, kénne
er nicht mehr zu den Sakramenten gehen. Julius ist sehr betriibt
und bedauert, nicht anders handeln zu kénnen, da er noch
vollig von seinem Schwiegervater abhangig sei, von dem seine
Frau, als einzige Tochter, das Haus und einige Morgen Acker
erben solle. Julius 146t aber durchblicken, daB er die Erziehung
der Kinder sofort #ndern werde, wenn er volle Freiheit habe.
Unter diesen Umstinden wendet sich der Seelsorger an das
Generalvikariat mit der Anfrage, ob er Julius zu den Sakra-
menten zulassen diirfe. Die Antwort lautet, Julius diirfe nicht
zugelassen werden, bis die katholische Erziehung der Kinder

') Vgl. auch diese Zeitschrift 1924, S. 739 ff.



