— Bl1 —

Mlbett von Ruville Gher die Wiedervereinigung der
christiichen Bekenntnisse.

Von Dr Georg Reinhold, Wien.

Am Epiphaniefeste des Jahres 1928 erschien die
Enzyklika Mortalium animos, in welcher der Heilige Vater
Pius XI. die von Christus selbst angeordnete und von
den Aposteln und ihren Nachfolgern stets festgehaltene
innere, organische Einheit der Kirche gegen die von den
Kongressen in Stockholm und Lausanne unternommene
Umdeutung in eine bloB begriffliche, alle christlichen De-
nominationen umfassende Namenseinheit energisch in
Schutz nahm. Das pépstliche Rundschreiben erweckte
lebhaften Wiederhall in dem Konvertiten Albert von
Ruville und er beeilte sich, im Anschlufl an die Enzyklika
in einer eigenen Schrift nicht bloB die Ursachen, den
Verlauf und die allmihliche Verfestigung der Glaubens-
spaltung des 16. Jahrhunderts, sondern auch die fiir unsere
Zeit bestehende Moglichkeit einer Wiedervereinigung der
getrennten Christen im wahren katholischen Glauben dar-
zustellen. ,,Vorwérts zur Einheit” betitelt sich das Buch
Ruvilles (Mainz, Kirchheim). Mit niichternem Verstind-
nis fiir die vorhandenen Schwierigkeiten, aber auch mit
froher Zuversicht und starkem Optimismus stellt Ruville
eine Reihe von Griinden zusammen, welche die Wieder-
herstellung der wahren kirchlichen Einheit schon fiir eine
nahe Zukunft als aussichtsvoll erscheinen lassen. Die
Arbeit Ruvilles zeichnet sich aus durch die Hervorhebung
der pragmatischen Zusammenhinge und hat, wie der
Verfasser ausdriicklich hervorhebt, in den geschichtlichen
Partien auf das groBe Papstwerk Pastors Riicksicht ge-
nommen. Die erste Hélfte des Buches tragt mehr geschicht-
lichen, die zweite Halfte mehr programmatischen Charakter.

Nach einer kurzen Darlegung der klaren und keiner
MiBdeutung fiahigen Ausspriiche Christi und der Apostel
liber den Sinn der Einheit der Kirche verweist Ruville
auf die Schaden, welche durch die Spaltung der Christen-
heit im religiosen und im staatlichen Leben notwendig
entstehen. Die Uneinigkeit in den religiésen Anschauungen
erzeugt auch die Uneinigkeit im Urteil iiber das ganze
offentliche Leben und entfremdet die Menschen einander.
Auch die Missionierung der noch heidnischen Léinder wird
lahmgelegt, wenn die Missioniire das Christentum in ver-
schiedenen Formen und Auffassungen predigen und mit-
einander in Konkurrenz treten. Die Glaubensspaltung des



— 512 —

16. Jahrhunderts trat nicht plotzlich und unerwartet auf,
sondern sie hatte eine lingere Vorgeschichte, in welcher
auch auf kirchlicher Seite gefehlt wurde. Dahin gehéren
besonders die Streitigkeiten zwischen den Péapsten und
den Kaisern, die Inquisition, das groB3e pépstliche Schisma
mit zwei, spater sogar drei Papsten, die UnbotmiBigkeit
der Konzilien von Konstanz und Basel gegen den Papst,
die Verweltlichung des pépstlichen Hofes und anderer
kirchlicher Kreise und die Stellungnahme des Papstes
Leo X. gegen den neugewihlten Kaiser Karl V. Durch
Luther wurde der Funke in das Pulverfall geworfen. Die
Abstriche, welche er von der alten Kirche machte, waren
radikal. Obwohl Papst Hadrian VI. schon im Jahre 1522
sich herbeilieB, durch seinen Legaten auf dem Reichstag
zu Nirnberg die Fehler der Kurie freimiitig zu bekennen,
konnte er das ins Rollen gekommene Rad nicht mehr auf-
halten, weil man auf protestantischer Seite die ,,Errungen-
schaften” der Reformation nicht preisgeben wollte und
weil durch angewandte kriegerische Mittel (Plinderung
Roms durch die Soidnertruppen Karls V. und Schmal-
J;aldnerkrieg) und durch die Einziehung der Kirchengiiter
politische und egoistische Motive sich geltend machten.
Wahrend das Werk Luthers. darauf hinauslief, die Grund-
lagen der Kirche zu zerstéren, wurde dann durch das
Konzil von Trient die seit Jahrhunderten verlangte Reform
der Kirche an Haupt und Gliedern wirklich durchgefuhrt
und im Kirchenrecht sowie in dogmatischen Definitionen
verankert. Trotz zahlreicher Konversionen einzelner her-
vorragender Personlichkeiten hat sich die Kirchenspaltung
besonders durch den DreiBigjahrigen Krieg und durch den
westfalischen Frieden zu einem Dauerzustand verfestigt
und die verschiedenen Einigungsversuche, welche unter
anderem auch von dem protestantischen Philosophen
Leibnitz gemacht wurden, hatten keinen Erfolg. Auch
auf dem philosophisch-theologischen Gebiete gelang es
nicht, eine Aussohnung der Geister zustande zu bringen,
weil auf Seite der Neuerer die katholische Glaubenslehre
nicht mehr als maligebende Richtschnur anerkannt wurde.
Den katholischen Kaisern aus dem Hause Habsburg waren
durch den gesetzlichen Schutz des Augsburger Religions-
friedens und des westfalischen Friedens die Hande gebunden
und sie konnten sich nicht einmal mehr von den Péapsten
die Kaiserkronung erbitten, weil die dabei zu leistenden
Eide auf Verteidigung der katholischen Religion und Be-
kampfung der Haresie den protestantischen Reichsfiirsten
alsjKriegserklarung erschienen wéren. Ruville stellt auch



— 518 —

eine Betrachtung an tber die Frage, warum wohl die
gottliche Vorsehung auch nach dem Konzil von Trient
nicht dafiir gesorgt hat, daf} sich die Wahrheit durchringe,
und er glaubt den Grund dafiir darin zu finden, daB es
damals noch nicht an der Zeit war, die vom Protestan-
tismus absorbierten Massen in die Kirche zuriickzufiihren,
weil sie in Verbindung mit den auch innerhalb der katho-
lischen Kreise noch nachwirkenden konziliaren Ideen von
Konstanz und Basel den Frieden der Kirche noch ge-
fihrdet . hitten. Ruville erinnert an den Gallikanismus
jener Jahrhunderte, der dann eine Fortsetzung und Er-
weiterung im Febronianismus und Josefinismus erfuhr.
Seither haben sich die Zeiten gedndert. Die Kirche
ist allmahlich innerlich wieder erstarkt und das Papsttum
hat als moralische Macht groBes Ansehen gewonnen. Dazu
haben, abgesehen von der gottlichen Lebenskraft der
Kirche, auch gewisse duflere geschichtliche Verhéltnisse
heigetragen, deren sich die gottliche Vorsehung zur Er-
reichung ihrer Zwecke bediente. Dazu rechnet Ruville die
sogenannte Aufklarung, das kirchenfeindliche Auftreten
Napoleons 1. und die Ubergriffe der Staatsgewalt auch
in anderen Lindern. Die Aufklarung zeitigte in Osterreich
den Josefinismus, in Deutschland den Febronianismus und
iberall die Freimaurerei. Die Kirche sollte vorwiegend
staatlichen Charakter tragen und ganz vom Staate ab-
hingig sein. Napoleon stellte kirchenpolitische Forderun-
gen, die mit dem Wesen der Kirche unvereinbar waren.
Wihrend die Papste der vorangegangenen Zeit gendtigt
waren, vieles zu dulden und zu sanktionieren, was zwar
nicht kirchlich unerlaubt, aber doch ngchteilig war, wur-
den sie nunmehr durch die unertriaglichen Mallnahmen der
Gegner geradezu genotigt, auch um den Preis des Mar-
tyriums die Rechte der Kirche zu verteidigen und selbst
mit dem gewalttitigen Korsen, vor dem ganz Europa
zitterte, den Kampf aufzunehmen. Dadurch erwarb sich
die Kirche auch in der nichtkatholischen Welt wieder die
gebiihrende Achtung, und nun war es auch an der Zeit,
den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes als des
Zentrums und der Seele der Kirche in das volle Licht der
Offentlichkeit zu stellen, die zwar von Christus eingesetzt
und im Evangelium klar enthalten sind, aber in den letzten
Jahrhunderten aus den oben angegebenen Griinden zuriick-
gedrangt worden waren. Die Verstiegenheit der modernen
zuerst pantheistischen, dann materialistischen Philosophie
und die unhaltbaren Aufstellungen der radikalen pro-
testantischen - Bibel- und altchristlichen Geschichtsfor-

»Theol.-prakt. Quartalsehrift* III. 1929. 34



— 5l4 —

schung drangten auch in auBerkatholischen Gelehrten-
kreisen zu einer Revision der Anschauungen und zu einer
Wiederannidherung an die alte katholische Tradition. Die
durch die modernen Erfindungen bewirkte ungeheure
Steigerung der Verkehrsmoglichkeiten macht es heute den
Nichtkatholiken leicht, die katholische Kirche, ihre Lehre
und ihren Kult, wirklich kennen zu lernen und sich von
den Zerrbildern loszumachen, unter denen man frither
alles Katholische dargestellt hatte. Wenn in der auler-
katholischen Welt sich gegenwirtig die Einigungsbestre-
bungen stark zur Geltung bringen und man auch die
romische Kirche gern im Bunde der von Pius XI. so ge-
nannten Allchristen sehen mdchte, so wird damit zwar
etwas Unmdogliches angestrebt, aber es tritt dabei doch
eine groe Hochachtung vor der rémischen Kirche zutage,
wie sie in fritheren Zeiten niemals vorhanden war.

Ruville bemiiht sich nun auch die Wege zu zeigen,
auf denen die Einigung aller Christen in der wahren Kirche
erreicht werden konnte. Auf dogmatischem Gebiete miisse
die Person und die Lehre Christi in den Vordergrund
gestellt werden, denn er wird von allen christlichen Gemein-
schaften als mallgebender Fithrer anerkannt. Seine Lehre
und seine Vorschriften fithren aber direkt zur katholischen
Auffassung. Der lebendigen Darstellung des christlichen
Vollkommenheitsideals, wie es Christus empfohlen hat,
dienen die religiosen Orden. Ihre Tatigkeit wire demgemal
so viel als moglich zu fordern. Um die Manner der Wissen-
schaft fiir die Sache der wahren Kirche zu gewinnen, wére
die vom Vatikanum dogmatisch festgelegte Kirchenlehre
zu betonen, dafl sich die katholische Weltanschauung auf
Vernunfterkenntnissen aufbaut, dall zwischen derVernunft-
wahrheit und der kirchlichen Glaubenslehre kein wirk-
licher Widerspruch bestehen kann, und somit keine evi-
dente Vernunftwahrheit eine Bestreitung durch irgend ein
Dogma zu befiirchten hat und daB der Anschein eines
Widerspruches zwischen Wissenschaft und katholischem
Glauben nur dort moglich ist, wo entweder das Dogma
falsch verstanden oder eine unbewiesene Hypothese als
sicheres Resultat der Wissenschaft hingestellt wird. Der
Katholik ist im Gewissen verpflichtet, jede zweifellos fest-
stehende Wahrheit, wo immer sie sich findet, anzunehmen.
Ruville empfiehlt die Griindung katholischer Universi-
titen, auch in den Landern der Diaspora, damit die
katholische Wahrheit sich iiberall offen zur Priifung dar-
stelle. Er warnt ferner vor jeder Abschwiachung der katho-
lischen Lehre gegeniiber den Akatholiken, weil diese



— 515 —

letzteren dadurch auf die Meinung gebracht wiirden, als
ob die Katholiken ihrer Sache nicht ganz sicher seien.
Gegeniiber den Protestanten, bei denen es keine einheit-
liche kirchliche Fiihrung gibt, der alle sich unterwerfen
miissen, wird nur die Kleinarbeit moglich sein, welche
sich um die Konversion Einzelner bemiiht. Im Grollen
konnte dagegen die Arbeit einsetzen gegeniiber der orien-
talischen Kirche, deren Glaubenslehre sich wvon der
romisch-katholischen nur in sehr wenigen Punkten unter-
scheidet. Wenn auf dem Konzil von Florenz eine Union
mit der orientalischen Kirche zustandekommen konnte,
miilte eine solche auch heute erreichbar sein. Ruville denkt
auch an die Wiedereinberufung des nur unterbrochenen,
nicht abgeschlossenen Vatikanischen Konzils, etwa in einer
ostlich gelegenen Stadt, auf welchem péapstliche Legaten
den Vorsitz fithrten und zu welchem alle schismatischen
Bischofe einzuladen wiren. Es wiirde allerdings auf
gegnerischer Seite Proteste, Streitschriften, Pamphlete
regnen, aber andererseits wiirde sich auch die verborgene
Menge der zur Einheit Geneigten veranlaB3t fithlen, hervor-
zutreten.

Die unerlidBliche Voraussetzung fir den Erfolg aller
dieser Bemiihungen ist selbstverstandlich die gottliche *
Hilfe. BloBe Menschenarbeit vermag das Einigungswerk
nicht zu schaffen. Dal3 die gottliche Gnadenhilfe gerade
fiir unsere Zeit erbeten werden konnte, glaubt Ruville aus
den Weissagungen der Heiligen Schrift entnehmen zu
konnen. Die Stelle bei Haggaeus (2, 21): ,,Ich erschiittere
den Himmel und die Erde, ich stofle die Konigsthrone
um und zerstore die Macht der heidnischen Reiche, ich
nehme dich, Sorubabel, und setze dich einem Siegelringe
gleich®, findet Ruville erfiillt in Konstantin dem Groflen.
Die Ereignisse wihrend des Weltkrieges und nach dem-
selben haben eine gewisse Ahnlichkeit mit den Zeiten
Konstantins und lassen die Hoffnung als berechtigt er-
scheinen, daB auch die Weissagung des sterbenden
Patriarchen Jakob an seinen Sohn Juda iiber den Herr-
scher, auf den die Volker harren, und die VerheilBungen
an David vom ewig bestehenden Thron seines Reiches,
die dann vom Engel bei der Verkiindigung in Nazareth
wiederholt wurde, in unserer Zeit Erfiilllung finden kénnten,
wobei wieder an eine Zusammenarbeit der christlichen
weltlichen Macht mit der geistlichen Kirchengewalt zu
denken wire. Ruville fordert alle getreuen Christen auf,
die Hande nicht in den SchoB zu legen, sondern mit Eifer
und Tatkraft am Werke Gottes mitzuarbeiten, bis das

34*



— 516 —

Konigtum Christi, das er vor Pilatus bekannt hat, zur
vollen Durchfithrung gelangt.

Das sind so ungefahr die Hauptgedanken des Ruville-
schen Buches. Sie kommen aus dem Herzen eines hoch-
gebildeten Laien, der durch Gottes Gnade selbst den
Riickweg vom Protestantismus zur katholischen Kirche
.gefunden hat und der an der Universitiat jenes Landes
wirkt, von welchem die ‘Spaltung des 16. Jahrhunderts
ihren Ausgang nahm. Sie wollen nur anregen und er-
mutigen. Denn die wirkliche Durchfiithrung des Einigungs-
werkes ist die Sache Gottes und der von ihm bestellten
kirchlichen Autoritat. Der Optimismus Ruvilles ist wohl
geeignet, zaghafte Gemiiter mit Vertrauen zu erfiillen und
zur Mitarbeit auf dem Gebiete der Wiedervereinigung der
christlichen Bekenntnisse im wahren Glauben anzueifern.

Die Giite und Milde in der Seelsorge.

Von Pfarrer Ofto Kepler; Hermersberg (Rheinpfalz).

Auf den Domplatz von Florenz miindet eine kurze,
+ enge, dunkle Gasse, genannt die Todesstrafle (Via della
morte). An der Tiire des ersten Hauses in dieser Stralle
siecht man einen Glockenzug, welcher der Umschrift zu-
folge .. den Diener der Barmherzigkeit“ zu rufen bestimmt
ist (Campanello del servo della misericordia). In dem
Hause hat namlich die Bruderschaft der Barmherzigkeit
ihren Sitz, und Tag und Nacht ist eine Anzahl Manner
hier zu finden, um auf ein Zeichen des Glockleins die
christliche Nachstenliebe auszuiiben, einen auf der Strafle
Verungliickten ins Spital zu tragen oder einen armen
Toten ins Grab betten zu helfen.

Diese kurze, enge, dunkle Gasse in Florenz erscheint
mir so recht als ein Bild des menschlichen Lebens, das
ja nichts anderes ist als eine groe TodesstraBle. Und das
Haus der Barmherzigkeit, das der gottliche Samaritan
gleich an den Anfang dieses Weges hingebaut hat als
Zufluchtsstatte aller Miihseligen und Beladenen, ist die
Kirche, die katholische Kirche. Der Diener der Barmherzig-
keit aber, der die trostende Pforte dieses Hauses dem
Hilfesuchenden offnet, ist der katholische Priester. Seine
Pflicht ist es, Tag und Nacht zu lauschen auf den Klang
des Glockleins, das ihn zur Ubung barmherziger Liebe
ruft. Diener der Barmherzigkeit zu sein, das ist unser Beruf.
Und die wichtigste Eigenschaft eines Dieners der Barm-



