ST e R

iy,

83. JAHRGANG__—;—J SF "= ERSTES HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE QUARTALSCHRIFT
' Sl 2°

Suaviter disponit omni.

Von Otfo Cohausz S. J.

Neujahr! Wiederum stehen wir auf der Scheide
zweler Welten. Hinsank die eine in Tiefen, aufsteht die
andere, vom Morgenrot umleuchtet. Doch auch sie wird
sinken. Was" sind Erdenjahre anderes als Wellen im
Weltenmeere aufsteigend und verschwindend! Was blieb
von allen Vélkern und Jahrhunderten? Was von allen
Kriegen, Reichen, Weltereignissen? Ein ewiges Kommen
und Gehen, ein unruhiges Drangen und Verschwinden!
Nur einer zeigt sich groB: Gott. Er war mit dem ersten
Jahre da, war mit jedem neugeborenen Jahre da und
wird es mit dem letzten und nach dem letzten sein — er
im Vergehen der allein Bestindige, er im Wechsel aller
Dinge der allein Unveranderliche! In allem seiend, von
allem unberiibrt, in allem tétig und iiber allem in unge-
tribter Majestat schwebend. ,Initio tu, Domine, terram
fundasti, et opera manuum tuarum sunt caeli. Ipsi per-
ibunt, tu antem permanes, et omnes sicut vestimentum
veterascent; et sicut opertorium mutabis eos et muta-
buntur; tu autem idem ipse es, et anm tui non deficient”
(Ps, 101, 26—28).

Von seiner Warte aus trigt er in der Hand die Grenzen
des Erdkreises, befeuert er die goldgepanzerten Sternen-
heere zu rasend schnellem Lauf, 128t er Meere rauschen,
Stirme brausen, Donner rollen, Blitze zucken, Berge
rauchen, schleudert er die Volker in buntem Wirbel durch-

wTheol.-prakl. Quartalschrift. 1. 1030, 1



et g

einander, bestimmt er dem Wellgeschehen seine Pfade.
Und wer, wer vermag seinen Ratschlull zu dndern oder
seinem Arme zu widerstehen ?

Und wir? Was ist unser Leben? ,,Wie Gras — friih-
morgens sproflit es auf und wéchst, am Abend sinkt es
hin, wverwelkt, wverdorrt. Firwahr, vor deinem Zorne
schwinden wir dahin“ (Ps. 89, 6. 7). Beschamt, von Ehr-
furcht durghzuckt, beugen wir vor solcher Hoheit unsere
Stirn bis in den Staub und beten: Regi saeculorum im-
mortali et invisibili soli Deo honor et gloria in saecula
saeculorum (1 Tit 1, 17). :

Ja, ,furchtbare Majestit wohnt um Gott”, und kaum
je wird das Gefithl unserer Ohnmacht gegeniiber Gott
und das der wehrlosen Hingegebenheit an ihn so lebendig
wie beim Wechsel zweier Jahre. Erbeben mochten wir ob
des rex tremendae majestatis, erbeben auch ob seines
unaufhaltbaren Weltenwaltens. Doch da kommt unserer
Herzensnot Gott selbst zu Hilfe. Er schligt den Schleier,
der sein Antlitz wverhiillt, zurtick und anstatt des rex
tremendae majestatis erblicken wir die suavitas. —

»Suavis est Dominus® (Ps. 99 5) — ,Suavis Dominus
universis® (Ps. 144, 9) — ,Gustate et videte, quoniam
suavis est Dominus“ (Ps. 33, 9) — ,,0O quam bonus et

suavis est, Domine, spiritus tuus in omnibus® (Weish
12, 1). So selbst es zu beteuern, wird Gott nicht miide,
es laut in die Welt zu rufen, jene nicht, die aus dem Born
seiner Siille tranken.

I

Suavis ist er selbst. Wie? Sehen wir in der suavitas
nicht die hichste Reife des abgeklarten Heiligen, und
Gott sollte sie nicht in hochstem MaBe besitzen? Bezeugt
er nicht, daB3 er Licht ohne jede Finsternis und die Liebe
selber sei ? Ist die suavitas nun nicht des Lichtes schionstes
Licht und der Liebe duftigste Bliite?

Wie Gott nun selber die suavitas ist, so durchstromt
und trigt diese auch all sein Wirken und seine ganze
Weltregierung. ., Attingit a fine usque ad finem fortiter
el disponit omnia suaviter” (Weish 8, 1). Unbeugsam hélt



e

o FAWR A

Ssgnoafs

er die Ziigel der Weltregierung in der Hand, die Geselze
aufrecht, drangt er auf ihre Ausfithrung, verfolgt er seine
groBen Ziele, weil er auch zu drohen und zu strafen.
Doch alles ist durchpulst von der Milde. Widerstinde,
Hemmnisse erziirnen ihn nicht; Fehlschliage, selbst Siinden
entmutigen ihn nicht. Mogen ganze Voélker von ihm zu
den Gotzen abfallen, sich im Kampfe zerfleischen, ganze
Kulturen wieder untergehen, er bewahrt seine Ruhe, weil
doch alles seinem Plan sich fiigt.

Nehmen wir noch die ungezéhlten Stellen, an denen
es heift: quoniam bonus est — bonus est Dominus und
dhnliche hinzu, so sehen wir: kaum etwas liegt Gott so
am Herzen, als uns seiner suavitas:zu versichern. Weill
er doch zu gut, wie not uns diese Ansicht von ihm tut
und wie schwer es ist, sie bei aller erdriickenden Hoheit,
die ihn umgibt, zu gewinnen.

Aber auf Worte beschriankte er sich nicht. Da noch
immer der Schreck vor ihm das Zutrauen zu ihm iiber-
wog, wollte er uns seine wahre Gesinnung im Anschau-
ungsunterricht vor Augen:fﬁhren. Wie er in seinem ver-
borgenen Innern gesinnt ist, das sollfe uns sein mensch-
gewordener Sohn in greifbarer® Gestalt aullen zeigen, und
als der erschien, wullite der Apostel kein treffenderes Wort
fiir sein ganzes Auftreten zu finden, als dieses: Apparuit
benignitas et humanitas salvatoris nostri.

Suavis — das also ist der Grundzug Gottes. Nicht
als Unwetter steht der Ewige vor uns, nicht als Unheil-
briitender, sondern als Lichtwesen, durchweht von Milde
und Siifle; und verstehen koénnen wir es, wenn von seinem
Erscheinen der Prophet voraussagt: ,,Zu jener Zeit werden
die Berge Siilligkeit traufeln und die Hiigel von Milch
flieBen” (Joel 3, 18).

In der Tat durchweht milder und lieblicher Geist
auch sein ganzes Wirken. ,,Attingit a fine usque ad finem
fortiter et disponit omnia suaviter® (Weish 8, 1). Ein
Doppeltes ist hier ausgesprochen: attingit a fine usque
ad finéem fortiter. Als Allgebieter steht Gott iiber dem
ganzen Weltgeschehen. Nichts, auch nicht das Kleinste

[



Sl T

entzieht sich seiner Gewalt. Was da lebt und webt in den
Sternenwelten und auf Erden, was da kommt und geht
vom ersten Jahrtausend bis zum letzten, er schaut es,
ums_chha,ﬁt es, beherrschl es. ,,Qiua in manu eius sunt
omnes fines terrae, et altitudims montium ipse conspicit®
(Ps. 94, 4). Attingit a fine usque ad finem! Und das for-
titer! Unbeugsam, fest behalt er die Ziigel der Welt-
regierung in der Hand. Seinen Plan im Auge, seine Ge-
setze vor sich, verfolgt er sein Ziel, diktiert er seinen
Willen und verleiht ihm notigenfalls mit Warnung,
Drohung und Strafe Nachdruck, und doch ist es nicht
grimmiges Ungestiim, sondern die lichte, milde Weisheit,
die als Lenkerin den Wagen der Vorsehung durch das
Weltall fahrt.

Sie stand bereits am Anfange damals, als die Schop-
fung noch in der Nacht des Nichts schlummerte. Sie war
es, die mit einem Wort Himmel und Erde ins Dasein rief;
denn nicht etwa nur aus Freude am Herrschen oder aus
Besitzgier, sondern ad manifestandam et communicandam

suam bonitatem utramque de nihilo condidit creaturam!.

(Conc. Vatic.) Satis est christiano credere, rerum crean-
darum causam nonnisi bonitatem credere creatoris (Aug.
Ench. c. 9).

Und wie die suavitas Dei es war, die die Welt rief,
so war sie es auch, die ihr Urleil iiber die geschaffene
Welt abgab. Wohl war das Werk wie alles Geschopfliche
beschrankt, wohl barg es Zerfallskrifte in seinem trachti-
gen SchoB, wohl sah Gott bereits die glithende und
zischende Lava der Siinde, Greuel und Leiden aus ihr
servorbrechen, und doch: ,,Gott sah alles, was er gemacht
hatte, und es war sehr gut“ (1 Mos 1, 31). Weit entfernt,
sein Werk voll Pessimismus in Grund und Boden zu ver-
dammen, schaut er es trotz aller Mingel in hoffnungs-
vollem Licht und umsonnt es mit dem Urteil verstehender,
gitiger Milde.

Wie die suavitas das Wort .der Weltschopfung
hauchte, so bestimmt sie ihr auch ein begliickendes Ziel.
,Gott hat nicht Freude am Untergang der Lebenden. Er

e




s i

e h o -Lacd T e E RS

R 4 Yoot

L Baps tng ida o Ll

R Dt o= g )

Cooral O b e g

SRt gew
hat ja alles zum Sein geschaffen” (Weish 1, 13 f.). Sein,
Leben, Erblihen, Aufsteigen von Hohe zu Hoéhe bis hin
zum ewig Seienden, Teilnahme an seinem Gliick — das
war es, was Gott bei der Schéopfung vorschwebte, was die

suavitas ihm einraunte.

Und wie er sich von ihr beim ersten Schaffen der
Welt leiten lieB, so auch bei ihrer weiteren Entwicklung.
Als ein Chaos trat sie ins Dasein, -als ein wogendes, finsteres
Urmeer. Doch Gott schied Finsternis vom Licht, Land
vom Wasser, die Feste droben von derjenigen darunter.
Gewaltige Krafte waren am Werk, und doch vollzog sich
alles in Ordnung und Ruhe. In Ordnung und Ruhe
schreiten” seitdem die Himmelskorper einher, die Jahres-
zeiten durch das All, bewahren Berge und Meere ihren
Platz, sprossen, blithen und vergehen Saaten, Wiesen und
Wiilder. Ungeheure Arbeit von Milliarden von Kraften
wird geleistet, Verwicklungen, scheinbar unentwirrbarer
Art, ballen sich ineinander, und doch, durch alles schreitet
fest und sicher, aber doch sanft und friedlich, der Plan
Gottes seinem Ziele entgegen: ,,Omnia in mensura et numero
el pondere disposuisti” (Weish 11, 21).

Suavis zeigt Gott sich noch mehr in der Leitung des
Menschen. Als Freien schuf er ihn, nicht wie die Natur-
dinge an unabwendbare Bahnen gebunden. Frei soll er
sich fiir seinen Gott entscheiden, nicht als Sklave; anstatt
von Zwang vom giitigen Wort, von der Vernunft und Liebe
allein bewogen. Wohl sieht Gott MiBbrauch voraus, wohl
Trotz und Widerstand, Durchkreuzung seiner Pline und
doch, die Freiheit tastet er nicht an, zollt ihr fast Ehr-
[urcht. Nichts scheut er bei der Leitung des Menschen-
geschlechts mehr als den Zw ng, als die Art des Sklaven-
treibers. Vatergiite, Weite, Hochach'ung vor der Selbst-
bestimmung bilden vielmehr den Grundton seiner Er-
ziehung. Suaviter disponit omnia.

Daium setzte er den Menschen auch nicht auf eine
ode Insel, sondern in einen mit herrlichen Fruchtbiumen
angefiillten Wonnegarten, und anstatt ihm nur das Aller-
notwendigste zu gonnen, erlaubt er ihm von allen Biumen



e

zu essen, ausgenorimen nur von dem der Siinde. Seine
Kinder sollen es bei ihm gut haben. Deshalb legt er ihnen
auch nur miBige Pflichten und leicht vollfithrbare Be-
schaftigungen auf. Er bindet nicht immer neue Biindel
fir die Schultern der Menschen wie spater die Schrift-
gelehrten, treibt nicht mit der Sklavenpeitsche zu uner-
tragbarem Frondienst wie die Viogte Agyptens an, noch
weniger fithrt er das Taylor-System oder die Arbeit am
laufenden Band ein. MaBnahmen, die dem: Arbeiter den
letzten SchweiBtropfen und die letzten Handgriffe aus-
pressen. Nach seinem. Plane soll die ganze Welt- und
Menschheitsentwicklung sich in geméBigtem Tempo und
.in Frieden abrollen und von der milden Sonne der sua-
vitas beleuchtet sein.

Doch tickische Michte durchkreuzen seine ersten
Pline. Der unheilschwangere Schof3 der Tiefe bricht auf.
Diisterer Rauch quillt hervor, Giftstrom und Vulkanfeuer.
Aufllehnung, Irrtum, Lasterbrut, Abfall und Gotzenfrevel
zerstoren das Paradies und dehnen sich aus iiber Lander
und Vélker. Die Welt, ein wogendes Greuelmeer, erscheint
in Nacht getaucht. Wandelt sich nun die Giite in Harte?
Die Freundschaft in Bruch? Die frohe Hoffnung in ver-
zweifelnde Preisgabe? Auch da vernehmen wir das Wort:
.Du liebst alles, was ist, und hassest nichts von dem,
was du erschaffen hast; denn du hast nichts im Hasse
angeordnet oder erschaffen” (Weish 11, 25). Noch da
bleibt Gott seiner Liebe und seinem urspriinglichen Plane
der Voélkerbegliickung treu. . Er hat ja alles zum Sein
geschaffen und heilbar machte er alle Arten des Erd-
kreises, verderbliches Gift ist nicht in ihnen, noch ist die
Herrschaft der Unterwelt auf Erden” (Weish 1, 14). Noch
da zieht er die Sonne seines Wohltuns nicht zuriick,
sondern 4Bt sie téglich neu aufgehen, auch iiber seine
Gegner. Ja, ,du erbarmst dich aller, weil du alles ver-
magst, und siehst hinweg tiber die Siinden der Menschen
um der Bulle willen™ (Weish 11, 24). Unermiidlich sinnt
er auf Retlung, mahnt, warnt und ertrigt er, sogar da,
wo Menschenbosheit ihn zur Strafe zwingt.



e Ut L dntege UL sl 2o b e

;
E
g

B

Nicht aber, als ob er zu jeder Siinde schwiege! O
nein! Er mahnt, warnt, droht, schlagt auch mit der Rute
darein, aber immer wieder versii8t er alle Riige mit der
Aussicht auf Versohnung. Wie erschreckend weist er bei
Isaias die Opfer und Feste Israels ab, erklart er all sein
Beten, solange es bei seiner Siinde bleibe, fiir unniitz, und
doch fiigt er hinzu: ,,Waschet euch, reiniget euch, schatfet
die Bosheit eurer Anschlige aus meinen Augen; lasset ab,
verkehrt zu handeln! Lernet Gutes tun, trachtet nach
dem, was recht ist, kommet den Unterdriickten zu Hilfe,
verschaffet der Waise ihr Recht, verteidiget die Witwe!
Alsdann kommet und . . . wenn eure Siinden wie Scharlach
sind, sollen sie doch weiB werden wie Schnee” (Is 1,
16—18). Wie ernst stellt er Ephraim zur Rede und doch,
wie giitige Wendung nimmt sein Wort, da dieser in sich
geht. ,,Ist.nicht;;Ephraim mir ein Sohn, den ich ehren
will, ist er nicht_ein Kind der Wonne, da8 ich, seit ich
wider ihn geredet habe, doch immer sein gedenke ? Darum
ist mein Inneres um ihn erregt,®ja, ich will mich seiner
erbarmen, spricht der Herr” (Jer '31, 20). Wie erschiitternd
klingt seine Drohung iiber den siindigen Stamm Davids:
~Wenn aber seine Sohne mein Gesetz verlassen, wenn sie
nicht wandeln mehr nach meinem Recht; wenn sie ent-
weihen meine Satzung und nicht beachten mein Gebot,
dann will ich mit der Rute ihre Untat ahnden, mit Geillel-
streichen ihre Stinden” (Ps. 88, 31—33). Und doch muf}
er wieder versichern: ,, Aber meine Gnade will ich ihm
nicht ganz entziehen, noch jemals meine Treue brechen®
(Ps. 88, 34). Er schlagt, um zu heiler. ,Daher ziichtigst
du ‘diejenigen, die fehlen, nicht nach Verdienst, weisest
sie iiber das, wodurch sie sich versiindigt haben, mahnend
zurecht, damit sie von der Bosheit ablassen und an dich
glauben, o Herr” (Weish 12, 2). Von dieser suavitas ganz
betroffen, bekennt der Verfasser des Makkabderbuches
in Betreff des Ungliickes seines Volkes: ,Ich bitte nun
jene, welche dieses Buch lesen, nicht zu erschrecken iiber
die Ungliicksfille, sondern zu hedenken, daB diese Vor-
falle nicht zum Verderben, sondern zur Ziichtigung unseres



ik R

Volkes dienen. Denn dall den Siindern nicht lange Zeit
gewidhrt wird, nach ihren Geliisten zu tun, sondern bald
Ahndung iiber sie verhingt wird, ist ein Zeichen grofBer
Huld. Denn nicht so, wie der Herr bei andern Vilkern
langmiitig zuwartet, um sie, wenn der Tag des Gerichtes
gekommen, nach der Vollzahl ihrer Siinden zu strafen,
hat er auch fir uns beschlossen, erst Rache an uns zu
iiben, wenn unsere Siinden aufs hdchste gestiegen. Daher
entzieht er uns nie seine Barmherzigkeit, und wenn er
auch sein Volk mit Ungliick straft, verlaBt er es doch
nicht” (2 Mk 6, 12—16).

Immer wartet im Hintergrunde der Zichtigung die
rettende Liebe ,dissimulans peccata hominem propter
poenitentiam® (Weish 11, 24).

Doch auch, wo er endlich zur Verwerfung gezwungen
ist, bleibt sein Stralgericht mit Milde verbunden. Lange
schiebt er es meistens hinaus. Von den Ureinwohnern
Kanaans heiB3t es: ..Sie waren von Anbégiml an ein ver-
fluchtes Geschlecht.” — ,Allein auch jener schontest du,
weil sie Menschen waren und entsandtest als Vorlaufer
deines Heeres die Hornisse, um sie nach und nach auszu-
rotten. Nicht als wirest du nicht so méichtig gewesen, die
Gottlosen im Kampfe den Gerechten zu unterwerfen oder
sie. durch wilde Tiere oder durch ein hartes Wort auf
einmal zu vertilgen, sondern um nach und nach das
Gericht zu vollziehen, gewéhrtest du Raum zur BufBle”
(Weish 12, 8—10). Ahnlich heilit es von den dgyptischen
Drangern Israels: ., Aber auch ohne alles dies hétten sie
durch einen einzigen Hauch getotet werden konnen, ver-
folgt von ihren eigenen Taten und zerstreut durch den
Hauch deiner Macht; doch du hast alles nach MaB, Zahl
und Gewicht geordnet” (Weish 11, 21). Und trifft dann
endlich die Strafe ein, muB doch noech der Gestrafte aus-
rufen: ,Er handelt nicht mit uns nach unsern Siinden,
vergilt uns nicht nach unsern Missetaten” (Ps. 102, 10).
Weit leichter noch wiegt die Waagschale der Strafe als
die der Schuld,



— 9 -

Aber weil Besseres noch ersann die suavitas Dei, sich
genug zu tun. In Fleischeslust erstickt die Welt, und Gott
sendet ihr Noe; aufbidumt sich Israel gegen Gott, und
er schenkt ihm die Propheten; aufsteigt bis zum Himmel
der Volker Trotz und Stinde, der Erdkreis halt den Atem
an, von oben her erwartend Blitz und Donner, und die
Wolken offnen sich und herabsteigt ein Kind des Segens.
Und das wird nun durch die Lander schreiten versohnend,
erlosend und mit Gott verbindend. ,Denn so sehr hat
Gott die Welt geliebt, dall er seinen eingeborenen Sohn
dahingegeben hat“ (Joh 3, 16). Konnte die suavitas Dei
sich noch deutlicher bekunden und noch herrlichere Siege
feiern ?

Harmonisch fiigt sich Gottes Leitung und Erziehung
des Menschengeschlechts in das Gesamte seiner Welt-
regierung hinein. Er steht iiber den Kriften der Welt,
halt sie am Ziigel und drangt sie ihrem Endzweck zu.
Immer sinnend, immer titig und doch ohne jeden Anflug
von Hast und Unruhe. Den Saaten gonnt er Zeit zum
Wachsen, den Feldern langen Winterschlaf zum Aus-
ruhen, den Einzelmenschen und Volkern Zeit zu ihrer
Entfaltung. Er schiittet mit vollen Hénden die Samen-
korner auf die Erde herab, deckt sie mit Erdreich zu,
gebietet seinen Wolken sie zu netzen, seiner Sonne sie zu
erwiarmen und wartet in Geduld ab, was da sprieﬂ'e und
wann es spriefle. Nichts wird iibereilt, nichts mit Gewalt
zum vorzeitigen Reifen gedréngt. Jahrtausende seufzen
unter dem Fluche der Unerlostheit, den Propheten wird
es zu lang, bis der Erloser erscheint. Sie beschworen die
Erde, ihn sprossen zu lassen, die Wolken, ihn herabzu-
regnen. Doch erst in den festgesetzten Tagen des Tiberius
serging der Ruf Gottes an Johannes, den Sohn des Zacha-
rias, in der Wiiste” (Lk 3, 2), und erst, ,als die Fiille der
Zeiten gekommen war, sandte Gott seinen Sohn® (Gal
4, 4). Kein Anwachsen des Heidentums, kein noch so
heifles, ungestiimes Flehen des auserwihlten Volkes ver-
mochten es, den Zeiger seiner Weltenuhr vorzuriicken
oder das Tempo des Weltgeschehens zu beschleunigen,



!

Sl A

Vor ihm hat alles seine Zeit. Auch das Aufsprossen und
Aufblithen seines Reiches, auch die Sammlung der Volker
um seine Fahne, auch das Werden und Wachsen der
Heiligkeit, auch die endgiiltige Befreiung von Siinde und
Leidenschalt und auch der Sieg der Gerechtigkeit und
Wahrheit. Bevor diese Zeitenstunde schligt, vermag keine
Gewalt ihn aus seiner Zuriickhaltung heraus oder in Aulf-
regung zu bringen. Er versteht zu warten und, von Un-
gestiim umdréngt, sich in Ruhe zu bewahren. Selbst vom
Unkraut, das kurzsichtige Knechte glauben, nicht schnell’

‘genug ausrotten zu konnen, gilt sein Wort: ,Lasset es

wachsen bis zur Ernte” (Mt 13, 30).

An Widerstianden und scheinbaren MiBerfolgen fehlt
es ihm nicht. Menschentrotz erhebt sein Haupt, schwarzer
Siindenmorast iiberzieht seine schonsten Gebilde, in offen-
barem Aufruhr bedringt die Holle sein Reich; bald
werden Linder dem Glauben gewonnen, bald ihm geraubt;
Kulturen streben kraftvoll empor und werden von rohen
Hinden zerschlagen; Volker blithen herrlich auf und zer-
fleischen sich dann in blutigem Kampf; Leben dringt
millionenfach jiahrlich ans Licht und sprofit, steht es aber
da in voller Kraft, weidet der Tod es ab, und in 6de Steppe
wandelt sich das volkreiche Gefilde. Uberall Sturm,
Drang, Unruhe, Welken, Zerfall, ein bestindiges Werden
und Vergehen, ein fortwahrender Aufstieg und Nieder-
gang! Menschen schauen bangend zu, werden irre an
Gottes Werk und Erfolg. Doch der steht ruhig im Ge-
tiimmel da, Deus in medio cjus, die Hand fest am Steuer,
das Weltschiff friedlich durch die Brandung lenkend.
Attingit a fine usque ad finem fortiter et disponit omnia
suaviter. Wer fiithlt, das schauend, nicht auch in sich den
Ruf erwachen: ,,0 quam bonus et quam suavis est Do-
mine, spiritus tuus in omnibus” (Weish 12, 1)!

L.
“Als erste Folgerung ergibt sich daraus, daBl wir Gott
viel mehr von dieser Seile betrachten und unser ganzes
personliches Verhiltnis zu ihm darauf aufbauen missen,



Aal ek s ol Lot e o

R T BTN

2
£
§

W

Nicht selten stellt sich auch der Priester Gott nur als
erschreckenden Allgebieter vor, als Donner und Blitz, als
eine Art von Fronvogt, der die driickendsten Lasten auf-
legt, die kleinsten Fehler aufs strengste richtet und be-
straft und kalt und herzlos die Vélker zur Ausfithrung
seiner Ziele antreibt und beniitzt. Gerade in unserer Zeit
will solche Anschauung sich infolge der vielen Unwetter
noch leichter festsetzen als gewohnlich. Neue Nahrung
zieht sie gern aus personlichen Fehlern. Die Folge der
Siinde ist Angst vor Gott. Er, bis dahin wie die lichte
Sonne am blauen Himmel vor uns schwebend, erscheint
jetzt als diisteres Gewitter, jeden Augenblick zum Drein-
schlagen bereit. Doch: ,Du zeigst denen deine Macht, die
an deine Allmacht nicht glauben, und ahndest an denen,
welche von dir nichts wissen wollen, ihre Vermessenheit.
Du richtest aber, o Herrscher der Starke, mit Sanftmut
und regierst uns mit grofler Nachsichi . . . und erwecktest
in deinen Kindern die frohe Hoffnung, daB} du, wiewohl
Richter, Gelegenheit zur Bulle bei den Siinden gewéhrst.
Denn wenn du die, welche Feinde deiner Diener und des
Todes schuldig waren, mit so groller Langmut straftest,
dal du ihnen Zeit und Gelegenheit gabst, von ihrer Bos-
heit abzustehen: mit wie groller Sorgfalt richtest du nicht
da deine Sohne” (Weish 12, 17—21)!

Das alles geschieht, ,,damit wir deiner Giite gedenken,
wenn wir richten, und wenn wir gerichtet werden, auf
deine Barmherzigkeit hoffen“ (Weish 12, 22). Selbst also
mehr Zutrauen zu Gott haben, ihn mehr von seiner lieh-
lichen Seite her betrachten und darlegen — das ist die
erste Folgerung, die wir zu ziehen haben.

In dem zuletzt angefiithrten Schriftworte ist aber
bereits ein anderes angedeutet: ,Damit wir deiner
Giite gedenken, wenn wir richten® (Weish 12, 22). Das
also besagt, dal auch wir uns selbst bei aller Kraft mit
dem Geiste der suavitas erfilllen und ihn zum Lenker
unserer ganzen Seelsorgstiitigkeit machen sollen.

Besitzen wir ihn? Ist Milde, Gelassenheit die Grund-
stimmung unserer Seele? Oder wohnt darin Herbheit,



et

Unrast, Hast, Strenge, Gewalt, Zorn, Bitterkeit, Arger ob
der Verderbtheit der Welt, des Anwachsens von Unglauben
und Sittenlosigkeit, des Kampfes gegen die Kirche, der
traurigen politischen und wirtschaftlichen Lage, ob der
eigenen Fehler, Charakterschwiichen, des mangelnden
eigenen Fortschritts und Erfolges, diistere Verzagtheit ob
der Zukunft des Reiches Gottes, vielleicht sogar Unlust
am ganzen Beruf? Ja, darinnen weht oft kalter Nord-
wind, nicht milde Frihlingsluft, da ist oft Sturmesnacht,
nicht linder Abendfriede. '

Herb sind darum auch oft der Gesichtsausdruck, die
Mienen und Gesten, herb die Urteile. Bildet man sich
seine Gedanken uber das Volk, manche Glieder der Ge-
meinde, Konfratres, entgegenstehende Richtungen, Grup-
pen, besonders iiber Personen und Gemeinschaften, die
einem Widerstand leisten, taucht man sie in die suavitas
hinein oder nicht in Galle? Sind es Gedanken des Friedens,
die man denkt oder nicht des Unheils ? Weill man zu ent-
schuldigen, zu verstehen, oder leiht man sich von seinem
erregten Gemiit nicht noch ein Vergrofiérungsglas? Und
spricht man sein Urteil mindlich oder schriftlich aus in
Zirkeln, Zeitschriften, triefen da Zunge und Feder nicht
auch oft genug nicht vom Honig der suavitas, sondern
vom Essig der Unliebe ? Oft, ohne dal} sich Sprecher oder
Schreiber dessen bewulBt werden ?

Beseelt die suavitas das ganze Benehmen: im eigenen
Haus, in der Sakristei, in der Kirche? Auch dann, ‘wenn
auf dem Schreibtisch etwas in Unordnung, in der Sakristei
etwas verstellt, die Schar der MeBbuben etwas laut war?
Dann im Verein? In Vorstandssitzungen? Bei Diskus-
sionen? In der Schule? Im Beichtstuhl? Zumal dann,
wenn schwierige Charaktere uns begegnen ? Was die Predigt
anbelangt, ist es da immer die suavitas, der Drang zu
helfen, zu geben, aufzurichten, (1 und Wein in die Wunden
zu gieBen, der sie inspiriert? Ist es Giite, Liebe, die alle
ihre Worte innerlich durchwirmen, oder wird sie vielleicht
aus Arger heraus geboren, aus Unmut, aus der Lust,
zu riigen, den Leuten griindlich die Wahrheit zu sagen,




Laadidd o i i e d At Slhllan o o a0 e b e (Rl e s Jhps e ks o o

i

aus der Freude, seinem Herzen einmal Laft zu machen ?
Und rauscht sie dann dementsprechend mehr wic ein
fauchender, unheimlich zischender Lavastrom dahin, denn
als ruhiger, segnender Fluf ? Kann man ferner von unserer
gesamten Seelsorge sagen: disponit omnia suaviter? Oder
vollzieht sich nicht vieles mit zu viel Hast, Ungeduld,
Unruhe ? ;

Und dann noch: Welche Stimmungen und Herzens-
ergiisse weckt die ganze Weltlage? Ist es die suavitas
Dei? Oder Unmut und Sorge?

Dennoch miissen wir die suavitas uns aneignen. Sie
ist der Geist Gottes, ihr Gegenteil der Geist der Tiefe,
wenn er sich auch unter frommer Maske wie apostolischer
Eifer, soziale Fiirsorge, Zuriickeroberung der modernen
Welt, Reinerhaltung des Glaubens, echte Aszese empfiehlt.
_Wer von euch ist weise und verstindig? Der zeige in
sanftmiitiger Weisheit, durch guten Wandel, was er leisten
kann. Wenn ihr aber herbe Eifersucht und Rechthaberei
in eurem Herzen hegt, so rilhmt euch nicht lignerisch
wider die Wahrheit. Das ist nicht die Weisheit, die von
oben kommt, sondern eine irdische, sinnliche, teuflische.
Denn wo Eifersucht und Rechthaberei herrschen, da ist
Unordnung und jegliche Verkehrtheit. Die Weisheit, die
von oben kommt, ist vor allen Dingen lauter, dann fried-
fertig, milde, folgsam (dem Guten zuginglich), voll Er-
barmen und guter Friichte, unparteiisch und ohne Heuche-
lei. Frucht der Gerechtigkeit erwéchst in Frieden denen,
die Frieden halten® Jak 3, 13—I18).

Die suavitas macht uns selbst frei und froh, wihrend
die Herbheit und Ungeduld uns einschniirt. Sie schiitzt
uns vor vielen Fehlern, lehrt uns, uns selbst besitzen,
148t uns lauschen auf die in uns redende Stimme des
Heiligen Geistes, die in innerer Unruhe verhallt, gleichsam
wie Glockengeldute im Abendsturm. Sie bringt wie lindes
Friihlingswehen alle Tugendknospen zur Entfaltung, indes
die Herbheit wie der Winter sie vereist. Und sehnen wir
uns nach Gottvertrautheit — nur im inneren Frieden
wird sie gewonnen, denn , Gott war nicht im Sturme,



ST Y e

sondern im Saduseln des Windes“. Die suavitas erhill
unsere Arbeitsfreude und Kraft; IHerbheit zerstort sie.
Sie schenkt uns Erfolge; sie zieht an, besanftigt die
Leidenschaften, gewinnt fiir Gott. Sagte doch einmal ein
Mann nach einer Unterredung mit dem heiligen Franz von
Sales: ,,Wie gut muB Gott sein, da sein Diener schon von
Giite iiberflieBt!“ Viel licber tanzen die Leute nach den
einschmeichelnden Klangen der Geige als nach dem Stock.
Und noch immer hleibt es wahr, da man mit einem
Tropfen Honig mehr Fliegen fangt als mit einem ganzen
FaBl voll Essig und — daB die Sanften das Erdreich
erobern. Lernten wir denn selbst nicht manche ehrwiirdige
Priestergreise und Ménche mit verkliartem, schneegekron-
tem Antlitz, mit giitigen Augen und verstehendem, mild
urteilendem Herzen kennen, und war es uns in ihrer
Gegenwart nicht wohler als in der Gesellschaft ,strenger
Aszeten™ mit gebieterischem Blick und diister riigendem
Wort? Und begaben wir uns von ersteren nicht gott-
liebender, lichter undibeglﬁckter fort als von letzteren,
deren #tzende Pfeile noch lange im” Herzen nachbohrten
und es mit Bitterkeit erfiillten?

118 5

Wie nun eignen wir uns die suavitas an? Verstopfen
wir zunédchst die Quellen der Herbheit! Das konnen an-
geborene Charakteranlagen sein. ,,Himmelhoch jauchzend*
pflegt mancher Sanguiniker Menschen und Dinge im rosig-
sten Lichte zu schauen, ,zu Tode betriibt® sie aber bei
der ersten Enttauschung nun schwarz in Schwarz zu
malen und die Geduld zu verlieren. Doch gewinnt er bald
seinen Optimismus wieder. Schwerer wird die Verwicklung
beim Choleriker. Als Mann der Tat, hochstrebend, sein
Ganzes an sein Ziel setzend, neigt er dazu, nur seine
Sache fiir die allein richtige zu halten, sie mit Hast und
Ungestiim zu verfolgen; und gelingt das Werk im ersten
Ansturm nicht, stellen sich Widerstinde entgegen, da
braust er auf, wird heftig, schroff in Urteil und Wort und
gewalttitig im Werk. Die suavitas ist dahin! Der Melan-



i 1

choliker, weicher, nicht so tatendurstig wie jener, krankt
weniger an seinem Sturm und Drang, aber eine gedriickle
Stimmung herrscht vor und scharft sein Auge fir die
Schattenseiten des Lebens und seines Wirkens. Alle Mil-
erfolge und Ubelstinde in seinem Leben, in Welt und
Kirche, weifl er peinlich genau aufzuzéhlen; die Licht-
seiten iibersieht er. Schon an geringen Erlebnissen reibt
sich seine Seele wund; sie drohen ihr den Mut zu nehmen
und sie ins Schneckenhaus <der Untétigkeit zu treiben.
Kommen nun gar noch groflere Hemmnisse, da ist sein
Urteil: ,,Alles verloren und umsonst!“ fertig, und je nach-
dem verfillt er schlaffer, diisterer Elegie, oder ist er starker
geartet, bitterer Welt- und Menschenverachtung und
herbem Unmut. So hat sich auch bei ihm die suavitas,
zu der er gute Anlagen besal}, in ihr Gegenteil verkehrt.

Temperament und das Nichtfertigwerden mit unange-
nehmen Erlebnissen sind also die ersten Feinde der sua-
vitas. Dann aber auch die moderne Hast, das heutige
Arbeitstempo, die immer neu erwachsenden Aufgaben.
Unmoglich wird es sein, uns ihrem Wirbel ganz zu ent-
ziehen. Aber lassen wir uns doch nicht mehr als notig
von ihm erfassen? Ja, liebdugeln wir nicht oft mit ihm?
Man sehe sich doch das Schaffen mancher an! Immer
Ubernahme neuer Arbeiten zu den alten. Nichts sieht man
andere tun, das man nicht auch selbst sofort unternehmen
mufl. Betrieb und wieder Betriebh! Immer in Hast, immer
mit Atmospharendruck bis zum Platzen gefiallt. Und
geschiithe es noch wenigstens immer aus reinem Eifer fir
die Ehre Gottes! Fern liegt es, das bei vielen apostolischen
Méannern zu bezweifeln, aber geschieht nicht viel Betrieb
fast nur des Betriebes halber? Aus ILust am Betrieb?
Aus reiner Nachahmungssucht? Awus rein natiirlichem
Betitigungsdrang? Aus der Unmdoglichkeit, sich von
andern ubertreffen, andere tun zu lassen, was man nicht
auch selber tut?

Fremd sei uns jede Art von Schlifrigkeit und Ge-
méchlichkeit, aber ebenso wahr bleibt das Wort: ,.Sohn!
Sei nicht vielgeschéaftig; wenn du dich mit vielem abgibst,




= fet T Bk

wirst du nicht von Schuld frei bleiben“ (Sir 11, 10). Muf}
denn jeder alles tun? Gibt es nicht auch im Reiche Gottes
eine Arbeitsteilung? ,,Die einen bestimmte Gott in der
Kirche zu Aposteln, andere zu Propheten, wieder andere
zu Lehrern, ferner fiir Wundertaten, fiir Krankenheilungen,
tiir Hilfeleistungen, fiiv Amter” (1 Kor 12, 28). Lernen
wir daher, uns bescheiden! Jeder bearbeite das ihm im
Weinberg angewiesene Fleckchen und sei zufrieden mit
der ihm gegebenen Art! Dann nicht immer hasten, auch
einmal rasten! Und glauben wir doch nicht, durch unsere
Betriebhaftigkeit den Erfolg erzwingen zu konnen, zumal
dann nicht, wenn sie die Quellen des inneren Lebens aus-
trocknet! ,Mancher arbeitet ohne Gott miithsam, uner-
miidlich und 1aBt sich’s sauer werden, aber er wird nur
um so weniger reich. Ein anderer ist schwach ... doch
das Auge Gottes schaut giitig auf ihn herab, und er richtet
ihn auf aus seiner Niedrigkeit und erhoht sein Haupt®
(Sir 11, 11—13). Ein Wort, das so manche Heilige, die
mehr Wert auf ruhige Gottverbundenheit als auf gerausch-
volles auBeres Tun legten, glanzend bestatigen.

Viel Schuld an der modernen Seelsorgsunruhe tragen
auch manche Sprecher auf Tagungen und in Zeitschriften.
Kaum etwas von dem Althergebrachten findet in ihren
Augen noch Gnade. Da muf} alles geindert werden. Kein
erhebendes Wort, nur Kritik und ein wild durcheinander
wirbelnder Wust von neuen Ideen, Vorschligen, Pro-
blemen. Die Folgen? Miligestimmt, trostlos geht man
nach Hause oder legt man das Blatt aus der Hand. Ohne
Zweifel ist eine gesunde Kritik, sind Besserungsvorschlage
notwendig; aber hier iiberschreitet die Kritik oft alles
MaBl und scheint es fast, als werde sie ausgeiibt nur aus
Freude an der Kritik, um seinem Norgelgeist ein Fluf3-
bett zu schaffen. Doch aufbauend wirkt das nicht. Gott
ist ein Gott des Friedens, nicht der Unruhe. Auch glaubt
er nicht, tiglich neue Methoden erfinden zu miissen.
Manche Einrichtung éndert er, manch neue ruft er durch
den Heiligen Geist ins Leben, gewily, aber immer wieder
schafft er die gewohnten Pflanzen-, Tier- und Menschen-



arten, unterwirft er sie den altgewohnten Lebensvorgingen;
und die alten Naturgesetze und die eine Kirche, das eine
depositum fidei geniigen ihm fiir alle Zeit zur Ausfithrung
seiner Plane. Und davon laBt er sich auch durch die vielen
Mingel in der Welt nicht abbringen. Er will ja gar nicht -
diese Welt zu einer fehlerfreien machen. Wiirden wir
darum auch alle neuen Vorschlige und Méthoden aus-
gefithrt haben, die Welt wiirde doch das aite Gemisch
von Wahrheit und Irrtum, Tugend und Laster zeigen.
,.Der alte Mensch kehrt ewig wieder” (Nietzsche). Nehmen
wir es daher bei allem Eifer etwas ruhiger mit den vielen
neuen Vorschligen und Methoden! Unerfahrene Jugend
mag sich davon einen ganz neuen Tag versprechen, der
Ergraute jedoch, der in seinem Leben schon so viele neue
Methoden kommen und doch das alte Unkraut wieder-
kehren sah, sieht kiithler dem Getriebe zu, wenn er sich
auch sicherlich dem wirklich Brauchbaren nicht verschlief3t.

Viel Herbheit entspringt sodann daraus, da wir die
Dinge von unserem kleinmenschlichen Standpunkte auf-
fassen und, von falschem Affekt geleitet, unser Ich zu
weit und vorlaut in das Getriebe der gottlichen Vorsehung
vorschieben.

Wir wollen mehr erreichen, als Gott will. Alle Stinden
sollen schwinden, alle sozialen Ubelstande, alle Armut,
alles Proletariat; es soll keinen Unglauben mehr geben,
keinen Abfall vom Christentum; alle soll die Kirche ge-
winnen, alle Klassen und Vilker im Frieden vereinen, die
‘ganze Menschheit zu Engeln und diese ganze Welt zu
einem neuen Paradiese umwandeln. Aber wo hat Christus
solches versprochen? Hat er selbst allen Hunger seiner .
Zeit, alle Blindheit, allen Aussatz, alle Armut, alle Be-
driickung, alle Siinde aus der Welt geschafft? Oder solches
wenigstens fiir spiatere Zeiten in Aussicht gestellt? Nie!
Erst nach dem Weltbrand kommt ,eine neue Erde, wo
die Gerechtigkeit wohnt“ (2 Petr 3, 13). Erst von der
Welt der Seligen wird gesagt: ,,Sie werden nicht mehr
hungern und nicht mehr diirsten; Sonnenglut und Hitze
wird nicht mehr auf sie fallen” (Oft 7, 15). ,,Jegliche Trane

Theol-prakt. Quartalschrift®. I. 1930. 2



Sehor R

wird er von ihren Augen wischen. Es wird keinen Tod
mehr geben, kein Leid, keine Klage, keinen Schmerz;
denn das Frithere ist vergangen® (Off 21, 4). Hier soll
Drang, Leid, Begierlichkeit, Versuchung bleiben, hier die
Schépfung weiter in Wehen liegen und seufzen; ihre Ver-
klarung kommt erst spiter (Rom 8, 20-—23). Das zu be-
tonen, scheint notwendig zu sein, will es doch bisweilen
diinken, als hatten auch Katholiken und selbst Priester
diese Wahrheit und die Ewigkeit als Endzustand ver-
gessen, und als wére ihnen das achtfache Selig der Berg-
predigt zur Unwahrheit geworden. Woher denn sonst der
Zweifel, ob wir durch Christus wirklich erlost seien? Den
Bann der Erbsiinde nahm Christus; manche Folgen der
Erbsiinde aber lieB er bestehen. Mogen wir noch so viele
soziale MaBnahmen treffen, immer wird es wahr bleiben:
,Die Erde sei verflucht ob deiner Tat; mit vieler Arbeit
sollst du dich von ihr niahren dein Leben lang. Dornen
und Disteln soll sie dir tragen” (1 Mos 3, 17) und: ,Ich
will die Beschwerden deiner Schwangerschaften verviel-
faltigen, mit Schmerzen sollst du Kinder gebaren” (1 Mos
3, 16). Dieses Gesetz bleibt bis zum Ende der Welt in
Kraft. Gott will uns jetzt gar nicht von allen Erdenleiden
erlosen, sondern durch sie. Haben wir doech vor dem
Vorwurf ,,Vertrosten aufs Jenseils” keine Angst, sagt doch
auch Christus erst vom Jiingsten Tage: ,Wenn das ein-
zutreten beginnt, dann richtet euch auf und erhebt euer
Haupt: eure Erlosung naht® (Lk 21, 28).

Auch ist es nicht so, als ob die Entwicklung der
Menschheit und Christenheit in gerade aufsteigender Linie
.stets hoher vorangehen solle. Wie keine Eiche iiber sich
selbst hinauswichst, wie jede Frucht von ihr wieder von
unten anzufangen hat und beim Wachstum dieselben
Wechselfille erlebt: Frost, Diirre, Hagelschlag und Wurm-
fraB, so ist es auch bei uns Menschen. Jeder einzelne hat
mit dem Christentum neu zu beginnen, sich gegen die
alten Lebenszerstorer neu zu behaupten. Jeder erleidet
Niederlagen, fallt wieder in Siinden. Und wie beim Einzel-
menschen, so ist es im groBen Rahmen auch bei den



st o

einzelnen Volkern und Kulturen. Das Wort .,,So schlecht
wie heute war es noch nie®, sprechen Sittenprediger jeder-
zeit — ein Zeichen, dall es auf Kurzsichtigkeit beruht.

Gott will, daBl Drangsale bleiben, und auch die
Quellen der Siinde 146t er weiter sprudeln, da er sie doch
ein- fiir allemal hétte zuschiitten konnen. So werden auch
wir restlose Verdringung aller Irrtiimer und Ubel nicht
fertigbringen. Aber vergessen wir nicht: Gott weill alles
Ubel und alle Siinden wieder als Bausteine zu seinem
Weltenbau zu beniitzen. So dient es doch wieder dem
Guten; und da Gott das sieht, bewahrt er bei allem die
Ruhe, indessen wir von unserem Eintagsfliegen-Stand-
punkte aus nur die augenblickliche Schiirzung des Knotens
schauen und — am Sinn der Weit und am Erfolg des
Werkes Christi zweifeln mdochten. Ist denn wohl ein
schones Gemalde moglich ohne Schatten? Ein rechtes
Drama ohne Leidenschaft und Kampf? Ein reges Natur-
leben ohne Wechsel von Tag und Nacht, Sonnenschein
und Regen, Frithling und Winter? Und wo bliebe im
Menschenleben der Rhythmus ohne Gegensatze? Ohne
Auf und Nieder?

Aber die Niederlagen der Kirche und die verlorenen
Seelen! Sieht Gott sie nicht ebenso gut wie wir? Und
doch 1aBt er sie zu! Wollen wir uns mehr Einsicht und
Herz zuschreiben als ihm ? Hie8e das nicht, uns Gott vor-
ziechen ? Ist sein Wille nicht der heiligste von allen? Und
1aBt er darum auch manches, das uns unverstindlich und
hart erscheinen will, zu, so vertrauen wir nur: es steht
im Einklang mit der héchsten Weisheit und Giite. Was
wollen wir also Gottes Walten nach unserem kleinen
Verstande lenken und nach unserem kleinen Willen beugen ?
Und was belasten wir uns mit Trauer und Sorge, da Gott
ruhig bleibt? IThm obliegt doch die erste Sorge fiir die
Welt, hat er sie doch geschaffen! Und er ist seines Sieges
gewil. ,,Drum fiirchten wir uns nicht, wenn auch die Erde
wankt; wenn auch die Berge jah im Meer versinken . . .
Des Stromes Wogendrang erfreut die Gottesstadt, ge-
heiligt hat der Hochste seine Wohnung. In ihrer Mitte

2



— 20 —
wohnet Gott,” drum wankt sie nimmer” (Ps. 45,
3.5. 6). '

Erheben wir doch nicht den Anspruch, dafi Gott die
Welt so lenke, wie es uns gut scheint, und daf} er die
Wege geht, die wir fiir die rechten halten! In der Ewig-
keit werden wir schon erkennen, wie er alles recht gemacht
hat, und mit den Seligen bekennen miissen: ,,Grofl und
wunderbar sind deine Werke Herr, allméachtiger Gott;
gerecht und wahrhaftig deine Wege” (Off 15, 3).

DaB wir mehr wollen als Gott, dal wir, was er will,
schneller und auf uns allein richtig scheinenden Wegen
herbeifithren wollen — das ist fiir viele der Hauptgrund
ihres Unmutes. DaB auch Eifersucht, Ehrgeiz und Scheel-
sucht im Spiel sein kann, will ich gar nicht erwahnen.

Wollen wir uns die suavitas erwerben, miissen wir
also zunachst unser Temperament, unser Ungestiim ziigeln.
Uns nicht maBlos Arbeiten aufhidufen, sondern eine kluge
Auswahl treffen und uns nie mit Hast in die Arbeit stiirzen,
sondern vorher in Ruhe sammeln. Auch miissen wir es
verstehen, Pausen zu machen und uns zeitweilig zu ent-
spannen.

Da vielfach Verdrossenheit aus ungeordneter Eigen-
liebe, aus Herrschsucht, Hochmut, dem Drang, sich von
niemand iibertreffen zu lassen, entspringt, ist o6ftere ge-
naue Priifung unserer Absichten und Ertétung der selbsti-
schen erforderlich. Quare tristis es, anima mea? Wer mit
der Laterne diese Frage in seine Herzenskammer ehrlich
hineinleuchtet, wird nicht selten ein ganzes Lager von
ungeordneten Neigungen entdecken.

Lassen wir sodann in unserer eigenen Aszese nicht
die lichten Seiten vermissen! Manche sind darum so herb
und streng, weil sie in Betrachtungen sich selbst nur an
Gottes Strengheit und Strafgericht nihren. Fiihrten sie
sich mehr die lichte suavitas Gottes vor Augen, und ver-
kehrten sie mehr mit der in kindlicher Zutraulichkeit,
pflegten sie mehr das Gebet der lichenden Vereinigung,
anstatt sich einseitig mit Hal gegen eigene Fehler zu
erfilllen und zum Kampfe gegen die schlechte Welt zu



R

ritsten, wiirde von selbst Milde und Giite von Gott her
in ihre Seele iiberflieBen und sich ihnen der Ruf entwinden:
.Gustate et videte, quoniam suavis est Dominus® (Ps.
33, 9)! Ganz besonders notwendig ist hiufige Flucht zum
stillen Gotteshain solchen, die viel in Kampfgetose ver-
wickelt werden. :

Da, wie wir sahen, aber wohl der Hauptgrund unserer
Ungeduld das Vordriangen unserer Einsicht und unseres
Wollens vor denen Gottes ist, tut nichts so not, als daB}
wir uns unseres Ichs begeben, uns von allem Selbstischen
Joslosen und nur eins begehren: ,Herr, nicht unser, sondern
dein Wille geschehe!”

Am Flusse Chobar weilend, schaute Ezechiel hoch in
der Luft eine machtige Wolke, von wirbelndem Feuer-
und Lichtglunz umleuchtet, von méchtigen Rédern ge-
tragen, vom Sturmwind getrieben. Darin schaute er vier
Wesen, menschenédhnlich, doch mit Fliigeln versehen. Sie
schritten irmitten des Wolkengebildes einher, doch in
strenger Ordnung: ,Ein jedes von ihnen ging gerade vor
sich hin; wohin sie der Geist zu gehen trieb, dahin gingen
sie, und sie wendeten sich nicht um im Gehen” (Ez 1, 12).
»Wenn die Wesen gingen, gingen auch die Réder neben
ihnen, und wenn die Wesen sich vom Boden erhoben,
erhoben sich auch die Rader . . . und wenn jene standen,
so standen auch sie” (Ez 1, 19. 21). Geleitet wurde das
ganze Gebilde von einer hoch iiber ihm tonenden Stimme.
,Denn wenn eine Stimme iiber dem Firmamente, das iiber
ihren Hauptern war, erschallte, standen sie still und
lieBen ihre Fliigel herabsinken” (Ez 1, 25).

~ Dieses Wolkengefihrt — es ist nach vielen Auslegern
das Gefahrt der Vorsehung. Majestétisch schreitet es durch
die Welt, von gewaltigen Kréften getragen. In seinem
Innern birgt es menschen- und engelhafte Wesen, berufene
Mitarbeiter bei dem Weltenplane Gottes. Sie gehen hin
und her, setzen die Rider in Bewegung, aber sie gehen
nur dahin, wohin der Geist sie treibt. Sie wirken, nur so
viel und so lange, wie der Geist es wiinscht. Und ergeht
vom Herrn des Firmamentes: der Befehl ,.Halt”, senken



sich ihre Fliigel und sie und die Réder stehen still. DrauBen
fegt der Sturm, rollen Donner, zucken Blitze, hier im
Innern vollzieht sich alles in Ruhe und Ordnung.

So schreitet das Gefahrt der Vorsehung von Jahr zu
Jahr, von Jahrhundert zu Jahrhundert machtvoll durch
die Welt und beniitzt uns als Mitwirker in seinem SchoB.
Rege Tatigkeit sei unser Ziel, aber eine Tatigkeit nur im
Rahmen des ganzen Planes. Ruft der Geist: ,,Gehet!”,
so schreiten wir voran. Ruft er: ,,Halt!“, so senken auch
wir dann unsere Fliigel. Immer unsere Wiinsche an Gottes
Planen messend, immer uns lassend, ,,damit Gott alles
in allem sei“ (1 Kor 15, 28). Attingit a fine usque ad
finem fortiter et disponit omnia suaviter.

Ehrfurcht und Erziehung.

Von Vikfor Cathrein §. J.

Man hort heute oft bittere Klagen, daB die Jugend
keine Ehrfurcht mehr kenne. Die Eltern, die Lehrer und
Vorgesetzten klagen dariiber. Gewi sind diese Klagen
nur zu berechtigt. Ehrfurchtslosigkeit kennzeichnet einen
nicht unbetrichtlichen Teil unserer Jugend.

Wir mochten aber diejenigen, welche diese Klagen
erheben, fragen: Seid ihr nicht selbst schuld an dieser
Ehrfurchtslosigkeit der Jugend? Wie steht es mit eurer
eigenen Ehrfurcht? Wer andern Ehrfurcht beibringen will,
mull sie selber haben. Niemand gibt, was er nicht hat.
Ein ausgetrockneter Brunnen kann kein Wasser liefern.

Nicht bei der Jugend liegt die Quelle dieses Mangels,
sondern bei den Erwachsenen selbst. Klagt man denn
nicht allgemein, daB8 alle Ehrfurcht geschwunden ist?
Jeder will zwar selbst mit Ehrfurcht behandelt werden,
aber ist dieses Verlangen berechtigt, wenn man selbst
keine Ehrfurcht vor andern hat? Der Mangel an Ehr-
furcht ist iberhaupt ein Grundiibel unseres heutigen
Geschlechtes, und dieses Ubel ist die ganz notwendige
Folge der Gotfenifremdung, der heute weite Kreise ver-
fallen sind. Denn die Ehrfurcht vor Gott ist die einzige
Quelle wahrer Ehrfurcht vor den Menschen.

Der protestantische Philosoph Rudolf Eucken schrieb
einmal:?) , Der Katholik verwirft die Uberschiatzung des

1) Tégliche Rundschau 1918, Unterhaltungsblatt Nr. 253.



