— 549 —

Dal} die Wirtschaftspfarren auch eine Missionsaufgabe
haben, wurde bereits im ersten Teil dieses Artikels an-
gedeutet. Man unterschétze das nicht, denn das Volk hat
da einen sehr scharfen Blick. Es unterscheidet sehr wohl
zwischen einem Pfarrer, der auch eine Wirtschaft hat, und
einem Bauer, der auch Pfarrer ist. Wiirden die Herren,
die zur letzten Gruppe gehoren, hie und da die Reden
und Urteile ihrer Gemeinde iiber sich horen, sie wiirden
wohl groBe Augen machen. Auch die drgsten Wirtschafts-
bauern, die den Herrn Pfarrer scheinbar so hochschatzen,
weil er eine glinzend gefithrte Wirtschaft hat, bedauern
es doch sehr und finden es nicht in Ordnung, wenn der
Pfarrer so ganz in Wirtschaft aufgeht und die Seelsorge
dadurch leidet.

“Welthe Frémmigkeit?

Von B. van Acken S. J.

Schon vor dem Weltkriege setzte der Streit ein, welche
Frommigkeit die rechte sei, ob Katakomben- oder Barock-
frommigkeit, ob die benediktinische, franziskanische oder
ignatianische. Zu Beginn und noch mehr nach Schluf} des
Krieges erwachte ein groBes religioses Interesse, das sich
aber nicht so sehr auf rein wissenschaftliche Erorterungen
als vielmehr auf das praktische Bestreben erstreckte,
innerlich in das rechte Verhaltnis zu Gott zu gelangen.
Schon bald erwachte eine grofle Vorliebe fiir die soge- -
nannte Mystik, fiir besondere Gebetsweisen und fiir alle
moglichen fremdlandischen religiosen Erzeugnisse. Der
Tisch unserer religivsen Bediirfnisse ist bereits iiberladen,
zum Teil mit hochst sonderbaren Gerichten: mit arabi-
scher, indischer, persischer und russischer Mystikliteratur.

Mit Recht schreibt da Emil Fiedler: ,,Wenn ich das
Evangelium lese, ist alles so wohltuend einfach; wenn ich
die asketische Literatur auch nur eines Jahres durchsehe,
weill ich nicht mehr, wo ich beginnen soll. Der Weg der
Vollkommenheit fithrt scheinbar iiber so viele Berge von
Tugenden, vorbei an so vielen Abgriinden von Gefahren,
daBl der Anblick dieser Alpenkette geniigt, um dem ge-
wohnlichen FuBginger klar zu machen, dafl dieser Weg
nur fiir geiibte Hochtouristen gangbar ist” (Defensive oder
Offensive ? 1. Bindchen: Von den Siinden unserer Vater,
S. 71, Wiesbaden 1929, Hermann Rauch). ;

" Nach dem Kriege gab es selbst fir die notwendigsten
Lebensbediirfnisse Ersatz und dann kam noch die Infla-



— B0 —

tion. Die gewaltigen Umwiélzungen auf geistigem Gebiete,
der gewaltige Drang nach personlicher Freiheit: alles das
wirkte auch zuriick auf die Ubungen der Frommigkeit.
»Das Charakteristische unserer zeitgenossischen Frommig-
keit scheint nun zu sein, daf sie sich in 4uBersten Gegen-
satzen entwickelt. Neben einem Christent m wvon wver-
sinkender Tiefe und Ehrlichkeit macht sich ein Christen-
tum breit voll seelischer und ethischer Hohlheit. Man muf}
geradezu von einer Inflation unserer Frommigkeit sprechen.
Hier zeigt das Christentum immer noch Kraft, Seelen zu
erschiittern und zu lebenslinglichem Kampf gegen eine
andere Welt zu begeistern; dort ist es wie eine diinne
Wassersuppe gewmden die qerade noch vor dem gelstlgen
Hungertod bewahrt.

Man geht zum Sonntagsgottesdienst — und glaubt
damit fiir eine ganze Wache sein Christentum hinreichend
dokumentiert zu haben. Man macht halbe Weltreisen, um
die Sensation ciner Stigmatisierten zu erleben — aber fiir
die Werte und geistigen Krifte des heiligen MeBopfers hat
man keinen Sinn mehr. Man begeistert sich am Leben der
kleinen heiligen Theresia — aber am Ewvangelium, am
Leben Jesu Christi, findet man keinen besonderen Ge-
schmack. Man fmdet sich bereit, seine Kinder in die
katholische Schule zu schicken — aber mit dem Vorbehalt,
dal sie in reifen Jahren, wie man selber, sich frei ent-
scheiden, Abstriche nach Belieben machen konnen.
Man macht den Herrgott fiir alle Not verantwortlich —
sonst aber kiimmert man sich nicht viel um ihn. Der
Bauer bettelt noch um Erntesegen und gesunde Glieder,
der Stadter ,glaubt’ noch, macht aber von seinem Glauben
keinen anstrengenden Gebrauch So hort man tberall noch
die christlichen Worte wie in der GroBviaterzeif, aber der
Brustton der lebendlgen, christlichen Ubelzeugung hat
sich verfliichtigt.

Es geht uns bald wie dem Gesetzeslehrer, der Jesus
fragte: Melstel welches ist das gro8te Gebot im Gesetze ?°
(Mt 22, 35 f.) Wir miissen heute fragen: ,Meister, wir
horen hcute viel christliche Worte, sehen viel chmsthche
Betriebsamkeit; und doch will unser christliches Emp-
finden und Gewissen sich dabei nicht so recht wohl fiihlen.
Sage uns doch, was du unter ,christlicher Frommigkeit
verstanden wissen willst! Ist das, mit christlichen Worten
um sich werfen? JIst das, bei allen christlichen Veran-
staltungen vorne dran sein? Ist das, in lauter fromme
Biicher und Andachten sich verkriechen? Sag’ uns, wie
du dir ,Christliche Frommigkeit* denkst!® (Robert Lin-



iR

hardt, Von Menschen und Dingen der Zeit, Freiburg 1929,
Herder.)

Dringend notwendig ist darum heute die Mahnung:
Zuriick zu Jesus Christus, dem Urbild und Vorbild aller
Frommigkeit! Es gibt nur eine Frommigkeit, die From-
migkeit Jesu Christi, wie es auch nur eine Vollkommenheit
gibt. Leider erwecken viele asketische Biicher den Ein-
druck, als ob die Vollkommenheit der Welt- und Ordens-
leute etwas ganz Verschiedenes wiare, als ob es nur drei
Rite gibe. Nein, es gibt sehr viele Rite zur Vollkommen-
heit, so viele als es Gebote gibt; denn jedes derselben a8t
viel Freiheit zu Werken der Ubergebiihr, die nur geraten,
aber nicht befohlen sind. Beispiele hiefiir bietet uns die
Bergpredigt zur Geniige. Die ganze Bergpredigt ist im
Grunde nichts als eine Darlegung des Weges zur Voll-
kommenheit. Christus durchgeht darin fast alle Tugenden,
die zum vollkommenen Leben gehoren: Feindesliebe,
Selbsterkenntnis, Losschilung, Sanftmut, Demut, Rein-
heit, Almosengeben, Gebetsgeist, Fasten, Néachstenliebe,
und lehrt uns, sie nicht nur einigermaflen, sondern in voll-
kommener Weise zu iiben. Dem Gebotenen, zu dem jeder
verpflichtet ist, fiigt er das Geratene hinzu, das Bessere
und Vollkommenere: die Rite zur Vollkommenheit. Wer
also diese Rate befolgt, tut das Gott Wohlgefdlligere und
wird vollkommen. Man darf daher nicht Réte zur Voll-
kommenheit einfachhin mit den drei evangelischen Réten
verwechseln. Letztere sind nur eine Art der Réate, aber
nicht die einzigen, die zur Vollkommenheit fiithren.

Ohne Beobachtung des Geratenen im allgemeinen wird
niemand vollkommen, denn das Geratene ist schwerer
und besser als das Gebotene und fithrt deshalb iiber das
PflichtgemiBe hinaus zur hoheren Liebesgesinnung.

Aber nicht nur durch seine Lehre, sondern auch durch
sein Beispiel ist Christus das Vorbild eines im hochsten
Grade Gott wohlgefilligen Lebens. Daher seine Mahnung:
,Dann komm und folge mir!“ (Mt 19, 21.)

In seinem verborgenen Leben zu Nazareth ist Christus
das Vorbild aller demiitigen Armut und Weltverachtung,
aller kindlichen Liebe, alles Gehorsams und Gott wohl-
gefalliger Arbeitsamkeit.

In seinem dffentlichen Leben ist er das Muster aller
treuen Berufserfillung, wie fir Priester und Konige, so
fiir den einfachen Landmann.

In seinem Leiden und Sferben, das hochste Beispiel
heldenmiitiger Standhaftigkeit und hingebender, alles
opfernder Liebe.



— bBZ —

In Christus finden wir alle Tugenden im schonsten
Ebenmaf3 verbunden: die kindliche Einfalt (z. B. in den
Gleichnisreden) und wunderbare Klugheit (z. B. gegen-
iber den verfénglichen Fragen seiner Feinde), eine Milde
und Zartheit ohnegleichen mit einer unerschiitterlichen
Kraft, die vollkommenste Demut mit der erhabensten
Wiirde, ein rastloses Wirken mit der tiefsten Innerlichkeit,
einen glithenden Eifer mit einer himmlischen Ruhe, eine all-
nmfassende Liebe und Erbarmung mit dem hdochsten
Ernste heiliger Gerechtigkeit.

Gerade diese wunderbare Einheif und Harmonie macht
Christus zum leuchtenden Vorbild fiir alle Menschen ohne
Ausnahme. Die Heiligen waren darum alle Nachahmer
Christi. Thm in Gesinnung, Leben und Handeln &hnlich
zu werden, war das einzige Ziel ihres Sehnens und Strebens.

Auch fiir uns muB3 Christus das Vorbild sein, auf ‘das
wir blicken, und dem wir mit der ganzen Kraft unserer
Seele nachstreben. Je ahnlicher wir Christus sind, desto
vollkommener, desto dhnlicher sind wir Gott.

Die Heiligen sind erst in zweifer Linie unser Vorbild.
Selbst in den grofiten Heiligen finden sich Spuren mensch-
licher Gebrechlichkeit. In Christus ist das Licht ohne
Schatten. In den Tugenden der Menschen liegt oft ein
Grund der Unvollkommenheit. Wir sind namlich so be-
schrankte Wesen, dal} unsere Stiarke auch zugleich unsere
Schwiiche ist. Wie es uns mit den Talenten geht, geht es
uns auch mit den Tugenden. Wir bilden eine Tugend
gewissermalen auf Kosten der anderen aus. Unter der
Kraft leidet die Milde, unter der Demut die Wiirde, unter
dem eifervollen Wirken nach auBlen die Innerlichkeit.

Dazu kommt, daB die Heiligenleben der alten Schule
meistens unnachahmliche wunderbare Dinge erzéhlen,
deren Glanz uns fesselt, mit denen dann viele das Wesen
der Heiligkeit verwechseln, obwohl sie nur zuféllige Folgen
derselben sind. ,Die meisten Christen verbinden daher
mit dem Begrift ,Christliche Vollkommenheit’ Gedanken
an Weltferne, Weltverachtung, Weltflucht, Versagung
aller irdischen Freude, Verzicht auf alle Dinge, die schon
ausschen, gut sehmecken und wohltun, Knebelung, wenn
nicht Ertotung leiblicher Bediirfnisse, als wire das Christen- -
tum eine Art Buddhismus und der christliche Heilige ein
Yogy, dessen Ruhm mit jeder Hungerkur wichst; und
als wire das Ziel der ,groBen Freude, die allem Volke
widerfahren soll, die Welt so weit wie moglich in ver-
schiedene Klostergemeinden aufzuldsen. Das Wort Christi:
»Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen



— 5By —

ist!, gilt jedem Christen. Wenn diese Vollkommenheit nur
durch Anwendung auBerordentlicher Mittel erreichbar
wire, dann wire jeder Christ verpflichtet, solche auBer-
ordentliche Mittel zu gebrauchen. Was die Kirche ja nie-
mals verlangt hat. Es ist daher absolut nicht nach dem
Sinn der Kirche, daB das christliche Vollkommenheits-
ideal durch Hervorhebung des AuBergewohnlichen und
Heroischen ein so strenges Gesicht bekommt, daf Men-
schen, die gern ein wenig froh sein wollen, im Bogen daran
herumgehen. ,Fromm sein ja! Aber nur nicht zu viel!
Sonst wird man ,sauer’. Also etwa: je nidher man der
frohen Botschaft kommt, um so weniger merkt man, dal
sie froh macht! Man kann das, was die Heiligen taten,
bewundern, anstaunen, sich sehr, sehr klein daneben vor-
kommen — aber ist das die frohe Botschaft Christi?
Wenn es so schwer und anstrengend ist, ein wirklich
richtiger Christ zu sein, dann lieber nicht” (Emil Fiedler,
Defensive oder Offensive? 1. Bandchen, Vomr den Siinden
unserer Vater, S. 72 ff.). \

Diese Tatsache hat in den letzten Jahrzehnten dazu
gefithrt, daB manche bei der Darstellung der Heiligen-
leben bestrebt waren, in erster Linie jene Personen zu
zeichnen, die sich iiber die Durchschnittsfrommigkeit nicht
allzu hoch erhoben. In der guten Absicht, dem katholischen
Volke moglichst nachahmungswerte Vorbilder zu zeigen,
schilderte man die gnadenvollen Vorgange im Innern der
groBBen Seelen ganz kurz, obschon gerade diese die Trieb-
federn heldenhafter Taten waren. Wie verkehrt und un-
padagogisch diese Schreibweise ist, haben wir schon frither
in dieser Zeitschrift nachgewiesen. Wir wollen die Heiligen
sehen nicht bloB in ihrem vollen Glanze der Glorie und
Reinheit im Himmel, sondern auch wie sie hier auf Erden
waren, Menschen wie wir, die auch ihre taglichen Kampfe,
Fehler und Schwichen hatten.

Die gute Absicht, die Frommigkeit moglichst leicht
zu machen, zeigt sich noch auf andere Weise. ,Wir horen
nicht gern von BuBle sprechen, wie wir besonders von
Neueren auch weniger von BuBe als von mehr oder weniger
bequemen Andachten und von sogenannter Mystik zu
horen bekommen. Wir gehen geistlichen Fiihrern aus dem
Wege, die im Rufe der Strenge stehen, und sprechen mit
unseren Fithrern nicht gern von den Mitteln und Wegen,
Bufle zu tun, sondern weichen lieber auf Blumenpfade des
Einigungsweges aus. Damit verfehlen wir den einen Weg
und die Vollkommenheit selbst. Morin (Monchtum und
Urkirche, Miinchen 1922, 18) bemerkt treffend: ,Es gibt




— 564 —

kein kirchliches Gebet um die Gnade der Wunder, der
Visionen oder anderer Gnadengaben dieser Art; wohl aber
finden wir im MeBbuch ein Gebet um die Trinen‘” (Zim-
mermann S. J., Lehrbuch der Asketik, Freiburg 1929,
S, 125).

BuBe ist das erste, was der Taufer und Jesus selbst
beim Nahen des Himmelreiches forderten (vgl. Lk 13,
1—5; 15, 7. 10).

Vor allen diesen Fehlern bleiben wir bewahrt, wenn
wir wie die Heiligen auf Christus als unser Vorbild schauen.
Und wo finden wir das Bild des Heilandes,* seine Lehre
und sein Beispiel klarer und schoner gezeichnet als in den
Biichern des Neuen Testamentes? Es gibt fiir uns kein
besseres asketisches Buch als die Heilige Schrift. Sie ent-
halt Gottes Wort, rein und unverfilscht. ,Kommet und
lat uns Wasser schopfen in Freuden aus den Quellen des
Heils!*

»Wenn die Glaubigen aber zu Erbauungszwecken die
Heilige Schrift emsig lesen sollen, so folgt fiir den Priester
die Pflicht der Anleilung zu diesem Bibellesen. Die Kolner
Dibzesan-Synode von 1922 befiehlt das denn auch aus-
driicklich. Und der fiir die Bibellesung begeisterte Bischof
Colmar von Mainz schrieb schon vor mehr als hundert
Jahren: ,Priester des Herrn, haben wir vielleicht nicht
allzu lange gezaudert, iiber einen so wichtigen Gegenstand
Unterricht zu erteilen ?” Zunéchst sollte natiirlich unsere
Jugend in diese praktische Schriftlesung eingefithrt wer-
den, in der Hauptsache weniger theoretisch als vielmehr
praktisch durch die Ubung der geistlichen Lesung mit dem
heiligen Text in der Hand. Eine Ausgabe des Neuen
- Testamentes mit den Psalmen sollte mindestens in der
Hand jedes jungen Christen sein, wenn er die Volksschule
verlaf3t. Das ist die Voraussetzung eines Herzenswunsches
des als Kenner der praktischen Seelsorge so vielgerithmten
‘Papstes Pius X., der an Kardinal Cassetta schrieb: ,,Da
wir alles in Christo erneuern wollen, ist uns nichts er-
wiinschter, als dall unsere Kinder die Sitte annehmen,
Exemplare der Evangelien zu einer nicht nur haufigen,
sondern auch téglichen Lesung im Besitz zu haben, da
man aus diesen an erster Stelle lernen kann, auf welche
Weise gerade alles in Christo erneuert werden kann und
mub.” Papst Benedikt XV. aber hat in seiner Hieronymus-
Enzyklika den Bischofen es nachdriicklich ans Herz gelegt,
»die Glaubigen nach dem Beispiele des groien Hieronymus
zu ermahnen, dall sie vor allem die heiligen Evangelien
unseres Herrn, ebenso die Apostelgeschichte und die



— bbb —

Briefe zu téglicher Lesung eifrig beniitzen und dieselben
sich zu dauerndem geistigen Eigentum zu machen sich
bemiithen”. Deshalb wird man auch den Erwachsenen,
nicht nur engen Akademikerkreisen, sich zuwenden miissen,
damit sie als Ménner und als Frauen moglichst noch zu
dieser Lesung angeleitet werden, die sie als Knaben und
als Madchen nicht gelernt haben, auf daf} sie Lebenswasser
hier schopfen alle Tage. Noch viel mehr vielleicht als in
Bischof Colmars Tagen tut heute not der Unterricht iber
die beste Art und Weise der erbaulichen Lesung der
Heiligen Schrift und die Einfithrung in diese Ubung der
christlichen Frommigkeit, die Gebet ist, nicht Studium.

Die Erkenntnis ist das Erbe '

Nicht der Weisen, nein, der Frommen;

Nicht im Griibeln, nein, im Beten

Wird die Offenbarung kommen.
(Weber, Dreizehnlinden.)

So kann und wird die Bibel wieder wirklich ein Volks-
buch werden, wie sie es in der alten Kirche gewesen ist,
. bevor die Druckerpresse erfunden war, eine Quelle reli-
givser Erneuerung fiir unser katholisches Volk. ,Denn
unzihlige Ubel erwachsen aus der Unkenntnis der Bibel®
(S. Joh. Chrysostomus, Prooem. in Epist. ad Rom.).

Die Missionshauser der Kloster mit ihren Drucke-
reien, aus denen heute eine vielfach ganz ungesunde Er-
bauungsliteratur hervorgeht, waren meines Erachtens auch
der gegebene Ort zur Massenherstellung billiger deutscher
Ausgaben der Bibel und ihrer Teile fir die Massenver-
breitung. Die Zahl der Auflagen konnte da ja in die
Hunderttausende gehen, so daB der Preis auch bei ein-
wandfreier Ausfiihrung und Ausstattung sich unglaublich
billig stellen lieBe. So kénnte endlich auch die berechtigte
Klage zum Vesstummen gebracht werden: L, Wir haben
keine wirklich billige katholische Bibel” (Dr Norbert
Peters, Unsere Bibel. Die Lebensquellen der Heiligen
Schrift. Paderborn 1928, Bonifazius-Druckerei, S. 482,
483, 485). _

Zum SchluB noch cine Frage: Sind denn die vielen
religiosen Ubungen, Andachten, der hiufige Sakramenten-
cmpfang nicht ein gutes Zeichen unserer zeitgendssischen
Frommigkeit? Antwort: Ja und nein.

Die vielen religivsen Ubungen konnen Auferungen
einer tiefglaubigen, von Gott und Gottlichem ergriffenen
Seele sein, dann sind sie ein gutes Zeichen, ein Zeichen
echter religioser Gesinnung.



— bbb —

Die religiosen Ubungt,n konnen aber auch ein Miffel
sein, um dem Menschen eine rehgmsc Gesinnung zu geben,
um das Herz fiir Gott zu erwiarmen. Sie sind dann nicht
ein Zeichen einer tiefen religiosen Gesinnung, sondern der
Versuch, in ihm diese Gesinnung zu wecken. Nicht etwas,
was von innen heraus kommt, sondern von aullen an ihn
herangebracht wird. Diese Frommigkeit kann echt, aber
auch unecht sein.

Die Frage, was zu viel und was zu wenig ist, richtet
sich ganz danach, ob religiose Ubungen AuBerungen
meiner eigenen rchgmsen Denkart oder Mittel sind, mir
eine solche zu geben. Ein blithender Baum kann nie iiber-
laden sein. Je mehr Bliiten er tragt, um so schoner, freudi-
ger, festlicher sieht er aus. Am schionsten der Baum, an
dem jeder Ast in leuchtende Bliiten gehiillt ist. Und tragt
der Baum Friichte, so daBl die Zweige sich unter ihrer
Last bis zum Boden neigen, so wiirde sich niemand davor
hinstellen und behaupten: der Baum sieht plump aus.
Was an Friichten auf einem Baum wichst, macht ihn
nicht plump, sondern reich und schon in seiner Fille.

Ganz anders ist es mit einem Weihnachtsbaum. Der
kann bald iiberladen, plump und unschén wirken.

Die meisten Menschen, Christen und Nichtchristen,
haben ein ganz ausgezeichnetes Empfinden dafiir, was an
einem Christen echt ist, was aus seinem eigenen Innern
herauswichst, oder was nur wie Christbaumschmuck an
Aste gehéingt ist, die sonst nur Nadeln produzieren. Sie
nehmen einem wirklich frommen Mensehen seine religiosen
Ubungen absolut nicht {iibel. Seine Frijmmigkei't aber
beurteilen sie nach seiner Gesinnung und — nach seiner
Néachstenliebe. Wenn eine Nonne in einem Arbeiterheim
die kranke Frau pflegt, das Essen kocht, die zwei Stuben
fegt und die Kinder wischt, und alles fiir Gottes Lohn
und mit einem freundlichen Gesicht; und die Schwester
sagt, sie mochte eine halbe Stunde beten, dann kann der
Mann rot, roter, am rotesten sein, er wird weder lachen
noch spotten, er wird auf den Zehen gehen und die Miitze
abnehmen, selbst wenn er sie sonst nicht einmal beim
Essen abnimmt. ... Was keiner ertragen kann, ist die
Disharmonie zwischen religioser Betatigung durch Kireh-
gang, Sakramentenempfang u. s. w. und einer von christ-
licher Giite und Hilfsbereitschaft unberiihrten Gesinnung.
Wo diese fehlt, wo Christen wohl dort zu finden sind, wo
irgendwie gefiihlvolle Andacht, eine interessante Predigt
gehalten, eine schone Messe gesungen wird, aber nicht
dort, wo Not um Hilfe schreit und Armut tibel riecht, da



e

ist das Urteil gesprochen® (E. Fiedler, Von den Siinden
unserer Vater, S. 77 ff.). B

Soviel iiber das Grundsatzliche im allgemeinen. Bei
einer anderen Gelegenheit sollen die einzelnen Andachts-
tibungen niher behandelt werden. Die Frommigkeit Jesu,
ihre Eigenart, ihr tiefstes Wesen, ihre Grundlagen, ihre
innere und auBere Betitigung hat P. Otto Cohausz S. J.
klar und griindlich dargelegt in seinem neuesten Werke:
Die Frommigkeit Jesu Christi, Kirnach-Villingen 1929,
Verlag der Schulbriider.

Die Lehre der Nuachfolge Christi vom Troste und der
Trostlosigkeit.

Eine aszetisehe Studie.
Von P. Jos. Schrohe S. J.)
T

Nun zu den Quellen des Trostes und der Trostlosigkeit.
Selbstverstandlich ist Gott, vor allem der Heiland, die
erste und Haupttrostquelle. Im 21. Kapitel des 3. Buches
wird Gott solatiosissimus (des Trostes voll) genannt. Im
letzten Kapitel des dritten Buches heiBt es: ,Herr, auf
was baut sich mein Vertrauen, das ich in diesem Leben
habe, wie heilt doch das Ding, auf das ich mich in allen
Vorfillen dieses Lebens verlassen und das mich wahrhaft
trosten kann ? Bist du nicht mein Herr, mein Gott, dessen
Erbarmungen ohne Zahl und Grenzen sind, mein ganzes
Vertrauen und mein einziger Trost? Wo war mir je wohl
ohne dich oder wann ware mir je iibel gewesen bei dir®
(Buch 3, c. 59, n. 9).) Und wiederum: ,Du bist meine
Hoffnung, du mein Vertrauen, du mein Troster, du mein
treuester Freund in allen Lagen des Lebens“ (ebd.). , Auf
dich allein hoffen, das macht den Trost und die ganze
Stirke deiner Diener aus. Zu dir, mein Gott, schauen
meine Augen auf; du bist meine Zuversicht, Vater aller
Erbarmungen® (II-Kor 1, 3) (ibid. n. 4). 2

Zwei weitere Quellen des Trostes sind nach dem Ver-
fasser der Nachfolge die Heilige Schrift und das allerheiligste
Altarsakrament (vgl. Rém XV, 4). Im 11. Kapitel des vierten
Buches ruft er aus: ,,Ich habe einen Spiegel meines Lebens
und eine Quelle des Trostes an den heiligen Schriften,
und, was alles ibertrifft, deinen heiligsten Leib als Heil-

1) Der hochw. Verfasser der Abhandlung starb zu Lainz (Wien) am

20. Mai 1930. R. L P. {
2) Nach der freien Ubersetzung von Bischof Sailer.



