— 754 —

weise sind die Aschenschichten 20, 30 und mehr Zenti-
meter stark. Wie die Ausgrabungen klar zeigten, konnen
sie nicht etwa von einem spéteren zufilligen Brande der
trockenen Steppe herriihren, sondern.stammen, wenigstens
der Hauptsache nach, aus der Zeit der Zerstorung der
Stadt, die also durch eine grofle Feuersbrunst vernichtet
wurde. '

Auflerdem ist es ein sicheres Ergebnis der Aus-
grabungen, dal3 die Statte nach der Zerstérung der Ort-
schaft nicht wieder besiedelt worden ist.

11. Uber die Zeit, in der diese Katastrophe anzu-
setzen ist, geben die gemachten Funde ebenfalls eine vollig
gesicherte Antwort.

Die Forschungen der letzten Jahrzehnte haben auch
fir Paldstina besonders durch das vergleichende Studium
der Silexwerkzeuge und der Tonindustrie unzweifelhafte
Merkmale fiir die Datierung der bei den verschiedenen
Ausgrabungen gefundenen Gegenstinde ergeben. Darnach
gehoren die Funde von Teletlat el-Ghassul in das Ende
der meolithischen Periode, vor die erste Bronzezeit, um
die Wende des 3. und 2. Jahrtausends v. Chr.

So entspricht auch das Alter der Ruinen der Zeit,
die der Bericht der Genesis iiber den Untergang der gott-
losen Stddte voraussetzt.

12. Nach dem Gesagten 1aBt sich also die Frage:
Wo lagen Sodoma und Gomorrha? mit groSer Wahr-
scheinlichkeit beantworten: Sie lagen zwischen dem
unteren Jordan und den moabitischen Bergen, in geringer
Entfernung vom Nordostufer des Toten Meeres.

In den Ruinen von Teleilat el- Ghassul ist wahrschein-
lich eine der Stadte der Pentapolis wiedergefunden worden.

Die private Spendung der Krankenkommunion.

Von P. Gerard Oesterle 0. S. B., Rom, St. Anselm.

In den Acta Apostolicae Sedis (1928, S. 81 ff.) er-
schien ein Dekret der heiligen Sakramentenkongregation,
das fiir die Spendung der Krankenkommunion von weit-
gehender Bedeutung ist. Veranlassung zu dieser Entschei-
dung waren, wie die Adnotationes zum Dekret hervorheben,
die Kanones 847 und 849, § 1; der erste lautet: Ad infirmos
publice sacra communio deferatur, nisi iusta et rationabilis
causa aliud suadeat; can. 849, § 1 bestimmt: Communionem
privatim ad infirmos quilibet sacerdos deferre potest, de



— W —=

venia saltem praesumpta sacerdotis, cui custodia sanctis-
simi sacramenti commissa est.

Von selbst tauchte die Frage auf: Wem steht das
Urteil iiber die Existenz der iusta et rationabilis causa zu,
die eine privafe Spendung der Krankenkommunion recht-
fertigt? Dem Ordinarius? Dem Ordensoberen? Dem
Pfarrer ? Dem Rektor der Kirche, aus welcher der Spender
das Allerheiligste -entnimmt? Dem Beichtvater? Dem
Seelenfiihrer? Dem Spender der Krankenkommunion ?
Sind die Priester an die Weisung des Bischofs gebunden,
wenn dieser jede privale Spendung der Devotionskom-
munion an Kranke — nur um diese handelt es sich, nicht
um das Viatikum — schlechthin verbietet? Darf ein
Priester mit Berufung auf das jus commune sich uber
eine derartige Verordnung hinwegsetzen? Oder darf ein
Priester, der vom Bischof die Erlaubnis zur privaten
Spendung der Krankenkommunion erhalten hat, ohne
Zustimmung des Rektors der Kirche das Allerheiligste
dem Tabernakel entnehmen und zum Kranken tragen?

Diese und ahnliche Fragen wurden ‘vor allem in
Spanien aufgeworfen, aus einem doppelten Grunde. Im
katholischen Spanien wird das Allerheiligste mit wenigen
Ausnahmen feierlich zu den Kranken getragen, auch wenn
es sich nur um eine Devotionskommunion handelt. Eine
private Spendung wiirde also tief in das religiose Emp-
finden der Spanier eingreifen. Andererseits war es gerade
Spanien, wo der wissenschaftliche Kampf um die Kanones
847 und 849 auflebte. Theologen, Kanonisten vertraten
offentlich in den Zeitschriften die Ansicht, daBl der er-
betene Spender der Devotionskommunion auch das Recht
habe, iiber die Existenz der iusta et rationabilis causa zu
urteilen und damit sich zur privaten Spendung derselben
fir kompetent zu erkldren. Daher ist es nicht zu ver-
wundern, dafl gerade die Bischiofe von Spanien sich nach
Rom wandten, um eine Entscheidung zu ihren Gunsten
herbeizufiithren, namlich die Erklirung, daB die Bischofe
zustindig seien zur Feststellung, ob eine justa et ratio-
nabilis causa vorhanden sei.

Die Griinde, die eine private Spendung der Kranken-
kommunion rechtfertigen, sind sehr verschiedener Art.
Zunidchst die Riicksicht auf die heilige Eucharistie, nam-
lich die Furcht vor Verunehrung in nichtkatholischen -
Gegenden, oder in groBen Stidten. Ferner mufl der Seel-
sorger beriicksichtigt werden. Gerade in den Morgen-
stunden sind die Seelsorger vielfach mit den Gesunden
so in Anspruch genommen, dafl sie den Kranken nicht

46



<oe o

eine besondere Aufmerksamkeitl schenken kénnen. Zudem
werden manche Kranke von dem ofteren Empfang der
heiligen Kommunion deshalb abgeschreckt, weil sie den
Geistlichen nicht zu viel, wie sie meinen, belistigen wollen
oder das Gerede der Leute fiirchten, wenn das Allerheiligste
so oft in feierlicher FForm zu ihnen getragen wird. Aus
demselben oder dhnlichem Grunde werden in sehr vielen
Fallen auch die Eltern gegen die offentliche Spendung
der KrankenkommunionjStellung nehmen, ganz zu schwei-
gen von den Besitzern von Sanatorien und &ahnlichen
Anstalten, die dem Priester in liturgischer Gewandung
den Eintritt verweigern werden. An Griinden fiir eine
private Spendung der Krankenkommunion fehlt es in
unseren Tagen sicher nicht. Um so wichtiger ist die Frage:
Wem steht das lefzte Urleil in dieser Frage zu? Diese
Frage beantworten heilt so viel als die andere Frage
losen: Welches ist der Sinn des can. 847? Denn kein
Kanon des Kodex gibt eine unmittelbare Antwort auf die
Frage, wer zustiandig sei, iiber die iusta et rationabilis
causa zu urteilen. Daher bleibt nichts iibrig, als can. 847
nach den Gesetzen des can. 18 zu erkliren, der also lautet:
leges ecclesiasticae intelligendae sunt secundum propriam
verborum significationem in textu et contextu conside-
ratam; quae si dubia et obscura manserit, ad locos Codicis
parallelos, si qui sint, ad legis finem ac circumstantias et
ad mentem legislatoris est recurrendum.

Gibt der Kontext eine Losung der Frage ? Diirfen wir
nicht den alten Rechtssatz anwenden: ,,A rubro wvalet
illatio ad nigrum®? Can. 847 findet sich im ersten Artikel
des zweiten Kapitels: de sanctissimo Eucharistiae sacra-
mento. Die Rubrik des ersten Artikels lautet: de ministro
sacrae communionis. Can. 847 findet sich also nicht unter
der Rubrik: de ritibus el caeremoniis sacrae communionis;
ein solcher Titel findet sich im Gegensatz zu vier anderen
Sakramenten iiberhaupt nicht im Kodex. Dementsprechend
ist can. 847 unter dem Gesichtspunkt des ,ministerium
saerae communionis® zu betrachten.

Der Kontext tritt noch klarer hervor, wenn wir den
Artikel zergliedern; er zerfillt in zwei Teile. Der erste
gibt eine allgemeine Regel tber den ,minister sacrae
communionis® (can. 845); der zweite Teil gibt besondere
Regeln iiber die Zusfdindigkeit des Ausspencers der heiligen
Kommunion. Die Zustindigkeit zum Austeilen wird be-
stimmt durch die Zeif, in welcher man die heilige Kom-
munion austeilt (can. 846), oder durch die Art und Weise,
das Allerheiligste zu dem Kranken zu tragen (can. 847



e

bis 850), ferner nach dem Rifus, dem der Spender der
Eucharistie angehort (can. 851). Endlich findet sich die
Bestimmung, dall die Spendung nur unter der Gesfalt des
Brotes zuldssig ist (can. 852).

Fir unseren Fall kommt nur die Zustindigkeit in
Betracht, die sich aus der Arf und Weise ergibt, wie das
Allerheiligste zu den Kranken getragen wird. Der Kodex
gibt hiefiir zunichst eine allgemeine Regel (can. 847);
sodann bestimmt er den zustidndigen Geistlichen, je nach-
dem das Allerheiligste offentlich oder privatim iibertragen
wird (can. 848 {f.), endlich macht er eine Ausnahme von
der Regel, namlich fiir die Zustéindigkeit beim Viatikum,
die im can. 462, 3° ihren Grund hat und nur durch die
can. 397, 3° und 514 beschriankt wird.

Can. 846 nun, der die Zustindigkeil zum Spenden der
heiligen Kommunion nach der Zeif bestimmt, in der sie
ausgeteilt wird,” diirfte eine Briicke bilden zum Verstdnd-
nis des can. 847. Wer urteilt iiber die Zustindigkeit zur
Austeilung der heiligen Kommunion im Sinne des can. 846 ?
Ohne Zweifel der zelebrierende Priester selbst, von dem
§ 1, can. 846 handelt; im § 2 ist die Rede vom Priester,
der die heilige Kommunion auflerhalb der heiligen Messe
austeilt; der Kodex sagt: Etiam extra missam quilibet
sacerdos eadem facultate (= distribuendi s. communio-
nem) pollet ex licentia saltem praesumpta rectoris eccle-
siae, si sit extraneus. Wer urteilt in diesem Falle iber
die Notwendigkeit, sich eine ausdriickliche Erlaubnis zu
holen, um als Fremder - extraneus — die heilige Kom-
munion austeilen zu kénnen? Ich denke: eben der Priester,
der die heilige Kommunion spenden will. Der Kodex
huldigt hinsichtlich der heiligen Kommunion einer weit-
herzigen Auffassung (cf. can. 863, 866). Diese weite Auf-
fassung darf man auch, so sollte man meinen, auf die
Zustandigkeit anwenden, wenn es sich darum handelt,
das Allerheiligste zu den Kranken zu tragen; zudem sagt
can. 849 ohne jede Einschrinkung: communionem pri-
vatim ad infirmos quilibef sacerdos deferre potest; es ist
hier nicht die Rede von der Erlaubnis des Ordinarius oder
des Pfarrers, sondern can. 849 bestimmt nur mit Riick-
sicht auf das Gebot des Anstandes und wegen des Taber-
nakelschliissels (can. 1269, § 4) folgendes: de venia saltem
praesumpta sacerdotis, cui custodia sanctissimi sacramenti
commissa est.

Also analog zu can. 846 konnen wir urteilen: Jeder
Priester, der gebeten wird, einem Kranken die Devotions-
kommunion zu spenden, ist berechtigt, sich iiber die



Existenz einer iusta et rationabilis causa ein Urteil zu
fallen und tber seine Zustdndigkeit in casu zu urteilen.

Zudem ist bei der Verwaltung der heiligen Eucharistie
deren Austeilung die Hauptsache; die Art und Weise,
wie das hochwiirdigste Gut zu den Kranken getragen wird,
ist Nebensache; man darf also die Rechtsregel anwenden:
accessorium sequitur principale (cf. can. 1153: ministri
exorcismorum qui occurrunt . . . sunt iidem qui eorundem
sacrorum rituum legitimi sunt ministri).

Fiir die Interpretation einer zweifelhaften Textstelle
verweist can. 18 aullerdem auf Parallelstellen des Kodex.
Es finden sich im Kodex viele Stellen, die genau bestim-
men, in welchen Féallen die Erlaubnis, das Urteil des
Ordinarius einzuholen ist, oder die Einwilligung der
Ordensoberen, des Pfarrers u. s. w. Wenn also im can. 847
keine kirchliche Obrigkeit genannt wird, die tiber die
iusta et rationabilis causa zu urteilen gehalten ist, so
scheint damit das Urteil dariiber dem iiberlassen zu sein,
der die Krankenkommunion spenden will. Diese Auffas-
sung wird bekriftigt durch can. 738 und 741. Can. 738
bestimmt: minister ordinarius baptismi solemnis est sacer-
dos; aber sofort macht der Kodex die Einschriankung:
sed ejus collatio reservatur parocho; ebenso setzt can. 741
beim minister extraordinarius baptismi eine Bedingung
fiir die Ausibung seiner Vollmacht. Ganz anders driickt
sich can. 845 aus: minister ordinarius sacrae communionis
est solus sacerdos. Also steht das Recht der Taufe dem
Pfarrer zu, das Recht der Spendung der heiligen Kom-
munion jedem Priester. Wenn also ein Priester die heilige
Kommunion austeilt, verletzt er nicht das Recht eines
anderen; im Gegenteil: wenn der Kodex in den Kanones
848 und 859 dem Pfarrer bestimmte Rechte in diesem
Punkte einrdumt, beschriankt er das Recht der anderen
Priester. :

Aus den mehr als zweitausend Kanones scheint mir
folgender Grundsatz abgeleitet werden zu kénnen: Wenn
das Gesetz nicht ausdriicklich dem Ordinarius, Obern,
Pfarrer das Urteil tiber die Erlaubtheit einer Handlung
zuspricht, kommt demjenigen selbst das Urteil zu, der
den Akt zu setzen hat. Einige Beispiele mogen das Ge-
sagte erlautern. Can. 867, § 4 bestimmt: sacra communio
iis tantum horis distribuatur quibus Missae sacrificium
offerri potest, nisi aliud rationabilis causa suadeat. Wer
urteilt tiber die Existenz dieser rationabilis causa? Ich
denke: der Priester, der um die Austeilung der heiligen
Kommunion zu auBergewohnlicher Zeit gebeten wird.



=Y =

Can. 1044 f. gewithren dem Beichtvater die weitgehendsten
Vollmachten. Nur der Beichtvater selbst kann urteilen,
ob der Fall so gelagert ist, wie das Gesetz ihn fiir den
Gebrauch der Vollmacht verlangt. Andere Beispiele bieten
die Kanones 854, § 4; 859, § 1; 990, § 2; 2302; 2325;
2343, § 4; 2349; 2412, Klar wird der obengenannte Grund-
satz ausgesprochen im can. 2242, § 3 mit den Worten:
judicare autem utrum poenitentia vera sit, satisfactio
congrua aut ejusdem promissio seria, necne, illius est,
a quo censurae absolufio petitur. Die Anwendung dieses
Grundsatzes finden wir in can. 2254. Nach can. 997, § 1
steht demjenigen das Recht zu, die Weihekandidaten zu
prifen, der jure proprio weiht oder einem anderen die
Vollmacht zu weihen gibt; demnach steht einem Bischof,
der vi litterarum dimissorialium einen fremden Kandidaten
weiht, ebenfalls das Recht zu, den Kandidaten zu priifen.
Wer eben ein Sakrament spendet, jure proprio aul dele-
gato, hat auch das Recht, iiber den Empfanger des Sakra-
mentes sich ein Urteil zu fallen (vgl. can. 885, § 2; 970;
1240; 1402, § 2).

Noch weiter geht das neue Recht; nach can. 2261
haben sogar die Laien die Befugnis, iiber die justa causa
zu urteilen, die sie veranlaBBt, von einem exkommunizierten
Priester die Spendung der heiligen Sakramente oder
Sakramentalien sich zu erbitten, ohne daB der Priester
verpflichtet ist, nach der Ursache einer solchen Bitte sich
zu erkundigen (vgl. can. 2290). :

Noch ein anderer Grundsatz kann nach meiner An-
sicht dem Kodex entnommen werden: In der Vollmacht,
eine kirchliche Handlung der Weihe oder Jurisdiktion
vorzunehmen, ist alles eingeschlossen, was dazu gehort,
wenn nicht im Rechte ausdriicklich das Gegenteil be-
stimmt ist. Dieser Grundsatz ist klar ausgesprochen in
can. 66, § 3; er findet seine Anwendung in can. 1232, § 1
und can. 1610, § 1. Zudem scheint auch die Rechts-
analogie zu verlangen, dal dem Spender der heiligen
Eucharistie das Recht zukommt, iiber die iusta et ratio-
nabilis causa zur privaten Spendung der Krankenkom-
munion zu urteilen. Im Kodex steht die private Spendung
der Krankenkommunion -— mit Ausnahme des Viatikums
— der Spendung der heiligen Kommunion auBerhalb der
Messe gleich (vgl. die Kanones 846 und 849); sicher
verlangt niemand, dall der Ordinarius iiber den Grund
urteile, der berechtigt, aulerhalb der heiligen Messe die
heilige Kommunion zu spenden. Ferner unterscheidet das
Gesetzbuch zwischen privater und o6ffentlicher Aussetzung



— 760 —

des Allerheiligsten; zur privalen bedarf es nicht der Er-
laubnis des Ordinarius. Weshalb sollte es also zur privaten
Spendung der Krankenkommunion der Erlaubnis des
Ordinarius bediirfen ? Es bedarf derselben nicht: fir diese
Behauptung scheint vor allem der finis legis und die mens
legislatoris zu sprechen. Wohl bei wenigen Gesetzen ist
der finis legis und die mens legislatoris so leicht zu er-
kennen, wie gerade beim Gesetze iiber den Empfang der
heiligen Kommunion. Die groBe Reihe von Entscheidungen
iiber die heilige Kommunion im allgemeinen wie iiber die
Krankenkommunion im besonderen zeigt deutlich, wie die
Kirche den &fteren Empfang der heiligen Kommunion
befordert wissen will. Wie trat die heilige Konzilskongre-
gation im Jahre 1679 gegen die Jansenisten fiir die 6ftere
heilige Kommunion der Gldubigen ein? Im Jahre 1888
und 1891 bestimmte die ehemalige S. C. Episcoporum et
Regularium, daf die Ordenskonstitutionen den ofteren
Empfang der heiligen Kommunion nicht einschridnken
dirfen; dieselbe Kongregation erkliarte 1890, dall es Sache
des Beichtvaters, nicht Sache der Oberen sei, die heilige
-Kommunion den Ordensmitgliedern zu gestatten oder zu
verbieten. Wenn die heilige Ritenkongregation noch im
Jahre 1904 die Zeit der Austeilung der heiligen Kom-
munion einschrinkte, so gewihrte can. 867, § 4 griflere
Freiheit. Im folgenden Jahre erklirte Pius X. dem Kar-
dinal Gennari, daf der tagliche Empfang der heiligen
Kommunion von Seite der Glaubigen sein Herzenswunsch
sei. Diesem Wunsch entsprach noch im selben Jahre das
ewig denkwiirdige Dekret der Konzilskongregation iiber
den oftmaligen, taglichen Empfang der heiligen Eucha-
ristie. Es folgte dann ein Dekret dem anderen zugunsten
dieser altchristlichen Praxis. Die Ablallkongregation ge-
wiihrte im Jahre 1906 denen, die ofters kommunizieren,
eine Begiinstigung bei der Gewinnung der Ablisse; im
selben Jahre empfiehlt die Konzilskongregation auch den
Kindern das Gnadenmittel der ofteren heiligen Kom-
munion; ebenfalls im Jahre 1906 wurde den Kranken das
Privileg zuteil, die heilige Eucharistie andachtshalber
empfangen zu konnen, ohne niichtern zu sein, wenigstens
unter bestimmten Voraussetzungen; das folgende Jahr
brachte die Erklarung dieses Dekretes, ferner die -Er-
laubnis, in Privatoratorien und in der Mitternachtsmesse
von Weihnachten die heilige Eucharistie den Glaubigen
austeilen zu diirfen. Das Jahr 1912 brachte nicht weniger
als vier Entscheidungen. Pius X. regelte den Empfang
der heiligen Kommunion in der Kirche eines anderen



Ritus; und gewihrte sogar an Ostern den Empfang der-
selben auBerhalb der Pfarrkirche, ferner die Spendung an
kranke Nonnen innerhalb der Klausur und endlich die
private Spendung an Kranke. Zu erwéhnen ist noch die
Bestimmung des Jahres 1914 des Inhalts, daBl auch am
Karsamstag die heilige Kommunion gespendet werden
darf, wenigstens im beschriankten Mafle. Fiigen wir endlich
das unsterbliche Dekret der Sakramentenkongregation
., Quam singulari“ vom 8. August 1910 iiber das Alter der
Kinder fiir den Empfang der heiligen Kommunion hinzu,
so scheint der SchluB vollauf berechtigt: Die Gesetzes-
bestimmungen des Kodex beziiglich der heiligen Kom-
munion sind nach dem finis legis und der mens legislatoris
im weiten Sinne aufzufassen; denn es ist die Beforderung
der oftmaligen heiligen Kommunion nach den Worten
Pius X. .non audacia, sed justitia. Christianis debetur
Christus, Christiani sunt de Christo™.

Der hauptsachlichste Beweis, daB dem Spender der
Krankenkommunion das Urteil zusteht iiber die causa
iusta et rationabilis, die zur privaten Spendung berechtigt,
scheint mir folgender zu sein: Die Sakramentenkongre-
gation léste in der Plenarsitzung am 20. Dezember 1912
drei Zweifel: Der erste betraf das Zelebrieren der heiligen
Messe in Privathdusern per modum actus; der zweite die
Spendung der Haustaufe, ohne daB Todesgefahr oder
schwere Krankheit des Tauflings dazu zwingen; das dritte
Bedenken war folgendermaBen gefaB3t: an Ordinarii per-
mittere possint, ut mala affectis valetudine, qui domo
egredi nequeant et sacram Communionem ob devotionem
petant, cum praesertim in aliqua paroecia plures petant,
vel aliquis petat frequenter, S. Eucharistia privatim seu
non observatis Ritualis praeseriptionibus, ab ecclesia do-
mum deferatur. Darauf erwiderte die Plenarsitzung:
affirmative, ex justa et rationabili causa, servato saltem
ritu proposito a Benedicto XIV. in Decreto Inter omni-
genas, 2. Febr. 1744, § 23, scilicet: ., Sacerdos stolam
semper habeat propriis coopertam vestibus: in sacculo
seu bursa pixidem recondat, quam per funiculos collo
appensam in sinu reponat; et numquam solus procedat,
sed uno saltem fideli, in defectu clerici, associetur.”
Pius X. bestatigte am 22. Dezember das Dekret und am
folgenden Tage wurde es verdffentlicht (A. A. S. 1912,
725). Worin liegt die Beweiskraft dieses Argumentes?
Die Losung des ersten und zweiten Zweifels ging in den
Kodex iiber (can. 822, § 4 und can. 776, § 1, n. 1); nicht
aber die Losung des dritten Zweifels. Die Entscheidung



— W

von 1912 lautete: Ordinarii permittere possunt, ut .
Eucharistia privatim deferatur. Can. 847 lieB das ,,0rdi-
narti permittere possunt® einfach aus. Also scheint can. 6,
3° Geltung zu haben: Canones, qui ex parte tantum cum
veteri jure congruunt, qua congruunt, ex jure antiquo
aestimandi sunt; qua discrepant, sunt ex sua ipsorum
sententia diiudicandi. Vergleicht man den Text von 1912
mit dem des Kodex, so erhilt man den Eindruck, daB
der Kodex das alte Recht dndern wollte.

Dem hier dargelegten Gedankengang entspricht nicht
die Entscheidung in der Plenarsitzung der heiligen Sakra-
mentenkongregation vom 16. Dezember 1927, die am
19. Dezember bestatigt und unter dem 5. Janner 1928
veroffentlicht wurde.

Das dubium lautete: ,,An iudex causae justae et ratio-
nabilis, prout ex Codicis juris canonici can. 847 requiritur,
ut Sacra Communio privatim ad infirmos deferatur, sit
quilibet sacerdos ministrans vel tantum Ordinarius loci.*
Die Antwort lautete: ,Negative ad primam partem;
Affirmative ad secundam®“ addita tamen mentfe, quae
sequens est: ,Si ex communi experientia et opinione
nullum in dioecesi aut in aliquo particulari loco adsit
inconveniens pro privata delatione Sacrae Communionis
ad infirmos, ab Ordinariis cavendum est ne per regulas
nimis praefinitas aut generales praecipientes publicam
delationem, vel per reservationem sibi factam dandi veniam
in singulis casibus deferendi privatim Sacramentum Eucha-
ristiae, praepediatur infirmis solatium Communionis etiam
quotidianae.” Die Adnotationes, die der Sekretir der
heiligen Sakramentenkongregation der Entscheidung bei-
fiigte, beweisen, welch hohe Bedeutung man der Ent-
scheidung beimift; ebenso 148t die ,,mens“ erkennen, daB
das Dekret in keiner Weise gegen den tiglichen Empfang
der Devotionskommunion der Kranken gerichtet sein will;
im Gegenteil, die Sakramentenkongregation wiinscht, daf
den Kranken die tagliche Kommunion erméglicht werde
und empfiehlt daher den Bischofen das hiefiir erforder-
liche Entgegenkommen. Die Adnotationes geben sogar
die Griinde an, weshalb die Kardinile glaubten, im oben
erwihnten Sinne den can. 847 erkliren zu miissen. Der
erste Grund ist praktischer Art: Steht dem erbetenen
Spender der Krankenkommunion das Recht zu, uber die
iusta et rationabilis zu urteilen und damit sich selbst fiir
kompetent zur privaten Spendung der Krankenkom-
munion zu erkldren, so werden sich viele Schwierigkeiten
ergeben, da die Priester doch gar verschieden sind an



— 768 —

Talent und praktischem Geschick in Fragen der Seelsorge.
Der zweite Grund ist theoretischer Art; er geht von der
Erklirung des can. 847 aus, der im Lichte der Entschei-
dung vom 20. Dezember 1912 betrachtet wird, die es
ebenfalls getan habe. Die Sakramentenkongregation folgert
jedoch aus dieser Entscheidung das Gegenteil der oben
entwickelten Ansicht. Das Recht der Bischoéfe, die nach
dem Entscheid von 1912 die private Spendung der Kran-
kenkommunion erlauben kénnen, ist durch can. 849
weder ausdriicklich noch stillschweigend widerrufen wor-
den; can. 849 steht nur im scheinbaren Widerspruch mit
der Entscheidung von 1912; denn can. 849 setzt schon
voraus, dal} die bischoflichen Rechte in dieser Frage
sichergestellt waren; also ist can. 847 im Sinne des De-
kretes von 1912 zu erklaren. Der Wunsch Pius-X.: Chris-
tianis debetur Christus, 148t sich auch nach dem Dekrete
der Sakramentenkongregation vom 5. Janner 1928 ver-
wirklichen, wenn alle Bischofe die Mahnung des Sekretérs
der Sakramentenkongregation befolgen: Riii locorum
Ordinarii . . . sedulo advigilare debent ne in re tanti
momenti finis ab Ecclesia intentus utcumque frustretur.
Neminem enim latet, his nostris temporibus, sacram Com-
munionem etiam quotidianam christifidelibus summopere
commendari. Jamvero quis magis quam infirmus, ad
ferendas morbi angustias, auxilio solatioque tanti Sacra-
menti indigere dicendus erit? Quamobrem R locorum
Ordinarii prudentia et caritate quibus pollent, reverentiam
sanctissimo Eucharistiae Sacramento debitam cum infir-
morum, praesertim pauperum, necessitatibus, duce aequi-
tate, rite componant.

Die Berechnung der Tagesstunden (Zeitpunkt der
Mitternucht usw.) nuch dem Cun. 33 des C. J. C.

Von Engelbert Niebecker, Coesfeld i. W.

Der can. 33, § 1 lautet: ,,In supputandis horis diei
standum est communi loci usui; sed in privata Missae
celebratione, in privata horarum canonicarum recitatione,
in sacra communione recipienda et in jejunii vel absti-
nentiae lege servanda, licet alia sit usualis loci supputatio,
potest quis sequi loci tempus aut locale sive verum sive
medium, aut legale sive regionale sive aliud extraordi-
narium.“ (Bei der Berechnung der Tagesstunden soll man
sich an den allgemeinen Ortsgebrauch halten; aber bei
der privaten Zelebration der heiligen Messe, bei der pri-



