64 Fruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gottessthne.

Die Perikope von den Enen der Gottessdhne kein Muthus.

Von Dr Karl Fruhstorfer, Linz.,

Wer sind die Gottessohne, wer die Menschentiochter,
die nach Kapitel 6 der Genesis Ehen eingingen? Wer die
Nephilim, die in unmittelbarem Anschlull daran genannt
werden ? Schon oft gestellte und verschieden beantwortete
Fragen. Die meisten protestantischen Autoren deuten die
Perikope Gn 6, 1—4 mythologisch. Procksch schreibt von
ihr: ,Keine Erzihlung trigt so wie diese die Ziige des
Mythus.“?) In dhnlicher Weise &ullert sich Holzinger:
LV.1-—4 ist ein sehr altes Fragment von so ausgepragt
mythologischem Charakter, wie kaum eine andere Peri-
kope des Alten Testaments.”?) Gunkel bezeichnet unsern
Abschnitt als so hochmythologisch, dall er sich Um-
deutungen hat gefallen lassen miissen?) Jiingst nun hat
sich zur mythologischen Deutung von Gn 6, 1—4 auch
der katholische Bibliker Stoderl bekannt.?) Wihrend jedoch
nicht wenige protestantische Bibliker an einen Mythus
denken ausgehend von der Gleichung: bene ha’elohim
(filii Dei) = Engel, lehnt Stoderl die Engeldeutung ab
und dies mit Recht, reicht aber trotzdem den Vertretern
der ,mythologischen These” die Hand. _

Der Prager Gelehrte®) fiihrt aus dem Kommentar
Gunkels®) als Vertreters der mythologischen Deutung
folgendes teils in direkter, teils 1n indirekter Form an:
Erzahlungen, die von Gottern oder Gottersohnen handeln,
sind ihrer Art nach mythologisch, ihrem Ursprung nach
auBerjsraelitisch.”) Schon die Bezeichnung ,,Gottessohne”
deute ebenso wie die parallelen Benennungen ,,Gotter”,
,Heer des Himmels”, .,Sterne”, ,Engel® mythologische
Hintergriinde an; denn bene ’elohim sei Terminus gott-
licher Wesen, wenn dieselben auch nach alttestamentlicher
Vorstellung Jahve untergeordnet waren. Echt mythologisch
sei weiters der Zug, daB diese Halbgotter sich irdische
Midchen zu Weibern nahmen, sowie der Umstand, dall
dieselben, trotzdem sie in erster Linie schuldig waren,
dennoch straflos blieben. Auch das Einschreiten Jahves

1) Die Genesis iibersetzt und erklirt®. Leipzig 1924, S. 59.

2) Bei Kaulzsch-Bertholet, Die HI. Schrift des Alten Testaments?.
Tiibingen 1922, 1. Bd., S.19. :

3) Genesis iibersetzt und erklart!. Gottingen 1917, S. 56.

1) Zeitenwichter. Prag 1930. 9. Heft, S. 183 ff.: Bibelfragen. Die
Ehen der Gottessbhne. — Die Riesen der Urzeit.

Sy A A On . STEIRTET:

¢)- Genesis, S. 55—57.

7) Gunkel, a. a. 0., sagt: wahrscheinlich -auBerisraelitisch (S. 56).




Frubstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gottessohne, 65

gegen die Menschen ziele dahin ab. Denn durch die Ver-
mischung mit den Gottessohnen hatte der Mensch Anteil
an der gottlichen Natur erhalten; darum muBte Jahve
auf Mittel zur Abhilfe sinnen. Stimmt Stoderl diesen Dar-
bietungen Gunkels zu? Er bemerkt nichts dagegen. Er
unterdriickt nur den SchluB, den Gunkel) aus seinen
Pramissen folgerichtig zieht, daB der Engelglaube in Israel
als Rest und Nachwirkung alterer polytheistischer Reli-
gionen zu verstehen ist. '

Wir entgegnen: so wenig der Ausdruck »Propheten-
sohne” die Betreffenden zu Propheten erhebt, so wenig
macht der Terminus ,,Gottessohne® als solcher die so Be-
zeichneten zu gottlicher Wesen. GewiB werden im Buche
Job die Engel bene ha ’elohim genannt. Wo jedoch in
der Bibel werden Halbgdtter, werden mythische Wesen
so genannt ? Es ist falsch, in der in Rede stehenden Peri-
kope bene ha ’elohim wiederzugeben mit: Gétterkinder.
In V. 3 ist die Sprache von Gott, nicht von Géttern. Wohl
aber werden in der Heiligen Schrift Menschen als Gottes-
sohne bezeichnet. Nicht nur Israel als das auserwahlte
Volk wird von Gott mein Erstgeborner (Ex 4, 24) und
mein Sohn (Os 11, 1) geheiBlen, auch die Glieder dieses
Volkes werden genannt: bene ’el chai Sohne des lebendi-
gen Gottes (Os 2, 1; Vulgata: 1, 10), Jahves Sohne und
Téchter (Dt 14, 1; 32, 19). Obwaltet etwa ein wesentlicher
Unterschied zwischen bene ’elohim und bene ‘el? Mit.
Recht verurteilt Stoderl, daB es sich in Gn 6 handle um
Engelchen.?) Nun, dann sind nach biblischem Sprach-
gebrauch®) unter den Gottesséhnen unseres Abschnittes
Menschen zu verstehen.

Doch Stoderl wendet mit Gunkel!) ein, daB8 die
zitierten Ausdriicke (0s 2, 1; Dt 14, 1; 32, 19) sich durch-
wegs in Stellen mit hoher Diktion, nicht aber in einfacher
Erzihlung finden und mithin fiir unseren historischen
Bericht (Gn 6) nicht maBgebend sind.5) O, wie urplotzlich
der mythologische Bericht zum historischen geworden ist!
Seltsamer Selbstwiderspruch! Die Stelle Dt 14, 1 weist
sicher keine hohe Diktion auf, sie ist gehalten im niichter-
nen Gesetzesstil. DaBl die Benennung Gottessohne fiir
Israel vermieden wird, wie Stoderl®) eintrichtig mit

S50

s B .

%) Uber den Sprachgebrauch von bene ha ’elohim verbreitet sich
Kaupel, Die Dimonen im Alten Testament. Augsburg 1930, S. 132 ff.

HESh6:

)" 5. 186,

Sy AV a0

»Theol.-prakt. Quartalschrift®, I. 1931. J



66 Fruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gottessthne.

Gunkel?) weiter sagt, wird widerlegt durch Os 2, 1: ,Es
wird von den Sohnen Israels heilen: die Sohne des leben-
digen Gottes (Vulg 1, 10). Ubrigens fallt es niemandem
ein zu behaupten, daB in Gn 6 unter bene ha ’elohim
Israeliten zu verstehen sind.

Um die Frage beantworten zu kénnen, woher die als
Mythus aufgefallte Perikope von den Gottessohnen
stamme, macht Stoderl?) eine Anleihe bei Yahuda.?)
Letzterer 146t sie dem Kreise jener dgyptischen Mythen
entstammen, in dem von der Besiedlung der Erde durch
die ersten Gotter und ihren Kémpfen gegen einander um
die Weltherrschaft erzahlt wird. Diesen Géttern gehorten
auch die m$. w-ntr. w d. h. ,Kinder der Gétter” zu, von
welchen es heil3t, daB sie zahlreiche Kinder auf dieser
Erde gezeugt hitten, auch nachdem die Menschen bereits
geschaffen waren. Sie waren aus dem Leibe des Schopfer-
Gottes hervorgegangen und bildeten mit ihren Kindern
und Kindeskindern Gottergeschlechter, die in der Urzeit
tiber die Erde und Menschen regierten. Es gab also neben
den Menschengeschlechtern auch Gottergeschlechter auf
Erden: die ,,Gotterkinder” haben neben den Menschen
und gleichzeitig mit ihnen auf dieser Erde gelebt, gezeugt
und gekampft.

Es mogen zwischen gewissen Ausdriicken des Penta-
teuchs und des Pharaonenlandes Ahnlichkeiten bestehen,
da Moses aus Agypten gekommen ist. Aber nicht das
sprachliche Moment ist entscheidend, sondern das sach-
liche. Nach der Bibel haben die Gottessohne oder Gottes-
kinder Menschentéchter geheiratet, der dgyptische Mythus
dagegen weill nichts von Ehen zwischen den Gotterkindern
und Menschentochtern. Nach der Bibel vermischten sich
die Gottessohne mit den Menschentochtern, nach der
agyptischen Mythologie lebten die Gottergeschlechter und
die Menschen nebeneinander. Die biblische Perikope redet
nicht von Regenten, weder von Gotter- und Halbgotter-
konigen noch von menschlichen Konigen, wie der agypti-
sche Mythus. Sie hat daher altertiimlicheres Geprige.
-Nach der Bibel waren Menschen, nicht Gotterkinder die
ersten, die sich auf der Erde niederlieBen und sie bebauten,
Und trotz allem soll die biblische Perikope von den Gottes-
sohnen der dgyptischen Mythologie entnommen sein?

Ly AL a0,

%) S. 188. "

%) Die Sprache des Pentateuch in ihren Beziehungen zum Agyptischen.

1. Buch. Berlin und Leipzig 1929, S. 271 ff. Man sehe Grimmes Rezension:
Theol, Revue 1929, Nr. 11, Sp. 470 ff.




F'ruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Goltessihne. 67

Stoderl merkt wohl, da8 die Annahme Yahudas von
der Herkunft unseres biblischen Abschnittes ,Bedenk-
liches“") hat. Doch er schreibt: ,Der Mythus steht nicht
nur bei den alten Agyptern, sondern bei den meisten
antiken Volkern . .. am Anfang der Geschichte. Es wire
verwunderlich, wenn es bei den Isracliten anders gewesen
sein sollte. Freilich war die Jahvereligion der Erhaltung
und Entfaltung des Mythus in hiéchstem Grade hinderlich.
AuBer einer Reihe mythologischer Bilder in der poetischen
Diktion sind nur geringe Reste davon erhalten geblieben,
gleichsam ,Meilensteine des zuriickgelegten Weges® (Gun-
kel).?) Das verhaltnismaBig spite Auftreten des israeliti-
schen Volkes hat es nicht zur Entwicklung einer selbstin-
digen Mythologie kommen lassen. Dieselbe war mehr oder
minder von jener der umliegenden Vélker, namentlich der
Babylonier, Phonizier und Agypter, abhingig. In An-
betracht dessen gewinnt die Vermutung®) Yahudas, daB
die Erzéhlung von den Ehen der Gottessohne eine auf
dgyptischer Grundlage in hebrdischer Sprache verfafite Sage
sel, einen gewissen Grad von Wahrscheinlichkeit. Thre
Entstehung konnte in die Zeit des agyptischen Exils
fallen.“4)

War nicht das Volk Israel von Anfang an Volk Jahves ?
Ist es als solches nicht unter ganz besonderer Leitung
Gottes gestanden? Also darf es nicht mit dem MaBstab
der iibrigen Volker gemessen werden. Am Anfang der
Geschichte Israels steht Gott, nicht der Mythus. Die Bibel
1st nicht von Agypten und Babel inspiriert, sondern vom
Geiste Gottes. Ferner, die moderne Ethnologie zeigt, daB
die religivs-sittlichen Vorstellungen im Lauf der Zeit ihre
urspriingliche R einheit mehr minder einbiifiten. Sie finden
sich bei den Naturvilkern ungetriibter als bei den Kultur-
vilkern. Somit ist es verkehrt, das Reine aus dem Un-
saubern herzuleiten.

Auch die Riesen (Nephilim: 6, 4) sind nach Stoderl
mythischer Natur.’) Doch gestattet er demjenigen, der
einen Einschuf mythologischen Gepriges in den Text der
Heiligen Schrift negiert, die Erzdhlung von den Nephilim
oder Riesen als eine archiologische Notiz zu fassen. Ob
dieselbe, fahrt Stoderl weiter, auf wahrer geschichtlicher

1) S. 188.

%) Genesis, S. 56. Also wieder Gunkel!

%) Yahuda spricht auf S.272 vom Sagenkreis, aus dem der Anfang
von Kap. 6 der Genesis stammen muf.

1) S. 188,

-S89 T




68 Fruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gottessihne.

Erinnerung beruht oder ein Produkt der dichtenden Volks-
phantasie darstelit, bleibe dahingestellt.?)

Wieder scheint als Vertreter der mythologischen Aus-
legung Gunkel®?) auf, dem die Riesen Engelkinder, somit
mythologische Gebilde sind. Dann wird auf Yahuda®)
verwiesen, der die Nephilim zu den ,,Kindern der Gotter”
zahlt. Der kriegerische Ruhm dieser Recken der Urzeit gehe
auf die Kampfe zuriick, welche die ,,S6hne der Gotter”
um die Herrschaft iiber die Erde auszukampfen hatten.t)

SchlieBlich schreibt Stoderl: ,,Das spatere Judentum
- sieht in den Riesen der Urzeit, deren Kriegskunst es preist,
ein Beispiel der Unvernunft und Torheit (Bar 3, 26 ff.)
sowie libermiitigen Frevels gegen Gott (Sir 16, 75); Sap
14, 6; 3 Makk 2, 4). Deshalb finden sie einen plotzlichen
Untergang. Gerade diese Auffassung bietet unseres Er-
achtens einen wertvollen Fingerzeig fir die richtige Be-
wertung der Notiz von den Nephilim im Rahmen der
biblischen Geschichte. Die schrankenlose Sinnlichkeit der
Gottesséhne” auf der einen, der f[revelnde Ubermut der
»Giganten” auf der anderen Seite waren zwei bedeutsame
Ergdnzungen jenes grauenvollen Bildes irdischer Verworfen-
heit, welche der heilige Autor im Auge hatte, als er den
Satz niederschrieb, daBl ,.die ganze Erde voll Frevel”
wurde (Gn 6, 11), dafl ,alles Fleisch seinen Wandel auf
Erden verderbt” hatte (6, 12), und welche nach Ablauf
der gottlichen Gnadenfrist die Wasser der Sintflut iiber
die Erde heraufbeschwor. Diese Erganzungen sind ihrer
Art nach nicht Geschichte, sondern M ythologie.“%) -
Mythologie ist Stoderls letztes Wort!

Die kanonischen Biicher Weisheit, Sirach und Baruch
halten die Riesen fir Menschen, die wirklich lebten!
Sirach erwihnt unmittelbar vor den Riesen (16, 8) die
Vernichtung der Rotte Kores (V. 7), unmittelbar nach
ihnen den Untergang der Pentapolis (V.9), also vorher
und nachher. ein historisches Faktum.

T3y 80180

2) Genesis, S. 58.

%) Die Sprache des Pentateuch, S. 273 ff.

1) Stoderl, S. 189.

%) Vulgata, V. 8.

) S.189 f. Vorldaufer Stoderls ist auf katholischer Seite Karge, der
erklirte, dem Abschnitt Gn 6, 1—4 liege zugrunde eine itiologische Sage
tiber den Ursprung der urgeschichtlichen Riesenbevdlkerung Kanaans,
wonach diese Riesen die SproBlinge der Gotterséhne mit den Menschen-
tochtern sind (Rephaim, Die vorgeschichtliche Kultur Palistinas und
Phoniziens®. Paderborn 1925, S. 619). Doch wird Karge von Stoderl nicht
genannt.

-



Fruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gottessihne. 69

Die Bibel hatte sehr iibel getan, wiirde sie den histori-
schen Bericht iiber die Sintflut ergianzt haben durch
mythologische Notizen. Denn damit hatte sie der Wucht
und Glaubwiirdigkeit desselben nicht wenig geschadet.
Ubrigens. hat Stoderl, abermals sich als Schiiler Gunkels?)
gefallend, einige Seiten vorher behauptet, urspriinglich
habe die Tradition von Engelehen und Riesen nichts mit
der Sintflutgeschichte zu tun; erst ein spiiterer Bearbeiter,
der Sinn und Zweck unscres Stiickes (Gn 6, 1—4) nicht
mehr verstand, habe durch Einfiigung der Bemerkung von
den 120 Jahren (V. 3) dasselbe mit der Sintflutgeschichte
in Verbindung gesetzt, um sozusagen an einem Beispiele
die in derselben vorausgesetzte Verderbtheit des mensch-
lichen Geschlechtes zu veranschaulichen.?) Somit wiren
in Wirklichkeit jene Ergéinzungen gar keine Ergénzungen !
Wer Sinn und Zweck unserer Perikope nicht versteht, der
setzt nach Stoderl sie mit der Sintflutgeschichte in Ver-
bindung. Warum will dann Stoderl am Schluf} seines Ar-
tikels Gn 6, 1-—4 als Ergéinzungen des Sintflutberichtes
den Lesern weis machen ?

Den letzten Stichus von 6, 3: Thre Tage sollen hundert-
zwanzig Jahre betragen, betrachtet der Prager Universi-
tatsprofessor als spateren Zusatz, weil wir sonst eine
terminméaBige Ankiindigung des hereinbrechenden Flut-
gerichtes vor uns hétten; ziffernméBige Bestimmungen der
angegebenen Art aber, meint Stoderl, pflegen in der alte-
sten Geschichtsliteratur Israels das Produkt spéaterer
chronologischer Bearbeitung zu sein.?) Im Sintflutbericht
begegnen nicht wenige Angaben mit Jahr, Monat und Tag.
Sind alle diese ziffernméaBigen Bestimmungen unecht?
Wir halten den fraglichen Passus fiir urspriinglich: von
allem Anfang an ist Gn 6, 1-—4 in Beziehung auf die
Sintflut niedergeschrieben worden. Aus V.3 lautet die
BuBglocke. Wird sie iiberhért, dann wird das Ziigenglock-
lein ertonen. Wenn die ganz in fleischlichen Begierden
aufgehenden Menschen die Gnadenfrist von 120 Jahren
unbeniitzt voriibergehen lassen, wird iiber sie das ver-
nichtende Strafgericht hereinbrechen.

Nach der unter den katholischen Exegeten herrschen-
den Anschauung sind in Gn 6 unter den Gottesséhnen
Sethiten, unter den Menschentichtern Kainitinnen zu

1) Genesis, S. 59.

2y =8 187

%) S.187. Vollkommen stimmen wir Stoder! zu, wenn er (S. 187,
A. 21) Stellang nimmt gegen die Ansicht, daB die 120 Jahre von der Ver-
kiirzung der Lebensdauer des Individuums zu verstehen seien.



70 Fruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gottesséhne.

verstehen.!) Fiir die Sethitendeutung spricht der Zusam-
menhang. In Kap. 4 ist von den Kainiten, in Kap. 5 von
den Sethiten die Sprache. Wenn wir nun in Kap. 6 von
Ehen zwischen zwei verschiedenen Gruppen horen, was
liegt nither als an jene zwei ganz verschieden charakteri-
sierte Linien zu denken? Die Engel- und Fiirstendeutung
sowie die mythologische Auslegung dagegen stellen unsere
Perikope auf den Isolierschemel.

Fiir die Sethitendentung spricht auch der Inhalt
unseres Abschnittes. Die von den Gottessohnen und
Menschentdchtern erwahnten Ziige namlich weisen zuriick
auf die Sethiten- und Kainitenlinie. So wird von den
Menschentochtern ausgesagt, daf} sie schén waren (6, 2).
Aber gerade dieses: Schonheit und Liebreiz ist es, was
von der Tochter des Kainiten Lamech verzeichnet wird
(4, 22). Thr Name Na‘ma (Vulgata: Noema) = die Lieb-
liche ist namlich zugleich ihre Charakteristik. Nun wird
klar, warum zu Beginn des Kap. 6 die Rede ist von der
Vermehrung der Menschen: als infolge Vermehrung (V. 1)
Kainiten und Sethiten, die von einander getrennt wohnten
(4, 16), einander néher riickten, bekamen die Sethiten,
die Gottessohne, die schionen Kainitinnen zu sehen. Na‘ma
(Noema), d. i. die Liebliche, Schione, mag die erste Kainitin
gewesen sein, die einen Sethiten heiratete. Vielleicht ist
sie dieses Umstandes wegen in der Kainitenlinie nament-
lich genannt.

Von den Gottessohnen heillt es, daf} sie sich Weiber
nahmen aus allen, die ihnen gefielen (6, 2). Das 1463t durch-
blicken, daf} die Gottessohne in Polygamie lebten. Woher
rithrt die Polygamie der Gottessohne? Polygamie treffen
wir zuerst bei dem Kainiten Lamech (4, 19). Als infolge
Vermehrung Sethiten und Kainiten einander nédher kamen,
lernten die Sethiten, die Gottessohne, die Vielweiberei der
Kainiten kennen und ahmten sie nach.

Uber die Nephilim oder Riesen, die den Ehen der
Goltessdhne mit den Menschentéchtern entstammten (6,4),
vernehmen wir bei Bar 3, 26, dal} sie kriegskundig waren.
LaBt das nicht riickerinnern an das kriegerische Lied des

1y Zur Sethitendeutung bekennt sich auch der Verfasser des zuletzt
auf katholischer Seite erschienenen Genesis-Kommentars, Heinisch: Das
Buch Genesis itbersetzt und erkliart. Bonn 1930, S. 159 {f. Ferner Kaupel
in seinem ebenfalls 1930 herausgegebenen Buch: Die Damonen im Alten
Testament, S. 131 ff. Von protestantischen Vertretern der Sethitendeutung
sei genannt Strack, Die Genesis itbersetzt und ausgelegt®. Miunchen 1905,
S. 27. Rothstein steht dafiir ein, daB im Zusammenhang der gegenwdrtigen
Genesis Sethiten zu verstehen sind: Die Bedeutung von Gen 6, 1-—4 in
der gegenwiirtigen Genesis, S. 150 ff. (Beihefte zur Zeitschrift fir alttesta-
mentliche Wissenschaft 34. Giellen 1920).



Fruhstorfer, Die Perikope von den Ehen der Gotfessihne. 7l

Vaters der Kainitin Noema, an das Sehwertlied Lamechs
(Gn 4, 23 £.), und an den Erfinder der Waffen Tubal Kain,
ihren Bruder (4, 22)? In jenen Nephilim lebte fort der
wilde Sinn des Kainiten Lamech.

Auch die Bezeichnung Gottesséhne ist im Voraus-
gehenden grundgelegt, so daB} sie nicht wie ein Dieb in
der Nacht auftaucht. Im hebraischen Text von 4, 26 heif3t
es ndmlich: Damals (d. i. von Enos an) kam die Benennung
nach dem Namen Gottes auf. Das will sagen: die Nach-
kommen Seths wurden nach dem Namen Gottes genannt,
sie wurden geheiflen: Gottesséhne. Auch in Kap. 5 werden
die Sethiten als Gotteskinder hingestellt, indem an die
Spitze der Sethitenlinie gesetzt wird Gott (V. 1). Die Benen-
nung der Sethiten mit dem Namen Gotteskinder 148t darauf
schlieBen, daf} sie eine frommgldubige Gesinnung hegten.

Die biblische Erzéhlung schreitet folgendermafBen
voran: Kap. 4 der Genesis bringt die Linie der Kainiten,
die entweder Gewaltmenschen oder Trager rein weltlicher
Kulturentwicklung waren; wir héren bei ihnen nichts von
einem religiosen Fortschritt, wohl aber von sittlichem
Niedergang: sie waren Adams- oder Menschensohne. Kap. 5
fihrt vor die Linie der Sethiten, der Gotteskinder. Kap. 6
berichtet die Verbindung beider miteinander, die zur Folge
hatte, dal auch die Sethiten der Gesinnung nach Kainiten
wurden. Darum spricht Gott bei Androhung des Straf-
gerichtes (6, 3) micht von Gottesséhnen, sondern er ge-
braucht den Ausdruck ’adam = homo (Vulgata): Die
Gottessbhne hatten aufgehort, es gab keine Gottessohne
mehr, sondern nur mehr Menschenkinder, nur noch kai-
nitisch gesinnte Menschen. So konnte der Verfasser des
Buches der Weisheit (10, 3 f.) sagen, daB die Erde iiber-
schwemmt wurde wegen Kain.

Wie man sieht, bedarf es zum Verstindnis von Gn 6,
1—4 nicht im geringsten der mythologischen Deutung.

Stoderl endet seinen Artikél iiber die Ehen der Gottes-
sohne und die Riesen der Urzeit mit der allgemeinen,
weiltragenden Bemerkung: ,,Die Frage, ob es erlaubt ist,
gewisse nicht wesentliche Ziige der Heiligen Schrift in
mythologischem Sinne zu deuten, ist eine quaestio facti,
welche einzig durch die gegebenen Tatsachen ihre Losung
finden kann.1) '

Nein, die Heilige Schrift kann nicht Mythologie trei-
ben,®) kann nicht Gotter- und Halbgittergeschichten zu

1)iS: 190,
®) Vgl. Chr. Pesch, De inspiratione Sacrae Scripturae. Friburgi Br.
1906, n. 521 sqq.




72 Fruhstorfer, Di¢ Perikope von den Ehen der Gottesséhne.

ihrem Eigentum machen, sie, die immer und immer wieder
lehrt und einschirft den Glauben an einen Gott. Kann
Gott, der Haupturheber der Heiligen Schrift, sich selber
widersprechen ? Die Heilige Schrift kann nicht als wirk-
liche Geschichte ausgeben, was eine solche gar nicht ist.
Denn das wire ein offenkundiger Verstofl gegen die Wahr-
heit. Eine andere Frage ist die, ob der inspirierte Autor
bei geschichtlicher Darstellungsform Geschichte bieten
wollte oder etwa eine Parabel oder eine Allegorie oder
eine freie Erzahlung (Midrasch). Geméal Entscheidung der
Bibelkommission vom 23. Juni 1905 darf man letztere
Falle nicht ohneweiters annehmen, sondern nur auf Grund
solider Argumente, Ecclesiae sensu non refragante eiusque
salvo iudicio.t) Man darf den historischen Wahrheitsgehalt
der Heiligen Schrift nicht zusammenschmelzen lassen auf
einen vagen historischen Kern, der umrankt und um-
wuchert ist von nichthistorischen Zutaten, ohne dal man
wei, wo jener aufhort und diese beginnen.

Die mythologische Deutung der Heiligen Schrift
wiirde auBer Kraft setzen den Ausspruch des ersten
Papstes: ,,Non doctas fabulas secuti” (2 Petr 1, 16). Sie
ist verworfen worden von Papst Pius IX., der im Syl-
labus den Satz verurteilte: ,,Utriusque Testamenti libris
mythica continentur inventa.“?) Scharfe Worte gegen die
mythologische Auffassung der Heiligen Schrift gebraucht
auch Leo XIIL in seiner Bibel-Enzyklika ,Providentis-
simus Deus“.3) Die papstliche Bibelkommission hat im De-
kret vom 30. Juni 1909 auf die Anfrage: ,Utrum. ...
doceri possit, tria (priora) capita libri Geneseos continere
non rerum vere gestarum narrationes, quae scilicet ob-
iectivae realitati et historicae veritati respondeant, sed vel
fabulosa ex veterum populorum mythologiis et cosmo-
goniis deprompta et ab auctore sacro, expurgato quovis
polytheismi errore doctrinae monotheisticae accommo-
data“ geantwortet: ,,Negative.“4) Kein Zweifel, dal} beziig-
lich der Perikope Gn 6, 1—4 der Entscheid ebenso lauten
wiirde.

Katholisches Wissen und Gewissen strauben sich,
einen Gunkel in die katholische Exegese einfiihren zu
wollen, strauben sich, der mythologischen Deutung der
Bibel Raum zu geben.

1y Denzinger-Bannwart, Enchiridion Symbolorum®. Friburgi Br. 1911,
n. 1980.

2) Denzinger-Bannwart, a. a. O., n. 1707.

3) Ausgabe Herder, S. 27 f.

%), Denzinger-Bannwart, a. a. O,, n, 2122,



