- Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung, 73

Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung.

Von Dr Oskar Meister, Graz.

I

Wer die Geschichte des Strafrechtes kennt, der weil,
daB vor einem Menschenalter der Kampf zwischen De-
terministen und Indeterministen am heftigsten tobte, sich
zum Kampf um die Weltanschauung erweiterte und viel-
fach bezweckte, den sogenannten naturwissenschaftlichen
Monismus auch im Rechte auf den Schild zu heben. —
Der Waffenlarm ist nahezu verstummt und selten mehr
greift ein Kémpe zur alten Lanze. Die meisten Krimi-
nalisten erkennen einen ,relativen Indeterminismus® an,
sie schlieBen die Willensfreiheit nicht aus, halten sie aber
durch konstitutionelle und konditionelle, durch innere und
duBere Umstande, durch Krankheit, Erziehung u. s. w.
fir beschrankbar. Diese Ansicht wird auch von hervor-
ragenden katholischen Moralisten geteilt und schwebte
wahrscheinlich bereits dem heiligen Augustinus vor, den
die unentwegten Deterministen der alten Schule gerne
gegen die katholischen Vertreter der Willensfreiheit aus-
spielten.

Es ist nicht nur vom Standpunkte der wissenschaft-
lichen Theorie zu begriien, dafl jener Kampf verebbte.
Denn die gegenseitige Zerfleischung schwichte die gesetz-
liche Autoritat und schadete der staatlichen wie religiosen
Gesellschaftsordnung. Und wenn nun ein Grundsatz ge-
wonnen ist, der auch die kirchiiche Weisheit beriick-
sichtigt, dann kann die Religion ihre reichen Kréfte wieder
in den Dienst der Rechtslehre und Rechtspflege stellen,
wie sie dies bereits im Mittelalter, ja noch frither — nicht
zum Schaden der Menschheit — tat. Allein, ist gleich
jener Streit verklungen, so kennt auch unsere Zeit unge-
loste und widersprechend beantwortete Fragen in Menge. -
Aus jenen Problemen, die die neuen Strafgesetzentwiirfe
verschiedenster Staaten in den Vordergrund geriickt haben,
greife ich zwei heraus, die auch zu religioser Bewertung
locken, namlich die Siellung der sogenannten klassischen
und der psychologischen Schule zur Schuldfrage und die
kriminalistische Bedeutung unserer Verstandes- und Gefithls-
titigkeit.

1L

Der Schuldbegriff.

Auffallend ist der Kampf zwischen der klassischen
und der psychologischen Lehre, der sozusagen iiber Nacht



74 Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung.

wieder aufgeflammt ist, dhnlich wie verkohltes Papier oft
auflodert, wenn es von einem Lufthauch bestrichen wird.
Auch hier wieder ein Kampf, dhnlich wie jener zwischen
Willensfreiheit und Willensunfreiheit, allein doch wvon
jenem verschieden; wenngleich nicht verschwiegen werden
mag, daB mancher Schildknappe des Freisinns dem oben
bezeichneten Ziele nun hinter einer neuen Helmfarbe
nachstrebt.

Die klassische Schule behauptet, daBl jede Straftat
Sithne heische, einerlei, aus welchem Beweggrunde sie
geschah. Auch der sonst ruhige Mann, der einmal, viel-
Jeicht von einem Boswilligen gereizt, Gewalttat beging,
ist zu strafen, nicht bloB der gewohnheitsméiBige rohe
Raufbold; wenn jemand aus Unbildung, infolge vernach-
lassigter Erziehung gegen das Gesetz verstieB, so mag
dies zur Folge haben, daB der Staat ihn nach verbiiBter
Strafe schult und zurechtrichtet, allein keineswegs er-
lischt deshalb der Strafanspruch des Richters. Das Straf-
recht soll Unrecht sithnen. Die Heilung, Erziehung mag
anderen Anstalfen iiberlassen bleiben. Nur durch folge-
richtige Strafe, die die gleiche Tat mit gleicher BuBe
belegt, wird der Hauptzweck: des Strafrechtes erreicht,
die Allgemeinheit vor der Begehung gleicher Handlungen
abzuhalten. Diese Generalprivention leidet aber, wenn der
Richter den psychologischen Ursachen des Verbrechens
nachspiirt und hievon sein Urteil beeinflussen la3t. Denn
die Allgemeinheit erfihrt selten etwas von den Eigen-
heiten des Rechtsbrechers. Sie sieht nur, dafl ein Totschlag
streng, der andere milde beurteilt wird, und verliert daher
das Vertrauen zur Gerechtigkeit.

Dagegen sagen die Psychologen: Allgemein anerkannter
Grundsatz sei es, daB nur die Schuld bestraft wird. Diese
ist aber dort, wo jemand infolge verwahrloster Erziehung
ein Verbrechen begeht, geringer als wenn sich ein Ge-
bildeter von Rang und Stand zu einer Straftat hinreilen
14B8t. Es sei unbillig, den Neurastheniker und Hysteriker
genau so zu strafen wie den kiihl iiberlegenden Mann mit
ecisernen Nerven. Warum soll man einen Menschen, der
durch die Tat selbst schon genug gepeinigt ist und nie
wieder in die Lage kommen wird, sie zu wiederholen, ein-
sperren und ihm dadurch vielleicht sein Brot rauben,
seine Familie dem Elend aussetzen?

Die Strafe soll nur der Spezialprdvention dienen, einen
Riickfall der Rechtsbrecher verhiiten. Besteht Gewéhr
dafiir, ‘daB ein solcher auch ohne die grobe Malinahme



Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religiser Beleuchtung. i)

des Gerichtes unterbleibt, dann ist fiir eine Verurteilung
kein Raum.

Kurz gefaBt 1a6t sich der Unterschied zwischen beiden
Ansichten in die Worte fassen, dall die klassisehe Schule in
Uberemstlmmung mit dem gegenwirtigen Gesetzeswort
bloB fragt, ob eine Tat mit Wissen und Willen des Téters
begangen wurde (Unzurechnungsfihigkeit macht selbst-
verstandlich auch bei den Klassikern straffrei), wihrend
die Psychologen verlangen, daf} kiinftig auch gepriift werde,
warum sich der Wille des Téters in einer bestimmten Rich-
tung entwickelte, wodurch er erzogen und beeinfluBt wurde.

Vor zwanzig Jahren konnte ein slawischer Jurist im
Hochgefiithle materialistischen Siegesbewulitseins schrei-
ben: ,,Die metaphysischen Begriffe Schuld und Unschuld,
Reste der theologischen Anschauung von der Siindhaftig-
keit der Menschen, miissen in der zivilisierten Gesellschaft
verschwinden.” In Italien hat nach dem Kriege der
sozialistische Justizminister Ferri einen Strafgesetzentwurf
veroffentlicht, der tatsachlich die Schuldfrage nicht mehr
berithrt und nur ,Sicherungen“ (Verwahrungen) kennt.
Bezeichnenderweise ist trotz allen Beifalles, den extreme
Psychologen spendeten, der Entwurf nie Gesetz geworden
und heute gedenkt Mussolini das Strafgesetz in klassischem
Sinne zu reformieren. Auch der tschechoslowakische Straf-
gesetzentwurf von 1924, der sehr rationalistisch aufgebaut
ist, will nicht nur verwahren, sondern auch vergelten, alse
die Schuld bestrafen. Wahrend nach dem osterreichisch-
deutschen Entwurf ein Vergehen dann strenger verfolgt
wird, wenn die Tat besonders verwerflich war, erhebt der
tschechlsche Entwurf eine solche abscheuliche Handlung
zum Verbrechen, reiht sie also in eine verichtlichere sitt-
liche Kategorie ein.

Von Jahr zu Jahr hatte die klassische Schule an die
naturwissenschaftliche Lehre an Boden verloren; es
nimmt eigentlich Wunder, daBl sie wieder ihre Stimme
erhebt. Ursache ist einerseits der mneue Strafgesetz-
entwurf, der dem kriminalbiologischen Satze, daB wir
den Téater und nicht die Tat strafen sollen, Rechtskraft
verleiht, andererseits die traurige Zunahme der zumal
von Geschworenen (Laienrichtern) gefillten Freispriiche,
die jede Riicksichtnahme auf das veriibte Unrecht iiber-
haupt vermissen lassen, aus Zartgefiihl fiir den Schidiger
jede Beachtung des Geschadigten vergessen.

Dieser Streit ist auch fiir unsere Religion bedeutsam.
Vielleicht gewinnen wir Mittel zu seiner Entscheidung,
wenn wir ihn von religioser Warte betrachten?



76 Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchlung.

Die Forderung, der Tdter und nicht die Tat sei zu
strafen, entspricht vollig unserer Moral. Die Kirche be-
gniigt sich hier nicht mit bloBer Spekulation, mit MaB-
nahmen fiir den weltabgewandten Gewissensbereich. Dem
kanonischen Rechte danken wir es vielmehr, daB die
heidnisch-romische und heidnisch-germanische Erfolgs-
haftung, derzufolge der Tater den Erfolg verantworten
mubBte, einerlei ob er ihn gewiinscht hatte oder nicht, in
.eine Verschuldenshaftung gemildert ward. ,,Die Tat totet
den Mann“ sagte germanisches Volksrecht. Die Kirche
lehrte aber unsere Ahnen, zwischen Absicht und Fahr-
lassigkeit zu scheiden. Diese legislatorische Téatigkeit dauert
" bis heute. Das neue kirchliche Gesetzbuch ordnet das
kirchliche Strafrecht nicht mehr nach Strafen, sondern
nach Delikten. Letztere sind gemill des hochwichtigen
can. 2196 nicht nur nach der Schwere des verletzten Ge-
setzes, sondern auch nach der Zurechnungsfdihigkeit oder
dem zugefiigten Schaden zu bewerten (vgl. weiters Kanon
2199 u. f.). Indem das kirchliche Recht fordert, daB die
Rechtsordnung vor allem durch den Rechtswillen des
einzelnen Volksgenossen, durch seine innere Uberzeugung
gesichert werde und nicht durch #ufleren Zwang, hebt es
die psychologischen Grundlagen unseres Tuns noch tiefer
aus. Die Fachleute, die heute die erzieherische Macht der
Strafe lehren, gehen bewult oder unbewufit auf urkirch-
liche Bulldisziplin zuriick. Dr Marg. Sommer erwiahnt in
dem schonen Buche , Fiirsorge im Strafrecht” (Verlag Karl
Heymann, Berlin) ausdriicklich der poence medicinales
und zeigt, daBl die Kirche nur bessern will und die An-
wendung der Strafe als Abschreckungsmittel ablehnt.
Steht aber die Kirche deshalb vollstindig im Lager der
psychologischen Straftheorie ?

Ein Hauptvorwurf, der gegen letztere erhoben wird,
lautet, dall sie das Pflichtgefiihl schwicht. Sobald die
arme Aufriaumerin, die im Zimmer der reichen Herrschaft
einige Silbermiinzen offen liegen sieht, weill, daB das
Gesetz ihrem Diebstahle die Notlage zugute halt, die die
freie Willensbetatigung ausschliefit, dafl der Richter weiter
iiberlegen muB}, die Angeklagte sei durch das unverwahrte
Geld zu einer Tat verfithrt worden, an die sie sonst nie
gedacht hatte, daB sie daher keine oder bloBe  Schein-
strafe zu fiirchten braucht, wird ihre Gewissenhaftigkeit,
ihre sittliche Festigkeit zweifellos erschiittert.

Darf die Kirche solcher Lockerung zustimmen? —
Niemals!



Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung. 77

Sie muf} also iiberspannten Psychologismus nicht nur
aus der theologisch-wissenschaftlichen Erwagung ablehnen,
dal er die Willensunfreiheit wieder durch eine Hintertiir in
Ethik und Recht einfiihrt und dadurch zunichst speku-
lativ Ethik und Recht beseitigt, sondern ebenso deshalb,
weil er aus dem Alltagsleben den Verantwortlichkeitssinn
langsam, aber sicher ausloscht. Wilhelm Foersler zeigt uns,
dal wir auf diesem Wege schlieBlich so weit kommen,
den Morder freizusprechen, der uns glaubhaft nachweist,
daB ihm die zehn Gebote unbekannt seien. Und sein
weiterer Satz, daB mancher, der auf den Katechismiis der
Kirche nichts gibt, wenigstens den Katechismus des Straf-
gesetzes fiirchtet, gilt auch in der Umkehrung, daB8 Las-
sigkeit des Strafrechtes bald auch auBerhalb der Krimi-
nalistik beachtet und nachgeahmt wird. Schon unter der
Herrschaft eines strengen Strafrechtes laufen viele Men-
schen frei herum, die dem Paragraphennetze listig auszu-
weichen wissen. Wieviel weniger vermag ein schwaches
Gesetz Untat zu verhindern und Unrechttater zu verfolgen!

Werfen wir nochmals einen Blick in die Geschichte des
Urchristentumes! Wir gewahren hier das Interzessionsrecht,
kraft dessen die Kirche befugt war, sich von der weltlichen
Obrigkeit gewisse Rechtsbrecher, zumeist zum Tode Ver-
urteilte, auszubitten. Hat sie nun diese einfach in Freiheit
gesetzt ? O nein, sie ging viel umsichtiger, piadagogischer
zu Werke. Der Befreite unterwarf sich ihrer BuBdisziplin.
Durch Fasten, Gebete, sonstige gute Werke siihnte er
sein Vergehen, seine Schuld. Dreierlei erreichte er auf
diese Art: Er konnte den Verletzten entschidigen, indem
er ihm durch seiner Héinde Arbeit den Raub zuriick-
erstattete, ihm des Lebens Notdurft verschaffte, die Hinter-
blicbenen eines Getoteten versorgte. Er geniigte ferner
dem Anspruche der offentlichen Rechtsordnung, daB jede
Straftat Sithne finde, und er totete schlieBlich seine Leiden-
schaft ab, wurde zum brauchbaren Gliede der Gesellschaft
und rettete seine Seele.!)

Dieser Brauch vereinigte die Vorteile und vermeidet
die Schaden der klassischen und der psychologischen
Schule. Jede Schuld findet ihre Siihne; die Volksgemein-
schaft darf nicht iiber Willkiir klagen und doch werden
weitestgehend Eigenart und Beweggriinde des Titers be-
ricksichtigt. Man schenkt ihm nichts, er mu8 Bufle tun,
allein seine Ehre und Stellung leidet ebensowenig wie auf
der anderen Seite Pflichtgefihl und Gewissenhaftigkeit.

1) Uber die mittelalterliche Klosterhaft als Gnadenstrafe siehe His:
»Deutsches Strafrecht bis zur Karolina®. (1928.)



78 Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung.

Was der heilige Augustinus zur Verteidigung der Inter-
zession sagte, paBt auch auf unsere Zeit.

Wo aber nicht einmal sittliche Schuld vorliegt,
sondern blof eine unbeabsichtigte Ubertretung der zahl-
reichen Ordnungsvorschriften unserer gesetzesireudigen
Zeit, da entfallt selbstverstidndlich auch die BuBlpflicht.
Nennt doch can. 2195 nur jene Gesetzesverletzungein Delikt,
die auBerlich wahrnehmbar und sittlich anrechenbar ist.

Ob wir uns der Kklassischen oder psychologischen
Schule zuwenden, iiberall droht die VerauBerlichung ihrer
Lehren. Dort ein drillméBiger Strafvollzug, der den Straf-
ling nur als Nummer behandelt und ihn ofter verdirbt
als bessert, hier ein trotz allen Individualisierens doch
schablonenhaftes bedingtes Verurteilen oder gar Frei-
sprechen, das jede Achtung vor dem Gerichte, und, was
schwerer ist, auch vor dem}Recht abstumpft.

Wir zeigten einen Weg, der diesen Gefahren begegnet,
und fihren dazu noch aus: Aus dem kriminalistischen
Elend kommen wir erst heraus, wenn die Volksgesamtheit
das Verbrechen richtiger beurteilen lernt. In einem Lager
wird der Verbrecher heute verherrlicht, gepriesen, wird
ihm jede nur mogliche Aufmerksamkeit von Blumen-
kranzen bis zu Zigarren, von Konzerten bis zum Tennis-
spiel gewidmet, auf der anderen gilt der Arretierte noch
immer als Popanz und Kinderschreck, wie man beob-
achten kann, wenn er inmitten einer schier freudig be-
wegten Menge zum Amishaus gefithrt wird oder — was
noch viel trauriger ist — wenn er nach Strafende sich
redlich um eine Arbeit bemiiht, aber iiberall verschlossene
Tiiren findet, soferne er so ehrlich ist, anzugeben, woher
er kommt. Hier erschlieBt sich den Religionsdienern der
heutigen Zeit noch eine ungeheure, eine brennende Er-
ziehungs- und Belehrungsaufgabe. Und auch hier sind
wir nicht ohne Vorbilder. :

Wilhelm Foerster erinnert daran, dal man im Mittel-
alter zu Paris die Biilerinnen ,die Gottestochter” nannte
und daBl es erst unserer Zeit vorbehalten blieb, phari-
siiisch, aber auch unklug ,,Anstalten fiir gefallene Mddchen*
zu schaffen. Jene wahrhaft fromme Zeit hat Gestrauchelte
nicht verstoBen, sondern sie mit dem Himmel sogar be-
sonders innig verbunden. Sie hat ihnen aber auch nicht,
wie dies heute oft geschieht, geschmeichelt, sondern ihre
biosen Triebe in ernster Zucht beschnitten.

Die Kirche verlangte ,helle Kerker”, keine VerlieBe,
die den Geist und Kérper vernichteten, allein unerbittlich
heischte sie vom Gefallenen Bulle.



Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung. 79

Man wirft der Klassischen Schule auch vor, daB sie
den Ehrtrieb dessen breche, der je vor dem Gerichte
stand, dal} sie jeden Straffdlligen aus der Gesellschaft
ausstoBe. Dal} die Kirche auf anderem Blickpunkte stand,
zeigt schon der Ausdruck ,poenae medicinales”, Heil-
strafen. Wir halten es auch heute als eine Hauptaufgabe
des Strafvollzuges, das Ehrgefithl des Verurteilten zu
wecken, zu stirken; tausendfach verkiinden Straflinge
miindlich wie in ihren Briefen, daB3 sie es am bittersten
empfinden, wenn man sie verdchtlich behandelt. Dieses
bittere Gefiihl wirkt aber keineswegs bessernd, sondern
erregt nur Zorn gegen die Menschheit und weckt den
gefahrlichen Lumpenstolz; sie fassen am leichtesten
Mut und Vorsatz zu einem neuen, besseren Leben, wenn
man ihre Menschenwiirde ehrt. Dieser Tatsache wird
die Kirche in ihrem BufBlsystem ebenfalls gerecht. Sie
bildete einen wesentlichen Bestandteil der Regeln, nach
denen Papst Klemens XI. 1703 das ,,Bose Bubenhaus®
in Rom, die erste moderne Strafanstalt der ganzen
Welt, griindete (vgl. Noppel S. J., Jugendliche Rechts-
brecher unter der Herrschaft der Pépste, in ,,Stimmen
aus Maria Laach®, 87. Band). Ich war ebenso erfreut als
erstaunt, aus dem Hauptwerke meines Strafrechtslehrers
Julius Vargha, der ein unentwegter Freigeist und De-
terminist war, viele Jahre nach dessen Tode zu ent-
nehmen, daBl er dem modernen Strafvollzug empfahl,
gewisse Rechtsbrecher in Laienkloster auf bestimmte Zeit
zu iiberweisen. Prof. Vargha schreibt in dem Buche
»~Abschaffung der Strafknechtschaft®, daf} nach dem Vor-
bilde mittelalterlicher BuBorden wie der fratelli della peni-
tenza Héauser erbaut werden sollten, in denen diese Straf-
falligen unter Leitung geistigc und sittlich hochstehender
Minner ihr Vergehen durch Betrachtung und Askese ab-
biiBen sollten. Der Verfasser legte besonderes Gewicht
darauf, daBl diese Verurteilten keine Striflingstracht,
sondern das gleiche Monchsgewand wie ihre Lehrer tragen
sollten, da dies ihr Ehrgefuhl kriftige und den Wunsch
wecke, den Fihrern und Prioren innerlich ebenso dhnlich
zu werden, wie sie dies duBerlich waren.

Wilhelm Foerster greift diesen Gedanken beifallig
auf, fiigt jedoch dazu, dafl bloBer Moralunterricht ohne
religivse Begriindung keine Menschen zu bessern vermoge.

Driangt sich uns hier nicht der Gedanke auf, dal
gutgeleitete Exerzitien den Bullgeist mit der Versohnlich-
keit vereinen konnen, daB ihnen eine groBe Rolle im
kiinftigen Strafvollzuge zugewiesen ist, daB die Kirche

3T T

e SIS




30 Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religiéser Beleuchtung.

an eine uralte Uberlieferung ankniipfen kann, an ehi-
wiirdigen Brauch, der bereits einmal die staatliche Ord-
nung gesund erhielt. Wir brauchen an der Durchfiihrung
dieses Gedankens nicht deshalb zu wverzweifeln, weil die
Kirche heute nicht mehr die einstige Macht besitzt.
Gewinnt sie nur wieder die alte Innerlichkeit, dann er-
reicht sie das gleiche Ziel. Gegenwirtig werden bereits in
Strafhdusern Exerzitien abgehalten. Der Augenblickserfolg
ist wohl gut, iiber die Dauerwirkung la3t sich jedoch kein
Bild gewinnen. Gelingt es, den bedingt Begnadigten, der
wirklich etwas zu sithnen hat, dazu zu bewegen, dal} er
ohne Zwang aus innerer Uberzeugung von der BuBlnot-
wendigkeit an solchen Exerzitien in der Freiheit teil-
nimmt, so wird dadurch ein Hauptvorwurf entkraftet, den
man der psychologischen Straftheorie macht. Das Siihne-
verlangen der Allgemeinheit wird befriedigt (General-
priavention) und der Tater kommt zur Einkehr (Spezial-
privention). An dieser Stelle sei erwidhnt, dal nach Dr
Sommer jene freie, nicht ehrenriihrige Abarbeilung einer
Geldstrafe, die das deutsche Recht in gewissen Fillen
ermoglicht, besonders unter Aufsicht religioser Genossen-
schaften geschehen soll und da@ sich nach derselben Ver-
fasserin jene Ubergangsheime, in denen arbeitslose Straf-
entlassene voriibergehend beherbergt werden, am besten
bewiahren, die konfessionell geleitet sind. Selbstverstind-
lich diirfen die Exerzitien ebensowenlg wie die religiosen
Gebriuche der Ubergangshelme zu bloBen AuBerlichkeiten
herabsinken. (Vgl. meinen Aufsatz ,,Kénnen Exerzitien
den Strafvollzug unterstiitzen ?*° Pastor bonus 1928.)

Die grofite Furcht, die man vor dem Siege der psycho-
logischen Schule hegt, zielt dahin, dal nun das Wort
»Alles verstehen heillt alles verzeihen“!) zum obersten
Grundsatz des Strafrechtes erhoben wird; da bekanntlich
selbst der verrohteste Verbrecher einige, ja vielleicht sogar
viele Milderungsgriinde hat, werde man fortab jeden
Rechtsbrecher freisprechen miissen. An dieser Frage er-
proben Juristen, Arzte, Wohlfahrtspfleger ihren Scharf-
sinn. Untersuchen wir, ob religiose Erkenntnis nicht auch
dieses Dunkel aufhellt!

Wenn eine Macht, so ist die Kirche zum Verstehen
und Verzeihen geneigt. Verstehen bedeutet ihr aber nicht
bloles Aufsuchen mildernder Griinde. Sie forscht vielmehr,

1) Das oft angefithrte Wort der Frau von Saél lautet ubrigens
richtig; ,Tout comprendre rend trés indulgent®; (Alles verstehen macht
sehr nachsichtig!) [Vgl. Univ.-Prof. Herberiz ,Verbrecherdimmerung.*’



Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religiéser Beleuchtung. 81

welche Mangel im Priifling vorhanden sind und fragt so-
dann, wie diese beseitigt werden konnen.

Kein wahrer Kinstler iibergibt dem Besteller das
eben geformte Schmuckstiick so rauh und ruBlig, wie es
aus dem Ofen kam. Er glattet und glanzt es vielmehr,
ehe er es aus der Hand gibt. Ebenso handelt die Kirche.
Sie begniigt sich nicht mit auBerlicher Sithne. Sie be-
trachtet die staatliche Strafe, wie wir bei der Interzession
sahen, nicht als Selbstzweck, nicht als einzig dastehende
Kategorie, sondern nur als ein Mittel, Abgeirrte zum
rechten Wege zuriickzufithren. Sie verzichtet auch auf
den bequemen Ausweg, den, bei dem die Umstinde einer
Strafe widerraten, einfach seines Weges gehen zu lassen,
ihm zu ,verzeihen®. Sie will ihn vielmehr so behandeln,
daB er gegen weitere Versuchungen gekraftigt wird. Sie
begniigt sich nicht mit dem bloB negativen, passiven
Verzeihen, sondern spendet ihm eine Gabe, eine Wegkost
aus ihrem reichen Gnadengute. In diesem Sinne hielt auch
der wunderbare Erzieher Don Bosco an der Strafe fest,
so sehr er die Pravention (Vorbeugung) iiber die Repres-
sion (Nacheile) stellte. Auch der Wiener Erzbischof
Vinzenz Eduard Milde (1777—1853), der seinem Namen
wahre Ehre machte, warnt in seiner beriihmten Erziehungs-
kunde wie in seinen Anleitungen fiir Gefingnisseelsorger
davor, den Schwichen der Menschen allzu sehr nachzu-
geben. Individualisierung sei notwendig, allein nicht, um
jede Handlung zu entschuldigen, sondern um das Ehr-
gefithl und die sittlichen Krifte zu mehren, um das Indi-
viduum in die Gesellschaft einzugliedern. Wenn ameri-
kanischen Jugendrichtern nachgerithmt wird, daf} sie ihre
Pfleglinge Samstags nicht fragen: ,Hast du diese Woche
nichts angestellt ?“, sondern in sie dringen: ,,Was hast du
diese Woche Gutes getan?“, so entspricht dies vollkom-
men Mildes Lehren. Auf solchen Grundlagen baut auch
Prof. Lindworsky S. J. seine Schriften iiber den Willen
auf, die sich in zahlreichen philosophischen und krimi-
nalistischen Anstalten befinden und durchwegs eine
Schulung durch Verzicht, gute Taten, ja geradezu durch
religiose Askese lehren.

Brauchbar ist der klassische Gedanke, dafl jede
Unrechttat zu sithnen sei, und der psychologische, daf3
wir dabei die Ursachen und Umstande des Verbrechens,
die Anlagen des Titers beriicksichtigen miissen. Ungemein
schwer vermogen wir aber diese zwei Forderungen zu-
sammenzufassen.

+Theol -prakt, Quartalschrift®. 1. 1931 6



82 Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religivser Beleuchtung.

. Und doch, schlagen wir das kirchliche Gesetzbuch,
diese Fundgrube juristischer Erkenntnisse auf, so stollen
wir auf Siatze, die nahezu expressis verbis auf unsere
Schwierigkeit Bezug nehmen. Der Kodex begriindet die
Verpflichtungen der Glaubigen manchmal ,ex caritate”,
manchmal ,ex justifia®. Unser Bundeskanzler Seipel wies
vor zehn Jahren in seiner Antrittsvorlesung an der Wiener
Universitat scharfsinnig nach, daf hier zwar ein Unter-
schied im Pflichttitel, nicht aber im Pflichtgrade besteht
(Die Bedeutung des neuen kirchlichen Rechtsbuches fiir
die Moraltheologie, Verlag , Tyrolia®).

Soll nicht auch die Sithne eines Fehltrittes ex cari-
tate und ex justitia erfolgen? Die Geschichte der kirch-
lichen Bufidisziplin ist eine einzige Bejahung des Satzes!
Eine Straftheorie, die diese Disziplin zum Vorbilde nimmt,
vereint die Vorziige der klassischen und der psychologi-
schen Schule, zeigt uns, daBl in dem gefiirchteten Satze
,Alles verstehen, heif3t alles verzeihen” das lefzie Wort
viel tiefer aufgefaBt werden mul, als es meist geschieht.
Wenn das Kirchengesetz nicht nur Delikte kennt, sondern
daneben allerdings begrifflich rein geschieden — auch
von Siinden spricht, bedeutet dies keine Riickstandigkeit,
sondern einen Vorzug, geeignet, das Wort Foersters zu
- entkriften: ,,Uns ist das seelische Reinigungsbediirfnis ab-
handen gekommen."

Auch im Strafsystem gebiihrt dem Geiste der Vor-
rang iiber den Namen. Wurde doch in Kriminalisten-
kreisen die geplante Reform mit dem Spottnamen ,Eti-
kettenschwindel® belegt, der ausdriicken soll, dafl die
Schubladen den alten Inhalt beherbergen und nur eine
neue Aufschrift bekommen sollen. Der Geist der Liebe
und Pflichttreue mufl den Strafvollzug leiten, Giite und
Beharrlichkeit dem Ziele dienen, den schwachen Willen
zu festigen, im Strafhause wie aullerhalb desselben. Nicht
nur ,iustitia®, nicht bloB ,caritas®, nein, ,,iustitia et caritas”
im eben geschilderten Sinne soll die Aufschrift eines jeden
Gerichtshauses bilden.

Zum Schlusse dieses Abschnittes erteile ich Wilhelm
Foerster nochmals das Wort und fithre aus seinem hier
wiederholt bezogenen Buche ,.Schuld und Strafe”, in dem
er schon vor dem Kriege die Gefahr einer Strafrechts-
pflege zeichnet, die bloB freispricht ohne gleichzeitig den
~ Charakter zu bilden, folgende Satze an, die das Verhiltnis

von Strafe und Schuld, namentlich aber die kirchliche
Auffassung dieser beiden Begriffe beleuchten.




Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung. 23
»Unechristlich ist die Strafe bloB als sozialer Ver-
geltungsinstinkt, christlich ist aber die Strafe als Ver-
tiefung des Gewissenslebens.” ,Da die tiefste Rechtferti-
gung der Strafe im religibsen Empfinden und nicht in
bloBen Forderungen des sozialen Lebens liegt, so sollte
in der Tat auch die Stthnepraxis moglichst auf religiosem
Boden und in religiosem Geiste vor sich gehen.”

»In Wahrheit ist gerade die religios begriindete Sithne-
ordnung, auch wenn sie gar nicht an staatliche Zwecke
denkt, sondern ein Ausdruck des Gerechtigkeits- und
Sithnewillens, eine Verkorperung der sittlichen Ordnung
sein will, ‘'doch zugleich das sichere Asyl, das heilsamste
Sanatorium, die weitestblickende Fiirsorge, ohne die alle
Kriminalsoziologie und Kriminalpidagogik nur dazu fithren
mul, den allerwichtigsten Widerstand gegen verbrecheri-
sche Tendenzen, ndmlich den menschlichen Willen auszu-
schalten und zu zersetzen.”

HER
Der Einflull von Verstand und Gefiihl auf das Verbrechen.

Die Strafrechtsreformer weisen stets darauf hin, daB
die Rechtspflege eine Erziehungstéitigkeit sei, dal darum
die Kriminalistik bei der Padagogik lernen miisse. Wenn
der Strafrichter es im Laufe der Zeit als seine Aufgabe zu
betrachten begann, nicht nur ein Geschehnis unter be-
stimmte Paragraphen einzureihen, sondern auch den Téter
zu betrachten, zu individualisieren, so bedeutet das die
Berticksichtigung péidagogischer Lehren. Freilich schieBen
Kriminalistik wie P#édagogik dort iibers Ziel hinaus, wo
sie. ibersehen, daf alle Individualisierung nur den Zweck
hat, den Zigling auf passendste Weise in die Gesellschaft
einzugliedern und seinem gemeinniitzigen Wirken hier die
rechte Stelle zu finden. Die Individualisierung darf sich,
wie wir im vorigen Abschnitte zeigten, nicht damit be-
gniigen, Fehler zu verzeihen, sondern muf} vielmehr die
Fehler beseitigen.

Ein anderer Irrtum, der lange Zeit beide Ficher be-
herrschte, war der, dal man unser Handeln nur aus dem
Verstand erklaren wollte und den EinfluBl des Gefiihls arg
unterschatzte. Heute wissen wir, daf3 Verstand und Gefuhl
gleichwertig sind und in reger Wechselwirkung stehen,
dal das Gefiithl auch auf den Entschlu8 zu einem ,kiihl
liberlegten” Verbrechen mitwirkt und daB der Verstand
m bescheidenem Mafle selbst beim Affektverbrechen mit-
hilft. Es wird als Verdienst des neuen Strafgesetzentwurfes
gepriesen, daf} er diese Tatsachen ins Auge fafit.

G*



S84 Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung.

Liegen hier wirklich neue Erkenntnisse und Wahr-
heiten vor?

Nehmen wir den Katechismus zur Hand, so finden
wir, da8 die Religion Gemiit und Vernunft erfaft, Herz
und Kopf in den Dienst Gottes stellt. Und durchforschen
wir ein Lehrbuch der Moral, eine Anleitung fiir Beicht-
horer, so lesen wir abermals, daB3 sich die Sittlichkeit auf
Gefithl und Verstand griindet, dal der Mensch seine
Gemiits- wie Verstandeskrifte regeln und beherrschen
mufBl und daB der Beichtvater dieselben bei Beurteilung
“der Siinde wie bei Aufgabe der BuBe beachten soll. Bereits
die Erbsiinde hat nach kirchlicher Lehre die vollkommene
Herrschaft der Vernunft tber die niedrigen Seelenkrifte
geschwicht, und der Psychiater Rhaban Liertz schreibt
in seinem Buche ,Uber das Schuldgefiihl®, da} ,aus der
Vereinigung ' der naturwissenschaftlich gekliarten Psycho-
logie mit der altchristlichen der Mittelweg zum Verstand-
nis des menschlichen Seelenlebens® (nach seiner intellek-
tuellen wie emotionalen Seite) gewonnen wird.

Wenn also die Kriminalistik jetzt die Bedeutung des
Gefiihls hoher einschitzt, so greift sie blofl eine Erkenntnis
wieder auf, die unsere rationalistischen Vorfahren einst
als irrig abtaten, weil sie sich in der Christenlehre fand.
Die Umkehr zeigt aufs neue, dal auf die Dauer doch nur
die Wahrheit siegreich bleibt, selbst wenn es sich um eine
religisse Wahrheit handelt.

Auch hier stellen wir wie im vorigen Abschnitte fest,
daB die Kirche nicht nur beitragen kann, die wissen-
schaftliche Seite unserer Frage aufzuhellen, sondern daf
sie praktische Kriminalpolitik treibt. Sind Verstand und
Gefithl am Verbrechen gleicherweise beteiligt, dann ver-
mag einseitiger Verstandesunterricht den Rechtsbruch
nicht zu verhindern, dann muf3 die Kriminalpolitik Hand
in Hand mit jener Macht gehen, die Geist und Gemiit
ihrer Angehorigen pflegt und die Menschen zu gleicher
Pflege anhalt. Diese Aufgabe erfiillt aber in unvergleichs
licher Weise die Kirche; sie kann ihr um so erfolgreicher
dienen, je ungehinderter man sie wirken laBt. Auch hier
sei statt vieler Beispiele wieder nur Milde genannt, der
auf Grund seiner Erfahrungen in Schule und Strafhaus
lehrt, daB die Religion weder bloB verstandesméBig auf-
gefaBt werden darf, wie etwa eine Mythologie, noch in
eine unbrauchbare, ja schidliche Empfindelei ausarten
darf, daf} sie sich aber dann als beste Stiitze der Sittlich-
keit und der Gesellschaft erweist, wenn sie ihrem Wesen
getren Intellekt, Gefiihl, Begehrung gleicherweise ausbildet.



Meister, Zwei Strafrechtsfragen in religioser Beleuchtung. 85

~ Wenn wir heute wieder den Wert des echten Natur-
rechtes erkennen und ausschépfen (Vgl. Kath. Akademiker-
tagung ,,Religion und Recht* Miinchen 1929) so wird da-
durch die Aufhellung der geschilderten Zusammenhinge
kraftig gefordert. ]

IV.

Wir sehen also, daB3 die Siinde kriminalistischer Be-
trachtung durchaus nicht so widerstrebt, wie uns eine
erdenhaft und diesseits gerichtete Rechtswissenschaft ge-
lehrt hat. Unsere Psychiater fithren den Begriff der Siinde
heute in die exakte Naturkunde ein und lernen mit seiner
Hilfe Krankheitsbilder erkennen und auflésen. Liegt da
nicht noch naher, dafl auch Moraltheologen und Juristen
gelegentlich zusammenkommen? Das kirchliche Gesetz-
buch selbst richtet zwischen Siinde und Delikt Grenzen
auf. Dieser Umstand allein leistet Gewéhr, daB3 auBerhalb
des kanonischen Rechtes die beiden Begriffe noch weniger
vermischt werden. Allein deshalb will doch die Verwandt-
schaft beachtet sein, die zwischen beidén besteht.

Es hat eine Zeit gegeben, wo die Kirche neben dem
Staate das Richtschwert fiihrte. Da dem heute nicht
mehr so ist, braucht uns nicht zu dauern. Can. 2198 an-
erkennt die staatliche Judikatur, fiigt aber bei: ,licet
etiam Ecclesia sit in illud competens ratione peccati®.
Unsere Abhandlung zeigt, daB die Kirche selbst dann,
wenn sie bloB im Gewissensbereiche arbeitet, keineswegs
nur ,ideale Werte“ schafft, dal ihr Wirken vielmehr iiber
Sakristei und Kirche hinaus reicht auf den Marktplatz
des Lebens, in den Gerichtssaal und in den — Kerker.
Und ihre Mittel sind zuverlissiger als Strang und Eisen-
tor, wir miissen sie nur gebrauchen ex caritate und ex
iustitia.

Bedeutsam und erfreulich erscheint es mir aber, daB
die Kirche nicht nur berufen ist, dem Heilandsworte: ,,Ich
will nicht den Tod des Siinders, sondern daB er sich be-
kehre und lebe” selbst in unserer wildtobenden Zeit zu
dienen, sondern daB sie auch der Strafrechtswissenschaft
sichere Wege baut. -

Univ.-Prof. Konstantin Hohenlohe sagt in seinen ,,Bei-
tragen zum Einflusse des kanonischen Rechtes auf Straf-
recht und ProzeBrecht“: , Das kanonische Recht hat den
gesunden Menschenverstand in das Strafrecht hineinge-
tragen”. Auch heute erwartet der Kriminalist manches
von der Mitarbeit des Theologen.



