Worle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade. 03

nur noch kurz hingewiesen werden, z. B. Mefl-, Predigt-
oder Kirchenbesuch, Wallfahrten, geistliche Lesung, 6fterer
Empfang der heiligen Beicht und der heiligen Kommunion,
Graberbesuch auf dem Friedhof, den armen Seelen Weih-
wasser geben, Kreuzzeichen, Kniebeuge vor dem Taber-
nakel mit dem stillen Gebet: ,,Hochgelobt und gebenedeit”
u. s. w. Dal fiir viele Siinden oft mit noch gréBerem
Nutzen statt GebetsbuBen Werke der Nachstenliebe (Al-
mosen) oder Werke der Selbstverleugnung (Fasten) auf-
erlegt werden konnen, das soll hier auch nur angedeutet
werden. Jedenfalls sollte sich der Beichtvater bei der
Auferlegung der BubBle immer bemiihen, auch wenn er
eine Gebetsbulle auferlegt, eine solche zu wihlen, die den
doppelten Zweck der sakramentalen Bufle erfiillt, genug-
tuend fiir die Vergangenheit und bessernd fiir die Zukunft
zu wirken. Dann wird vom Beichtstuhl sicher der griofte
Segen fiir die Seelsorge ausgehen.

Die Bedeutung des Gebetes fiir dus Wachstum der
heiligmuchenden Gnade.

Nach dem heiligen Thomas von Aquin von Dr Josephi Wirle, Innsbruck.

A. Das Gebet als meritorische Ursache der Gnadenver-
mehrung.

Die Heilige Schrift,') die Werke der Vater und das
kirchliche Lehramtz) versichern uns zu wiederholten Malen,
dal} der gerechtfertigte Mensch durch seine guten Werke
vor Gott iibernatiirlichen Lohn wverdient. ,,Homo meretur
vitam aeternam ex condigno.”®) Diese Verdienstlichkeit
leitet sich, wie aus der Parabel von den Arbeitern im
Weinberge erhelit,?) in erster Linie und hauptsichlich aus
der zuvorkommenden Giite, der freien, herablassenden
VerheiBung Gottes her.’) Gott stattet aber den Menschen
zugleich so aus, dafl seine Tugendwerke an innerem Wert
nicht nur alle natiirlichen Leistungen weit iiberragen,

1) Sap 5, 16; Sir 18, 22; Mt 5, 3—12; 20, 1—16; Rom 2, 6 ., 1 Kor
3,187 e Mimd 57 e

2) Trid. sess. 6, can. 24, 32 (Denzinger'®, 834, 842).

3) 8. th. 1. Il. qu. 114 a. 3 sed contra; vgl. in Phil cap. 1, lect. 2;
in 2 Tim ecap. 4, lect. 2; in Rom cap. 8, lect. 4.

4 Mt 20, 1—16.

5) ,Humanus actus habet rationem merendi. .. primo et principaliter
ex divina ordinatione” (S. th. 1. IL. qu. 114 a. 4 ¢); ,,dicendum quod . . .
non sequitur, quod Deus efficiatur simpliciter debitor nobis, sed sibi ipsi,
in quantum debitum est, ut sua ordinatio impleatur” (ib. a. 1 ad 3).



04 Wiitle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade.

sondern zwischen ihnen und dem himmlischen Lohne sogar
eine wirkliche Kondignitdt besteht. Dieselbe ergibt sich
einerseits aus der ‘Wiirde und Kraft des Heiligen Geistes,
der durch die heiligmachende Gnade im Gerechtfertigten
wohnt, ihn zu ibernatiirlichen Akten anregt und darin
unterstiitzt,’) andererseits aus der Stellung des iiber-
natiirlich Handelnden selbst, der durch die Heiligung ein
Glied am mystischen Leibe Jesu Christi, ein consors di-
vinae naturae, ein Kind und Freund Gottes, ein Erbe des
Himmels geworden ist, denn ,si filii et haeredes” (Rom
8, 17).%)

Der Himmelslohn, den der Mensch in der Ewigkeit
zu erwarten hat, ist nach dem heiligen Thomas ein zwei-
facher:®) Das praemium accidentale, das in der Freude
iiber ein geschaffenes Gut oder im jubelnden Sieges-
bewuBtsein, gewisse schwierige Tugendwerke wvollbracht
zu haben, besteht (Aureolen), und das praemium essen-
tiale, die Anschauung und der GenuBl Gottes, bezw. eine
graduell erhohte Glorie. Da namlich die himmlische Glorie
dem Gerechtfertigten schon auf Grund seiner ersten Recht-
fertigungsgnade als Erbe zukommt und der einem Heilsakt
versprochene Lohn sicherlich mehr sein muf} als ein neuer
Titel auf dieselbe Glorie, so mull unter dem praemium
essentiale notwendig eine erhohte Stufe der ewigen Selig-
keit gedacht werden.

Nun stehen aber ewige Glorie und heiligmachende
Gnade miteinander in engster Wesensbeziehung; wie der
ausgewachsene Baum im Samen enthalten ist, so liegt das
ewige Leben keimartig in der heiligmachenden Gnade auf-
gespeichert, daher ihr Name ,semen Dei“;*) das ewige
Leben ist somit Vollendung und Entfaltung der Gnade.
Es reicht seinem Wesen und Werte nach in geheimnis-
voller Weise in dieses irdische Leben herein, jedoch seine
freudesprithende und vollbegliickende Auswirkung sowie
seine Unverlierbarkeit wird uns erst im Jenseits zuteil.
Soll also aus der habituellen Gnade ein héherer Grad
himmlischer Glickseligkeit hervorsprossen, dann ist es
nur moglich, wenn dieser géttliche Same vorerst in diesem
Leben nach seiner Wesenheit und seinen inneren Kréften
vervollkommmnet, d. h. die Gnade vermehrt wird. Es ist
aber die Erhohung der Himmelsglorie tatsachlich Ver-

1) ,Spiritus Sanctus est fons, cuius aquae idest effectus saliunt in
vitam aeternam® (In Rom cap. 8,lect.4); vgl S.th.1. II.qu. 114 a. 8 c,ad 1.

RSty ol ique 10 450a. 3he!

#) S. th. 1. qu. 95 a. 4 c; suppl. qu. 96; in 2 Tim cap. 4, lect. 2.

He Sl tho Ay TTaqu-ildsais3aerad i35 val. 100810,



Wirle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade. 05

dienstobjekt, darum au('h die \renneluung der heilig-
machenden Gnade

Fragt man weiler nach den Erfordernissen oder Be-
dingungen zum Verdienste des praemium essentiale, so hat
der heilige Lehrer dieselben zwar nirgends alle ex professo
zusammengestellt, jedoch ergibt sich aus den zerstreuten
Stellen, daB3 nur eine im Pilgerstande') und Gnadenstande
freiwillig verrichtete,?) von der aktuellen Gnade angeregte
und begleitete?) und aus der Liebe hervorgehende®) gute
Handlung verdienstlich ist. Hinsichtlich des letzten Er-
fordernisses, des Einflusses der Caritas auf das gute Werk,
wortiber bekanntlich unter den Theologen grofle Uneinig-
keit herrscht, vertritt der heilige Thomas folgende Ansicht:
Das Gebot, alle Werke auf Gott als das letzte Ziel hin-
zuordnen (1 Kor 10, 31), kann nur durch die Liebe erfiillt
werden, gehort darum zum Gebot der Liebe und ist wie
dieses ein affirmatives Gebot, das wohl ,semper”, aber
nicht ,ad semper” verpflichtet. Es ist daher durch den
Akt der vollkommenen Liebe, wann und wie derselbe
pilichtgetreu zu erwecken ist, schon erfiillt.?)

Hat sich nun jemand durch einen Akt der heiligen
Liebe auf Gott gerichtet — und dies ist wenigstens bei
den Erwachsenen, welche den Habitus der Liebe besitzen,
wohl immer der Fall, ohne dafl damit gesagt sein will,
dall der Habitus der Caritas allein zur Verdienstlichkeit
schon geniige —, dann ist, solange diese Hinordnung nicht
aufgehoben wird, jeder Tugendakt, mag er dem Objekt
und dem unmittelbaren Beweggrunde nach wie immer
beschaffen sein, von selbst auf Gott, das letzte Ziel hin-
geordnet und darum ohneweiters verdienstlich.®)

. 1) De wverit. qu. 29 a. 6 c.

%) In Sent. II. dist. 29 qu. 1 a 4 ¢; de verit. qu 26 a. 6; S. th. 1. II.
qu. 114 a, 3; in 2 Tim cap. 4, lect. 2.

3) De verlt ib.; S. th. 1. II. qu. 114 a. 3. 4. 6-—38; in Phil cap. 2,lect. 3.

4) ,Meritum attribuitur caritati” (De verit. qu. 14 a. 5 ad 5). ,,Prin-
cipalitas meriti penes caritatem consistit* (S. th. 1. 1I. qu. 114 a. 4 ¢).
»Radix merendi est caritas” (S. th. 2. I1I. qu. 182 a. 2 ¢); vgl. . qu. 95 a. 4 ¢.

5) In Sent. II. dist. 40 qu. 1 a. 5; ib. dist. 41 gu. 1 a. 2 ad 4; S. th.
1. II. qu. 100 a. 10 ad 2; 2 II. qu. 23 a. 1; a. 7 sed contra.

%) »Ad hoc quod aliquis sit actus meritorius in habente caritatem
non requiritur, quod actu referatur in Deum, sed sufficit quod actu re-
feratur in aliquem finem convenientem qui habitu refertur in Deum . ..
sed constat quod ille qui habet caritatem, se et omnia sua ordinavit in
Deum, eni inhaeret ut ultimo fini; ergo quidquid ordinat vel ad se vel ad
quodcumque aliud sui, meritorie agit, etiam si actu de Deo non cogitet,
1tisi !mpecllatur per aliguam inordinationem actus qui non sit referibilis
in Deum, sed hoc non potest esse quin sit peccatum saltem veniale” (De
malo qu. 2 a. 5 obi. 11).



96 Wirle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade.

Fiir das iibernatiirliche Wachstum sind nun bei Vor-
aussetzung aller notwendigen Verdiensterfordernisse nicht
alle guten Werke gleich verdienstlich. Es kommt sicherlich
einmal auf die Art des Tugendwerkes an; da stehen die
Akte der Liebe allen anderen Tugendiibungen voran. Dieser
Vorzug liegt schon in dem Kind- und Freundschafts-
verhaltnis begriindet, das durch die habituelle Liebe und
die heiligmachende Gnade zwischen Gott und dem Ge-
rechtfertigten besteht. Eine Freundschaft und Kindschaft
lebt vom gegenseitigen Lieben und Wohlwollen; somit ist
die Betatigung der Liebe gleichsam ihr fortgesetzter Puls-
schlag, die ganz natiirlichste, angemessenste, ja wichtigste
Tiatigkeit, um das heilige Band zu erhalten und zu festigen.
Darum ist die Betitigung der Liebe in den Augen Gottes
ohne Zweifel das starkste Motiv, dem liebenden Menschen
gegeniiber sein Belohnungsversprechen einzulésen und
ihm in wirksamer Gegenliebe einen hoheren Grad von
Vergottlichung zu verleihen. :

Auflerdem ist ja das Lieben des begnadeten Menschen
nicht rein menschlich natiirlich, sondern von Gott ein-
gegossen; es ist Anteilnahme an der - persénlichen
gottlichen Liebe, der des Heiligen Geistes.r) Daher muf}
sich Gott am meisten bewogen sehen, den Menschen
wieder zu lieben, d. h. ihn durch Erteilung eines hoheren
Grades von gotiférmigem Sein und gotiférmiger Liebe
noch mehr in das Leben des dreieinigen Gottes hineinzu-
ziehen; denn die Licbe Gottes ist nicht nach irdischer Art,
daB sie im geliebten Gegenstande dessen Giite bloB vor-
aussetzt, sie verursacht die Giite; Gegenliebe von seitens
Gottes bedeutet - nichts anderes als Verleihung eines
hoheren Grades von .Gnade.?)

Endlich leitet sich die hohe Verdienstlichkeit der
Caritas noch davon her, weil gerade durch sie eine not-
wendige Bedingung fiir das Zustandekommen eines Ver-
dienstes, namlich die Freiheit der Handlung in besonderer
Weise erfiillt wird; denn was die Liebe tut, ist in hochstem
Grade freiwillig.?) -

Im Bereiche der Liebe selbst ist die direkte Liebe zu
Gott wiederum verdienstlicher als die Liebe zum Néchsten,
da sich letztere nur mittelbar auf Gott bezieht und in
der Gottesliebe wie die Wirkung in der Ursache enthalten
ist.#) Darum ist absolut gesprochen, das kontemplative

HS th 2 0. qu. 2378 3iadi g,

3) S. th. 1. II. qu. 110 a. 1; in Eph cap. 2, lect. 2.
3y=S i th. 4, Tlgu. 114 a. 4 ¢.

4y In Sent. III. dist. 30 a. 4 ¢; S. th, 2. II. qu. 27 a. 8.



-

Wiirle, Gebel und Wachstum der heiligmach. Gnade. 097

Leben zur Vermehrung der heiligmachenden Gnade und
der heiligen Liebe geeigneter als das aktive; ersteres ver-
legt sich vorziiglich auf die direkte und unmittelbare Liebe
zu Gott, letzteres mehr auf die Nichstenliebe.?)

Kommt der Caritas als edelster Tugend die grofte
‘Verdienstlichkeit zu, so ist den iibrigen Tugendwerken je
nach der Hohe ihres Adels oder ihrer Wichtigkeit ein
groBBerer oder Kkleinerer Lohnanspruch eigen. Hienach
wachsen wir durch die Akte der theologischen Tugenden
des Glaubens und der Hoffnung in der Gnade mehr als
durch Ubung der sittlichen.

Allein es gibt noch viele andere verdiensterhohende
Momente. Jedes gute Werk ist ein konkretes Faktum, das
in der Zeit durch eine bestimmte Person verrichtet wird
und deshalb viele individuelle Einzelheiten an-sich tragt,
die hier in die Waagschale fallen. Das verdiente Wachstum
an Guade und Liebe wird hoher sein, wenn das gute Werk
mit einem hoheren Grad von Freiheit, mit einem groBeren
Kraftaufwand verrichtet wird, wenn es von lingerer Dauer
ist, wenn dabei innere oder #uBere Schwierigkeiten und
Versuchungen iiberwunden werden miissen;?) das gute
Werk wird um so verdienstlicher sein, je edler der Beweg-
grund, oder je groBer die Zahl der guten Meinungen ist,
aus denen es hervorgeht. :

Einen Hauptausschlag fiir hohe Gnadenzunahme gibt
die Hohe des Gnaden- und Licbesstandes, so daB die
Verdienstlichkeit eines Werkes in geradem Verhiltnisse
mit der iibernatiirlichen Wiirde des verdienenden Sub-
jektes zunimmt. Darum sagt der heilige Thomas: ,, Quanto
.. . maiori caritate et gratia actus informatur, tanto magis
est meritorius.“®) Der Grund ist aus fritherem einleuchtend:
Gott muBl an dem Tun seines Kindes oder Freundes um
so mehr Gefallen haben und es in der Belohnung um so
mehr beriicksichtigen. je mehr es durch hoheren Grad
der Gnade und Liebe ihm nahe steht. Somit verdient ein
Mensch, der sich auf hoherer Gnadenstufe befindet, ceteris
paribus, d. i. bei derselben Anstrengung, denselben Motiven
und in demselben Werke mehr als ein tieferstehender und
wachst darum im iibernatiirlichen Leben mehr als dieser.

* *
*

1) In Sent. III dist. 30 a. 4 ad 2; ib. dist. 35 qu. 1 a. 4 qula 2; S. th.
2, IL. qu. 182 a. 2 c.

®) In Sent. II. dist. 29 a. 4 ¢; S. th. L. qu. 95 a. 4.

%) In Sent. II. dist. 29 qu. 1 a. 4; cf.'in Sent. I dist. 17 qu. 2 a. i1z
sed contra 2; vgl. Johannes a S. Thoma (Cursus theologicus, Parisiis 1886)
VII disp. 9 a. 3 n. 10,

,Theol,-prakt. Quartalschrift*. I. 1931 : 7



98 Wiorle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade.

Wende man das bisher Gesagte auf das Gebet an.
Es ist zwar nicht der Akt einer gottlichen, also vornehm-
sten Tugend; sondern einer sittlichen, allerdings der ersten,
namlich der Gottesverehrung. Wird es im Gnadenstand
verrichtet und geht es nach der frither erklarten Weise
aus der heiligen Liebe hervor, so hat es wie jedes andere
iibernatiirliche Werk die Kraft, die Vermehrung der heilig-
machenden Gnade und der Glorie zu verdienen.') Sein
Verdienst wird um so groler sein, je gesammelter, ehr-
furchtiger, inniger, andachtiger, vertrauensvoller und be-
harrlicher es ist; je groBer die Schwierigkeiten sind, die
dabei iiberwunden werden miissen; je gottdhnlicher der
Gnadenstand, in dem es verrichtet wird.

Das ist aber noch lange nicht der ganze verdienstliche
Erfolg des Gebetes. Es eignet ihm fiir die Zunahme der
Gottesfreundschaft noch insoferne eine hohe Wirksamkeit,
als es gerade jene Tugenden zu unzertrennlichen Be-
gleiterinnen hat, die fiir den Gnadenfortschritt von be-
sonderer Bedeutung sind, und durch die wir am meisten
verdienen, namlich die Demut, den Glauben, die Hoffnung
und die Liebe. Wer richtig betet, bekennt seine vollstan-
dige Abhiangigkeit von Gott und damit seine eigene
Schwiiche und Unzulanglichkeit; er preist, ohre aktuell
daran zu denken, Gott als den Urheber all seiner natiir-
lichen und iibernatiirlichen Vorziige; und das ist der
wesentliche Inhalt der Demut. Dadurch sichert sich aber
der Gerechte Gottes Wohlgefallen und offnet seiner all-
giitigen Freigebigkeit von neuem die IHand. Den Demiitigen
gibt er die Gnade (1 Petr 5, 5). Durch das Gebet, zumal
das innere, belebt und vertieft der Christ seinen Glauben,
wichst in der Erkenntnis Gottes, seiner Eigenschaften und
Wahrheiten. Je groBer aber der Glaube, um so gréfler die
Fruchtbarkeit der Seele durch andere Tugenden.z) Je
mehr der Glaube durch Erwégung der Wohltaten Gottes,
besaonders der Menschwerdung und Erlosung genahrt wird,
um so starker wird das Verlangen nach den verheillenen
ewigen Giitern des Heiles, um so zuversichtlicher das
Vertrauen, sie mit Gottes Gnade zu erreichen, und um so
mehr wird auch die heilige Liebe in unseren Herzen zu
feurigen Akten entflammt.?) Der Glaube ist das Funda-

1y S. th. 2. T1:qu. 83 a. 15.

By S th 2, TL gnc4- a7 qn. 151 a1 ad) 3

%) ,Ex vi cognitionis indueitur ad magis diligendum quia quanto
Deus magis cognoscitur tanto el magis diligitur. Propter quod petebat
Augustinus: Noverim te, noverim me* (In Eph cap. 3, lect. 5); vgl. in Rom
cap: -8, lect. ' 7



Warle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade. 09

ment jeder Tugend, besonders der heiligen Gottesliebe.
Umgekehrt ist die Liebe ihrerseits wiederum ein Mittel
zu tieferer und innigerer Glaubenserkenntnis und Glaubens-
betdtigung; sie spornt die Seele an, die Glaubenswahr-
heiten noch inniger und bereitwilliger zu umfassen, noch
eingehender zu erwigen und zu betrachten, noch zarter
zwischen Gut und Bise, kleinerer und grolerer Siinde zu
unterscheiden und heif3t sie alle Werke mit noch groBerem
Eifer, tieferem Glaubensgeist, in noch reinerer und heili-
gerer Absicht zu vollbringen.t)

Das Gebet fordert die Caritas noch in besonderer
Weise. Der Gnaden- und Liebestand ist ein Freundschafts-
verhéltnis des Menschen zu Gott. Ein Freundschaftsband
wird um so stérker, je ofter und aufrichtiger der Freund
zum Freunde spricht.

Welche Ifiille von iibernatiirlichen Akten also, die
ihre Anregung dem Gebete verdanken! Doch damit ist
die Wichtigkeit des Gebetes fiir die Vervollkommnung des
iibernatiirlichen Lebens noch nicht erschopft.

B. Das Gebet als impetratorische Ursache der Gnaden-
vermehrung. -

Es kommt ihm, wenn es im gldubigen Vertrauen und
in Demut auf die Erlangung eines bestimmten, das ewige
Heil fordernden Gutes hinzielt, impetratorische Kraft zu.?)
Da Gott dem richtigen Gebete alles versprochen hat
(Mt 7, 7—11) und uns im Vaterunser um alle Gaben,
natiirliche und iibernatiirliche, bitten lehrt, somit gleichsam
alles unter der Notwendigkeit des Gebetes uns zu geben
beschlossen hat, so erdffnet sich uns im Bittgebete um die
Vermehrung der heiligmachenden Gnade ein neuer und
sicherer Weg, um zu hoheren Graden der Gottesverwandt-
schaft hinanzusteigen.

Die Vermehrung der iibernatiirlichen Habitus kann
man auf dem Bittwege allerdings nur mittelbar erlangen;
unser Flehen will besagen, Gott mége uns mit seiner Gnade
Anregung geben und beistehen, die Sakramente méglichst
oft und gut zu gebrauchen, die Gebote zu halten, verdienst-
liche Tugendwerke zu iiben, kurz, solche Akte zu setzen,
durch welche die Gnade und die iibernatiirlichen Tugenden
vermehrt werden. Die Absicht des Beters richtet sich
auf die Steigerung des gottformigen Lebens als den Zweck
und auf die Heilswerke als die Mittel zum Zwecke. Durch
das Gebet versehen wir uns also mit allem, was fiir das

1) In -Phil cap. 1, lect. 2.
SSs tha2 11 qu 83 a6 15,




100 Wirle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade.

Wachstum der Gnade notwendig und forderlich ist; es
ist darum in gewisser Hinsicht wichtiger als Sakramente
und gute Werke.

Dieser Kraft des Gebetes war sich St. Paulus voll
bewuBt, wenn er fiir seine Epheser betet, sie mogen ,,dem
inneren Menschen nach méchtig erstarken, dal} sie in der
Liebe festgewurzelt und festgegriindet seien” (Eph 3, 16)")
und den Kolossern brieflich mitteilt, ihr Landsmann
Epaphras ringe fiir sie allzeit im Gebete, dal sie voll-
kommen dastehen mégen und- alles erfiillen, was Gott will
(Kol 4, 12).

Auch die Kirche erkennt dem Bittgebete fiir die Er-
hohung des Gnade- und Liebestandes eine hohe Bedeutung
zu, indem sie in eigenen Orationen und manchen Hymnen
um diese ibernatiirliche Wohltat fleht. So: ,,Omnipotens
sempiterne Deus, da nobis fidei, spei et caritatis augmen-
tum”;?) ,Deus virtutum ... praesta in nobis religionis
augmentum, ut quae sunt bona, nufrias ac pietatis studio
quae sunt nulrita, cuslodias;®) . . . ,quaesumus ... ut

.. In luo amore crescamus”;*) ,. .. ut cum frequenta-
tione mysterii crescat nostrae salulis effectus*;?) ,augeatur
in nobis Domine tua operatio;®) ,. .. ad redemptionis
aefernae quaesumus proficiamus augmentum®;?) .. . . je-
junia (nobis praestent) piae conversationis augmentum®;®)
,0 Crux ave ... piis adauge graliam®;?) ,Deus auxiliare
populo tuo supplicanti, ut quod ecclesiae tuae corporali-
bus proficit spatiis, spiritualibus amplificetur augmentis®.'®)

Damit Gott die erbetene Gnadenzunahme um so
lieber verleihe, beruft sich die Kirche auf die Verdienste
und Fiirbitten der Heiligen; wie: ,Mentes nostras eius
(Bibianae) intercessione f{ibi caritate conjunge”;'t) ,,Quae-
sumus Domine: ut beatorum Martyrum tuorum Nereli,
Achillei, Domitillae atque Pancratii deprecationibus, sacra-
menta sancta, quae sumpsimus ad fuae nobis proficiant
placationis augmentum®;**) ,,Te Domine deprecamur ut . . .

1) Vgl. in Eph 3 lect. 4 f.

%) Dominica XIII. p. Pent.

%) Dominica VI. p. Pent.

4) Pestcomm in Litaniis mj.

%) Postcomm. Dom. IV. Adventus.

%) Postcomm. Dom. II. p. Epiph.

7) Postcomm. in Feria II. p. Dom. IV. Quadrag.
8) Oratio in Feria III. p. Dom. IV. Quadrag.

%) Hymnus ,,Vexilla Regis®.
10y Postcomm. in Dedic. Eccl.
11y 2. Decemb.

1%y Postcomm: 12. Mai.



Wirle, Gebet und Wachstum der heiligmach. Gnade. 101

intercedente beato Laurentio Martyre tuo salvationis tuae
senliamus augmentum®.’) ,Nativitatis eius (Mariae) votiva
solemnitas pacis fribuat incrementum®;?) ,intercessione
eius (Hadriani) in fui nominis amore roboremur®.?®) ,Deus
qui in corde beati Andreae Confessoris tui per arduum
quolidie in virtutibus proficiendi votum admirabiles ad te
ascensiones disposuisti, concede nobis, ipsius meritis et
intercessione ita eiusdem gratiae participes fieri, ut per-
fectiora semper exsequentes ad gloriae tuae fastigium feli-
citer perducamur‘.4)

Und der heilige Thomas zeigt sich hierin als gelehri-
ger Sohn und Schiiler seiner Kirche; er hat es nicht damit
bewenden lassen, als Gelehrter iiber die mannigfaltigen
Fragen des Gnadenwachstums mit der ganzen Tiefe seines
Verstandes nachzudenken, er hat auch innigst darum ge-
betet: ,Largire mihi Domine ... intellectum te cogno-
scentem, diligentiam te quaerentem®. . .. ,Concede mihi,
misericors Deus, quae tibi sunt placita, ardenter con-
cupiscere, prudenter investigare, veraciter agnoscere et
perfecte adimplere ad laudem et gloriam nominis tui®.
»Fac me tibi semper magis credere, in te spem habere, te
diligere®.5) :

Um die Wirkungen der heiligen Kommunion ins-
besondere bittet er: ,,Rogo ... immensae largitatis tuae
abundantiam, quatenus meam ... digneris ... ditare
paupertatem, vestire nuditatem ... Da mihi quaeso, Do-
minici corporis et sanguinis non solum suscipere sacra-
mentum, sed etiam rem et virfulem sacramenti . . . O mitis-
sime Deus da mihi corpus unigeniti Filii tui, ... ut cor-
pori suo mystico merear incorporari . . .“

»Haee communio . . . sit vitiorum meorum evacuatio,
concupiscentiae et libidinis exterminatio, caritatis et patien-
tiae, humililatis et obedientiae omniumque virtutum augmen-
tatio, contra insidias inimiquornm omnium tam visibilium
quam invisibilium firma defensio, motuum meorum tam
carnalium quam spiritualium perfecta quietatio, in te uno
ac vero Deo firma adhaesio atque finis mei feliz consum-
matio.

1) Postcomm. 10. August.
%) 8. Sept.

%) 8. Sept.

) 10. Nov.

?) Hymnus wAdaro te”,



