(]
84. JAHRGANG ____?"“ ""— ZWEITES HEFT

THEOLOGISCH -PRAKTISCHE QUARTALSCHRIFT
19 Siili™

Mehr Ubung des inneren Lebens.

Yon Ofto Cohausz S. J.

Alles Leben dréngt nach aullen, zu duBleren Betati-
gungen. Und das ist von Gott so gewollt und gut. Aber
Gefahr droht doch oft, daB es sich zu sehr nach auflen
ergielt, sich in der duBeren Tétigkeit verliert und das
Innere vernachlassigt. Nicht nur bei seichten, stets aus-
gegossenen, ganz an das Wechselspiel der sinnfalligen Dinge
hingegebenen Weltmenschen ist das der Fall, nicht selten,
wenn auch nicht in dem MafBe, auch bei Frommen,
Priestern und Ordens'euten. Man arbeitet rastlos, erfullt
seine Obliegenheiten, beobachtet Regel und Tagesordnung,
aber an die Ordnung, Pflege und Entwicklung seines Innen-
lebens denkt man zu wenig. Einmal in den Anfiangen des
geistlichen Lebens, da schenkte man ihm noch wohl Be-
achtung, aber, nachdem man sich dann eine gewisse Ge-
wandtheit in den duBeren Verpflichtungen angeeignet hat,
nicht gerade besondere Schwierigkeiten mehr fithlte, und
wohl noch eine Uberfiille an duBeren Geschiften dazu-
kam, da verlor man es mehr aus den Augen.

War solche Gefahr schon stets wvorhanden, dann
ist sie es heute noch mehr. Von allen Seiten, in Reden,
Versammlungen, Zeitschriften wird mit der Peitsche zur
rastlosen Arbeit angetrieben. Alles, was da bisher geleistet
wurde, ist nicht genug. Mehr soziale Tiatigkeit, mehr
. Fiilhlungnahme mit den Leuten, mehr wissenschaftliche
Weiterbildung, mehr Arbeit fiir Presse, Biichereien, Lite-
ratur, Schallplattenmusik, Rundfunk, Kino — immer mehr,
mehr! Manches gewill durchaus notwendig, aber zu leicht

»Theol.-prakt. Quartalschrift. 1. 1931 15



226 Gohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

wird  dabei das innere Leben als Aschenbrodel in den
Hintergrund geriickt. Wann vernimmt man bei all den
Vorschligen auch von ihm einmal ein Wort ?

Und doch muB es die erste Stelle einnehmen.

L.

Wenn es auch zu nichts anderem diente, so ist es
allein fiir sich schon von hohem Wert. Das wird kaum
noch beachtet; nur die duBere Tat und der aubBere Erfolg
stehen an der Borse der heutigen Betriebsamkeit in Kurs.
Und doch zeigt schon der heilige Thomas, daBl die vita
contemplativa an sich weit erhabener und verdienstlicher
ist als die vita activa.l) Wo das innere Leben gepflegt
wird, da werden die hochsten Fiahigkeiten, die geistigen, in
Bewegung gesetzt und mit dem héchsten Gegenstand,
Gott, verbunden. Da wird die Seele selbst zu einem Heilig-
tum, in dem Akte des Glaubens, des Verlangens, der Liebe,
des Vertrauens, der Anbetung, Demut, Reue, des Dankes,
der Bitte unaufhérlich zu Gott emporsteigen, vertraute
Zwiesprache mit Gott gehalten wird, und Gott sich herab-
neigt und die Seele liebend an sich zieht. Sind das nicht
alles volle Taten? Und an sich wertvollere Taten als
dullere ? Werden zudem auf dem Schlachtfelde des Innern
nicht gerade die erhabensten Siege erfochten? Siege iiber
alle schlechten Gedanken und Neigungen? Und werden
auf diesem Altare nicht die besten und schwersten Opfer
gebracht, Opfer abgerungen dem Eigenwillen, dem Stolz,
dem Unmul, dem rein natiirlichen Menschen ? Haben alle
duberen Taten, selbst Selbstverleugnungen denn iiberhaupt
Wert, ist nicht zuvor das Opfer im Innern vollbracht?
Tut nicht eine Seele, die auch sonst nichts tut als ihr
geistiges Innenleben reich entfalten, unendlich viel ? Wird
sie nicht ein strahlendes Licht zu Gottes Ehre? Sieht Gott
‘nicht mit besonderem Wohlgefallen auf sie herab? Gleicht
sie nicht dem Tempel auf Sions Hohen, von dem es heif3t:
o2Fundamenta eius in montibus sanctis; diligit Dominus
portas Sion super omnia tabernacula Jacob® (Ps. 86, 1. 2).

) R 2 e TS KR Tl e ) il



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. DAT

Warum das? Weil in Sions Tempel mehr das religiose
Leben gepflegt wurde, als in allen von viel Betrieb er-
fillten Zelten des ganzen Landes zusammen! Gilt, was
die Heilige Schrift von Sion sagt, nicht auch von inner-
lichen Seelen? Bietet die Geschichte der Heiligen nicht
Beweise in Fiille dafiir? Wie aber, fehlt es bei allem
duBeren Trubel an diesem Innenleben! Ist eine solche
Seele nicht dem Jerusalem nach der Riickkehr aus Ba-
bylon gleich, da man wohl viele Hauser und Getriebe in
der Stadt sah, der Gottesdienst aber mit einem dirftigen
Altar inmitten zerstorter Mauerreste vorliebnehmen muBte ?
Vergessen wir es doch nicht, daB die inneren Akte aller
Tugenden: die inneren Anbetungen Gottes, die inneren
Anmutungen der Gottes- und Néachstenliebe, der Demul,
Milde, des Verlangens nach Gottes Ehre und dem Heil
der Seelen, des Verzeihens, der Gottinnigkeit an sich schon
— dringen sie auch gar nicht nach auBlen hin — eine
ganze Welt der wahren und hochsten Lebensbetitigung,
der echten Gottseligkeit bilden! Seelen mit reichem reli-
giosen Innenleben sind leuchtende Sterne Gottes, ver-
borgene Bergesschichte mit blitzendem Gold, Silber und
Edelkristall, Zierden der Kirche, lebensvolle Organe des
mystischen Leibes Christi, zukiinftige Herrlichkeiten des
Himmels.

Schon dieser Wert des inneren Lebens allein muf} uns
zu seiner Pflege antreiben. Dazu kommt aber ein Zweites.
Vergessen wir nicht, da die heiligste Dreifaltigkeit in
jeder getauften Seele wohnt, daB sie in dem innersten
unserer Seele Hoflager abhalt, dafl sie uns naher ist als
wir uns selbst! Wiire es da recht, sie unbeachtet zu lassen
und uns dafiir in den Lirm des Tages zu stiirzen? MuB
es nicht unsere erste Sorge sein, den in uns verborgenen
Gott in seinem Zelte aufzusuchen, ihm dort unsere Ver-
ehrung darzubringen, mit Maria ihm zu FiBen zu sitzen
und mit ihm Liebesaustausch zu pflegen? Nicht erst am
Altar des Gotteshauses, schon im Heiligtum unseres
Inneren beginnt unser Priesterdienst als Dienst der An-
betung, Ehrung und Beséinftigung Gottes!

15%



298 Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

Worin besteht ferner unsere Priesteraufgabe ? Darin,
dall wir Gott in den Seelen Heiligtiimer erbauen, alle zum
Dienste Gottes, zur gottwohlgefilligen Entfaltung ihrer
Personlichkeit anregen. Aber wire es recht, andere dazu
anzutreiben und uns selbst zu vergessen? Zu allererst
verlangt Gott doch vom Priester, dafl er seine eigene
Personlichkeit vervollkommne und so zum Lobopfer Got-
tes forme. Gehort zu dieser Formung aber nicht zuerst
die rechte Ausgestaltung des Innenlebens? Macht dieses
nicht einen gewichtigen, ja den gewichtigsten Teil der
ganzen Personlichkeit aus? Oder wire damit schon ge-
dient, seinem #uleren Benehmen einen gewissen Schliff
zu geben, das Innere aber leer oder verwahrlosen zu lassen ?
Was niitzt es denn, einem Hause eine kunstgerechte Fas-
sade und einen frischen Anstrich zu geben, zeigen sich im
Innern Zimmer und Kammern voll Geriimpel, Staub und
Spinnengewebe! Der ganze Priester mit seinem AuBeren
und Innern soll ein Kunstwerk Gottes, eine lebendige,
heilige, Gott wohlgefallige Opferhostie sein (Rom 12, 1).

Wissen wir sodann nicht, da vom Innern auch das
duftere Wirken bedingt ist? Dal} die innere Gesinnung der
duBeren Handlung ihren Gehalt und ihre innere Seele gibt
und damit ithren Wert bder Unwert ausmacht? Nennt der
Apostel nicht alles rein wissenschaftliche Streben, alles
dulere Tun, auch Sprachengabe, das Austeilen der ganzen
Habe an die Armen, auch die regste soziale Tatigkeit und
das Hingeben des Leibes zum Verbrennen sowie Uber-
nahme der allerschwersten Lasten ohne Liebe, also ohne
die rechte innere Gesinnung, ,ein ténendes Erz und eine
klingende Schelle” (1 Kor 13, 1)? Und nicht nur, daB all-
gemein der Wert der auBleren Handlung von der inneren
Gesinnung bedingt ist, er wichst auch je nach der Inten-
sitat derselben. Wie mancher Priester, der nur wenig tun
kann, dies aber mit reiner, flammender Gottesliebe tut,
ehrt und gefallt Gott weit mehr als ein anderer, der mit
seinen Unternehmungen die Welt in Erstaunen setzt, aber
alles nur mit sehr matter Gottesliebe, mehr aus natiir-
licher Betriebsamkeit verrichtet. ., Besser®, sagt der heilige



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. 299

Franz von Sales, ,weniges mit grofler Liebe als Grofles
mit wenig Liebe“. Welche Mahnung, vor allen anderen
Dingen erst das innere Feuer zu entziinden, sich den
rechten Geist anzueignen und diesen stets weiter zu pfle-
gen! ,Der Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch
niitzet nichts” (Jo 6, 63). Wie ist das aber ohne reges
inneres Leben mdglich!

Zur rechten Ausgestaltung unserer Priesterpersonlich-
keit gehort weiter eine Umbildung von Grund auf. Wir
sollen mehr noch als gewohnliche Christen Geistliche sein.
,»Si spiritu vivimus, spiritu et ambulemus” (Gal 5, 25).
Wir sollen Welt und Dinge, Armut und Reichtum, Gliick
und Ungliick, Einzelschicksale und Staatsereignisse, das
Wirken der Mitbriider und das Verhalten der Gegner
geistlich, nach dem Glauben, nach ihren Zusammenhéngen
mit Gottesabsichten, nach ihrem Wert fiir das Gottesreich
beurteilen. Wir sollen unser Fiihlen, Wollen, Streben vom
Geiste Gottes getragen sein lassen. Aber von Haus aus
haben wir das nicht. Da lebt in uns allen auch nach der
Priesterweihe und ProfeBablegung noch der alte Mensch,
der alles natiirlich beurteilt, sich rein natiirlichen An-
tricben, oft genug auch ungeordneten Antrieben ergibt.
Naturgeist und Gottesgeist liegen in der Seele im Streit.
Die Friichte des ersteren sind: ,,Unzucht, Unkeuschheit
(Schamlosigkeit), Wollust, Gotzendienst, Zauberei, Feind-
schaft, Streit, Eifersucht, Zorn, Zwietracht, Spaltungen,
Parteiungen, Neid, Mord, Trinksucht, Schwelgerei und
dergleichen. Ich habe euch schon frither gesagt und wieder-
hole nun: Die derartiges treiben, werden das Reich Gottes -
nicht erben. Die Friichte des Geistes sind: Liebe, Freude,
Friede, Geduld, Milde, Giite, Vertrauen, Sanftmut (Be-
scheidenheit), Enthaltsamkeit” (Gal 5, 19—22). Wenn alle
diese AuBerungen des naturhaften Menschen ja auch nicht
in der krassen Form auftreten, so doch wurzelhaft. Darum
tut beharrliche Umbildung des ganzen Innern nach dem:
Geiste not.

Wie viele aber iibersehen diese inneren Unordnungen
an Gedanken, Absichten und Regungen! Weil nach auBen-



230 Cohausz, Mchr Ubung des inneren Lebens.

hin keine groberen Fehler vorkommen, halten sie alles fiir
in bester Ordnung. Und doch, welch ein Gewiirm da im
Innern! Eifersucht, Neid, Abmneigung, hartes, liebloses
Urteilen, ehrgeizige Pline, Spielen mit weltlichen, gefihr-
lichen Vorstellungen, innerer Stolz, Trotz, Auflehnung,
Rechthaberei, bittere, mutlose Stimmung! Aber man sieht
es nicht oder geht im Trubel der auleren Geschifte dar-
tiber hinweg, denkt, weil man diese recht verrichtet, sei
alles in bester Ordnung. Doch, haben so Gesinnte nicht
den Erfolg, den sie haben mochten, wird ein anderer mehr
gelobt als sie, wagt man ihre Sache nicht ia allem gut zu
finden, oder sich ihnen zu widersetzen, erheben Vorge-
setzte Einsprache gegen ibr Tun, heiBen sie nicht alle ihre
Pline gut, versuchen andere, auch ihre Sache und Rich-
tung durchzusetzen, durchkreuzt Gott durch Hemmung
ihre Absichten, iibergeht man sie bei Amterhesetzung, da
lohen sie innerlich auf und entladen ihr Gemiit in Groll
und absprechenden Urteilen, suchen ihre , Nebenbuhler®
kleinzuhalten oder zu verdrangen, iiberlassen sich der Mut-
losigkeit, geben womdiglich alles ideale Streben auf und
suchen in weltlichem Genufl Entschadigung. Da zeigt sich
dann, was noch alles an ungebrochenem Naturtrieb in
ihnen herrschte, wie empfindlich, selbstsiichtig, ehrgeizig,
liebeleer, unduldsam, argwéhnisch, bequem, sinnlich sie
noch sind! In erschiitternder Weise trat uns das ja im
Chrysostomusdrama des vorigen Heftes vor Augen! Trotz
aller duBeren Ubungen, Arbeiten und Korrektheit kommt
man darum im geistlichen Leben nie recht vorwirts; die
Dornen wuchern zu stark, hindern die aufgehende gute
Saat. Die Leidenschaft vergiftet die Absicht und bringt
so auch die besten Taten ganz oder doch teilweise um
thren Wert und erzeugt eine Menge von Unvollkommen-
heiten und Siinden. Die ganze Persénlichkeit bleibt immer
unfrei, ungeldutert, unbeherrscht, wetterwendisch, launisch,
rein triebhaft. Es fehlt ihr die innere Lauterkeit, Gleich-
méaBigkeit, Abgeklartheit, Selbstsicherheit, Uberlegenheit,
dic Ruhe und der Friede.



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. 251

Ja, es kann dahin kommen, daf} die im Verborgenen
weiterwuchernden Leidenschaften das ganze Tugendleben
aushéhlen und zu IFall bringen.

Wo kein inneres Leben mehr gefiithrt wird, da schlei-
chen sich nicht nur gelegentlich ungeordnete Beweggriinde
ein, da wird leicht die ganze Grundeinstellung der Seele
umgebogen. Anfangs suchte man wohl rein Gott; damit
war eine gewisse Befriedigung verbunden. Die liel} man
zuerst nur nebenher gelten. Allméhlich aber kam sie mehr
in den Vordergrund. Man sucht zwar noch Gott und Gottes
Sache, aber dabei auch sehr stark seine Befriedigung, und
schlieBlich tut man alles um der eigenen Befriedigung willen,
weil es einem Freude macht, ob es sich nun da um Organi-
sationen, Vereinssitzungen oder um Schule, Predigt, Be-
suche und anderes handelt. Kann man sogar das Gebets-
leben nur noch oder hauptsachlich nur noch pflegen, um
geistigen GenufBl zu haben. Selbstverstindlich sollen wir
auch mit Freude beten, arbeiten; aber hier wird schlieBlich
die eigene Befriedigung einziges oder hauplsdchlichstes
Motiv des Handelns, der Dienst Gottes aber Mittel zu
diesem Zweck. Wer so weit gekommen ist, der wird dann
auch seine Arbeiten nicht danach wihlen, ob sie viel Gufes
fitr Gott erzeugen, sondern ob sie ihm wviel Freude und
Befriedigung eintragen. Das ist dann nicht nur in seiner
geistlichen Amtsfithrung, sondern bald auch in seinem gan-
zen Leben ausschlaggebend. Immer steht die Frage vor
seiner Phantasie: Was bringt mir das fir einen Genuf3?
So ist seine ganze Gesamthaltung allméhlich von Gott
auf den eigenen Genull umgebogen.

Bei anderen vertritt die Ehre und Geltung die Stelle
des Genusses. Auch sie begannen ihr priesterliches Wirken
in Kirche, Schule und Verein, auf der Kanzel und im
Beichtstuhl oder ihre wissenschaftliche und schriftstelle-
rische Titigkeit rein fiir Gott. Nun trugen ihre Arbeiten
Geltung ein. Man beachtete ihre Leistungen, rithmte sie
als tiichtige Ménner, bedeutende Seelen-, Jugend- und
Volksfithrer, glanzende Redner und Prediger, hervor-



232 Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

ragende Gelehrte, Stilisten und Padagogen. Wieder galt
solches Ansehen nur als Begleiterscheinung; allméhlich
aber kann sich das Herz zu sehr daran héngen, die Begleit-
erscheinung zum Hauptziel werden. Da wird dann nicht
mehr gefragt, was fiir Gott herausgekommen ist, sondern
.0b die Sache auch gezogen®, ob man .dabei gut abge-
schnitten hat”, ob die Leute auch davon reden und ob
man selbst etwas gilt. Und allméhlich wird alles danach
bemessen. Man fragt nicht mehr: Was ist das Beste fiir
Gottes Ehre und den Nutzen der Seelen? sondern: Wie
mulB ich es machen, um Aufsehen zu erregen, bei anderen
in Achtung zu stehen, bei ihnen etwas zu gelten, den ge-
wonnenen Ruf zu erhalten? Dem mufB dann alles dienst-
bar gemacht werden, selbst das Heiligste: Der Gesang und
das Benehmen am Altar, die Art der ,Seelenfithrung®,
die Auswahl der Predigt- und Redethemata, die sprach-
liche Darstellung, das Suchen nach stilistischen geistreichen
Neuheiten, Gebardenspiel bis auf Frisur, Stehkragen,
Manschettenknopfe und Gang — ja, kann es doch Prediger
geben, denen Fastenpredigten iiber Christi Leiden nur
diesem Zwecke dienen; denen das Lob, sie groBartig ge-
macht zu haben, hauptsachlicher Lohn fiir die aufgewandte
Miihe gilt. Aus packenden Schilderungen von Christi Ver-
demiitigungen saugen sie ejgenen Ruhm, aus denen seiner
Schmerzen eigene seelische Wollust.

Dritten werden Eigenwille, Herrschsucht, Erfolgssuchi
zur (refahr. Sie wollen Vieles und GroBes leisten und
arbeiten unermiidlich; natirlich nur um Gottes willen
und im Rahmen des Gehorsams. Aber allmahlich wird
auch da — zumal, sind sie vom Gliick begiinstigt — der
duBere Erfolg alles. Oder sie versteifen sich auf eine
Sondermeinung und glauben, diese unbedingt durchsetzen
. zu miissen. Sie vergessen ganz, dall Gott nicht in erster
Linie den dulleren Erfolg, sondern die Hingabe des ganzen
Menschen will. Treten nun kirchliche Behorden oder Obere
hindernd in den Weg, so entscheiden sie sich fiir den Erfolg
und geben allem anderen den Abschied oder vergraben
sich in unfruchtbarer Verbhitterung. Die wahren Werte



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. 233

sind ihnen aus den Augen entschwunden, und das, weil
sie kein rechtes inneres Leben fiihrten.

Das Schlimmste aber ist, daB solche sich mit dem
Gedanken rechtfertigen, sie téiten doch alles zur Ehre
Gottes, und das duBere Wirken ersetze doch das innere
Leben oder dieses sei ihnen nicht mehr nétig. Eine grobe
Téauschung! Gott verlangt vor allem das Opfer der Selbst-
hingabe und Selbstheiligung. Treffend sagt Scupoli: ,,Im
allgemeinen ist freilich dem Herrn die Bekehrung der
Seelen angenehmer als die Ertétung irgend einer geringen
Begierde; gleichwohl sollst du nichts so ernstlich wollen
und wirken, als was der IHerr bei dir im besonderen will
und sucht. Er aber findet zweifelsohne ein viel groBeres
Wohlgefallen daran, wenn du unablissig der Abtétung
deiner Leidenschaften obliegst, als wenn du auch nur eine
einzige derselben in deinem Innern vorsitzlich fortleben
lieBest und ihm dabei in einer anderen Sache, michte sie
auch noch so groBl und wichtig sein, dienen wolltest.“?)
Unsere Leistungen will Gott erst an zweiter Stelle, unseren
Willen an erster. ,Warum®, fragt ein Heiliger, ,,willst du
Gott geben, was er gar nicht wiinscht, und ihm ver-
weigern, was er verlangt®? Wenn jene also Gottes Ehre
wirklich wollen, mégen sie doch erst einmal auf Selbst-
verzicht und Selbstheiligung achten! Wie viele tiuschen
sich dann vor, daB ihr eigenmiéchtiges Vorgehen sich mit
Gottes Ehre decke! Driangten sich doch auch manche
Propheten Israels in diesem Glauben mit ihren Weis-
sagungen heran. Gott aber sprach: ,Liigen weissagen die
Propheten in meinem Namen, ich habe sie nicht gesandt
und ihnen nicht geboten und nicht zu ihnen geredet®
(Jer 14, 14).

So wird bei allen diesen allméhlich der Zielpunkt von
Gott auf das Ich oder die duBeren Dinge verschoben, ihr
ganzes Streben hinabgezogen — ,Denn wo dein Schatz
ist, da ist auch dein Herz*“ (Mt 6, 21); und da von der
Grundhaltung der Seele alles abhingt, ihr ganzes Priester-
leben ausgehohlt und in den Dienst eines Abgottes gestellt.



234 Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

Oft genug aber bleibt es nicht dabei. Alle haben wir
von Leidenschaften zu leiden oder werden wir vom Welt-
geist angezogen. Fiillen wir im inneren Leben Geist und
Herz stets wieder mit geistlichen Gedanken und Stim-
mungen, sichern wir uns in innigem Gebet Gottes Hilfe,
so bleibt der Glaube fest und hellsichtig, der Abscheu vor
der Siinde und dem Irrtum lebendig, die Kraft zum Wider-
stand gewahrt. Versiumen wir das aber, so nehmen welt-
liche Gedanken und Stimmungen tiberhand, die Leiden-
schaften schwellen an, kein Damm stellt sich mehr ent-
gegen, schiefe Ansichten, vielleicht Siinden, Argernisse
oder Abfall sind die Folge. Kennt die Geschichte aller
Zeiten und auch unserer Tage doch Beispiele dieser Art
genug. Zu seinem Mitstudenten Jahn, der sich mit Leiden-
schaft auf die Biicher stiirzte, sprach der junge Klemens
Hofbauer: ,,Du studierst zu viel und betest zu wenig; es
wird dir einmal schlecht gehen.” Er hatte nur zu recht
gesehen. Jahn erwarb sich auBlerordentliche Kenntnisse,
zumal in den orientalischen Sprachen, wurde Professor
der Exegese in Wien, Dombherr, ein iiberaus fruchtbarer
Schriftsteller, aber er geriet wegen seines seichten Ratio-
-nalismus mit der Kirchenbehérde in Widerspruch. Mehrere
seiner Werke stehen auf dem Index.?) -

Man téusche sich darum nicht mit seinem vielen
Wirken zu ,.Gottes Ehre“! Das ist noch nicht das Ent-
scheidende, daf8 man auf religiosem Gebiete tatig ist und
viel schafft, sondern in welchem Geiste man da tatig ist.
Und der wird bei dem vielen Tun entleert, gefilscht, er-
neuert man ihn nicht immer wieder im inneren Leben.
.Den anderen hingegen®, sagt Scupoli, ,,welche die vorhin
genannten dulleren Werke zu ihrer einzigen Stiitze machen
mochten, konnen dieselben — freilich nicht, weil sie an
und fiir sich fehlerhaft waren, denn an sich sind sie ganz
gut — infolge eines mangelhaften Gebrauches oft mehr
als selbst die offenbaren Siinden eine Ursache zum Falle
sein“.?)

1y Hofer, K1. Hofbauer, 1923, S. 13.

2) Der geistl. Kampf,. S. 4. '



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. 235

Mit Recht fiigt er darum hinzu, daB der Teufel sie
in ihrem Wirken ungestort lasse, ja ihnen noch Erfolg
verschaffe und ihnen vielleicht noch in siiBen Tréstungen
und pseudomystischen Erlebnissen mehr Mut mache —
alles, um ihren inneren falschen Geist noch mehr zu
starken.’) Was schadet ihm, dem Teufel, denn der einige
Zeit dauernde Erfolg, gelingt es ihm am Schlufl, den
ganzen Mann fiir sich zu gewinnen und sein Werk mit
einem Schlag zum Einsturz zu bringen! Durch diesen
Erfolg hat er die frither durch diesen Glaubensstreiter er-
littenen Schéiden ja iiberreich ausgeglichen.

Wie notwendig ist es da schon der eigenen Priester-
personlichkeit wegen, sorgsam das Innenleben zu pflegen.
.Denn so spricht der Herr zu den Mannern von Juda und
Jerusalem: Brechet euch einen neuen Bruch um und siet
nicht unter die Dornen“ (Jer 4, 3). ,Ich sage: Wandelt
im Geiste, dann werdet ihr nicht das Begehren des Flei-
sches erfiillen® (Gal 5, 16).

1L

Ebenso notwendig aber ist die Pflege des Innenlebens
Iir die Priesterldtigkeit.

Im allgemeinen schon. Alles hangt hier doch zuerst
von Gott und seiner Gnade ab. ,Baut nicht der Herr das
Haus, dann mihen sich umsonst, die daran bauen®
(Ps. 126, 1). Das wird in seiner vollen Tragweite heute
oft nicht mehr recht erfat. ,,Arbeiten, Schaffen, Organi-
sieren, soziale Tatigkeit® — so hallt es ununterbrochen
in unseren Ohren. An sich recht, aber man tut dabei doch
oft, als kiime es darauf allein oder doch vorwiegend an.
Ein groblicher Irrtum! ,,Ohne mich kénnt ihr nichts tun®
(Jo 15, 5). Unsere Arbeit ist nur Gértnerarbeit. Wir kon-
nen wohl am Wachstum der Stauden etwas mithelfen,
doch das Wachstum selbst, das Leben und die Sonne und
den Regen kann nur Gott geben. Gibt er es nicht, ist all
unser Tun umsonst. Auf unser Tun als erstes und letztes

1) Ebd.




236 Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

zwingen, das hielle, in Wintersnacht aufstehen und Feld
und Garten mit blithendem Leben besetzen wollen. Gott
aber sagt: ,Nolite surgere ante lucem!“

Erst mull Gottes Gnade als Sonne aufgehen, als
Wolke sich ergiefen. Nun beniitzt Gott den Priester auch
als Kanal der Gnade. Aber in der Regel paBt er sich da
der inneren Beschaffenheit des Priesters an. Durch den
ihm ganz verbundenen Priester 14t er der Mitwelt
meistens groflere Gnaden zustrémen als durch den ver-
auBerlichten und verweltlichten oder gar selbstbewuBt
stolzen. Gerade dem letzteren widersteht er, weil der seine
Gaben ja nur beniitzen wiirde, sich selbst weiter aufzu-
bldhen. Wieder zeigt die Kirchengeschichte, dafl die wie
Moses auf dem Berge mit Gott vertraut verkehrenden
Seelen von ihm die reichsten Erleuchtungen und An-
regungen empfingen und so den groBlten Nutzen stifteten.
So Petrus, Johannes, Paulus; so Benedikt, Franz von
Assisi, Franz von Sales, Dominikus, Ignatius, Alfons,
Peter Fourier, Canisius, Hofbauer, Vianney; so die heilige
Gertrud, Hildegard, Theresia, Franziska von Chantal,
Sophie Barat bis auf die kleine Theresia unserer Tage.

Als Priester sollen wir sodann die Sieleute Gottes
sein, das Salz der Erde, das Licht der Welt, die Vorkdmpfer
Christi, sollen wir wie ein Fels feststehen im Wogendrang
der Zeit, wie eine eherne Mauer uns der Verderbnis der
Welt, wie eine geschlossene Phalanx den Feinden Gottes
entgegenstellen, sollen der erstorbenen Menschheit neues
Leben, der erkalteten flammendes Feuer einhauchen, sollen
Ménner des Glaubens, des Gottvertrauens, des unbeug-
samen Mutes sein! Wie kionnen wir das aber alles, ohne
uns im inneren Verkehr mit Gott an seinem Licht stets
wieder zu erleuchten, an seinem Feuer wieder zu ent-
zinden, an seiner Kraft immer wieder zu stirken, an
seinem Geiste mit dem rechten Geist zu erfiillen? Von
den groBinnerlichen Priestern kann man sagen, was
Christus von Johannes sagt: ,Ille erat lucerna ardens et
lucens® (Jo 5, 35); auf innerlich gehaltlose Priester aber
trifft oft das Wort zu: ,Nubes sine aqua, quae a ventis



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. 937

circumferuntur, arbores autumnales . . . . sidera errantia®
(Jud 12, 13).

Zum grolen Teil hingt das Priesterwirken doch auch
von der Priesterpersonlichkeit ab. Ein wiirdiger, gesetzter,
beherrschter, abgeklarter, von Gottes Geist beseelter
Priester zieht an, erbaut im Verkehr, gewinnt von selbst
Achtung, verschafft sich Gehor, bringt auch etwa vor-
handene Gegner zum Schweigen, siegt in Verhandlungen,
glattet Wogen. ,,Wir haben zwar ein armes Gotteshaus,
aber einen heiligen Pfarrer”, pflegte man in Ars zu sagen,
ein Wort, das die Stellung Vianneys schon ob seiner Per-
sonlichkeit kennzeichnete. Ein dagegen noch unbeherrsch-
ter,.rein natiirlichen Antrieben folgender, sich suchender,
alles nach seinem Ich beurteilender, weltlicher, oberflach-
licher, launenhafter, eitler, von sich eingenommener
Priester biiBt bald die tiefere Achtung ein, mag man ihn
auch als flotten Gesellschafter, Literaturkenner oder Red-
ner gelten lassen. Oder besitzt er auch wahren Eifer, so
wird er doch mit seiner ungelduterten Gemiitsart, seiner
Heftigkeit, personlichen Zu- und Abneigung viel Porzellan
zerschlagen, Spaltungen und Feindschaften hervorrufen
und Schaden anrichten. Wiederum dient uns da das
Chrysostomusdrama zur Warnung.

Gehen wir zu den Priesterhandlungen iiber!

Der Kern des Priestertages, sein Hohepunkt bleibt
das heilige Opfer am Morgen. Ein innerlicher, gottgeeinter
Priester, der den Inhalt, die Bedeutung des heiligen
Opfers immer wieder durchbetrachtet, wird es mit grofler
Andacht feiern, alle Anwesenden erbauen und auch sie in
seine Andacht hineinziehen. War der Pfarrer von Ars
doch am Altar schon ein Schauspiel, das viele anzog. Wie
aber, wenn ein Priester in aller Hast am Altare amtiert,
schnell forteilt, um sich in andere Geschifte zu stiirzen
und man aus dem Munde der Leute hort: Man sieht, der
ist nicht bei der Sache — wie es noch vor kurzem eine
Konvertitin aussprach.

Auf der Kanzel wird der innerliche Priester Stoffe
wihlen, die auf das Tiefste gehen; er wird von dem Ver-



238 Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

haltnis und Weg der Seelen zu Gott sprechen, wird die
innersten Geheimnisse Gottes, Christi darzulegen, die
tiefsten Bronnen der Gottesliehe zu erschliefen wissen,
wird, vom Heiligen Geist durchweht, alles im rechten
Heilandsgeist voll Eifer, aber auch wvoll Liebe, Geduld,
Erbarmen vortragen, wird nicht nur in abstrakten Lehren
und herben Mahnungen sich ergehen, sondern vor allem
von Flammen durchgliihte Worte iiber Gottes Giite, Liebe
und all die anderen Schonheiten des Glaubens finden.
Ein innerlicher Priester wird so mit seinem Feuer alle
Herzen entziinden, wie befruchtenden Tau seine Worle
iber die durstenden Seelen ergieBen und Saatfelder aller
Tugenden ins Leben rufen.

Ein wenig innerlicher Priester aber wird, da es ihm
selbst an Glaubensgeist, an Geschmack und Verstdndnis
fiir dic tieferen Geheimnisse und das eigentliche geistliche
Leben fehlt, meist nur Themata allgemeiner, sich nur auf
der Oberfliche bewegender Art, wihlen, sich zu einseitig
vielleicht in asthetisierenden, sozialen Fragen bewégen, S0
dall den Zuhorern jahraus jahrein die besten Schatze
unserer Religion verschlossen bleiben. Auch liegt die Ge-
fahr nahe, daB er seine Predigten matt hersagt — es fehlt
an Uberzeugung und Feuer. Oder bringt er es auch zu
Affekten, vielleicht zu gewaltigen, so sind es doch nur
Ergiisse natiirlichen Empfindens, nicht aus Gott geborene
Bewegungen. Sie entbehren daher der Salbung und greifen
nicht ans Herz der Seele. Da sie nur der Natur entsprin-
gen, tragen sie leicht auch allerlei ungeordnetes Naturgut
mit sich: Sentimentalitit oder Herbheit, Schroffheit, Aus-
briiche der Empfindlichkeit, Rechthaberei, Herrschsucht
und dergleichen. Die Glocke klingt nicht rein, da ihr
Metall beim GuB nicht geniigend in reinem Gottesfeuer
zerschmolzen und gelautert ward. Auch kann es leicht
dahin kommen, dafl das ganze Predigtamt zu mechanisch
verrichtet wird. Man ,,muf} wieder etwas sagen® und sucht
in Biichern, was man wohl sagen konnte. Es brennt einem
nichts auf der Seele, zu dem man die Zuhérer f'iihren? fir
das man sie begeistern, oder von dem man sie abhschrecken



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens, 239

mdochte. So bleibt alles matt oder kommt iiber Wellen-
gekriusel an der Oberfliche nicht hinaus.

Ahnlich ist es in der Schule, besonders auch im Beicht-
stuhl. Mechanisch wird irgend welcher Zuspruch erteilt
und die Absolution gegeben. Da fehlt der ernste Kampf
gegen die Siinde, die eingehende Betreuung der Seele, und
zumal — was doch auch viele Seelen wiinschen — jede
Anleitung und Ermutigung zum Streben nach Vollkom-
menheit.

Der innerliche Priester aber redet auch da mit Er-
griffenheit und Salbung, weill oft mit wenigen Worten
auch harte Herzen zu rithren, gebeugte aufzurichten und
treffende Wegweisung fiir hoheres Streben zu geben.

Bei jeder Funktion des Priesteramtes braucht es aber
vor allem immer wieder Mut, Festigkeit, Gottvertrauen
und Neubelebung des alten Eifers. Woher soll ein ver-
duBerlichter Priester das nehmen? Hat er es auch anfangs
besessen, der Strom versandet, wird er nicht stets wieder
von der Quelle gespeist; der Baum verdorrt, fiihrt ihm
die in saftigem Grunde haftende Wurzel nicht unaufhérlich
neue Lebenskrifte zu. So sieht man manche ermatten,
verzagen, allen Eifer aufgeben, ihre Sache als verloren
aufgeben und sich auf geschaftsmaBige Ausfithrung ihrer
Obliegenheiten beschranken. Der Priester aber, der sich
an Gott anlehnt, aus ihm téaglich schopft, mit ihm sich
verbunden halt, ihm sein Herz ausschiittet, ,erneuert sein
Gefieder gleich dem Adler” und kann aus Erfahrung mit
Paulus beten: , Gepriesen sei Gott, der Vater unseres
Herrn Jesus Christus, der Vater der Erbarmungen und
der Gott alles Trostes! Er trostet uns in all unserer Be-
driingnis, und so vermdgen wir auch anderen in jeglicher
Bedrangnis Trost zu spenden, wie wir selbst von Gott
getrostet werden” (2 Kor 1, 3. 4); wird mit ihm sagen:
»Alles vermag ich in dem, der mich starkt” (Phil 4, 13).

Alles gewichtige Griinde, sich vor allem anderen das
innere Leben angelegen sein zu lassen. Nun ist es gewil}
nicht so, als ob es heute iiberhaupt daran fehlte. Im Gegen-
teil herrscht gerade heute viel Streben nach geistlicher



240 Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

Vervollkommnung. Aber immer wieder, besonders in der
heutigen hastenden Zeit, kann man doch Anregung ge-
brauchen, und andererseits werden, zumal von Laien-
schriftstellern, Priestertypen gefordert und als heutige
Ideale gezeichnet, die das Wesentliche, das innere Leben
vermissen lassen, und so auf manche Priesterkreise irre-
fithrend wirken. °
431

Wie nun wére das innere Leben zu pflegen ? Will man
irgend eine Kunst oder Wissenschaft griindlich erlernen,
besucht man Fachschulen und vertieft sich in Fachliteratur.
So sei es auch hier! Und Fachschulen des inneren Lebens
sind die gerade jetzt vom Heiligen Vater und den Bischéfen
so eindringlich wieder empfohlenen Exerzitien. Das sind
ferner liturgische Wochen; das sind Abteien und Kléster.
Sie alle sind einsam gelegene Alpenseen, die Gewisser
sammeln und in die Téler ergiefen. Sie sind Stétten des
Schweigens, in denen aller Weltlarm verstummt und die
Seele wieder zu sich kommt und sich wie Moses am Dorn-
busch wieder Gott nahe fithlt. Sie sind geistliche Berges-
hohen, auf denen die Seele, allem Weltdunst entflohen,
wieder reine, heilige Luft in die Lungen saugt und dann
neu gesundet und gekraftigt in die Welt hinabsteigt.
Fachschulen des inneren Lebens sollen auch sein die
monatlichen Rekollektionen. Wohl dem Priester, der sie
alle recht beniitzt und der auch den rechten Kontakt mit
einem Ordenshaus zu wahren weil3!

Aber es wire weit, weit gefehlt, nur da Quellen des
inneren Lebens suchen zu wollen. Wie viele tief innerlich
fromme Priestergestalten, oft ehrwiirdige Greise, oft aber
auch schon jugendliche Gesalbte gibt es mitten in der
Welt, daB man beschiamt zu ihnen aufblicken muf3! Da
in einsamem Dorf, da inmitten einer Provinzstadt oder
Groflstadt! Von ihnen allen gehen heilige Wellen aus; neu
geweiht, in gelduterter Stimmung nimmt man von ihnen
Abschied. Wie segensreich wirken vertraute Unterredun-
genmit ihnen! Pflegen wir den Umgang mitsolchen! Erzihlt
doch der russische Dichter Tolstoi in ,,Meine Beicht®, wie



Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens. 241

nicht das Studium der Philosophie, sondern vor allem der
Verkehr mit den schlichten, frommen Landleuten ihn
wieder gebessert und auf den Weg des Glaubens gefiihrt
habe. Begann doch auch selbst ein Saul mitzuprophezeien,
als der Kreis der Prophetenschiiler ihn in seine Mitte auf-
nahm. Gerade in heutiger Zeit, wo in Leben und Schrift
so viel Zersetzendes, Verneinendes, Schlechtes auf uns
einstiirmt, tut oftmalige Flucht in solch stille, heilige
Gotteshaine not. Sehr zu begriilen ist darum auch der
heute immer mehr Beifall findende Brauch, die Priester-
exerzitien nicht mehr auf drei Tage zu beschrinken,
sondern auch Kurse von acht, ja dreilig Tagen zu halten.

Was wir in Fachschulen gelernt haben, muf3 aber noch
durch Fachliteratur vertieft und erhalten werden. Daran
ist ja nun kein Mangel. So manche Zeitschriften iiber das
innere Leben, neue Priesterbetrachtungen, die Biicher des
heiligen Abtes Marmion, die Schriften des heiligen Johan-
nes vom Kreuz, Taulers, Susos, die Veroffentlichungen
des liturgischen Verlages von Klosterneuburg und des
Schulbriiderverlages Kirnach — um nur einige zu nennen
— bieten wviel. Besonders aber gute I.ebensbeschreibun-
gen!?) Sie schildern ja das erlebte geistliche Leben in allen
seinen Entwicklungsstufen, Schwierigkeiten und Wegen.
Dahin gehoren auch geistliche Tagebiicher. So miide auch

“oft der Pfarrer von Ars abends spat aus seinem Beicht-
stuhl heimkehren mochte, er lieB es sich nicht nehmen,
wenigstens etwas noch in der Heiligenlegende zu lesen.

Doch mit alldem erlangen wir nur Kenntnis des
inneren Lebens. Nun heit es, dasselbe iiben!

Wir miissen unsere Gedanken, Absichten, Urteile,
Gefiihle nach den Grundsitzen des Glaubens umbilden.
Dazu braucht es groBe Wachsamkeit und Selbstkontrolle.
Wenn manche sich 6fters ernst fragten: Woran denkst du
jetzt ? Welche Stimmung beherrscht dich jetzt ? — wiirde
ihnen da nicht vielleicht ihr Inneres wie ein Jahrmarkt
mit seinem bunten Treiben vorkommen? Oder wenn sie

1) Sehr zu empiehlen: Trochu, Der heilige Pfarrer von Ars; Sierp,
Ein Apostel des inneren Lebens Wilhelm Eberschweiler S. J.; J. Naab,
P. Viktrizius Wei3 0. M. G,

+Theol.-prakt. Quartalschrift®. II. 1931, 16



249, Cohausz, Mehr Ubung des inneren Lebens.

sich fragten: Warum freusl du dich? oder: Warum bist
du jetzt traurig? Warum hemmst du jenen Mitbruder,
Redner, weisest du jenen Schriftsteller ab, kdmpfest du
gegen jene Richtung an, tust, sprichst und wihlst du dies
und das? — wiirde sich ihnen da nicht ein Bild enthiillen
wie einst dem KEzechiel, da Gott ithm gebot: ,IFode pa-
rietem!“? ,Da trat ich ein und schaute und siehe, da
waren allerlei Gebilde von Gewiirm und anderen Tieren.
Greuel und allerlei Gétzenbilder des Hauses Israel waren
da an der Wand allenthalben ringsum abgemalt® (Ez 8, 10).
Und alles das sah man bisher nicht, weil die vielen d&ulleren
Beschaftigungen und auch Unlust hinderten, sich einmal
mit dem Inneren zu befassen.

‘Diese innere Einkehr und Umbildung ist unerlaBlich.
Sonst werden wir nie ., Geistliche”, kann auch das in uns
vorhandene iibernatiirliche Leben sich nie recht entfalten.
Sehr wirksame Anleitung zu solcher inneren Umbildung
gibt Scupoli in seinem , Geistlichen Kampf®.

Mit dieser Reinigungsarbeit aber muf} eine Ausstattung
des Inneren mit frommen Gedanken und Stimmungen und
ein reger Verkehr mit Gott Hand in Hand gehen. StoS-
gebete, kurze Aufblicke zu Gott sind dazu vorziigliche
Mittel. Als ein junger Priesler dem frommen Olier auf
seine Frage, woran er jetzt denke, antwortete, er denke
an nichts, konnte der das gar nicht begreifen. Habe ein
Priester nichts zu tun, meinte er, misse er doch von selbst
an Gott denken.

Alles das aber erreicht man mnicht, will man alles
sehen, haren, lesen. Wieviel Unniitzes, Weltliches schwirrt
da im Geist durcheinander! Setzen wir eine Wache an
Aug und Ohr und fragen wir uns oft, ob es auch forderlich
fur das geistliche Leben ist, dahin zu gehen, sich das an-
zusehen, das zu beobachten und zu lesen! Ziigeln wir die
Einbildungskraft und pflegen wir die Sammlung, soweit
die Berufsgeschafte es erlauben! Ausschlaggebend ist auch
die rechte Ordnung der Gemiitsbewegungen. Wie oft
wollen da Sorgen, Befiirchtungen, Arger, VerdruB}, Bitter-
keit, Niedergeschlagenheit oder leichtfertige Freudigkeit



Triebs, Gutachten iiber Kirchensteuer. 243

aufwallen! Und der Teufel ndhrt so gerne den Sturm. In
Sturm und jagenden Wolken schwinden ja die lichten
Sterne, die Ruhe und der Frieden, und tauchen alle bosen
Geister aus der Tiefe auf, verhallt auch die Stimme des
uns leitenden Heiligen Geistes. Bewahren wir darum die
‘Seele in Ruhe!

Und dann horchen wir auf den Heiligen Geist in uns!
Bald regt er uns ja zu einem Liebesakt an, bald flot er
uns Vertrauen ein; bald warnt er, bald mahnt er zu einer
Uberwindung. Gerade die Folgsamkeit ihm gegeniiber
macht einen groflen Teil des inneren Lebens aus.

SchlieBlich dient noch der héufige Verkehr mit dem
Heiland im Tabernakel. Sagte mir einst ein alter Pfarrer,
der von Mifstanden in seiner Pfarrei viel zu leiden hatte,
beim Anblick seines Gotteshauses: ,Hier wohnt mein
bester Freund.” Ja, bei ihm weilte er oft, zu ihm trug er
alle Anliegen seiner Pfarrkinder, an ihn dachte er oft auf
allen seinen Wegen, und mit ihm vereinte er seine Arbeiten
und Gebete.

Das wiren einige Mittel. Gewi8 braucht es fiir viel-
beschaftigte Priester eine Auswahl, aber kleine Augen-
blicke zur Sammlung, zur Priifung seiner Absichten und
Stimmungen, zur kurzen Lesung und zur Vereinigung mit
Gott lassen sich doch finden. Der Aufwand an Zeit und
Miihe wird durch groBeren Erfolg im geistlichen Leben
und der apostolischen Tétigkeit aufgewogen.

Ohne Zweifel tun heute tichtige Arbeiter not, mehr
aber noch wahrhaft geistliche, innere Priester!

Gutachten iiber Kirchensteuer.

Erstattet von Univ.-Prof. Dr Triebs (Breslau) im Auftrage des Hoch-
wiirdigsten Herrn Bischofs Dr Schreiber.

(SchluB.)

4. Was nun die Verwaltung des Vermdgens der ein-
zelnen Kkirchlichen juristischen Personen betrifft, so ist
zunichst im allgemeinen zu sagen, dall juristische Per-
sonen als bloBe Gedankengebilde nicht selbst handeln
konnen; es miissen Organe da sein, physische, einzelne
Personen, welche im Namen und im Auftrage der juristi-

16%



