| LI
84. JAHRGANG _im"‘l l""lll-b-_.. DRITTES HEFT
%

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE QUARTALSCHRIFT

m

9 Sy 31

Rus frithchristlicher Zeit flir unsere Zeit.”

Von Ofto Cohausz S. J.

Am 22. Juni d. J. waren ein und einhalbtausend Jahre
verflossen, seitdem eine der wichtigsten und einflufBreich-
sten aller Kirchenversammlungen tagte, das Konzil von
Ephesus, das dritte der allgemeinen Kozilien. Der Heilige
Vater fordert zu dessen feierlichem Gedenken auf und
verspricht sich davon reiche Friichte. In der Tat ragt
dieses Konzil als einer der Hohepunkte aus der langen
Reihe-der Kirchenversammlungen hervor. Was das Konzil
von Trient fiir die Reformationszeit, das Vatikanische fiir
unsere Zeit, das bedeutete das Konzil von Ephesus fir
das fiinfte, von heilen Kampfen und beunruhigenden
Wirren durchbebte Jahrhundert. Auf ihm wurden lange
schwebende Unklarheiten geklart, nie zur Ruhe kom-
mende Streitigkeiten entschieden, die kirchliche Atmo-
sphire von Gewitterluft gesdubert, blauer Himmel und
Friede geschaffen. Besonders waren es drei grofe Ent-
scheidungen, die damals gefallt, wie wuchtige Merksteine
die kirchliche Wissenschaft auf sicheren Weg wiesen, wie
‘strahlende Leuchttiirme ihr Licht ins Dunkel sandten,
allen kommenden Jahrhunderten sichere Fiithrung boten
und noch heute in unveranderter Helle Licht, Aufschwung
und Freude verbreiten. Das Konzil entschied die Ein-
personlichkeit Christi, die Muttergottesschaft Mariens,
stiitzte aufs neue. das kirchliche ILehramt. So riickte es

1) Beniitzt: Seheeben, Dogm.; Pohle, Dogm.; Kirsch, Kirchengesch.;
Seebery, Dogmengesch.

.Theol.-prakt. Quartalschrift®. II1. 1931, 29



450 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fir unsere Zeit.

die drei Grundtriager unseres Glaubens: Christus, Maria
und das Papsttum in helles Mittagslicht und umgab sie
mit neuem, nie mehr erléschendem Glanz.

I.

In erster Linie bedeutete das Konzil einen Triumph
Christi. Es erklarte feierlich seine Einpersonlichkeit. Wie
diese Definition in das damalige Leben eingriff, wird uns
erst klar, versetzen wir uns in jene Zeit zurick. Dal
Christus Gott und Mensch zugleich sei, hatte er selbst zu
klar ausgedriickt und zu deutlich bewiesen; das hatten
Apostel und Evangelisten zu oft als unabanderlich fest-
stehend verkiindet und durch Wunder und Zeichen er-
hartet. So nahm es die Urkirche als unbezweifelt sicher
an, ohne sich iiber die Art der Verbindung zwischen Gott-
heit und Menschheit weitere Gedanken zu machen. Man
war sich seines Glaubens froh bewuBt, gliicklich, endlich
einen Erloser gefunden zu haben, nach so langer Zeit der
Unerlostheit aus seinen Quellen trinken zu konnen. Zu
wissen, daBl Christus Gott und Mensch sei und die Er-
losung bringe, geniigte, bliehen auch die Einzelheiten
verborgen.

Das wurde anders, als der christliche Glaube nun in
die hellenistische Welt eindrang, sich auch an griechisch
gebildete Geister richtete und bald auch solche zu seinen
Anh#ngern zdhlte. Die Christ gewordenen Denker emp-
fanden das Bediirfnis, sich auch vor ihrem Verstand
Rechenschaft iiber den Glauben zu geben, in seine Ge-
heimnisse auch mit der Leuchte des Geistes einzudringen,
sie allseits zu erhellen und weiter zu entwickeln. Auch
erhoben sich bald mit allem wissenschaftlichen Riistzeug
ausgestattete Widersacher, die eine wissenschaftliche Ab-
fuhr erforderten. Jetzt galt es also, die Glaubensgeheim-
nisse auch den Intellektuellen aus Platos, Zenos und des
Aristoteles Schule nahe zu bringen. Des Evangeliums
bemiichtigte sich die Spekulation. Ein von der Vorsehung
durchaus gewollter Vorgang. Mochte er anfangs auch zu
manchen Irrungen und Verwirrungen fithren, der letzte



Cohausz, Aus frithehristlicher Zeit fiir unsere Zeit. 451

Ertrag war doch immer eine neue Sicherheit und Heraus-
arbeitung des ganzen Glaubensgehaltes.

Was der Heidenwelt mit ihrer Vielgotterei nun am
ehesten in die Augen fallen muBte, war der eine Gott der
Christen. So richten sich denn darauf zunichst Fragen
und Antworten. Aber dieser eine Gott erwies sich doch
wieder zugleich als Dreiheit. Nicht nur Christus hatte sich
als Sohn Gottes bekannt und auch noch den Heiligen
Geist als ebenbiirtig mit s’ch und dem Vater erklért, auch
in der Taufformel stand die Dreiheit iiber dem Eingangs-
tor zur Kirche und muBlte aller Aufmerksamkeit auf sich
ziehen. So war denn die néchste Zeit hauptsachlich mit
trinitarischen Untersuchungen und Streitigkeiten, mit
Lehrmeinungen iiber die Eigenart der drei gottlichen Per-
sonen und ihr Verhéltnis zu einander erfiillt.

Als diese einigermafBen zum Abschluff gekommen,
oder auch wahrend sie noch im Gange waren, loste sich
dann ein anderes Problem ab: klar geworden war die
Stellung des Logos zum Vater und Heiligen Geist, wie
aber nun sein Verhéltnis zu der mit ihm verbundenen
Menschheit war? War die Verbundenheit beider nur
eine akzidentelle, nur eine moralische oder eine substan-
tielle? Neben den Vertretern des wahren Sachverhaltes
wurden die verschiedensten Ansichten laut. Schon der
heilige Johannes hatte in seinen Briefen Irrlehrer be-
kémpfen miissen, die jede Identitat von Jesus und Chri-
stus sowie die wahre Menschwerdung leugneten. Christi
Leib war ihnen nur ein Scheinleib. Der mit alexandrini-
scher Bildung ausgestattete Jude Cerinth sah in Jesus
blof einen Menschen, iiber den erst in der Taufe Christus
(der Geist Gottes) kam. Viel Staub wirbelte dann Paulus
von Samosata mit seiner Lehre auf, Christus sei nur Mensch
gewesen, gezeugt vom Heiligen Geiste und aus der Jung-
frau geboren. In ihm aber habe der gottliche Logos, die
Weisheit Gottes (als unpersinliche Macht) gewohnt und
in hoherer Weise gewirkt als in allen anderen Propheten.
Eine Ansicht, die mit der heutigen, von liberal-prote-
stantischer Seite wieder verbreiteten, in Christus offen-

29+



452 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit.

bare sich (der pantheistische) Gott, manche Ahnlichkeit
aufweist.

Diese rein auBerliche moralische Verbundenheit ge-
niigte aber den meisten nicht. Die Stelle: ,,Und das Wort
ist Fleisch geworden” besagte mehr. So sah man ein, daf3
nur eine physische Verbindung der wahren Lehre genugtue.
Aber auch da gab es bald irrige Ansichten. Die bedeutend-
sten unter ihnen gingen von Apollinaris und Theodor von
Mopsuestia aus. Von der platonisch-photinischen-Tricho-
tomie, dall der Mensch aus drei Teilen: Geist, Seele und
Leib bestehe, ausgehend, sprach Apollinaris Christus den
menschlichen Geist ab und lie dessen Stelle den lL.ogos
vertreten und so die Einigung zwischen Gottheit und
Menschheit zustandekommen. Christus einen der Siinde
fahigen menschlichen Geist zuschreiben — meinte er —
vertrage sich nicht mit seiner Unsiindbarkeit, und zwei
in ihrem vollen Sein verschiedene Wesen konnten sich nie
zu einem Ganzen vereinen, zwel Personen nicht eine aus-
machen. DaBl er Christus dabei nur eine verstimmelte
menschliche Natur gab und damit die Erlésung des ganzen
Menschen, auch seiner Geistseele nach, unmoglich machte,
ibersah er. Aber man gewahrt, wie wenig klar und ab-
gegrenzt noch die Begriffe, besonders das Verhiltnis von
Natur, Person, Subsistenz waren. Apollinaris bereitete den
Monophysitismus vor.

Schwang ein Pendel zu weit nach rechts, schwingt es
bald darauf zu weit nach links. So auch hier. Dem Apol-
linarismus erstand ein Gegner in der Schule von Anti-
ochien. Hatte der erstere die Einheit in Christus auf
Kosten der vollstindigen menschlichen Natur iibertrieben,
so lag dieser vor allem daran, ihm gegeniiber die Unver-
mischtheit der zwei Naturen in Christus und damit die
Zweiheit seines gottlichen und menschlichen Wesens wieder
ins Licht zu riicken. Dieser Schule entsprang Theodor von
Mopsuestia. Er baute auf ihrem Fundament weiter; aber
nun wurde die Zweiheit Anlall zu neuer Irrung. Die Apol-
linaristen waren davon ausgegangen, dafl die Einwohnung
Gottes in Christo eine wesentliche, keine nur moralische



Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit. 453

sei, dal} aber zwei vollstindige Naturen sich nie zu einer
Person verbinden kénnten. Darum hatten sie bei Christus
den menschlichen Geist durch den Logos ersetzen wollen.
Theodor aber hielt an der vollen Unversehrtheit und Un-
vermischtheit beider Naturen in Christus und doch auch
an der Einheit fest. Wie aber beides miteinander in Ein-
klang bringen ? Er glaubte die Losung so zu finden: Jesus
ist der Tempel, in dem Gott wohnt und den er als Organ
beniitzt. Betrachtet man das menschliche und gottliche
Element in Christus beide fiir sich, so begegnen uns zwei
verschiedene Naturen, die aber zwei Hypostasen, eine
vollkommen gottliche und eine menschliche Person sind.
Und doch miissen wir von Christus als von einer Person
reden, da in ihm die menschliche Natur in die gottliche
aufgenommen ward, so wie Mann und Frau ein Leib
heiBen. Deshalb kann auch Maria sowohl ,,Christus-
gebarerin“ als auch ,,Gottesgebéarerin“ genannt werden;
letzteres aber nur, insofern sie den geboren hat, in dem
Gott wohnte.

Diese Gedanken nun wurden von seinem Schiller, dem
ungestiimen, leidenschaftlichen, mehr rednerisch als theo-
logisch geschulten Nestorius, Bischof von Konstantinopel
aufgegriffen, zum vollen Aufblithen gebracht und als Gift-
saat in das ganze Morgenland gestreut. Nach ihm gibt es
in Christus nicht nur zwei Naturen, sondern auch zwei
verschiedene Personen, eine gottliche und eine mensch-
liche. Jesus von Nazareth, der Sohn Mariens, ist ein
anderer der Person nach als der gottliche Logos oder Sohn
Gottes. Gleichwohl sind beide Personen miteinander aufs
engste verbunden, indem der Logos im Menschen Jesus
wie in seinem Tempel einwohnt. Daraus folgt, dafl der
Mensch Jesus mnicht als wahrer Gott, sondern nur als
. Gottestrager” (9eopopos) bezeichnet werden kann, dal
es ferner bei ihm sich nicht um eine physische, sondern
nur um eine akzidentelle, moralische Vereinigung handelt,
und die Menschwerdung nicht als eigentliche Mensch-
werdung Gottes, sondern nur als ,,Einwohnung des Logos”
im bloBen Menschen Jesus angesprochen werden kann.



454 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit.

Soloste Nestorius Christus in zwei fiir sich bestehende
- Personen auf, die nur durch ein duBeres Band miteinander
verkniipft sind. Machen andersdenkende Dogmen- und
Kirchengeschichtler dagegen geltend, daBl er doch von
Christus haufig als von einer Person rede, so iibersehen
sie, dafl er darunter immer nur eine moralische oder
juridische Person versteht, die sich aus zwei physischen
Hypostasen zusammensetzt.

Diese Lehre nun, auf allen Gebieten der Christologie
umstiirzend wirkend, versetzte das ganze Morgenland in
Meeresstiirme. Schon waren tiichtige Kampfer zur Abwehr
aufgetreten, aber in der allgemeinen Verwirrung und
Unsicherheit tat ein autoritativer Entscheid not, zumal
Nestorius sich der im August 430 stattgehabten Synode,
die ihn mit Absetzung und Bann bedrohte, zu entwinden
suchte. Der Kaiser Theodosius II. berief deshalb fir
Pfingsten 431 das beriihmte Konzil nach Ephesus. Hier
wurde feierlich erklart: ,,Si quis non confitetur, carni
secundum subsistentiam unitum Dei Patris Verbum . ..
A S (can. 2). Siquisin uno Christo dividit substantias post
unitionem, sola eas connexione conjungens ea quae secun-
dum dignitatem est, vel etiam auctoritatem et potestatem
ac non potius conventu, qui per unitatem factus est natu-
ralem. A S (can. 3). Si quis audeat dicere Christum homi-
nem Theophoron id est Dei ferentem ac non potius Deum
esse veraciter dixerit A S (can. 5). Si quis dicit, Deum
esse vel dominum Christi . . . et non magis eundum ipsum
confitetur Deum simul et hominem . .. A S (can. 6).“ Damit
war die Einpersonlichkeit Christi endgiiltig festgelegt,
Nestorius gerichtet; und, mufite auch das Konzil von
Chalzedon 451 spiter noch manche Einzelheiten bestim-
men, so war jetzt doch wieder ein fester Boden geschaffen
und kehrten Ruhe und Sicherheit zuriick.

Die so lange hin- und hergezogenen Gemiiter wurden
wieder gefestigt, beruhigt, die Theologie gewann wieder
klare Sicht und sichere Bahn — das war der erste grofle
Erfolg dieses Konzils. Daran aber schlof3 sich ein groBerer
zweiter: Neuer Glanz umstrahlte die Person und Wirk-



Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit.. 455

samkeit unseres Erlosers. Hatte Nestorius mit seiner An-
sicht, der Logos und der Mensch Christus seien zwei ver-
schiedene Personen, nur durch die Einwohnung des erste-
ren im letzteren vereint, recht behalten, dann war Jesus
von Nazareth im Grunde nicht anders als alle Propheten,
also nur graduell, nicht wesentlich von ihnen verschieden.
Er war auch nur Mensch, mit dem Wort Gottes deshalb
nur duBerlich verbunden. Auch wire es Gotzendienst, ihn
in seiner Menschheit anzubeten. Gotzendienst also die
jetzt allgemein tibliche Andacht zum allerheiligsten Altar-
sakrament, die doch auch der Menschheit Christi gilt,
Gotzendienst die Andacht zu den heiligen Wunden und
zum heiligsten Herzen Jesu. Zudem leiden und erlosen
konnte uns Christus nur mit seiner menschlichen Natur;
wire diese eine eigene menschliche fiir sich bestehende
Person, so hatte alles Leiden und Sterben als das eines
Menschen alsdann nur endlichen Wert, wiirde also nie zur
Tilgung der Schuld ausreichen. Der Logos, sagt wieder
Nestorius, habe nicht gelitten, Gott konne nicht leiden.
Im Abendmahlsaal, sagte Nestorius wiederum, wurde nur
der Leib des Menschen Jesus genossen; wer anders denke,
sei Menschen- und Totenanbeter. — Nun nach der Ent-
scheidung aber steht in Jesus Christus nur eine Person
mit zwei Naturen vor uns, eine gottliche Person, die Jesu
menschliche Natur mit sich in einer Subsistenz vereinte,
sie zu eigen besitzt, ihre gottliche Wiirde auf sie und ihre
Handlungen ausdehnt, ihnen unendlichen Wert verleiht,
sie mit auf den gottlichen Thron iiber die Choére der Engel
erhebt und der ganzen Schopfung zur Anbetung vorstellt.

Man sieht, der Kampf ging hier nicht um unniitze
theologische Spitzfindigkeiten, sondern um tief in das
ganze Wesen und Leben der christlichen Religion ein-
greifende Dinge, und unbegreiflich ist es, wie Seeberg in
seiner Dogmengeschichte und Casper in seiner Papst-
geschichte den ganzen Streit vorwiegend als den Ausflull
personlicher Intrigen und amtlicher Rivalitat aufzuzeigen
versuchen.



456 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fur unsere Zeit.

¥l

Wie das Konzil Christus in strahlendes Licht riickte,
so nicht minder seine gebenedeite Mutter. Ja, ihre Person
und Wiirde waren damals der eigentlichste Gegenstand
des Kampfes, so daBl Papst Pius XI. in seiner Aufforde-
rung zur Gedenkfeier nicht ansteht, das Konzil als ,ma-
rianisches” Konzil zu bezeichnen.

Seit den ersten christlichen Anfangen wurde Maria
als Mutter Jesu hochgeachtet. Niemand bezweifelte, dal3
sie den groflen Religionsstifter geboren habe und darum
der hochsten Verehrung wiirdig sei. Als , Theotokos®,
Gottesgebirerin, lebte sie in der kirchlichen Uberlieferung.
Als solche wurde sie von Origenes, Eusebius, Athanasius,
Didymus, Gregor von Nazianz, Cyrillus von Alexandrien
stets bezeichnet. Erst als die héaretische Spekulation das
Wesen Christi falsch zu deuten begann, wurde auch ihr
Glanz verdunkelt. Da Gnostiker und Doketen zunéchst
Christus nur einen Scheinleib, einen himmlischen Leib
andichteten, muBiten sie folgerichtig zur Leugnung des
irdischen Ursprunges der Menschheit Christi und der wirk-
lichen Empfangnis und Geburt Christi aus Maria als seiner
Mutter kommen. Unter diesen verstanden manche wie
Valentin nur ein ,Hindurchgehen® Christi durch Maria,
ahnlich wie das HindurchflieBen des Wassers durch einen
Kanal. Andere wie Cerinth nahmen eine eigentliche Geburt
aus Maria an; da aber nach ihrer Auffassung Jesus nur
Mensch und erst bei der Taufe mit der Gottheit vereinigt war,
konnten sie in Maria nur die Mutter eines Menschen, nicht
aber die eines Gottes erblicken. In dhnlicher Lage blieben
alle, die der Menschheit in Christus eine eigene Subsistenz
zuschrieben, und ihre Vereinigung mit dem Logos nur als
Einwohnung, als akzidentelle, rein moralische betrachteten.
Verstandlich, daf} bei allen diesen der iibliche Name ,, Theo-
tokos — Gottesgebérerin® Anstof3 erregte und heil um-
stritten wurde. Gerade um die Wende des 5. Jahrhunderts
nahm der Kampf die scharfsten Formen an. Besonders
heftig ging, gemiB seiner Trennung des Menschensohnes -
vom Gottessohne, Theodor von Mopsuestia gegen den



Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fitr unsere Zeit. 457

Ausdruck ,, Theotokos — Gottesgebarerin® vor; er wollte
Maria nur den Namen ,,Christotokos -— Christusgebérerin®
zuerkennen und den Ausdruck ,,Gottesgebarerin® hoch-
stens insofern gelten lassen, als Maria den geboren habe,
mit dem sich spéter die Gottheit vereinte. Einer seiner
Anhanger, der Priester Anastasius, rief in einer Predigt
aus: , Keiner nenne mir Maria Mutter Gottes; denn sie
war ein Mensch, und Gott kann von keinem Menschen
geboren werden.“ Der Bischof Dorotheus von Marciano-
polis in Mysien erkithnte sich sogar in einer in Konstan-
tinopel gehaltenen Rede den Bann iiber alle auszusprechen,
die Maria ,,Gottesgebarerin® zu nennen wagten. Die ganze
christliche Umwelt geriet in Aufregung. Priester und Laien
lie die Frage nicht mehr zur Ruhe kommen.

Da griff Nestorius, der Bischof der Hauptstadt, selbst
ein. In wiederholten Reden vertrat er die Ansicht, Gott
eine Mutter beilegen sei heidnisch, Vergotterung der
menschlichen Natur; der von Maria Geborene sei nur ein
vom Heiligen Geist bereiteter Tempel, in dem _der gott-
liche Logos spater Wohnung genommen habe. Seine Aus-
fiithrungen brachten die Hauptstadt in Aufruhr. Laien
traten ihm offentlich entgegen. Das Volk rief: ,,Wir haben
einen Kaiser, aber keinen Bischof.“ Zur Gegenwehr hielt
der damals in Konstantinopel weilende Bischof Cyzikus
eine Lobrede auf Maria im antinestorianischen Sinne; der
anwesende Nestorius erhob Einsprache. Priester, die gegen
seine Ansichten predigten, lie} er absetzen und einkerkern.
Aber nicht nur in der Hauptstadt, weithin in ganz Klein-
asien, selbst in Agypten und Rom, gerieten die Gemiiter
in Wallung. Da war es vor allen Cyrill von Alexandrien,
der in die Kampfbahn trat und mit grofer Wucht und
grindlicher Gelehrsamkeit den Ausdruck , Theotokos®
verteidigte. Seine Ausfithrungen unterstrich Papst Cole-
stin auf einer Synode 430. Nestorius wurde unter Ab-
setzung und Bann aufgefordert, innerhalb acht Tagen
seine Irrtiimer zu widerrufen. Aber Nestorius und seine
Anhénger klammerten sich an einige ungenaue Ausdriicke
Cyrills; die theologischen Streitigkeiten wollten kein Ende



458 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fir unsere Zeit.

nehmen. Da sprach das Konzil, nicht ohne dall noch viele
Kampfe sich ergeben hatten, das entscheidende Wort:
., Wenn jemand nicht bekennt, Gott sei wahrhaft Emmanuel
und daher die heilige Jungfrau Gottesgebdrerin — sie
gebar namlich dem Fleische nach das fleischgewordene
Wort Gottes —-, so sei er im Bann“ (Denz. n. 113).
Nestorius wurde abgesetzt und in sein Kloster von
Antiochien verwiesen, Doch sowohl er selbst, wie ein
groBer Teil seines Anhanges, beharrten in ihrem Wider-
stand. So wurde er 435 nach Agypten verbannt, das Lesen
seiner Schriften verboten und ihre Verbrennung ange-
ordnet. Er starb 451 ruhmlos im Elend. ,,Gib mir ein von
Hiretikern gereinigtes Land, und ich will dir dafiir den
Himmel geben. Hilf mir, die Ketzer besiegen, und ich will
dir helfen, die Perser zu besiegen®, so hatte er bei seinem
Regierungsantritt zu Kaiser Theodosius II. gesprochen.
Und nun war er ob seiner Beschranktheit, Leidenschaftlich-
keit und Hochfahrenheit selbst zu einem der hartnickig-
sten und verderbenbringendsten Héretiker geworden.
Wiederum ein warnender Beleg, wohin der bestgemeinte
Eifer fithrt, ist er mit Engblick, Leidenschaftlichkeit und
Hartnéickigkeit verbunden. Auch viele andere Bischofe
seiner Partei traf ein dhnliches Los, alle Versammlungen
dieser Sekte wurden verboten und ihre Geistlichen verbannt.

Um so griofler aber war die Freude aller wahren
Marienverehrer. Die rechtgliubigen Konzilsviter atmeten
auf; das Volk von Ephesus brach in Jubel aus, illuminierte
die Stadt und der Freudenruf , Theotokos® widerhallte in
allen StraBen und auf allen Platzen. Und von da pflanzte
er sich fort durch alle Linder und Zeiten. Mariens Ehre
war glinzend gerettet. Gefahr war im Anzuge gewesen,
sie ihrer hochsten Wiirde zu entkleiden, sie fiir das Ge-
denken aller Zeit aus der Zenithohe in die Zahl der ebhen
iiber den Horizont erscheinenden Sterne zu verweisen.
Denn was wire Maria ohne die Gottesmutterschaft ? Eine
der vielen Miitter, die GroBe geboren, hie und da mit-
genannt, aber doch wie sie alle nur nebenher und gelegent-
lich erwahnt. Und weleh kiimmerliches Dasein hatte die



Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit. 459

ganze Marienverehrung gefristet! Nun aber leuchtet wieder
Mariens Ehre, Wiirde und Stellung in alter, ja neuer Helle.
Im Strahlenglanz und mit der goldenen Krone der Gottes-
mutterschaft gekront, steht sie wieder da vor aller Welt.
Als Weib mit der Sonne bekleidet, als Kéonigin aller
Frauen, als hochste Erwihlte und groB3tes Wunderwerk
der Dreifaltigkeit beschreibt sie in neuer Herrlichkeit
ihren Weg am Himmel christlichen Glaubens, als Dei
mater alma von allen gepriesen, von der Kirche verherr-
licht, von Dichtern besungen, durch Baudenkméler und
Wallfahrtsorte ohne Zahl geehrt, von der ganzen katholi-
schen Christenheit bewundert und geliebt. Welch frucht-
bare Antriebe auf Mariologie und Marienverehrung gingen
von der ephesinischen Definition aus! Ihrer Wirkung
komimt wohl nur noch die Erklirung der Unbefleckten
Empfingnis Mariens unserer Tage gleich. So hat der Papst
gewil} recht, das Konzil vorwiegend ein ,marianisches” zu
nennen.

I11.

Wie Christus und seine himmlische Mutter so ging
auch sein Slellvertreter, das kirchliche Lehramt, neu ge-
festigt und in neuem Glanz aus dem Konzil hervor. Zwei
Bestimmungen waren es, die hierauf hinwirkten: eine, die
den obersten Tréger des kirchlichen Lehramtes selbst be-
traf und eine andere, die sich mit der rechten Lehrart
befaBite.

Die erste lautet: ,Nulli dubium, imo saeculis omnibus
notum est, quod sanctus beatissimusque Pefrus Apostolorum
princeps et caput, fideique columna, et Ecclesiae catho-
licae fundamentum, a Domino nostro Jesu Christo . . . .
claves regni accepit . . . . Qui ad hoc usque tempus et semper
in suis successoribus vivit el judicium exercet” (Denz. 112).

Einmal ist diese Erklarung schon fur die Dogmatik
wichtig, da sie in so klarer Weise die Verleihung der
obersten Kirchengewalt an Petrus anerkennt und dessen
Weiterleben in seinen Nachfolgern, also dem rémischen
Bischof, bekundet, was bei so manchem sonstigen Gegen-
satz zwischen der ostlichen und westlichen Kirche um so



460 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit far unsere Zeit.

schwerer wiegt; und daBl diese Verleihung des Primates
an Petrus und sein rechtmiBiges Weiterleben im romi-
schen Bischof als nulli dubiim, imo saeculis ommnibus
notum angefiithrt wird.

Dazu hatte die Erkliarung eine fiir das ganze damalige
kirchliche Leben tiberaus grofe Bedeutung. Erkannte man
im damaligen Osten auch theoretisch den Primat des
Papstes an, so war praktisch doch bei manchen die Gefolg-
schaft nicht, wie sie hatte sein sollen. Nicht nur, daB
manche Parteien und Bischife bisweilen zu selbsténdig
vorgingen, ihren Machtkreis iiber die Grenzen hinaus aus-
zudehnen suchten, daBl auch die ostliche weltliche Re-
gierung von Casaropapismus beseelt, Roms Rechte mog-
lichst zu beschneiden trachtete: infolge der vielen theo-
logischen Wirren und Sekten hatten auch nicht wenige
Bischéfe, Monche und Priester eine auflehnende Haltung
gegen Rom angenommen und weite Laienkreise da hinein-
gerissen. Nicht nur einmal war ein orientalisehes Schisma
in die N#he geriickt; jetzt tauchte es wieder drohend auf.
Da war es eine Grofitat, dall so viele Kirchenfiirsten aus
Ost und West sich einmiitig zum Primat des réomischen
Papstes bekannten. Damit war die Einheit der Kirche
gerettet, das Gespenst der Spaltung noch einmal be-
schworen, besonders dem Orient wieder Halt und Festigkeit
geboten, die kirchliche Disziplin wieder gefestigt.

Die zweite Erklarung betraf die Lehrart: ,Statuit
sancta Synodus, alteram fidem nemini licere proferre aut
conscribere aut componere, praeter definitam a sanctis
Patribus.

Hier wurde also die alte Glaubensregel wieder ein-
geschirft, nichts als Lehre aufzustellen, was nicht in den
Glaubensquellen enthalten sei. Auch das tat not. Waren
doch die geistig regen, spekulationsbediirftigen Griechen
nur zu geneigt, sich auf ihre eigenen Geisteserfindungen
allein zu stiitzen und sie an Stelle der geoffenbarten Wahr-
heit zu setzen. Daher dann auch die iiberaus grofle ver-
derbliche Fruchtbarkeit an Irrlehren. Dem wurde durch
die Zuriickrufung des Konzils auf die rechten Glaubens-



Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir.unsere Zeit. 461

quellen ein Damm entgegengesetzt und so die theologische
Wissenschaft vor einem AusflieBen in rein natiirlichen
Betrieb bewahrt.

* % *

Man sieht, daB das Konzil mit der Neubefestigung
dieser drei Grunddogmen einen Merkstein in der Ge-
schichte der Kirche bedeutet. Sein EinfluBl wirkt bis heute
fort. Ja, heute gewinnen seine Entscheidungen wieder
aktuelle Bedeutung.

Auch heute geht wieder, wenn auch in anderer Form,
ein erregter Kampf um Christus. Auch heute leugnen viele
seine Gottheit, stempeln ihn zu einem einfachen Menschen
und stellen ihn mit anderen Weisen, Solon, Sokrates,
Moses, Buddha auf gleiche Stufe. Andere erkennen ihm
noch eine besondere Sohnschaft Gottes zu, aber keines-
wegs im Sinne einer hypostatischen Vereinigung. Christus .
ist Sohn Gottes, insofern (der oft pantheistisch gedachte)
Gott in ihm in besonderer Weise wohnt und sich offenbart.
Selbst vielen ,Rechtglaubigen® geht das tiefere Verstind-
nis fiir die hypostatische Vereinigung ab. Infolge all dieser
Irrungen fehlt auch das rechte Verstindmis fiir die An-
betung Christi, seine Erlosungsart, seine Stellung als Haupt
der Kirche, sein Wohnen in den Seelen, fiir jede Art von
Christusmystik. Wie notwendig ist es da, das Tiefste der
Person Christi und seines ganzen Wirkens vor den Augen
der heutigen Welt wieder in voller Klarheit erstehen zu
lassen! Tiefgriindige Predigten iiber Christus sind zeit-
gemaifer als je! Aber man darf es nicht bei rein moralischen
oder asthetisierenden, gefiihlsmiaBig verschwommenen Aus-
fithrungen bewenden lassen; griindliche, klare Auf-
schlieBung der christlichen Dogmatik erheischt die ver-
worrene Zeit.

Wie die wahre Kenntnis Christi bedarf auch die
rechte Wertschiatzung seiner heiligsten Mutter wieder der -
Belebung. Nicht als ob es in katholischen Kreisen all-
gemein an warmer Marienverehrung fehle. Gott sei Dank,
bliitht sie noch, wie die Marienfeste, der Maimonat, Rosen-



462 Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit.

kranzmonat und die zahlreichen Wallfahrten bekunden.
Aber einmal farbt doch in der Diaspora die protestantische
Geringschatzung Mariens stark auf die dort wohnenden
Katholiken ab. Es fallt geradezu auf, wie viele da Auf-
gewachsene der Andacht zu Maria doch nicht das Ver-
standnis entgegenbringen, wie man es in rein katholischen
Gegenden gewohnt ist. Aber auch bei manchen sonstigen
Katholiken kann man gewahren, wie wenig die Marien-
verehrung in ihren Seelen Wurzel geschlagen hat, wie
gering ihre Wertschitzung Mariens, wie kalt und wenig
vertrauend ihr Verhiltnis zu Maria ist. Selbst Priester
findet man darunter. Daher dann das mangelnde Ver-
standnis fiir Rosenkranz und Marianische Kongregationen;
die eifersiichtige Wachsamkeit, dal Maria ja kein neuer
Ehrentitel zuerkannt werde. Die ganze Geschichte der
Kirche und auch die des Konzils von Ephesus lehrt, welch
segensreiche Friichte von inniger Marienverehrung aus-
gingen, wie so viele Heilige gerade durch sie die grofiten
Gnaden empfingen; sie belegt aber auch mit vielen Bei-
spielen, wie 'die Verfliichtigung der Marienverehrung oft
genug auch eine Verflichtigung des tiefreligiosen Lebens
herbeifithrte. Nicht nur die Entwicklung des Protestan-
tismus, der mit dem Marienaltar auch den Tabernakel
verbannte, ist dafiir Zeuge, auch das Leben des Nestorius
und vieler anderer, die in der Andacht zu Maria erkalteten
oder sie noch gar bekdmpften. Als schonste Frucht des
Ephesus-Jubilaums erwartet unser Papst Pius reiche For-
derung der Marienandacht. Mochte er seine Wiinsche
erfiilllt sehen! Alle Quellen miissen wir heute flieBlen
machen. Verschiitten wir doch keine!

Wie zeitgemiB ist sodann die dritte Erklarung des
Konzils: Betonung des Primates. Und nicht nur Betonung
desselben, sondern daB wir uns geschlossen hinter ihn
stellen und unsere Glaubigen dazu mitreifen. Mehr als je
bedarf die Zeit in ihrem Schwanken, ihrer Zerrissenheit
und Unsicherheit wieder des Felsens. Katholiken gibt es
aber leider, die in pipstlichen Verordnungen nur ein
Machtgeliiste, einen Vergewaltigungsversuch, eine un-



Cohausz, Aus frithchristlicher Zeit fiir unsere Zeit. 463

notige, die Zeit nicht verstehende Harte erblicken, die
alle Norgeleien liberaler Zeitungen gegen rémische Ent-
scheidungen gedankenlos nachplaudern. Erlebt haben wir
es ja wieder bei dem neuen Eherundschreiben. Andere
hegen nicht das rechte Vertrauen, daBl das Papstworl
durchdringe. Und doch, mehr als in den damaligen Wirren
ist entschiedener Widerstand gegen die tiberflutende Zer-
setzung aller Wahrheit und Sittlichkeit schreiendes Be-
diirfnis. Und wie damals das Papstwort wie ein Damm
wirkte, wird es ihm auch heute nicht an Erfolg fehlen.
Portae inferi non praevalebunt adversus eam.

An uns ist es darum, die Autoritat des Heiligen
Stuhles wieder zu beleuchten, mit griindlichen Ausfiithrun-
gen zu festigen, zu ihrer Gefolgschaft die Seelen zu
stimmen!

Und dann das Letzte: die Glaubensregel. Wie viele
gibt es auch bei uns, denen deren Bedeutung mehr und mehr
geschwunden ist. Wie viele unserer gebildeten Laien ken-
nen dank des modernen Wissenschaftsbetriebes an den
Hochschulen kaum oder gar nicht mehr; da8 ein Unter-
schied zwischen Glauben und Wissenschaft besteht. Was
sie einsehen, was man ihnen philosophisch nahebringt, das
allein lassen sie gelten. Aber auch Theologen sahen wir
von der Tradition absehen, ihren eigenen Gedankengingen
nachgehen und — im Irrtum enden.

Auch da gibt das Konzil Fingerzeige, das eigentliche
Glauben, das Sichstiitzen auf die kirchliche Tradition
wieder klar herauszuschélen und auch in der Predigt mehr
wieder aus den Glaubensquellen zu beweisen, als mit rein
menschlich-wissenschaftlichen Einsichten und die Be-
deutung der Glaubensautoritit wieder hervorzukehren.
Sonst laufen wir leicht Gefahr, daB die Zuhorer die Pre-
digten mit rein profan-wissenschaftlichen Vortrigen gleich-
stellen, ihnen nicht mehr Gehorsam zollen als diesen auch,
aus ihnen annehmen, was ihnen zusagt, und abweisen,
was ihnen nicht geféllt. Sollte der Grund, warum man mit
so wenig kindlichem Gehorsam der Predigt oft folgt, nicht
auch darin liegen, daB in ihr zu wenig das Wort Gottes



464 : Bohm, Recht der Revolution.

als Wort Gottes, zu viel aber menschliches Wort erscheint
und darum als eines Menschen Wort der Beurteilung wie
jedes andere Menschenwort verfallt ? ,, Tamquam potesta-
tem habens” redete Christus. Aber das ist uns nur mog-
Tich, wenn wir ,,pro Christo legatione fungimur tamquam
Deo exhortante per nos” (2 Cor 5, 20)!

So bedeutet das Konzil von Ephesus nicht nur einen
Merkstein in der Geschichte; es ergeht von ithm auch viel
Wegweisung und Anregung fir unser heutiges pastorales
Wirken.

Dus Recht der Revolution.

Von Franz X. Béhm, St. Gabriel, Médling,
(Fortsetzung.)

6. Gottliche Offenbarung und menschliche Vernunft
bezeugen iibereinstimmend, dal der tiefste Urgrund aller
obrigkeitlichen Gewalt in Gott zu suchen ist. Dieser Er-
kenntnis gegeniiber konnte es innerhalb der katholischen
Wissenschaft zu keiner Zeit ein Schwanken geben. Aber
etwas anderes war es um die Frage nach dem unmuttel-
baren Ursprung der Staatsgewalt. Ist in Gott nicht nur
der tiefste und letzte, sondern auch der nichste und un-
mittelbare Ursprung der Staatsgewalt zu suchen? — An
dieser Frage scheiden sich die Geister. Im wesentlichen
sind es zwei Richtungen, deren eine nicht blof} den letzten,
sondern auch den nichsten und unmittelbaren Ursprung
der Staatsgewalt in Gott erblickt, wogegen die andere
Richtung Gott zwar auch als den tiefsten und letzten
Urgrund, dagegen als unmittelbare Quelle der obrigkeit-
lichen Gewalt die Volksgemeinschaft betrachtet. Im Inter-
esse unserer Untersuchung wird eine kurze Darstellung der
beiden Ansichten nicht zu umgehen sein.

Bis in das ausgehende 18. Jahrhundert wurde von
der Mehrzahl der katholischen Gelehrten die Ansicht ver-
treten, das Volk in seiner Gesamtheit sei der erste Trager
der Staatsgewalt, die ihm von Gott verliehen worden ;
das Volk aber iibertrage die Gewalt ausdriicklich oder
stillschweigend auf den Herrscher; mit anderen Worten,
die Staatsgewalt stamme unmittelbar oder direkt von der
Volksgemeinschaft, mittelbar oder indirekt von Gott. Als
Hauptvertreter dieser Lehre, die man gewdhnlich als



