660 Literatur.

gegeniiber den Zehntausenden von Klerikern, von denen zustimmende
Stimmen nicht bekannt sind ?“ Hier ist nur iibersehen, daf3 die Theologen,
denen Rationalismus nachgesagt wird, fast alle Professoren der angehenden
Geistlichen waren. Dafl diese aber durchweg die Anschauungen ihrer
Lehrer in sich aufnahmen, versteht sich fast von selbst. Ob ausdriickliche
Zustimmungen von ihnen bekannt sind, ist dabei ganz gleichgiltig. — Die
Mainzer ,Monatsschrift von geistlichen Dingen“ kann allerdings, wie S. 287
hervorgehoben wird, nicht als schlechthin rationalistisch bezeichnet werden.
Aber kann sie wohl als ,dogmentreu” charakterisiert werden? Warum
hat sie 1790/1, die Beschliisse der bekannten Synode von Pistoja in deut-
scher Sprache verdffentlicht, jene Beschliisse, von denen die Bulle Auc-
torem fidei von 1794 eine ganze Anzahl als hirefisch verurteilt hat? Die
in den Jahrgingen 1790 und 1791 der genannten Zeitschrift veroffent-
lichten Briefe ,eines auswirtigen Gelehrten iiber die Antwort Pius VI®
von 14. November 1789 ,,an die vier Hochwiirdigsten Erzbischife Deutsch-
lands“ sind auBerordentlich gehissig gegen den Heiligen Stuhl. Das-
selbe gilt von den dort verdffentlichten ,Betrachtungen tiber . . . die Wahl-
kapitulation des romischen Kaisers Leopold IL“. Wie unkirchlich sind
die Bemerkungen der ,Monatsschrift“ von 1790 zu den von ihr bekannt
gemachten Ordinationes generales des Kapuzinergenerals von 17611

DaB in dem vorliegenden Werke eine Anzahl kleinerer Irrtiimer dem
scharfen Auge des Korrektors entgangen sind, tut der Bedeutung des
Buches keinen Eintrag. Es ist jedenfalls sehr geeignet, eine klare und,
abgesehen von den obigen Vorbehalten, auch durchaus richtige Erkenntnis
von der Bedeutung des 17. und 18. Jahrhunderts fiir die Kirche zu ver-
mitteln.

Mainz. J. Schmidt.

12) Die Kirche Christi. Von Pefer Lippert S. J. 8° (293). Freiburg
i. Br. 1931, Herder. M. 3.50, geb. in Leinwand M. 5.—.

In seiner eigenartigen fein psychologischen]Weise hat P. Lippert uiber
die katholische Kirche geschrieben. Geist und Leben eines organischen
Gebildes wehen uns hier entgegen. Deshalb wird der I. Teil (13-—69) be-
titelt: ,Das Erlebnis der Kirche”, eine ,intensive, packende und formende
Erfahrung® (3) der Kirche in ihrer ,einzigartigen Grofe (13 ff.), vielge-
staltig bei aller Stetigkeit in den Grundformen, im Anfang schon bis ins
Kleinste organisiert® (28 ff.), mit dem , BewuBtsein einer moglichen Welt-
fithrerschaft (35 ff.), der Einbruch des Objektiven (29), jener eigenartigen
Transzendenz, die den Dingen eine Tiefe gibt (54), die letzte Zuflucht gegen
die Unterdriickung alles Personlichen (66), die Verkorperung des religiosen
Lebens“ (68).

Im II Teil (73—84) wird entwickelt Begriff und Verfassung der
Kirche mit der grundlegenden Gliederung in ,Bevollméachtigte und ,,Nicht-
bevollmachtigte“ (77) und absolut monarchischer Spitze (80 f.): ,anti-
demokratisch, hierarchisch (83 ff.). Selbst text- und literarkritische Er-
schiitterung der VerheiBung Jesu vom Felsenfundament — hier vermilit
man den positiven Gegenbeweis — ,,wiirde nicht losen sein Geheimnis:
eine weltgeschichtliche Erfiillung, wie sonst kein Wort aus eines Menschen
Mund (119 ff.). Schon aus dem 2. Jahrhundert (Irendus) vernehmen wir
ein Bekenntnis zur pipstlichen Unfehlbarkeit, genau in dem Sinn, wie es
im 19. Jahrhundert das Konzil vom Vatikan verlangt” (139) — dagegen
wire zu erinnern an den organischen Fortschritt in der Glaubensentfaltung,
besonders die ndhere Bestimmung des Subjektes und Objektes papstlicher
Unfehlbarkeit. Auch diirfte mehr Gewicht gelegt werden auf den ,apo-
stolischen Vater” Klemens I. mit seiner Autoritdt als oberster Lehrer und
Hirte der Gesamtkirche gegeniiber der fremden und fernen, auf charis-
matische Vorziige eingebildeten Kirchengemeinde zu Korinth (vgl. Irendus



Besprechungen. 661

111, 3, 3; Harnack, Lehrb. d. Dogmengeschichte I, 481, 485). Andererseits
,wird die Kirche selbst allgemeine Zeitirrtiimer nicht immer und sogleich
durchschauen. Sie hat das Religionswidrige in der Einrichtung der Inqui-
sition und die ungeheuerliche Sittenwidrigkeit der Hexenverfolgung nicht
erkannt” — hier wire nochmals hinzuzufiigen: ,nicht sogleich”. Die kirch-
liche Philosophie und Theologie war zu allen Zeiten belastet mit frommen
Torheiten, Schrullen oder Phantasiegebilden einzelner. Niemand wird aber
. fiir subjektive, zeitgeschichtlich bedingte, unhaltbare Dinge die Lehr-
autoritit der Kirche einsetzen (147 f.). Das Kirchenrecht ist ebenso stetig
herangewachsen wie die Kirche selbst. Alles flieBt folgerichtig aus dem
GlaubensbewuBtsein (153 ff.). Das Allzumenschliche bleibt die starkste
Belastungsprobe. Aber die vollkommenen Seelen sind an dieser gereift
(158 ff.). Spezifisch katholisch ist das Phinomen des Gehorsams. Der
Eifer der Kirche um die eigene Autoritat ist nicht kleinliche Angst um
ihren Einflufl, sondern Verantwortungsbewuftsein fiir die Rechte Gottes
(167 ff.). Unter der gewaltigen Wucht sogar der kleinsten liturgischen
Rubriken tut sich der Weg auf in die einzjge wahre Freiheit der Liebe,
Treue im Kleinsten und doch GroBziigigkeit, Erfassung des Geisles des
Gesetzes (174 fi.).

Der IIL Teil (187—293): ,Der Glaube an die Kirche“ beginnt mit:
Der Christusglaube in der Kirche, die eigentliche Triebkraft beispielloser
Zusammenballung der kirchlicken Energie“. Christi Gegenwart in der Kirche
bedeutet die ,fruchtbarste Kraft, ist nicht bloB8 mit historischen oder
psychologischen Erkenntnismitteln zu erweisen. Von unerschopflicher Tiefe
sind Pauli Bilder der Kirche (203 ff.). Alle duBerlich sichtbaren Faktoren
reichen nicht hin, das iiberstromende innere Werden und Wachsen der
Kirche zu erkliren (224). Die Frommigkeit der katholischen Kirche war
in der Urkirche eine ausgesprochen theozentrische — der Gottesgedanke
beherrscht das ganze Seelenleben —, im Mittelalter gewissermaflen an-
thropozentrisch (richtiger: theanthropozentrisch!) — Christus als Menschen-
sohn gewann einen selbstdndigen Kult, daneben seine Mutter und zahl-
reiche Heilige —, in der Neuzeit ist die Kirche selbst Zentrum der Ver-
ehrung geworden (243 ff.). In stirkster Selbstbesinnung und Verantwort-

lichkeit becbachten wir eine wachsende Einbeziehung der Laienwelt in -

den groBen Missionsberuf (255). Die lebendige Hingegebenheit an den
personlich gegenwirtigen Heiland ist bis heute gewachsen — nicht so sehr
an Innigkeit und Kraft, aber an Ausdehnung, Popularitit, Allgemeinheit
(254). Die alleinseligmachende Kirche (259 ff.) schliefit jene ein, die aus
einem schicksalhaften Grund in keiner Weise an der Gemeinschait der
Kirche teilnehmen, aber in voller Ehrlichkeit alles getan haben, was die
ihnen verlichenen Einsichten und duBeren Verhiltnisse ihnen nahegelegt
haben (267 ff.). Zahlreiche Wege zur Kirche sind offen. Als ungangbar
scheidet aus der Weg der Gewalt. Denn ein personliches Verhéltnis kann
nie erzwungen werden. Fiir die Praxis sind von gréBerer Bedeutung jene
Erkenntnisse und Erlebnisse, die schon ein irrationalés Element enthalten,
den fesselnden Eindruek der einzigartigen Erscheinung der Kirche, vertieft
bei genauerem Studium. Wenn sie auch eine Art Intuition, ja ein sub-
jektives Stimmungselement enthalten, lassen sie sich doch auch wissen-
schaftlich rechtfertigen, werden objektiv von einer Wirklichkeit hervor-
gerufen (279 ff.) nicht bloB sekundir, sondern pnmar Eben deshalb sind
sie wesentlich rational. Das Vatikanum nennt sie ja einen ,Erweis, wie
vernunftgemal unser Glaube ist, und ein unwiderlegliches Zeugnis fiir ihre
gottliche Sendung”! — ,Eigentliche Massenbewegungen zur Kirche werden
mit zunehmender Entfaltung des Menschengeistes ganz unmoglich® (287). —
Warum? Sollte nicht die abgrundtiefe Verblendung durch den Bolsche-
wismus den verlorenen Sohn der Menschheit zuriickfithren konnen gerade
auf dem von dieser Seite her angebahnten Weg des Kollektivismus nach
dem Sichzutodefahren im falschen Geleise?



662 - Literatur,

Freudig stimmen wir dem SchluBwort (293) zu: ,,Immer wieder steht
die Menschheit erschrocken oder beseligt vor dieser Kirche und lauscht —
wenn es auch ganz still zu sein scheint in ihren weiten, schattenverhillten
Rédumen, und nichts zu sehen ist als ein fernes, halb erléschendes Flimmern:
Es ist das ewige Lichtl® .

Miinchen. Univ.-Prof. Dr Anton Seitz.

13) Das Leben des heiligen Kirchenvaters Augustinus, beschrieben
von seinem Freunde Bischof Possidius. Aus dem Lateinischen
iibertragen von P. Dr Kapistran Romeis. 8 (99). Berlin,
Augustinusverlag. M. 4.80.

Von wenigen heiligen Vatern haben wir eine Biographie, die in so
kurzen, aber inhaltsreichen Ziigen uns ein treues Bild des Heiligen zeichnet
wie es Bischof Possidius, der durch 40jahrige treue Freundschaft mit
St. Augustinus verbunden war und den St. Augustin selbst sein ,zweites
Ich“ nannte, uns in seiner vita Augustini hinterlieB. Es war deshalb ein
gliicklicher Gedanke, diese vita Augustini nach dem von Migne abge-
druckten Text der Maurinerausgabe ins Deutsche zu tubertragen. Was
St. Augustin iiber sich selbst in den Bekenntnissen erzihlt, wird von Pos-
sidius itbergangen oder nur kurz beriihrt. Der groGte Teil des Biichleins
ist dem Leben und Wirken des heiligen Augustinus als Bischof gewidmet;
auch schione Einzelziige sind uns dadurch tberliefert wie das Verhalten
des Heiligen Frauen gegeniiber, seine Grundsitze iuber Besuche, seine
Gastfreundschaft mit dem Verbot tubler Nachrede durch den in den Tisch
eingemeiBelten Spruch: Quisquis amat dictis absentum rodere vitam —
Hane mensam indignam noverit esse sibi. Die Ubersetzung liest sich leicht.
Das Biichlein sei wirmstens empfohlen.

Salzburg. P. Amandus Sulzbick O.F. M.

14) Menschen und Heilige. Katholische Gestalten. Herausge-
geben von Heinrich Mohr. Mit Holzschnitten von Hans Unkel.
Freiburg i.-Br. 1930, Herder. M. 8.—, geb. M. 10.—.

. »Es geht wie ein Trauerlied von Mund zu Mund, von Land zu Land:
‘Wir haben keine Ideale mehr.“ Dieses Wort, das der selige P. Bonaventura
O. Pr. vor mehreren Jahrzehnten beim Karitastag zu Hildesheim ge-
sprochen, hat heute noch viel mehr Geltung als damals. Ein Volk ohne
‘Ideale wire aber ein Volk im Verfalle, reif zum Untergange. Daf} in unserer
Zeit noch nicht aller Idealismus erstorben ist, dal noch vorwarts und auf-
wirts treibende Krifte im Leben der Vélker wirken, verdanken wir vor
allem der Quelle aller Ideale, der Religion. Sie gibt die hochsten Ideale
und die hochsten Ideen, die hichsten Vorbilder und die Macht, sie zu
verwirklichen; sie erzeugt Idealgestalten in allen Jahrhunderten. — Hin
und her geworfen zwischen Himmel und Erde, weil sich unser heutiges
nervoses Geschlecht kaum mehr zu helfen. Es sucht nach Fithrern und
Vorbildern, nach Menschen, die Heilige waren. Wie schon vor vielen Jahren
der Verlag Herder in Freiburg durch den unvergeflichen Alban Stolz der
Zeit ihre Legende gab, so stellt er auch jetzt wieder in die Not der Zeit
die neue Legende:” Menschen und Heilige, katholische Fithrergestalten,
herausgegeben von Heinrich Mohr. Das Werk bringt 25 Heiligenbilder,
die von verschiedenen fithrenden Personlichkeiten des katholischen Schrift-
tums entworfen sind. Die Verfasser haben sich nach ihrer Eigenart ,ihre”
Heiligen selbst gewihlt: ,Jedem blieb es unbenommen, sich aus nédherer
oder fernerer Vergangenheit eine Lieblingsgestalt zu wahlen, jeder sollte
der goltgeschenkten Eigenart seines Kiunstlertums freien Spielraum  ge-
wihren diirfen” (Vorwort). Bei der Verschiedenheit der Verfasser war die
Gefahr nicht ausgeschlossen, daB das Werk in lose Teile auseinanderfallen,



