Béhm, Recht der Revolution. 721

Christentums in der Regel Jangsam erlahmte, wenn man das Himmelsbrot
tibersah und gleichsam verschmihte . . .. Vorziglich muf} man darauf
hinarbeifen, dafy die Oftkommunion unter den katholischen Vilkern wieder
auflebt. Dazu fordern auf das Vorbild der ersten Christen, die Erlisse der
Kirchenversammlungen, das Ansehen der Viter und der heiligen Manner
aller Zeiten. Wie nidmlich der Leib, so bedarf auch die Seele oft ihrer Speise.
Die beste Lebensnahrung aber bietet die hochheilige Eucharistie®.

»Darum muB man die im Wege stehenden Vorurteile, die leeren
Befiirchtungen vieler, die bestechenden Scheingriinde, die von der heiligen
Kommunion zuriickhalten, beseitigen. Es handelt sich um eine Sache, die
von grdfilem Nutzen fiir das gldubige Volk ist, die unsere Zeit von den un-
ruhigen Sorgen um die verganglichen Dinge erlisen, den christlichen Geist
wecken und lebendig erhalten soll.

Allerdings wird hier das ermunternde Beispiel der besseren Stinde,
besonders der Eifer und die Regsambkeif des Klerus von groBer Bedeutung
sein. Der Erloser hat namlich seinen Priestern das Amt tibergeben, die
Geheimnisse seines Leibes und Blutes zu vollziehen und zu spenden. Sie
kénnen ihm diese hohe Ehre nicht besser enlgellen, als dann, wenn sie sich
fiir die Verherrlichung der Eucharistie mit aller Kraft einsetzen, den Wiinschen
seines heiligsten Herzens entgegenkommen und die Menschenseelen zu dem
Segensquell dieses grofen Sakramentes durch Wort und Tat fuhren.”

Darum auf zur eucharistischen Aktion! Auf zur eucha-

- ristischen Fruhaktion! Gott will beides!

Das Recht der Revolution,

Von Franz X. Béhm, St. Gabriel, Modling b. Wien.
(Schluf.)

12. Die Vertreter der naturrechtlichen Theorie, wo-
nach alle obrigkeitliche Gewalt ihren nichsten wie ihren
letzten Ursprung in Gott findet, sind, wie bereits aus-
gefuhrt, einig in der bedingungslosen Ablehnung jeg-
lichen Rechtes der Revolution. Denn daf} die Untertanen
nicht das Recht besitzen, eine Gewalt zuriickzunehmen,
die sie in keiner Weise verliehen haben, ist selbstver-
standlich. Wie aber, wenn man mit Suarez annimmt, die
Staatsgewalt, die zwar ihren letzten Ursprung in Gott
hat, ruhe zunichst in der Volksgemeinschaft und gehe
erst vom Volke durch ausdriickliche cder stillschwei-
gende Ubertragung iiber auf den Herrscher? Wenn ein-
mal zwischen Volk und Herrscher ein derartiges Ver-
tragsverhéltnis angenommen wird, dann ist nicht recht
einzusehen, warum dieses Verhiltnis von Seiten des
einen der beiden Partner unaufléslich sein sollte. In der
Tat sind die bedenklichen Folgerungen, zu denen eine
konsequente Anwendung der scholastischen Vertrags-
theorie zu fithren scheint, ein ernster Einwand, den
neuere Autoren gegen diese Theorie erheben. Cathrein

.Theol.-prakt. Quartalschrift®. 1V. 1931. 46



129 Bohm, Recht der Revolution.

(I1, 483) weist darauf hin, dafl ein solcher Vertrag den
allgemeinen Verlragsbedingungen unterliegl. Zu diesen
Bedingungen aber gehort, daBi, wenn einer der Partner
sich an die wesenllichen Bedingungen des Vertrages
nicht hélt, auch der andere Partner nicht mehr gebun-
den ist; einzig die Ehe macht eine Ausnahme wegen
ihrer besonderen Natur und Bediirfnisse. ,,Von Unaui-
loslichkeit des Vertrages zwischen Monarch und Volk
kann aber keine Rede sein. Denn dafi beide durch gegen-
seitiges Ubereinkommen den Ubertragungsvertrag wie-
der autheben konnen, ist unleugbar und wird auch von
den Gegnern nicht in Abrede gestellt. Hieraus folgt un-
mittelbar, daBl das Volk in seiner Gesamtheit dem Mo-
narchen die offentliche Gewalt wieder nehmen kann,
wenn er dieselbe zum Schaden der Gesamtheit schwer
miBbraucht. Denn die Verwendung der Gewalt im In-
teresse der Gesamtheit und nicht des Privatwohls ist ge-
will eine wesentliche Bedingung des Ubertragungsver-
trages. Wenn.also der Konig seinerseits sich an diese
wesentliche Vertragshestimmung nicht hélt und sich
nicht bessern will, so ist auch das Volk seinerseits nicht
mehr gebunden; es kann die Gewalt, die es dem Koénige
verliehen, zuriicknehmen und an einen andern tber-
tragen. Diese Folgerung ist aber fiir die Sicherheit der
Autoritiat gegen revclutionire Bestrebungen gewili sehr
bedenklich.“ Derartige revolutionsfreundliche Konse-
quenzen werden von den neueren Vertretern der scho-
lastischen Theorie allerdings nicht zugegeben. Friiher
scheint diesbeziiglich unter den Scholastikern nicht im-
mer Klarheit geherrscht zu haben. Besonders im 16. und
17. Jahrhundert waren die Ansichten sehr geteilt in der
Frage, ob das Volk die dem Herrscher iibertragene Ge-
walt zuriicknehmen konne. Selbst Lessius scheint eine
Zuriicknahme der Gewalt nicht ausgeschlossen zu haben.
Ob Suarez eine solche angenommen, ist nicht mit voller
Sicherheit festzustellen. In seiner ,,Defensio fidei* spricht
er sich einmal sehr bestimmt gegen jede Zuriicknehm-
barkeit der Gewalt aus. ,,Wenn das Volk seine Gewalt
einem Konig iibertragen hat, dann ist es nicht mehr be-
rechtigt, sich auf diese Macht berufend nach Belieben
oder so oft es ihm gutdiinkt, seine Freiheit zuriickzuneh-
men. Denn wenn es seine Gewalt dem Konig gegeben
und dieser sie angenommen hat, dann hat der Konig
damit auch das dominium erworben. Mag also der Koénig
durch Verleihung oder durch Vertrag vom Volke dieses
dominium in Besitz genommen haben, so steht es dem



Bohm, Recht der Revolution. 723

Volke nicht mehr zu, die konigliche Gewalt aufziheben
oder sich seine Freiheit zuriickzunehmen. Wie eine Ein-
zelperson, die auf ihre Freiheit verzichtend sich als
Sklave . verkauft oder verschenkt hat, sich spater nicht
mehr beliebig von dieser Unfreiheit befreien kann. Das
gleiche gilt von einer moralischen Person oder einer Ge-
meinschaft, wenn sie sich einem. Herrscher véllig unter-
worfen hat. Sobald das Volk seine Gewalt einem Koénig
ubertragen, hat es sich ihrer wirklich begeben; es kann
also nicht mehr gerechterweise gegen den Koénig sich er-
heben mit Berufung auf eine Gewalt, die es nicht mehr
besitzt; denn das ware nicht berechtigte Anwendung,
sondern vielmehr eine AnmaBung der Gewalt.” (1. IIl,
¢. 3) An anderer Stelle desselben Werkes (1. VI, c. 4)
gesteht Suarez ausdrucklich fiir den Fall der Not der
Volksgemeinschaft das Recht zu, die Gewalt dem Herr-
scher zu entziehen. ,,Wenn der legitime Herrscher ein
tyrannisches Regiment fithrt und der Volksgemeinschaft
kein anderes Mittel zur Verteidigung bleibt, als den Ko-
nig zu vertreiben oder abzusetzen, dann kann die ganze
Gemeinschaft durch offentlichen und gemeinsamen Be-
schlufi der Biirger und des Adels den Konig absetzen,
schon auf Grund des Naturrechtes, wonach die gewalt-
same Abwehr der Gewalt gestattet ist; dann aber auch,
weil dieser Fall, mit Ricksicht auf die notwendige
Selbsterhaltung der Gemeinschaft, in dem urspriinglichen
Vertrage ausgenommen ist, mit dem das Volk seine Ge-
walt dem Konig tibertragen hat.”

Tatséchlich findet sich im 16. Jahrhundert die Auf-
fassung weit verbreitet, scwohl unter den katholischen
wie unter den protestantischen Gelehrten, dali die Uber-
tragung der Staatsgewalt auf den Herrscher immer eine
bedingte sei; unter der wenigstens stillschweigenden Be-
dingung, daBl der Herrscher gerecht regiert und seine Ge-
walt nicht zum Schaden der Volksgemeinschaft mi6-
braucht. Verletzt er diese Bedingung in grober Weise,
dann konne das Volk, wenigstens wo die anderen Mittel
versagen, ihm die Herrschergewalt entziehen, ihm no-
tigenfalls den Krieg erklaren und ihn vertreiben. Als
aber dann in der Zeit der Aufklarung die Idee der Volks-
souveranitit mehr und mehr den modernen, heidnischen
Inhalt erhielt, vollzog sich innerhalb der katholischen
Gelehrtenwelt eine ziemlich allgemeine Abkehr von die-
sen Anschauungen. Jedenfalls wurde so der Gefahr der
Mifideutung und des MiBbrauchs der alten scholasti-
schen Lehre am radikalsten vorgebeugt. Kurz und scharf

46*



724 Bohm, Recht der Revolution.

klingt bereits das Urteil, das der hl. Alfons von Liguori,
der Zeitgenosse der franzosischen Aufklarungsphilo-
sophen, tber jene Ideen geschrieben hat: ,Falsum est
omnino, in communitate subditorum quandam esse auc-
toritatem superiorem et a Principe independentem, ita
ut, casu quc Princeps perverse regnum gubernet, tota
ccmmunitas eum regno et vita spoliare possit.” (Homo
apost. XIII, 13.) Das ist seitdem der Standpunkt der
katholischen Wissenschaft geblieben. Kein namhafter
Sozialethiker oder Staatsrechtslehrer lafit sich im katho-
lischen Lager finden, der dem Velksganzen oder irgend
einem Teil des Volkes ein prinzipielles Recht der Revo-
lution zugestande. Wir lassen es dahingestellt, ob
l.eo XIII. die Theorie von einem Recht der Revolution
in jedem Sinne verurteilen wollte, so dall von dieser
Verurteilung auch die scholastische Theorie betroffen
ware, insofern sie dem Volk das Recht der Zuriicknahme
der Gewalt fiir bestimmte Fille zugesteht. (Vgl. Kiefl,
Die Staatsphilosophie der katholischen Kirche, 104 f.)
Wir brauchen den ernsten Worten des Papstes, beson-
ders in der Enzyklika ,,Immortale Dei*, durchaus keine
Gewalt antun, wenn wir sie nur auf die gegnerischen
Theorien beziehen, die auf Grund der absoluten Volks-
souverdnitit dem Volke ein unbeschrianktes und unver-
dullerliches Recht der Revclution zuerkennen,

13. Wie aus den bisherigen Ausfithrungen hervor-
geht, hat die katholische Wissenschaft, veranlafit durch
die Entwicklung der materialistischen Staatsauffassung.
und deren unheilvolle politische wie soziale Konsequen-
zen, ihre eigene Lehre scharfer formuliert und ab-
gegrenzt. Gegenuber  verschiedenen Unsicherheiten
fritherer Jahrhunderte besteht heute im katholischen
Lager dariiber volle Einmiitigkeit: ein prinzipielles Recht
der Revolution ist unvereinbar mit katholischer Staats-
auffassung, gleichviel .ob man mit der Mehrzahl der
Neueren die Staatsgewalt unmittelbar von Gott herleitet
oder sie ‘mit den Vertretern der scholastischen Theorie
an die Vermittlung durch die Volksgemeinschaft ge-
bunden betrachtet.

Also — wird man dem entgegenhalten — sind die
Untertanen jeder Willkiir und Ungerechtigkeit des grau-
samsten Despoten schutzlos ausgeliefert, sobald dieser
nur auf rechtmiBige Weise in den Besitz der Macht
elangt ist? — Eine Schlufifolgerung, die den schérfsten
Widerspruch erregen miifite; und nicht mit Unrecht.



Béhm, Recht der Revolution. 725

Tyrannische Bedriickung und despotische Grausamkeit
ohne Widerstand ertragen, setzt entweder eine unge-
wohnliche Empfindungslosigkeit und passive Lammes-
natur voraus oder aber einen auBerordentlichen Grad
von Tugend, wie er sich immer nur bei wenigen finden
wird. Aber gegeniiber diesem Einwand sei zunichst ver-
wiesen auf das frither Gesagte tber die verfassungs-
méfiigen Mittel und den passiven Widerstand gegen das
tyrannische Regime. Auch wenn alle diese Mittel erfolg-
los bleiben, selbst dann sind die Untertanen nicht recht-
und wehrlos den Ungerechtigkeiten und Grausamkeiten
einer Despotenwillkiir ausgeliefert. Was wir vom Boden
der Kkatholischen Staatsauffassung aus unbedingt ver-
neinen miissen, ist das prinzipielle Recht zur Revolution,
zur gewaltsamen Auflehnung gegen die rechtmifige
Obrigkeit. Damit ist aber keineswegs ein Ausnahmsrecht
verworfen, das als Notrecht zur Geltung kommt im Fall
der gerechten Notwehr. Wir kénnen uns da auf die
Analogie aus dem privatrechtlichen Verhiltnis von
Mensch zu Mensch berufen. Auch da kommt keiner
Privatpersen ein prinzipielles Recht zu iber Leben,
Integritat oder Freiheit eines Mitmenschen. In gerechter
Notwehr indessen darf der Angegriffene unter bestimms-
ten Bedingungen, die wir als bekannt voraussetzen, dem
Angreifer die Freiheit, die Integritat der Glieder, ja
selbst das Leben nehmen; ein Notrecht, das sowohl vom
Naturrecht wie von jedem positiven Recht immer an-
erkannt worden ist.

Mit der Frage, wie weit ein solches Notrecht im
Verhaltnis der Untertanen zur Obrigkeit anzuerkennen
ist, betreten wir ein heiff umstrittenes Gebiet. Als un-
zweifelhaft hat immer gegolten, daB den einzelnen Unter-
tanen auch gegeniiber den Machthabern, einschliefilich
des obersten Herrschers im Staate, bei personlichen An-
griffen das Recht der Notwehr zusteht, wo die fiir eine
gerechte Notwehr geforderten Voraussetzungen ver-
wirklicht sind. ,Aktuelle gewaltsame Angriffe des Ge-
waltlragers auf die Lebensgiter der einzelnen Biirger
dirfen von diesen nach den Grundsitzen tber die er-
laubte Netwehr chne Zweifel, sei es vom Angegriflenen
allein, sei es mit andern, zuriickgewiesen werden, da
hier kein Vorrecht des Fiirsten vor andern in Frage
kommen kann.” (Schindler, Moraltheol. III, 794). Was
so den einzelnen Untertanen zugestanden wird zur Ver-
teidigung ihrer privaten Giiter, ihres Lebens, ja sogar
eines materiellen Besitzes von entsprechend bedeuten-



726 Béhm, Recht der Revolution.

dem Werte, wird das nicht um so mehr der ganzen
Volksgemeinschaft zuzugestehen sein zur Verteidigung
ihrer hochsten Giter, zur Rettung des Gemeinwohls?
Man wendet vielleicht ein: die Sorge fir das Gemein-
wehl ist nicht Sache der Untertanen, sondern des
Hauptes der Gemeinschaft. — Wenn aber das Oberhaupt
diese Sorge nicht nur in grobster Weise vernachléssigt,
sondern durch ein ungerechtes und despotisches Regime
selber das Gemeinwohl in schwerster Weise gefdhrdet
und schidigt? Das Gemeinwohl ist doch nicht irgend
etwas, das hoch iiber der Menge in den Wolken schwebt.
Das Gemeinwohl ist das Wohl eben dieser Gemeinschaft
und umfaBt eine Summe von Giitern und Rechten, die
dieser Volksgemeinschaft teils von Natur aus, teils durch
die gegebene Staatsverfassung zukommen. Wer diese
Giter und Rechte dem Volke ungerechterweise rauben
will, ist ein ungerechter Angreifer, auch wenn er sich
Oberhaupt des Staates nennt. Gegeniiber dem ungerech-
ten Angreifer aber tritt das natarliche Recht der Not-
wehr in Kraft. Allerdings nur unter ganz bestimmten
Bedingungen, wie sie mit dem Begriff eines Notrechtes
gegeben sind.

Gerechte Notwehr setzt einen Notstand voraus, dem
anders als mit Gewalt nicht abgeholfen werden kann,
einen ungerechten Angriff, der auf andere Weise nicht
ahzuwehren ist. Wo immer eine andere Moglichkeit der
Abwehr gegeben ist, dort fehlt die elementarste Vorbe-
dingung einer gerechten Notwehr. Auf unsere Frage an-
gewendet: erst wenn alle verfassungsmafBiigen Mittel
erschopit sind oder deren Anwendung unmoglich ge-
macht wird und auch die passive Resistenz zu keinem
Erfolge fithrt oder mit brutaler Gewalt gebrochen wird,
dann ist die Berechtigung eines aktiven Widerstandes
auf den Titel der gerechten Notwehr hin gegeben. Dieses
Recht der Notwehr konnen wir nur dem Volke in seiner
Gesamtheit zugestehen, nicht einzelnen Teilen der Volks-
gemeinschaft, geschweige denn Privatpersonen. In An-
gelegenheiten des offentlichen Wohls steht ein recht-
liches Urteil nicht den Privatpersonen, sondern nur der
Allgemeinheit zu. Wo die Allgemeinheit nicht einig ist
in einer so wichtigen und heiklen Frage, da droht die
Gefahr eines Biirgerkrieges, der zumeist verderblicher
sein wird als die argste Tyrannei des Herrschers. Uber-
dies wenn die Entscheidung in dieser Frage, ob ein
aktiver Widerstand berechtigt ist, dem Gutdiinken ein-
zelner Teile der Volksgemeinschaft oder gar Privat-



Boéhm, Recht der Revolution. T2

personen uberlassen wiirde, dann wire auch der heste
Herrscher nicht mehr seines Thrones sicher. Wird es
doch im bestregierten Staate immer unzufriedene Ele-
mente geben, die auch im idealen Herrscher einen
Tyrann zu sehen geneigt sind. Ferner verlangt die
gerechte Notwehr, daBi die Grenzen einer wirklichen
Notwehr nicht itberschritten werden (., servato mode-
rainine inculpatae tutelae™); es darf nicht mehr. Gewalt
gebraucht werden, als notwendig ist, um den ungerech-
ten Angriff abzuwehren. Als letzte Bedingung mul} ge-
fordert werden, dafi aus dem aktiven Widerstand nicht
etwa groflere Ubel fiir die Allgemeinheit folgen, als mit
dem schlechten Regime des Herrschers verbunden sind.
(Kurz und klar hat der bekannte Benediktiner P. Gredt
in seinen ,,Elementa Philosophiae®, II, 1035, diese ganze
Lehre zusammengefalBt: ,,Contra tyrannidem intolera-
bilem etiam resistentia activa et violenta licita esse
potest. Sicut enim privata persona jura sua magni
momenti cruente defendere potest contra injustum
aggressorem, ita etiam populus. At requiritur, a) ut non
sit alia via ad malum tollendum; b) ut resistentia non
privata auctoritate, sed communi consilio adhibeatur;
determinare enim de publico negotio ad privatam per-
sonam non spectat; ¢) ut non adhibeatur major violen-
tia, quam ad defensionem necessaria est; d) ut majora
mala ex hac violenta jurium defensione non sequantur,
id quod facile obtinet propter perturbationes diuturnas
quae ex violenta resistentia oriuntur.”) So bestimmt wir
ein prinzipielles Recht der Revolution verneinen miissen,
so entschieden miissen wir der Volksgemeinschaft das
Recht der Notwehr zugestehen, das heilit, das Recht des
gewaltsamen, aktiven Widerstandes, wo dieser das letzte
Mittel ist zur Rettung des Gemeinwohls und die obigen
Bedingungen eines wirklichen Notrechtes verwirklicht
sind. Mit Absicht ist hier das Wort Revolution ver-
mieden worden. Abgesehen davon, daff der Ausdruck
Revolution von vornherein an ungerechte Auflehnung
und Empoérung erinnert, so umfafit dieser Begrifl auch
an sich einen weiteren Sinn. Revolution bedeutet alle
Unternehmungen, die auf den Umsturz der bestehenden
Staatsordnung hinzielen; wéahrend wir der Volksgemein-
schaft nur jenen aktiven, wenn auch gewaltsamen
Widerstand zugestehen koénnen, der zweckdienlich und
notwendig ist, um nach den Grundsatzen einer gerechten
Notwehr die hochsten Giiter der Gemeinschaft zu
schiitzen und zu retten.



728 Bohm, Recht der Revolution.

14. Es wiirde zu weit fithren, wollten wir die An-
sichten auch nur der bedeutenderen Theologen und
Staatsrechtslehrer zur Frage der Notwehr gegeniiber der
Staatsgewalt verzeichnen. Die meisten Neueren legen
sich iibrigens eine sehr weitgehende Reserve auf, wo sie
auf diese Frage zu sprechen kommen; wohl teilweise in
dem Bewulitsein, dafi es gefahrlicher Boden ist, auf den
die Erérterung dieser Fragen fithrt und daff ihre Lehre
leicht der Mifideutung und daraus folgendem Miflbrauch
von Seiten unverstandiger oder boswilliger Elemente
ausgesetzt sein koénnte; teilweise vielleicht auch bestimmt
durch einseitige Auslegung des schon erwihnten im
Syllabus verurteilten Satzes. Wir beschrinken uns
darauf, ' einige hervorragende Vertreter katholischer
Wissenschaft kurz anzufithren. Von besonderem Inter-
esse ist fiir uns die Ansicht des hl. Thomas. Weiter cben
wurde bereits seine Lehre tiber das Verhalten der Unter-
tanen gegeniiber einem tyrannischen Regime angefihrt.
So sehr Thomas das geduldige Ertragen einer ,,nicht
allzu schlimmen Tyrannei” anrit, so kann er nicht
umhin, gegeniiber einer mallosen und unertraglicheh
Tyrannei dem Volk das Recht zu gewaltsamem Vorgehen
zuzugestehen. Allerdings spricht er an jener Stelle aus-
driicklich nar von einer Wahlmonarchie. Aber wenn
Themas dem Volke dieses Notrecht gegeniiber dem ge-
wihlten Herrscher zugesteht selbst fur den Fall, daf die
Untertanen sich zu ewiger Treue verpflichtet haben, so
ist es schwer einzusehen, warum dasselbe Notrecht
gegenitber den Rechtsverhéaltnissen unter andern Staats-
formen, wie etwa in einer Erbmonarchie, geleugnet
werden miiite. — Viel umstritten sind mehrere Stellen
der Summa theologica des Aquinaten. Wir miissen uns
darauf beschranken, die bekannteste dieser Stellen an-
zufithren (II. IL. q. 42 a. 2, ad 3.): ,,Regimen tyrannicum
non est justum, quia non ordinatur ad bonum commune,
sed ad benum privatum regentis . . . . Et ideo pertur-
batio hujus regiminis non habet rationem seditionis, nisi
forte quando sic inordinate perturbatur tyranni regimen,
quod multitudo subjecta majus detrimentum patitur ex
perturbatione consequenti quam ex tyranni regimine.”
Der klare Wortlaut dieser Stelle scheint doch kaum eine
andere Deutung zuzulassen, als dal Thomas den Unter-
tanen das Recht des aktiven Vorgehens gegen ein tyran-
nisches Regime zugesteht, falls nicht aus einem solchen
Vorgehen grofferer Schaden fiir die Allgemeinheit zu
befiirchten ist als aus dem schlechten Regime des Herr-



Bohm, Recht der Revolution. 729

schers. -So weit wir sehen, wird die Stelle von den
meisten Autoren in diesem Sinne verstanden. So schreibt,
um nur einen der Neueren anzufithren, Mausbach
(Moraltheol. TII, 38): ,,Auf Grund des Naturrechtes
lehrten und lehren viele Theologen und Rechtsphilo-
sophen, dafi die hochste Not des Volkes, die heillose
Zerrittung des offentlichen Wohles, nach Erschopfung
aller gesetzlichen Mittel auch die Absetzung des Herr-
schers und die Anderung der Staatsverfassung sittlich
rechtfertigen kann. . . . . Andere wollen einen gewalt-
samen Widerstand gar nicht oder héchstens eine gewallt-
same Notwehr im Einzelfalle zugeben.“ Fiir die erstere
Ansicht beruft sich Mausbach auf die oben angefiihrte
Stelle beim hl. Thomas. — Ahnlich, nur noch mit
groflerer Entschiedenheit, urteilt Schindler (a. a. O. III,
794): ,,Ebenso kann prinzipiell das Recht des Volkes als
Ganzes zum aktiven Widerstande bis zur Gewalt-
,entsetzuni und unter analeger Wahrung der Grenzen
‘der dem Einzelnen erlaubten Notwehr nicht abgewiesen
werden, wenn ein Fiirst' offenkundig und dauernd in
malloser und unertriaglicher Weise seine Macht zur
schweren Bedrohung der Lebensgiiter aller oder vieler
milbrauchen wiirde, sofern die durch die Verfassung
gebotenen Mittel der Abwehr keinen Erfolg haben und
der aktive Widerstand begriindete Aussicht auf Erfolg
hat, ohne selbst grofiere Nachteile fir die Gesamtheit
herbeizufithren (z. B. langdauernden blutigen Biirger-
krieg).” — Kardinal Zigliara, unter den neueren Inter-
preten der themistischen Philesophie einer der bekann-
testen, hat die Unterscheidung zwischen defensivem und
offensivem Widerstand gegen die Staatsgewalt einge-
fithrt. Wahrend er offensiven Widerstand unter allen
Umsténden verworfen wissen will, gibt er die Berech-
tigung eines defensiven Widerstandes zu, soweit es sich
um Abwehr aktueller Angriffe handelt. ,,In diesem Fall
gilt der Widerstand nicht der Autoritit, sondern der
Gewalttatigkeit, nicht dem Recht, sondern dem MiB-
brauch des Rechtes, nicht dem Herrscher, sondern dem
ungerechten Angreifer auf das eigene Rechtsgut.”
(Summa philos. III, 55.) Nach dem Vorgang des hl
Thomas betont Zigliara, dall ein solcher Widerstand
nicht Sache der einzelnen Untertanen sei, sondern der
Allgemeinheit, in diesem Falle der Gemeinden und
Provinzen. Schilling nennt zwar die Ansicht Zigliaras
»gewagt und mit der christlichen Tradition sowie den
offiziellen Erklarungen kaum vereinbar® (a. a. 0. 133),



730’ Boéhm, Recht der Revolution.

mufl aber des weiteren zugeben: ,,Damit soll nicht gesagt
sein, dali die Theorie falsch ist, vielmehr nur daf}, wer
sich in Theorie oder Praxis auf diesen Standpunkt stellt,
sich nicht auf die christliche Tradition berufen kann,
daher die volle Verantwortung selbst zu itbernehmen hat.
Daf} eine von besonnenen Méannern ohne Erschitterung
des Gemeinwesens herbeigefithrte Verfassungséinderung
angesichts heilloser Millregierung gerechtfertigt sein
konne, ist wohl nicht zu bestreiten, nur werden solche
Falle sehr singuldr sein.” — Nochmals lassen ~wir
Cathrein zu Worte kommen, der uns schon bekannt ist
als entschiedener Gegner der scholastischen Uber-
tragungstheorie wie auch jeglicher Annahme eines
Rechtes der Revolution. Nachdem er die oben skizzierte
Lehre Zigliaras angefiihrt, schreibt er dazu: ,,Wir sehen
nicht ein, was man gegen diese Ansicht mit Grund ein-
wenden konnte, wofern es sich nur um den Widerstand
gegen aktuelle gewaltsame Angriffe handelt und derselbe
moglich ist, ohne noch groferes Ungliick fiir die Gesamt-
heit heraufzubeschworen. Wenn der einzelne sein Leben
gegen einen offenbar ungerechten Angriff des Fiirsten
verteidigen darf, warum sollte dieses Recht nicht allen
zustehen? Warum dirften sie sich nicht zum Zweck
wirksamerer Verteidigung miteinander vereinigen und
der ungerechten Gewalt r%es Tyrannen Gewalt entgegen-
setzen?” (a a. O. 667).

Das ist die Antwort, die wir auf die Frage nach dem
Recht der Revolution gegeniiber der legitimen Staats-
gewalt vom Standpunkt der an der Offenbarung orien-
tierten Wissenschaft aus geben miussen. Ein Recht der
Revolution ist grundsatzlich unter allen Umstianden ab-
zulehnen. Gegeniiber der das Gemeinwohl schadigenden
Regierung eines schlechten Gewalthabers darfen sich die
Untertanen aller verfassungsmafligen Mittel zur Abwehr
bedienen, kénnen, wenn notig, selbst zum passiven Wi-
derstand, zur Verweigerung des Gehorsams tibergehen.
Wo alle diese Mittel versagen oder ihre Anwendung un-
moglich gemacht wird, da werden wir, wo es sich um
die Rettung des Gemeinwohls, um die Verteidigung der
hochsten Giiter der Allgemeinheit handelt, der Volks-
gemeinschaft das Recht des aktiven Widerstandes gegen
die ungerechten Ubergriffe der Staatsgewalt zugestehen
miissen nach den Grundsitzen der gerechten Notwehr.
Fine solche Notwehr hat nichts gemein mit Revolution,
ebensowenig wie eine private Notwehr unter den be-
stimmten Voraussetzungen mit dem Verbrechen des



Bohm, Recht der Revolution. 731

Mordes irgend etwas gemein hat. — Doch sei sogleich
noch eines bemerkt: In den bisherigen Ausfithrungen
ist immer- nur die Rede gewesen von einem Recht der
Notwehr, einem Recht des aktiven Widerstandes gegen
cinen schlechten Gewalthaber. Damit ist nicht ohne
weilers gesagt, dass der Gebrauch dieses Notrechtes
immer erlaubt ist. Rechtlich zuldssig heilit durchaus
noch nicht immer sittlich erlaubt. Uber die Frage der
Erlaubtheit des aktiven Widerstandes werden am
Schlusse noch einige Bemerkungen beizufiigen sein. Wir
schliefen diesen Abschnitt mit einer Stelle aus der
Enzyklika ,Libertas” Leos XIII. Es sind &uflerst vor-
sichtig abgewogene Worte, wie man bei dem heiklen
Charakter des Gegenstandes nicht anders erwarten kann.
.Wo die Staatsgewalt die Untertanen bedriickt und aus-
beutet, so daB die Biirgerschaft unter ungerechter Gewalt
seufzt oder die Kirche ihrer gebiithrenden Freiheit be-
raubt wird, da ist es erlaubt, eine andere Staats-
verfassung anzustreben, in welcher Freiheit gewihrt
s 3 SRR Auch ist es keine Pflichtverletzung, lieber
eine Staatsverfassung zu haben, welche durch Volksver-
tretung gemifBigt ist, solange dabei die katholische Lehre
von dem Ursprung und der Anwendung der Staatsgewalt
gewahrt bleibt. Die Kirche verwirft keine jener ver-
schiedenen Staatsformen, solange sie aus sich geeignet
sind, das Gemeinwohl zu besorgen; sie verlangt aber,
daB die einzelnen Verfassungen, wie es ja auch die Na-
tur verlangt, ohne Rechtsverletzung zustande kommen,
namentlich unter Wahrung der kirchlichen Rechte.”

15. Bisheran war immer nur Rede von der Revolu-
tion im engeren Sinne, worunter wir die Emporung, die
gewaltsame Auflehnung gegen die rechtméaliige Staats-
autoritat zu verstehen haben. Indessen wird der Begriff
allgemein im weiteren Sinne angewendet, fiir die gewalt-
same Auflehnung gegen jede, auch die unrechtmifiige
Obrigkeit. Auch %ieser Frage miissen wir noch eine kurze
Untersuchung widmen. Wieder ist es heil umkampiter
Boden, den wir damit betreten; heil umkampft beson-
ders in einer Zeit, in der uralte Reiche zerfallen und
neue Staatengebilde entstanden sind; einer Zeit, in der
Herrscher vertrieben und Dynastien gestiirzt, neue Ge-
walthaber, gekront oder ungekront, an deren Stelle ge-
setzt worden sind; einer Zeit, in der Lander und Volker
wie die Figuren eines Schachbrettes verschoben worden
sind. Wie haben sich die Untertanen gegeniiber den
neuen Verhiltnissen einzustellen? Haben sie sich ohne-



32 Bohm, Recht der Revolution.

weiters mit der vollendeten Tatsache abzufinden, haben
sie die neuen Gewalthaber anzuerkennen und ihnen Ge-
horsam zu leisten? Ist das Recht des fritheren Herrschers
erloschen, nachdem er aus seinem Besitz verdrangt,
bezw. abgesetzt worden, vielleicht auch unter dem Druck
der Verhiltnisse auf die Ausiibung der Herrscherrechte
oder auf diese selbst Verzicht geleistet? Alles Fragen, die
weit iber die Kreise der ziinftigen Wissenschaft hinaus
die Geister beschaftigen und die Gemiiter oft bis zum
dullersten erregen. Soweit es die eng gesteckten Grenzen
eines Aufsatzes zulassen, sei hier auf diese Fragen ein-
gegangen. >

Aulier jeder Kontroverse ist es immer gewesen, daf}
eine gewaltsame Abwehr gegenither dem Usurpator be-
rechtigt ist, solange dieser sich in actu invasionis, im
Angriffsstadium befindet. Dem rechtmifBigen Herrscher
steht das Recht zu, seine Untertanen zur Verteidigung
aufzurufen; die Untertanen aber haben dann nicht nur
das Recht, sondern auch die Pflicht, die rechtmafBige
Autoritat gegen den ungerechten Angriff zu verteidigen.
Selbst fir den Fall, dafl ein ausdriicklicher Auftrag zur
Verteidigung nicht ergangen ist, haben die Untertanen
das Recht und als Gemeinschaft selbst die Pflicht, die
Rechte des legitimen Oberhauptes zu verteidigen. Denn
das Haupt bildet mit der Gesamtheit der Untertanen eine
organische Einheit, enen moralischen Kérper, dessen
- einzelne Teile auf einander angewiesen sind und fur
einander einstehen miissen wie die Glieder eines Leibes.
Schon der heilige Thomas erklart, daf der Usurpator
einem #aufleren Feinde des Staates gleichzustellen ist,
gegen den sich der Staat verteidigen darf. Ja, in seinem
Sentenzenkommentar geht Thomas nech erheblich wei-
ter (in 2, dist. 44, q. 2, a. 2). Dort erklirt er den Usurpator
nicht bloff als Eindringling, der keinerlei Recht auf die
Herrschaft und den Gehorsam der Biirger besitzt; son-
dern geradezu als Rauber, der den Biirgern die Freiheit
geraubt hat und dauernd vorenthélt. Wie aber ein jeder
das Recht hat, zurtickzunehmen, was ihm ungerechter-
weise geraubt worden ist, so darf auch das unterdriickte
Volk, ja jeder einzelne Burger die geraubte Freiheit mit
Gewalt zuriicknehmen. Noch mehr! Wo der Rekurs an
eine hohere Instanz, die dem Freiheitsriuber den Prozef
zu machen hitte, unméglich ist, da darf auch jeder Pri-
vate einen solchen Usurpator sogar téten, ohne daB dazu
eine ausdriickliche Bevollmichtigung durch die Volks-
gemeinschaft erfordert wiirde (,,Quando aliquis domi-



Bohm, Recht der Revolutich. 733

nium sibi per violentiam surripit nolentibus subditis vel
etiam ad consensum coactis et quando non est recursus
ad superiorem, per quem judicium de invasore possit
fieri, tunc qui ad liberationem patriae tyrannum occidit,
laudatur et praemium accipit™, 1. ¢. ad 5). Solche Deduk-
tionen mogen uns Modernen zu weitgehend erscheinen.
Wir miissen eben, um eine das praktische Leben beriih-
rende Lehre richtig zu wirdigen, die geschichtlichen
Verhaltnisse beriicksichtigen, die auf die Formulierung
einer solchen Lehre immer ihren Einfluf} ausiiben.

16. Das Recht des bewaflneten Eintretens fiir den
legitimen Herrscher steht den Untertanen jedenfalls so
lange zu, als dieser nicht durch Absetzung, Vertreibung
oder Abdankung aufgehort hat, seine Herrscherrechte
auszuitben. Sobald das geschehen und der Usurpator in
den tatséchlichen Besitz der Herrschergewalt gelangt ist,
besteht fiir die Untertanen die Verbindlichkeit, dem
neuen Gewalthaber in allen erlaubten Dingen zu gehor-
chen, soweit es das allgemeine Wohl erfordert. Dasselbe

ilt, wenn ein Umsturz die bisherigen Verhéltnisse im
Staate geandert und eine Revolutionsregierung die Macht
ergriffen hat. Immer wieder werden in solchen Féillen
sittlich ernste Menschen in schwere Gewissenskonflikte
kommen. Wir sind nicht die ersten, die solche Konflikte
miterleben muliten. Es war daher zu erwarten, dal} die
Kirche, die Fuhrerin und Wegweiserin in den Fragen
des sittlichen Lebens, ihre Stimme erheben wirde. Den
aufleren Anlafl dazu gaben die Verhiltnisse in jenem
Lande, von dem die revolutionire Welle der letzten
anderthalb Jahrhunderte ausgegangen, in Frankreich.
Dort hielt sich unter den Katholiken eine starke konser-
vative Richtung, die es nicht nur ablehnte, die republi-
kanische Staatsform anzuerkennen, sondern die sich
unter den geidnderten Verhéltnissen auch vollig abseits
stellte vom politischen ILeben, sehr zum Schaden der

uten Sache. Wieder ist es Leo XIII., der in seinen zwei
erithmt gewordenen Schreiben, ,,Au milien” vom

16. Februar 1892 an die Bischofe und Katholiken Frank-
reichs, und ,,Notre consolation” vom 3. Mai 1892 an die
franzosischen Kardinale, bestimmte Richtlinien vorge-
zeichnet hat (A. S. S. vol. 24, 519 fi., 641 ff.). Kommt
auch diesen beiden Schreiben nicht die Bedeutung all-
gemeiner Rundschreiben zu, so enthalten sie doch Di-
rektiven von hochster Autoritat fiir alle Katholiken, die
in dhnlicher Lage und unter ahnlichen Verhéltnissen zu
leben gezwungen sind wie die franzosischen Katholiken.



734 Bthm, Recht der Revolution.

In dem ersten Schreiben ,,Au milieu macht der
Papst einige grundsiatzliche Ausfithrungen. ,,Was immer
fir eine Regierungsform bei einer bestimmten Nation
bestehen mag, so wird man sie doch niemals als so end-
giiltig ansehen konnen, dal sie immer unverandert blei-
ben miifite, auch wenn das die Absicht jener gewesen
sein mag, die sie anfangs festgelegt haben .. .. Be-
trachten wir die rein menschlichen Gesellschaften, so ist
es eine in der Geschichte der Volker hundertmal be-
wiesene Erfahrung, daB die Zeit, die grole Umgestalterin
aller irdischen Dinge, in deren politischen Einrichtungen
tiefgreifende Verdnderungen hervorruft. Zuweilen bleibt
es bei gewissen Anderungen an der bestehenden Re-
gierungsform; aber manchmal geht sie so weit, daB sie
an die Stelle der fritheren Form eine véllig neue setzt
und nicht einmal die Art und Weise verschont, wie die
héchste Gewalt wbertragen wird.” Weiter beschaftigt
sich Leo mit der Frage, wie solche politische Verinde-
rungen vor sich gehen. ,Sie sind zuweilen eine Folge
schwerer, nur zu oft selbst blutiger Krisen, durch
welche die bisherigen Regierungen tatsiachlich vernichtet
werden; dann tritt Anarchie ein und die éffentliche Ord-
nung wird bis auf den Grund erschiittert. Daraus ergibt
sich fir das Volk als eine soziale Notwendigkeit (nécessité
sociale): es mufl unverziglich fiir sich selber sorgen.
Wie sollte es nicht das Recht, ja auch die Pflicht haben,
sich zu schiitzen vor einem Zustand, der es bis aufs
tiefste erschiittert, und den 6ffentlichen Frieden zu der
ehemaligen Ruhe und Ordnung wieder herzustellen? Ein
derartiger gesellschaftlicher Notstand rechtfertigt die
Aufstellung und Existenz neuer Regiertingen, welche
Form sie immer annehmen. Denn unter den hier ge-
machten Voraussetzungen sind diese neuen Regierungen
unbedingt gefordert durch die éffentliche Ordnung, da
eine Offentliche Ordnung ohne eine Regierung einfach-
hin unméglich ist. Daraus ergibt sich: bei solchen Ereig-
nissen beschrankt sich alle Neuheit auf die politische
Form der staatlichen Gewalten oder auf die Art und
Weise ihrer Weiterleitung; dagegen berithrt sie keines-
wegs die Autoritit in sich betrachtet; diese ist nach wie
vor unverdnderlich und verlangt nach wie vor Achtung.
Denn in ihrem innersten Wesen betrachtet - ist sie be-
griindet und gefordert durch das Allgemeinwohl, das als
oberstes Ziel der staatlichen Gemeinschaft ihren Ur-
sprung verleiht (but supréme qui donne son origine a la
sociele humaine). Mit andern Worten: die Staatsgewalt



Bohm, Reeht der Revolution. 735

als solche ist unter jeder Voraussetzung und in jedem
Fall von Gott; denn ,es gibt keine Gewalt aufier von
Gott™ (Rom 13, 1). Sobald also diese neuen Regierungen,
in welchen sich diese unwandelbare Gewalt verkérpert,
konstituiert sind, ist ihre Annahme nicht nur erlaubt,
sondern geboten, geboten namlich durch die Notwendig-
l{elilt des Allgemeinwohls, das sie geschaffen hat und
erhalt.”

Wir haben die uns hier interessierenden Stellen
dieses Schreibens in wortlicher Ubersetzung wieder-
gegeben, weil ihnen eine besondere Bedeutung zukommt
bei der Losung der Frage, die uns hier beschiftigt. Das-
selbe gilt von dem zweiten Schreiben Leos, ,,Notre con-
solation®, das die entscheidenden Sétze des vorausgehen-
den Schreibens noch besonders unterstreicht. ,,Die staat-
liche Gewalt ist in der Form, in der sie faktisch be-
steht, anzunehmen und das ohne Hintergedanken, mit
jener vollkommenen staatsbiirgerlichen Treue, wie sie
den Christen geziemt. . .. Die Begrindung dafiir ist
diese, dali das Allgemeinwohl der Gemeinschaft jedem
andern Interesse vorgeht; denn es ist das schépferische
Prinzip (le principe créateur), die erhaltende Grund-
kraft der menschlichen Gemeinschaft . . . Sobald also
in einer Gemeinschaft eine Gewalt konstituiert ist und
tatsichlich regiert, ist das Gemeinwohl an. diese Gewalt
gebunden und aus diesem Grunde mufi sie angenommen
werden wie sie ist. Aus eben diesem Grunde und in die-
sem Sinne haben wir an die franzdsischen Katholiken
die Mahnung gerichtet: nehmet die Republik an, das
heilit die Gewalt, die bei Euch faktisch konstituiert ist
und besteht; achtet sie, seid ihr untertan als der Stellver-
treterin der von Gott verliehenen Gewalt!” — Mit dem
gottlichen Ursprung der Staatsgewalt darf man nicht die
Art und Weise verwechseln, wie die Gewalt tibertragen
wird; ebensowenig hat mit dem géttlichen Ursprung die
zufiallige Form etwas zu tun, in welcher die Staatsgewalt
verkorpert ist oder gar die Person, die ihr Tréger ist.
Darum ist es kein Widerspruch gegen die christliche
Staatsauffassung, wenn man die Veranderlichkeit dieser
Formen annimmt. Ja, es ist nicht einmal moglich, daB
menschliche Einrichtungen, mégen sie auch noch so gut
sein, fiir alle Zeiten lebenskraftig bleiben. — ,An die
Stelle bisher geltender Staatsformen sind andere ge-
treten, wofiir unser Jahrhundert vielfache Beispiele bie-
tet. Solche Veradnderungen sind gewil nicht immer von
Anfang an gesetzmaflig, sie konnen es auch kaum sein.



736 Bohm, Recht der Revolution.

Trotzdem macht dieses oberste Kriterium des Allgemein-
wohls und der offentlichen Ruhe (le criterium supréme
du bien commun et de la tranquillité publique) die An-
erkennung dieser neuen Regierungen zur Pilicht, die
sich an Stelle der fritheren, nun aber faktisch nicht
mehr existierenden Regierungen im wirklichen Besitz-
- stand befinden. So erscheinen die gewohnlichen Normen
fiir die Weiterleitung der Gewalt vorlaufig aufgehoben,
ja es kann sogar der Fall eintreten, dafi sie im Laufe der
Zeit vollig abgeschafft werden. Wie immer es sich mit
solchen auBlergewohnlichen Wandlungen im Leben der
Volker verhalten mag, deren Gesetze zu berechnen Gott
allein zukommt, wahrend die Menschen aus ihren Fol-
sen den rechten Nutzen ziehen sollen, jedenfalls fordern
}gihre und Gewissen eine aufrichtige Unterwerfung unter
die eingerichteten Regierungen. Diese wird erfordert
kraft jenes obersten, unbestreitbaren und unveraufler-
lichen Rechtes, das da ist: die Riicksicht auf das Allge-
meinwohl (Il la faut au nom de ce droit souverain, in-
discutable, inaliénable, qui s’ appelle la raison du bien
sociale).”

Beide Schreiben ILeos enthalten die ernst betonte
Forderung, sich den bestehenden Gewalten zu unter-
werfen und ihnen Gehorsam zu leisten. Ahnlich lauten
-die Weisungen, die der Heilige Stuhl in allerjiingster
Zeit an die Katholiken Spaniens ergehen liefi, als sich
die republikanische Regierung konstituiert hatte; auch
diese Weisungen gipfeln in der Forderung, sich den tat-
sichlich bestehenden Gewalten zu unterwerfen. Diese
Forderung ergibt sich so notwendig aus dem Prinzip des
Allgemeinwohls, dal ein ernster Zweifel dagegen nicht
erhoben werden kann. Es ist da nicht anders als — um
einen haufi }glebrauchten Vergleich anzufithren — wie
mit einem éc iff auf hoher See, auf dem die Matrosen
gegen den Kapitan gemeutert und ihn abgesetzt haben;
soll das Schiff nicht mit Schuldigen wie Unschuldigen
untergehen, so miissen die Schiffsleute den Anordnungen
des neuen Fithrers Folge leisten, ob er nun auf diese
oder jene Weise in den Besitz der Macht gelangt ist.

17. Wenn ein Eroberer, ein Usurpator oder eine
Revolutionsregierung in den tatsichlichen Besitz der
Macht im Staate gelangt ist, dann ist es Pflicht des Vol-
kes, dem neuen Gewalthaber in allen erlaubten Dingen
zu gehorchen, soweit das Allgemeinwohl das erfordert.
Aber da erhebt sich auch sofort die Frage: Ist damit der



Bohm, Recht der Revolulion. 737

neue Machthaber zum rechtméfiigen Herrscher gewor-
den? Ist das Recht des legitimen terrschers mit seiner
Absetzung oder Vertreibung oder allenfalls mit seiner
Verzichtleistung ohneweiters erloschen? Und wenn wir
beide Fragen verneinen miissen, wann kann iitherhaupt
das Recht eines abgesetzten Herrschers, einer vertriebe-
nen Dynastie erléschen? Wann kann nach einer erfolg-
reichen Revolution, nach einer gewaltsamen Absetzung
oder Vertreibung des Herrschers den neuen Verhaltnis-
sen ein rechtméliiger Bestand, den neuen Gewalttrigern
eine rechtmiflige Gewall zugeschrieben werden? — Es
gibt vielleicht kein Gebiet in der gesamten Staatsphilo-
sophie, das dunkler wire, keines, das einen #hnlichen
Widerstreit der Meinungen aufzuweisen hatte, als das
Gebiet, dem dieser Fragenkomplex entnommen ist,

Zwei Extreme sind es, die wir a limine ablehnen
miissen. Der moderne Liberalismus mit seiner Lehre
von der abscluten Volkssouverinitit wird folgerichtig
nur die Antwort geben: sobald der neue Machthaber in
den ruhigen Besitz der Gewalt gelangt ist, besitzt er
durch wenigstens stillschweigende Ubertragung von
Seiten des souverdnen Volkes auch schon die recht-
méflige Gewall. Das ist nichls anderes als die beriich-
tigte Dokirin von der vollendeten Tatsache (fait ac-
compli), eine Doklirin, die zwar bei groBen und kleinen
Réaubern hoch im Ansehen steht, die aber im iibrigen
einen Hohn auf jedes Recht bedeutet. Die Kirche hat
ihr Urteil daraber im Syllabus ausgesprochen; prop. 59
(Denzinger 1759): ,,Jus in materiali facto consistit, et
omnia hominum officia sunt nomen inane, et omnia
humana facta juris vim habent.” Dann prop. 61
(Denzinger 1761): ,Fortunata facti injustitia nullum
juris sanctitati detrimentum affert.”” Im tbrigen bedarf
es keiner ausfithrlichen Widerlegung dieser Lehre, da
sie steht und fallt mit dem Grundprinzip des Libera-
lismus. Das gleiche gilt von dem ,suffrage universel”
Napoleons, das ebenfalls aul dem Prinzip der absoluten
Volkssouveranitiat beruht und zugleich mit diesem ab-
zulehnen ist. ' :

Auf der andern Seile steht ein extremer Konserva-
tismus und Legitimismus, der sich einseilig auf das
Recht des legitimen Herrschers versteift, so zwar, dal}
die Rechte des Herrscherhauses (in einer Erbmonar-
chie) tiberhaupt nicht erléschen kénnen auBer durch
ganzliches Aussterben der Dynastie oder durch vélligen
Untergang des regierten Volkes. Nicht einmal durch

.Theol.-prakt. Quartalschrift*. 1V. 1931, 47



738 Bohm, Reehl der Revolution.

vollkommen freie Verzichtleistung des Herrschers soil
das Recht der Dynastie ertéschen. Denn nach den stren-
gen [egitimisten kann ein Erbmonarch nur fir seine
Person auf die Herrscherrechie verzichten, nicht aber
fiir die ganze Dynastie. Ein Verzicht der Dynastie wire
hochstens denkbar durch einen gemeinsamen. Beschluli
aller Mitglieder der Herrseherfamilie, soweit sie An-
spruch auf die Herrschaft erheben konnten; und auch
dann noch bliebe es zweifelhaft, ob ein solcher Kol-
lektivverzicht auch fur die Nachkommen der Verzicht-
leistenden als rechtswirksam zu gelten habe. Wir kon-
nen Tischleder nicht ganz unrecht geben, wenn er von
einer geistigen Verwandtschaft des starren Legitimitats-
prinzips mit absolulistischen Gedankengingen spricht
und darin die philosophische Formulierung der stim-
mungsmaligen Reaktion sieht, welche die Vertreter des
ancien reégime gegen die franzosische Revolution be-
seelte (Staatsgewalt und kath. Gewissen, 17).

Was der Legitimismus Berechtigtes an sich hat, ist
weiler cben bereils dargelegt wo. -den. Wenn der Legili-
mismus die Theorie von << . vollendeten ‘Tatsachen
aufs schérfste bekdmpft, dann werden wir ihm gerne
beipflichten, dann findet er gerade im Felsen der katho-
lischen Wahrheit den starksten Ruackhalt. Ebenso in
seiner energischen Ablehnung des sulfrage universel,
des i-lebiszits im Sinne der absoluten Volkssouverani-
tit. Auch geben wir den Legitimisten gerne zu, dal}
durch den Thronverzicht des abgesetzten oder ver-
tricbenen Souverins dessen Herrscherrechte kaum je
erloschen werden; nicht zwar deshalb, weil der Herr-
scher nicht verzichten kénnte. Ob der Souverin in einer
Erbmonarchie fiir die gesamte Dynastie fir jetzt und
fiir die Zukunft rechtsgiiltig verzichten kénne, lassen
wir dahingestellt; man wird Grimde dafir wie dagegen
namhaft machen kénnen. Unbezweifelt bleibt, dali der
Herrscher fiir seine Person auf die Herrscherrechte
verzichten kann. Trotzdem wird der Thronverzicht
unter seclchen Veraussetzungen zumeist rechtsungiiltig
sein, weil es da fast regelmaBig- ein erzwungener Akt
sein wird. Im tibrigen ist der extreme Legitimismus ab-
zulehnen als unvereinbar mit einer verniinftigen staats-
rechtlichen Auffassung. Sonst konnte kaum noch
irgendwo Rede sein von legitimer Staatsautoritit und
geordneten Rechtsverhaltnissen unter den Vélkern.
Man braucht nur einmal die Karte Europas, wie sie in
fritheren Jfahrhunderten ausgesehen, mit der heutigen



Biéhm, Reclit der Revolulion. 739

Karte vergleichen und ein unparteiisches Geschichis-
werk belragen, wie sich die zahlreichen und tiefgehen-
den Anderungen vollzogen haben. Da wird man wohl
recht sparsam sein missen mit den Pradikaten ,legitim,
rechtmaflig”, um so haufiger dagegen von Raub, Gewalt-
tat und Ungerechtigkeit sprechen diirfen. Wenn nun
der exireme Legilimismus eine Unverjahrbarkeit der
legitimen Hoheitsrechte behauptet, wo haben wir dann
noch solche urspriinglich legitime Rechte? In fast allen
Landern sind sich i1m Laufe - der Jahrhunderte ver-
schiedene Dynastien gefolgt, durchaus nicht immer auf
einwandfreie Weise. Welche Dynastie ist heute die legi-
lime? Volker und Provinzen sind in erfolgreichen Raub-
kriegen von ihrem Mutterland losgerissen und von sieg-
reichen Réauberstaaten annektierl worden, vor 10, vor
100, vor 200 Jahren; wer ist heule rechtméaBiger Sou-
verdn Uber jene Voélker und Provinzen? Eine heillose
Verwirrung der Rechtsverhaltnisse innerhalb der Staa-
ten und nicht minder zwischen den verschiedenen
Staaten wiare die Konsequenz eines extremen lLegitimis-
mus.

18. Die vollendete Tatsache eines Umsturzes, einer
gewaltsamen Absetzung oder Vertreibung des legitimen
Herrschers kann ebensowenig wie ein ungerechter Er-
oherungskrieg oder ein mit Erfolg gekronter Raubzug
die Grundlage abgeben fiir einen neuen Rechiszustand,
kann noch weniger die alten, wohlerworbenen Rechte
des legitimen Souverdns wie mit einem Windstoff zum
Iirloschen bringen. Darin miissen wir dem Legilimis-
mus vollkommen Recht geben. Nicht aber kénnen wir
ihim weiter folgen, wen er jede Umgestaltung eines in
seinem Ursprung unrechtmafligen Zustandes in einen
rechtméfligen ablehnt und durch eine starre Betonung
des Legitimitatsprinzips jedes politische Unrecht gewis-
sermallen verewigt. Gewil}, ,,hundert Jahre Unrecht sind
noch kein Tag Recht” (Helfter) und eine Rechtsver-
letzung als solche kann nimmer ein neues Recht be-
grinden oder schaffen. Aber eine andere Frage ist, ob
der anfangs unrechtméifiige Zustand nicht durch andere
Titel eine nachtrigliche Sanktion empfangen konne,
wodurch zwar nicht das Unrecht zum Recht erklart,
wohl aber ein durch Unrecht geschaffener Zustand fur
die Zukunft seine rechtliche Anerkennung erhilt; ob es
nicht Titel gibt, durch welche zwar nicht das began-
gene Unrecht sankticniert, wohl aber der durch Un-
recht geschaffene Zustand nachtriglich saniert werden

47*



AU Bohm, Rechl der Revolulion.

konne. Solche Titel muB} es geben. Sie leugnen hielie ein
staatsrechtliches Chaos in Permanenz erklare.

Am wenigsten Schwierigkeiten bietet die lLosung
vom Standpunkte der scholastischen Vertragstheorie.
Erhall der Herrscher seine Gewall vom Volke, dann
steht auch nichts im Wege, dall die anfangs unrecht-
mafige Herrschalt eines Usurpators durch ausdriick-
liche oder stillschweigende Zustimmung des Volkes zu
ciner rechtmaBigen werde. Aber diese Losung wird be-
kanntlich ven den meisten Neueren im katholischen
Lager abgelehnt. So schreibt Theodor Meyer S. J. (Die
. Grundsatze der Sittlichkeit und des Rechtes, 229):
,Gegen eine auf dem einen oder dem andern Wege
schon zurecht bestehende Legitimitit ist eine spétere
willkiirliche Berufung an den Willen der Nation durch
Volksabstimmung rechtlich nicht zulassig. Das hielle
entweder den nationalen Willen zur eigentlichen Quelle
der Gewalt erheben oder den Trager der offentlichen
Gewalt zu einem bloBen Beamten -des mit wesentlich
immanenter Souverinitit bekleideten Volkes herab-
driticken.” Von solchen Volksabstimmungen oder Ple-
bisziten geht seit der ,befreienden Tat™ von 1789 be-
kanntlich viel die Rede. Des Geistes, aus dem sie ge-
boren sind, ist in diesem Aufsatz schon wiederholt Er-
wahnung getan. Den Wert aber, der sclchen Plebisziten
wie iiberhaupt dem sogenannten allgemeinen Wahlrecht
in seinen modernen Formen zukommt, wollen wir hier
nicht weiter untersuchen.

19. Far die Mehrzahl der katholischen Gelehrten,
die der scholastischien Theorie ablehnend gegeniiber-
stehen, bleibt die Schwierigkeit: auf welchen Titel hin
kann eine urspriinglich illegitime Herrschaft zu einer
rechtinaBligen werden? Manche haben zu einer Art Ver-
jahrung ihre Zuflucht nehmen wollen, indem sie die
Grundsilze der privatrechtlichen Verjahrung analog aul
das olfentliche Recht iibertrugen. Der Staatsrechtslehrer
v. Savigny spricht von einer Imumemorialverjihrung und
will diese gelten lassen, so oft dem unvordenklichen Be-
sitz der Macht kein anderer nachweisbarer Rechts-
anspruch entgegensteht. Auch Cathrein nennl es eine
Art Ersitzung, wedurch ein Usurpator unter gewissen
Voraussetzungen rechtméifBiger First werden koénne, so
dali die entgegenstehenden Anspriiche der fritheren legi-
timen Dynastie erloschen (II, 657); fiigl aber selber bei,
dall es auf einen blofen Wortstreit hinauskomme, ob
man diese Erwerbsart der offentlichen Gewalt Verjih-



Bohm, Recht der Revolution. 741

rung bezw. Ersitzung oder sonstwie nennen wolle;
mochte indessen den Ausdruck beibehalten, ,,weil die
dargelegte Erwerbsart der Staatsgewalt mit der gewohn-
lichen Verjiahrung eine gewisse duflere Ahnlichkeit hat”
(658). In Wirklichkeit ist diese &dufBiere Ahnlichkeit eine
so entfernte, daf die meisten Neueren auch den Namen
Verjiahrung hier abgelehnt wissen wollen. ,,Die Wissen-
schaft hat die Anwendung der Verjihrungstheorie auf
das Staatsrecht einer vernichtenden Kritik unterzogen,
und zwar am entschiedensten gerade die ausgesproche-
nen Gegner des Legilimitatsprinzips. Weder das privat-
rechtliche Institut der Akquisitivverjdhrung (Usuka-
pion), noch das der Exstinktivverjahrung (Klagever-
jahrung) kann zur Begrindung oder dem Erléschen
legitimer Herrscherrechte herangezogen werden. Einer
solchen Ubertragung privatrechtlicher Institute auf das
Staatsrecht liegt die veraltete Auffassung der Legitimitét
als einer privatrechtlichen Befugnis zugrunde, eine Auf-
fassung, welche gerade vem modernen Staatsrecht ent-
schieden abgelehnt wird” (Kiefl, Die Staatsphilosophie
der katholischen Kirche, 134). Auch wenn man eine
analoge Anwendung privatrechtlicher Grundsitze auf
das offentliche Recht zugeben wollte — es gilt durch-
aus nicht bei allen als aus%emachl, dafi die Legitimitats-
frage in das Gebiet des oflentlichen Rechtes zu weisen
sei —, so kann doch in der tberwiegenden Mehrzahl
der Fille mangels der wesentlichen Voraussetzungen
keine Rede sein von einer Verjihrung der legitimen
Herrscherrechte. Vor allem wird fiar die Verjihrung
eine bona fides verlangt; der Besitzer mufl schon beim
Antritt des Besitzes wie auch in der ganzen Folgezeit
sich im guten Glauben befinden, auch der berechtigte
Besitzer zu sein. Davon kann aber, von Ausnahmefallen
abgesehen, selbstverstandlich keine Rede sein, wo legi-
time Herrscher durch Revolutionare, durch Thron-
rauber oder landergierige Nachbarn ihrer Herrschaft
beraubt worden sind. Dazu kommt, dall fir abgesetzie
Herrscher keine Instanz existiert, vor der sie ihr Recht
im Klagewege geltend machen konnten, wie es Voraus-
sefzung ist fur jeden, gegen den eine Verjahrung be-
hauptet wird. Schlieflich fehlt hier jede Festsetzung
einer Verjahrungsirist, wie sie sonst zur Verjahrung
erfordert wird.

Trotzdem halten wir daftir, daff in dieser Richtung
die Antwort auf die Frage zu suchen ist. So wenig von
ciner eigentlichen Verjahrung legitimer Souverinitits-



742 Bohm, Recht der Revolution.

rechte die Rede sein kann, so diirfte doch mit Recht zu
sagen sein: die Umwandlung eines in seinem Ursprung
unrechtméligen Zustandes der Staatsautoritidt in einen
rechtméfliigen Zustand vollzieht sich auf einer ahnlichen
Grundlage, wie jene ist, auf der das Verjahrungsrecht
beruht. Diese Grundlage ist die suprema lex des Allge-
meinwohls. Hier sei verwiesen auf die sehr bestimmten
Worte Leos XIII. in den cben angefithrten Schreiben
»Au milien” und noch mehr ,,Notre consolation®. Leo
nennt das Allgemeinwohl ,,das schopferische Prinzip®,
..die erhaltende Grundkraft der menschlichen Gemein-
schaft™ und die Ricksicht auf das Allgemeinwohl ,.das
oberste, unbestreitbare und' unverauBerliche Recht".
Diesem obersten Recht mufi folglich gegebenenfalls
jedes noch so legitime und altehrwiirdige Herrscher-
recht als sekundéares Recht weichen. Das schépferische
Prinzip des Allgemeinwohls ist es, dem wir die Umge-
staltung eines in seinem Ursprung unrechtmifiigen Zu-
standes zuschreiben miissen. Hier eben liegt auch eine
gewisse Analogie mil privatrechtlicher Verjiahrung. Auch
da ist es ja keineswegs die Zeit, die Verjahrungsfrist als
solche, durch die der bisherige Rechtszustand geéndert
und der anfangs unrechtmafiige Besitzer zu einem
rechtmifligen Besitzer wird; sondern es ist das gleiche
schopferische Prinzip des Allgemeinwohls. ,,Die Zeit als
an sich inhaltsleeres Nacheinander vermag nichts, ist
in sich unkraftig zur Rechtschopfung, es mufi als wahr-
haft rechtschopferisches Prinzip eine andere Macht und
ratio, eben die Riicksicht der offentlichen Rechtssicher-
heit hinzukommen, die durch die Anfechtbarkeit eines
langdauernden friedlichen Besitzverhaltnisses schwer
beeintrichtigt und geschidigt werden kénnte* (Tisch-
leder, a. a. O. 88). :
Wohl ist uns der Haupteinwand bekannt, der gegen
diese Ansicht erhoben wird. Wir geben ihn mit den
Worten, mit denen L. v. Hammerstein S. I. sich gegen die
Annahme einer Verjahrung wendet: ,,Wiirde die Riick-
sicht auf die 6ffentliche Sicherheit wirklich das legitime
Recht durch Verjihrung zum Erléschen bringen, so
kénnten wir das Absurdum einer Verjahrung von eini-
gen Tagen erleben; dann namlich, wenn, etwa nach
einer verlorenen Schlacht, das Gemeinwohl dem Fiir-
sten die Pflicht auferlegte, sein gutes Recht nicht weiter
zu verfolgen™ (Kirche und Staat, 207). Das eben ist die
praktisch wichtigste Frage: Wann wird der neue Zu-
stand als rechtmaBig anzusehen sein? Wann haben die



Bohm, Recht der Revolution: 743

fritheren Hoheitsrechte als erloschen zu gelten? —
Selbstverstandlich kann hier keine Rede sein von einer
genauen Fristhestimmung wie bei privatrechtlicher Ver-
jihrung. Uber dem Staatssouveran gibt es keine zivil-
rechtliche Autoritat, die eine solche Frist fixieren
konnte. Die grundsitzliche Losung aber ergibt sich un-
schwer aus den bisherigen Ausfithrungen. Miissen wir
mit- Leo das Allgemeinwohl das schopierische Prinzip,
die erhaltende Grundkraft der menschlichen Gemein-
schaft nennen und die Riicksicht auf das Allgemein-
wehl das oberste, unbestreitbare und unverduBerliche
Recht, dann haben wir im Allgemeinwchl auch das
oberste Regulativ aller Hoheitsrechte zu erblicken. Mit-
hin sobald, aber auch erst dann, wenn das Allgemein-
wohl das Erléschen eines faktisch beseitigten legitimen
Herrscherrechtes fordert, dann ist dieses als erloschen
zu betrachten. Das aber wird keineswegs sofort oder
.einige Tage“ nach einer verlorenen Schlacht, nach
einer erfolgreichen Revolution w. s. w. behauptet werden
kénnen. Fast alle Theologen und Staatsrechtslehrer sind
darin einig, daBl die legitimen Herrscherrechte des ver-
trichenen Herrschers nur suspendiert sind und das so
lange, als noch eine verninftige Aussicht besteht, daf
der frithere Herrscher in seine Rechte wieder einge-
selzt werden kénne ohne schwere Gefihrdung des All-
gomeinwohls. Das kann der Fall sein, wenn das Bewult-
sein  des geschehenen Unrechts noch lebhaft in aller
l-rinnerung lebt, oder wenn der groBere Teil des Volkes
im Herzen noch zum fritheren Herrscher halt, oder
wenn die neuen Verhiltnisse zum Schaden der Allge-
meinheit gereichen, die neuen Gewalthaber sich als un-
fahig erweisen, den Hal} des Volkes durch Ungerechtig-
keit und -Despotie erregen u. dgl

So haben wir im Prinzip die Antwort auf die Frage
nach dem Recht der Revolution gegeniitber der un-
rechtméBigen Obrigkeil. Solange das Recht des frihe-
ren, legitimen Herrschers nicht als erloschen und der
neue Gewalthaber nicht als rechtmaBig anzusehen ist,
so lange hat die bewallnete Erhebung der Untertanen
zugnnsten der legitimen Autoritit nichts gemein mit Re-
voluticn. Ahnliches gilt unter der gleichen Voraussetzung
von sogenannten Gegenrevolutionen. Selbstverstindlich
kann es nicht Sache einzelner Privater sein, solche Er-
hebungen einzuleilen und zu organisieren, sondern nur
der rechtmaBigen Obrigkeit” oder der von ihr bevoll-
méchtigten Organe. Wie schwierig eine gerechte Beur-



744 j’%(ilnn. Recht der Revolution,

teilung der Verhaltnisse gewohnlich sein wird, ist aus
allen bisherigen Ausfihrungen geniigend ersichtlich.
»Es kann unter Umstinden der Fall eintreten, daf die
Pilichttreue der Untertanen eine cffene und tatige Par-
teinahme gegen den Usurpator erheischt. Mafistab fir
die sittliche fintsc‘heidung in einem solchen Zeitmoment
ist die besonnene Riicksichtnahme auf Aussichten eines
siegreichen Erfolges einerseits und die Erwéagung der
Opfer und Gefahren andererseits, welche im Falle des
Gelingens sowohl wie des Mifilingens ftur den Staat oder
fir die Staatsangehorigen sich ergeben koénnen. Die Er-
hebung eines Volkes zu diesem Zweck, unternommen
aul den Ruf der noch moralisch beslehenden legitimen
Autoritit mag daher nach MalBgabe der dufleren Um-
stdinde immerhin nicht selten eine tollkithne, das wahre
Staatswohl gefahrdende und insofern objektiv verwerf-
liche Handlung sein; aber auf eine Linie mit der Em-
poérung gegen eine rechtmaflige Obrigkeit kann sie nicht
gestellt werden” (Theodor Meyer S. J., a. a. O. 233).
20. War der Gegenstand unserer Untersuchung
zwar nur das Recht der Revclution, so sei am Schlusse
auch ein kurzes Wort beigefiigt iiber die Erlaubtheit der
Revolution. Schon frither wurde darauf hingewiesen, daf}
nicht alles was rechtlich einwandfrei, auch sittlich er-
laubt ist. Allerdings, wenn wir den Begriff Revelution
im eigentlichen Sinne fassen, dann ist kein Wort weiter
dariiber zu verlieren. Denn ein Recht der Revolution
gibt es nichl, folglich kann auch ihre Erlaubtheit nie in
I'rage kommen. Aber wir haben fir gewisse Falle dem
Volke das Recht zum gewaltsamen Widerstand gegen
die Staatsgewalt — zur Revolution im uneigentlichen
Sinne — zugestehen miissen, wo die Voraussetzungen
einer gerechten Notwehr gegeben sind. Dafiir treten die
bedeutendsten Autoren ein. Aber dieselben Autoren sind
aullerst reserviert, wo sie auf die Erlaubtheit des ge-
waltsamen Widerstandes zu sprechen kommen. Gop-
fert; der schon als Anhiénger der scholastischen Uber-
tragungstheorie weniger Schwierigkeit findet, ein Recht
des aktiven Widerstandes zuzugestehen, fiahrt dann aber
fort: ,,Praktisch dagegen muf} man, namentlich in unse-
rer Zeit, den aktiven Widerstand als unerlaubt zuriick-
weisen. Denn selten finden sich jene Bedingungen,
welche den aktiven Widerstand erlaubt machen. (Hier
fuhrt er die uns schon bekannten Bedingungen an.)
Diese Bedingungen finden sich im konkreten Falle fasl
nie zusammen, in unserer Zeit bei dem Parteiengetriebe



Baohm, Rechl der Revolution. 745

gar nie” (I, n. 54). In der Tat, ,jede Revolution ist ein
am Slaat gewagler Kaiserschnitt" (Reichensperger). Und
wenn ein neuerer Staatsrechtslehrer jede Revolution
einen gewaltsamen RiB in das feine Lebensgewebe eines
Volkes wie einen Schlaganfall im ILeben eines Menschen
nennt, so mag das zunachst von der Revolution im
eigentlichen Sinne gelten, kaum weniger aber von jeder
gewaltsamen Erhebung gegen die Staatsgewalt, auch
wenn das Recht der Notwehr noch so klar zutage tritt.

Die Versuchung lag nahe, ofter auf konkrete Ver-
hiltnisse hinzuweisen, die wir innerhalb der letzten
anderthalb Dezennien selber miterlebt und vor unsern
Augen sich entwickeln sehen muBiten. Es ist absichtlich
nicht geschehen; bedurfte dessen auch nicht; denn die
Anwendung auf die konkreten Verhiltnisse ergibt sich
von selber. Der ganze Rattenkénig ven Revolutionen hat
nur von neuem bestatigt, was Domdekan Dr Kiefl ein-
mal geschrieben: ,,Die modernen Revolutionen gehen
niemals aus von einem Kampfe der Volker gegen die
Fursten, sondern tiberall von den Kampfen einer heim-
lichen, illegitimen Autoritit gegen die organisch erwach-
sene und deshalb gottgewollte, legitime Autoritat.* In
der Tat, ,,seit die Menschheit besteht und Geschichte ge-
schieht, vollziehen sich die gréfiten Revolutionen, ohne
dai 999 Tausendstel der Menschen daran teilnehmen,
meistens ohne dal} sie sie nur wiinschen, fast immer
chne dali sie elwas davon haben, immer ohne daf} sie
sie verstehen” (Lemaitre). Trotzdem, die groBen Leid-
tragenden der Revolutionen sind die Volker. Auch die
jungst  befreiten* Nationen scheinen nicht dem Ge-
schicke zu entgehen, dem Kiefl an derselben Stelle Aus-
druck verleiht: ,Revolutionen stehen niemals am An-
fange, sondern stets am Ende der groBen Gliicksperio-
den der Volker.” Darum bleibt heute und immer
aktuell die ungemein ernste Mahnung Pius IX. in seiner
Allokution vom 29. Oktober 1866: , Nos quidem nune
denuo ut alias rebellionem summopere damnamus et re-
probamus cmnesque fideles ac praesertim ecclesiasticos
viros monemus et exhortamur, ut impia rebellionis
principia ex animo abhorrreant, detestentur et sublimi-
oribus potestatibus subditi sint illisque fideliter obediant
in_omnibus, quae Dei ejusque sanctae Ecclesiae legibus
minime adversantur.* :



