Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters. g7

Wer das liturgische Jahr in seinem tiefsten dog-
matischen Sinn und Gehalt erfassen und eine weihe-
volle Einheit zwischen dem ILeben der Kirche und
seinena eigenen personlichen Leben und Streben her-
stellen will, der studiere das soeben erschienene Buch:
Christus in seinen Geneimnissen. Von Abt D. Columna
Marmion O. S. B., ubertragen von Abtissin Benedikta
von Spiegel O. S. B. Mit einem Geleitwort von Prof.
Dr M. Rackl, Regens. Paderborn 1931, Schoningh.

Kaum hatten wir diese Zeilen geschrieben, da war
auch schon der Wunsch nach einer neuen, zeitgemaflen
Bearbeitung von P. Martin von Cochem: Erklirung des
heiligen Meflopfers, erfillt. Die neue Bearbeitung bietet
die schonen, tiefen Gedanken des Verfassers in seiner
einfachen, volkstiimlichen Sprache, nur wurde sie, was
dringend notwendig war, der jetzigen Ausdrucksweise
angepalit. Durch Auslassung von Wiederholungen, Um-
arbeitung der letzten Kapitel und Wegfall mehrerer Ge-
schichten hat der Herausgeber die berechtigten Wiin-
sche unserer Zeit erfiillt. Jeder aufrichtige Freund der
Liturgie- wird den neuen Cochem eifrig lesen und ver-
breiten helfen, zumal die &uBere Ausstattung sehr ge-
fallt und der Preis recht niedrig gehalten ist (P. Martin
von Cochem: Erklirung des heiligen Meflopfers nebst
einem Gebetsanhang zumeist aus den anderen Erbau-
ungsschriften desselben Verfassers. In neuer zeitge-
mafler Bearbeitung. 8°, 352 Seiten und 5 Bilder in Tiel-
druck. Limburg a. d. Lahn 1931, Gebriider Steffen. Preis
in Leinwand M. 2.75).

Die Beichipflicht des zelebrierenden Priesters nach
Can. 807.

Von P. Gerard Qesterle 0. S. B., Rom, St. Anselm.

Can. 807 lautet also: ,,Sacerdos sibi conscius peccati
mortalis quantumvis se contritum existimet, sine prae-
missa sacramentali confessione Missam celebrare ne audeat;
quod si, deficiente copia confessarii et urgente necessitate,
elicito tamen perfectae contritionis actu, celebraverit,
quamprimum confiteatur.”

1. Aufbau des Kanens.

Der Kanon zerfallt in zwei Teile; der ersfe Teil ent-
halt ein Verbof (celebrare ne audeat), und zwar ein strenges

49*



T Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters.

Verbot, wie der Ausdruck ,ne audeat” es klar andeutet
und der Gegenstand des Verbotes, namlich das Zelebrieren
der heiligen Messe es verlangt.

Der zweite Teil beschaftigt sich mit einem Gebote
(quamprimum confiteatur).

Das Verbot des ersten Teiles behandelt zunichst das
Subjekt, welches dem Verbote unterworfen ist (sacerdos),
sodann das Objekt des Verbotes (Missam celebrare), ferner
den Grund des Verbotes (sibi conscius peccati mortalis);
endlich die Voraussetzungen des Verbotes; von diesen ist
die eine negatfiv. Sie sagt, was in diesem Falle nicht geniigt,
obwohl bei allen anderen heiligen Sakramenten sowohl
fir die Spendung wie fir den Empfang diese Voraus-
setzung geniigt, nimlich die contritio (quantumvis se con-
tritum existimet). Die andere Voraussetzung ist positiv
und besagt, was erfordert wird, nidmlich die praemissa
sacramentalis confessio.

Der zweite Teil, welcher aus dem ersten den sacerdos
sibi conscius peccati mortalis voraussetzt, umfallit zu-
nichst den Gegenstand des Gebotes: quamprimum con-
fiteatur, sodann die Voraussefzung des Gebotes: si cele-
braverit. Diese letzte Voraussetzung des wirklichen Zele-
brierens trotz begangener Todsiinde enthilt wiederum
drei Voraussetzungen, ndmlich den defectus copiae con-
fessarii, die urgens celebrandi necessitas und endlich den
elicitus perfectae contritionis actus.

II. Inhalt des Kanons.
Erster Teil: Verbot.

Das Subjekt des Verbotes — sacerdos — ist also ein
geweihter Priester der katholischen Kirche, welcher die
heilige Messe zu lesen beabsichtigt. Den Empfang der
heiligen Kommunion ohne vorangehende Beichte trotz
schwerer Siinde regelt can. 856.

Das Verbot beider Kanones beruht auf den Worten
des Apostels Paulus: ,Probet autem se ipsum homo, et
sic de pane illo edat et de calice bibat” (I. Cor 11. 28).
Das Tridentinum erklarte im 7. Kapitel der 13. Sitzung
(de Eucharistia): ,,eam probationem esse necessariam, ut
nullus sibi conscius peccati mortalis, quantumvis sibi con-
tritus videatur, absque praemissa sacramentali confes-
sione ad sacram Eucharistiam accedere debeat”.?)

1) Manche Autoren halten das Gebot, vor der heiligen Messe, be-

ziehungsweise vor der heiligen Kommunion zu beichten — die Todslinde
vorausgesetzt — fir ein gotfliches Gebot; nach géttlichem Gebote mufl die



Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters. e )

Das Objekt des Verbotes: missam celebrare bedarf
wohl keiner Erklarung.

Der Grund des Verbotes ist die Tatsache: sibi conscius
peccati mortalis. Derjenige ist sich einer schweren Sinde
bewuBt, der mit moralischer Sicherheit sich sagen kann und
muB: ich habe eine schwere Siinde begangen. Ein Priester
muf} nun wissen, was ratione objecti und subjecti zu einer
schweren Siinde gehort.

Bei einem prudens dubium findet can. 807 keine
Anwendung.

Das prudens dubium kann entweder ein dubium facti
oder juris sein. Ein dubium facti ist gegeben, wenn mit
Recht an der vollen Einwilligung in die Siinde gezweifelt
wird; wenn man nicht mehr sich erinnern kann, ob man
diese Siinde schon gebeichtet hat u. s. w.; ein dubium
juris liegt vor, wenn ernste Autoren in der Beurteilung des
Gegenstandes der Siinde als materia gravis nicht {iberein-
stimmen oder nicht darin ibereinstimmen, ob derjenige,
welcher gebeichtet und die Lossprechung erhalten hat,
und vor der Zelebration sich erinnert, eine schwere Siinde
ausgelassen zu haben, zur Beichte verpflichtet ist oder nicht.

Priifung, so sagen sie, vorausgehen und eben diese Priifung besteht nach
Erkliarung der Kirche in der Beichte. Gasparri, de Sanctissima Eucharistia,
n. 442 stiitzt sich fir diese Ansicht auf die Worte des Tridentinums: eccle-
siastica consuetudo declarat (igitur non sfafuif); in dhnlicher Weise argu -
mentiert Aerinys (ed. 7), Theol. Mor., tom. II, n. 98 und fiigt noch fol-
genden Beweis hinzu: idque (statutum confessionis sacramentalis) perpefuo
servandum esse. Atqui Ecclesia de nulla lege sua dicit eam esse necessario
et perpefuo servandam. Andere Autoren neigen zur Ansicht, es handle
sich um ein kirchliches Gebot. Ohne Zweifel ist die probafio conscientiae
ante celebrationem gdifliches Gebot, ebenso das eine Mittel, um sich mit
Gott zu versohnen, nidmlich die contritio; die Beichfe als Mittel zur Ver-
sohnung scheint mir kirchliches Gebot zu sein. Der Beweis von Gasparri
ist micht stichhaltig. Das Wort ,declarat” ist auch richtig, wenn wir die
Beichte als kirchliches Gebot betrachten; denn es handelt sich in der Auf-
fassung der Viter des Tridentinums um ein bereits besfehendes gottliches
Gebot, namlich um das: probet se ipsum homo; ein bestehendes Gesetz
wird eben deklariert; ferner iibersah Gasparri, daB3 can. 11 derselben Sitzung
das Wort ,stafuif“ tatsichlich gebraucht: statuit atque declarat ipsa sancta
synodus illis, quos conscientia peccati mortalis gravat, quantumecumque
etiam se contritos existiment, habita copia confessoris necessario praemit-
tendam esse confessionem sacramentalem. Wire die Beichte kraft gott-
lichen Gebotes notwendig, hiitte dann das Tridentinum statt desAusdruckes:
ecclesiastica consuetudo nicht die Worte gewihlt: universalis ecclesiae tra-
ditio? (Vgl. sess. 24. Doclrina de Sacramento matrimonii.) Der Ausdruck
des Tridentinums wird wohl am besten so erklirt: Bis zum Tridentinum
war die Beichte vor der heiligen Messe — die Todsiinde vorausgesetzt —
nach Gewohnheitsrecht vorgeschrieben; das Konzil anerkannte die Ge-
wohnheit und erhob sie zum positiven Kirchengesetz (statuit). — Das
Argument von Aerinys, bei einem Kirchengesetz habe der Ausdruck: per-
petuo servandum keine Berechtigung, wird im Traktat de legibus wider-
legt (vgl.: ad perpefuam rel memoriam).



774 Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters.

Von den Vorausselzungen des Verbotes besagt die
negative, dal} die contritio perfecta nicht geniige, wihrend
bei den anderen heiligen Sakramenten die vorangehende
Beichte nicht de praecepto ist (can. 1033 = vehementer
parochus sponsos adhortetur, ut ante matrimonii celebra-
tionem sua peccata diligenter confiteantur); die Kirche
verlangt fiir den Fall des can. 807 posiliv die sakramentale
Beichte.

Zweiler Teil: Gebot.

Das Objekt des Gebotes ist das quamprimum confi-
teatur. Es handelt sich, wie schon der Wortlaut des Kodex
klar erkennen laBt, um ein strenges Gebot, nicht um
einen Rat. Zudem hat schon Alexander VII. die propos. 38
verurteilt, die also lautet: ,Mandatum Tridentini factum
Sacerdoti, sacrificanti ex necessitate cum peccato mortali,
confitendi quamprimum, est consilium, non praeceptum.*

Das Gebot verpflichtet nach fast aligemeiner Ansicht
nicht jene Priester, die nach einer Todsiinde ohne Beichte
zelebrieren, obwohl gar keine Notwendigkeit der Zelebra-
tion vorliegt, oder die noch Gelegenheit hatten zur Beichte,
obwohl die Notwendigkeit der Zelebration gegeben war;
denn sowohl das Tridentinum wie der Kodex sprechen
eben nur von einem Priester, der ohne Beichte zelebriert
urgente necessitate und keinen Beichtvater zur Verfiigung
hat. Das Gesetz wollte verhiiten, daB die Priester nach
einer Todstlinde zelebrieren ohne Beichte unfer dem Vor-
wande der Nolwendigkeit und mit der Behauptung, eine
vollkommene Reue erweckt zu haben. Es handelt sich
also nicht um eine sakrilegische Zelebration; wer dies wagt,
wird sich wenig um das kirchliche Gebot kiimmern. Daher
bestimmt das Gesetz: Wer tatséchlich von dem Rechte
urgente necessitate ohne Beichte zu zelebrieren Gebrauch
gemacht hat, mul quamprimum die Beichte nachholen.
Dadurch soll dem Leichtsinn ein Riegel vorgeschoben sein.
An der Beichte soll ein solcher Priester nicht vorbei-
kommen. Das Gesetz will abschreckend wirken. Fir
Priester, die unmittelbar vor der heiligen Messe oder
wihrend der heiligen Messe sich einer schweren Siinde
erinnern, gilt die Vorschrift des Missale Romanum, de
Defectibus circa Missam occurentibus, tit. VIII, n. 3 und
n. 4; n. 3 lautet: ,,Si quis autem in casu necessitatis, non
habens copiam Confessoris, in peccato mortali absque
contritione celebret, graviter peccat. Secus, si conteratur:
debet tamen, cum primum poterit, confiteri“; n. 4 be-
stimmt: ,,Si in ipsa celebratione Missae Sacerdos recor-



Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters. 75

detur, se esse in peccato mortali, conteratur cum propo-
sito confitendi et satisfaciendi.“ Wie Ballerini-Palmieri,
Opus Theol. Morale (ed. IIIL), vol. IV, n. 920 richtig
bemerkt, muB zu n. 4 aus n. 3 erginzt werden: cum
primum poterit sc. confiteri. Eine andere Erklarung diirfte
der Logik einer gesunden Textinterpretation entbehren.

Was bedeutet nun das ,,quamprimum®? Was es nicht
bedeutet, bestimmt Alexander VII. in der propos. 39
damnala, die also lautete: ,Illa particula quamprimum
intelligitur, cum Sacerdos suo tempore confitebitur.” Was
das quamprimum bedeutet, hat die Kirche nicht erklart.
Die Doktrin nahm das Wort im weiteren Sinne, d. h. fiir
einen Zeitraum von zwei bis drei Tagen. Sie stutzte sich
dabei offenbar auf das romische Recht, welches dhnliche
Ausdriicke authenfisch als triduum erklarte, z. B. 1. 3.
Cod. lib. II. tit. 10 bestimmt: ,ex continenti id est friduo
proximo®; 1. 16. Cod. lib. IIL. tit. 1 erklart: ,illico autem
td est infra friduum proximum.® Man vergleiche die Ka-
nones Cod. jur. can.: 581, § 2: statim; 777, § 1: sine ulla

-mora; 1029: statim; 1103, § 1: quamprimum; aus dem
alten Rechte ¢. Eos qui (22) lib. V. tit. 11. in VI%: quum
primum commode poterunt.

Die Verpflichtung, innerhalb dreier Tagen zu beichten,
ist ‘auch dann vorhanden, wenn die Zelebration iiber drei
Tage unterlassen wird; denn das Gebot innerhalb dreier
Tage zu beichten ist ganz unabhingig von der nachfol-
genden Zelebration. Will ein Priester, der heute auf Grund
des can. 807 zelebriert hat, morgen wiederum zelebrieren,
dann dréngt sofort die Pflicht der Beichte vor der heiligen
Messe, wenn die copia confessarii gegeben ist. Ebenso
dréngt die Pflicht vor Ablauf von drei Tagen zu beichten,
wenn sich jetzt eine Beichtgelegenheit hietet, die voraus-
sichtlich in den néchsten Tagen fehlen wird, z. B. auf dem
Lande, in der Diaspora, in den Missionsldndern.

Voraussetzung des Gebotes ist das Faktum der
Zelebration: si celebraverit. Ein Priester, der im Zustand
der schweren Siinde dahinlebt, ohne iiberhaupt zu zele-
brieren, fallt nicht unter das Gebot des can. 807.

Von den drei Voraussetzungen des Faktums der
Zelebration macht wohl die meiste Schwierigkeit die erste:
deficiente copia confessarii.

Was ist unter der copia confessarii zu verstehen? Ist
die copia confessarii gegeben, wenn nur ein Beichtvater
zZur Verfugung steht oder besagt die copia confessarii eine
LAuswahl” von Beichtvatern ? Dlese letztere Ansicht ver-
trat, wie P. Dr Heribert Jone in der Linzer Quartalschrift



776 Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters.

1927, S. 760 ff. erzihlt, ein Exerzitienmeister, der auch
sofort unter seinen Zuhorern, Geistlichen namlich, Schule
machte. Fir die kirchliche Disziplin ist die aufgeworfene
Frage von grofiter Bedeutung. Wann hat ein Geistlicher
auf dem Lande, z. B. in Polen oder in der Diaspora oder
in Missionsldndern, eine Auswahl von Beichtvatern? Er
mull oft zufrieden sein, wenn er nach Wochen oder Mo-
naten e{nen Beichtvater findet. Sofort steigt ferner die
Frage auf: Wie viele Beichtviter miissen zu Gebote stehen,
um von einer Auswahl reden zu konnen? Doch wohl
mindestens drei (vgl. can. 1452). Endlich miissen wir in
can. 856, wo es sich — in der Regel — um Nicht-Priester
(Kleriker, Seminaristen, Ordensmanner und Klosterfrauen
sowie Weltleute) handelt, die copia confessarii im selben
Sinne nehmen wie in can. 807.

Wann steht aber z. B. den Ordensfrauen, zumal in
der Klausur, im Notfalle des can. 856 eine Auswahl von
Beichtvéitern zur Verfiigung? Man denke an kleinere
Niederlassungen auf dem Lande.. Wie wiren im Falle
can. 856 viele froh, sie héatten einen Beichtvater zur .
Verfiigung! .

Es diirfte sich daher wohl der Miihe lohnen, niaher
den Fachausdruck: copia confessarii (confessoris) auf seine
Bedeutung zu untersuchen.

Bedeutet copia, philologisch betrachtet, eine Auswahl ?
Ich konnte nirgends copia in diesem Sinne finden. Nach
Gesnerus, Novus Linguae et Eruditionis Thesaurus, Lip-
siae 1749 bedeutet copia nicht nur den UberfluB, sondern
auch die facultas und occasio z. B. date crescendi copiam;
coram data copia fandi (Virg. Aen. I. 520); copia non fuit
illum adeundi (Plaut. Milit. 4, 6, 11). Calepini, Dictio-
narium Septem Linguarum, Patavii 1708 erwahnt copia
in der Bedeutung von abundantia, annona (commeatus)
und im Sinne von facultas et potestas aliquid faciendi.
Ebenso schreibt Faber, Thesaurus Eruditionis Scholasticae,
Lipsiae 1910:

3% sumitur copia pro facultate et potestate e. g. Neque
auxilii locum habeo neque consilii copiam.

Sollte daher copia confessarii eine Mehrzahl bedeuten,
dann muB man den Ausdruck iibersetzen mit ,,Uberflufl
von Beichtvitern, eine Menge von Beichtvatern®. Muflte
es dann nicht, wie P. Dr Jone richtig bemerkt, heien:
copia confessariorum ?

Noch wichtiger ist die Frage, was bedeutet im Kirchen-
recht der Ausdruck: copia confessarii? Es diirfte wohl
schwer fallen, in der kirchenrechtlichen Literatur Stellen



Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters. ATt

zu finden, in welchen der Ausdruck: copia confessarii die
Bedeutung hat: eine Auswahl von Beichtvitern. Dagegen
1aBt sich aus vielen Stellen nachweisen, daf copia confes-
sarii die Bedeutung hat: Ein Beichtvater wenigstens steht
zur Verfiigung.) Dies geht zur Evidenz hervor aus jenen
papstlichen Erliassen und jenen Ordensvorschriften, in
welchen die Frage behandelt wird: Wem miissen oder
diirfen Ordensleute beichten, wenn sie nur einen Beicht-
vater ihres Ordens zur Verfiigung haben. Fiir diese Erlasse
ist es gleichbedeutend: einen Ordensmitbruder als Beicht-
vater zur Verfiigung haben und copia confessarii intra
ordinem haben. Die Salmantizenser, Cursus Theol. mor.
t. XVIII, cap. IV, p. II, § 6, n. 125 ff. behandeln die
Frage: , An possint religiosi nostri (Karmeliter) vel alii,
quibus leges propriae id prohibent, confiteri sacerdoti
simplici nostrae Religionis non approbato a Praelatis,
quando extra domum existunt et non habent copiam
Confessarii sui Ordinis ex approbatis a Provineciali?“ Die
Antwort lautete: ,,In aliquibus Religionibus non possunt
Religiosi confiteri, etiam dum itinerantur, exfero sacer-
doti, si habeant sacerdotem, eliam -simplicem ejusdem Or-
dinis.” Nach dem Zusammenhang war bei diesen Orden
die copia confessarii auf Reisen gegeben, auch wenn nur
ein Simplexpriester zur Verfiigung stand, welcher eben
im Akte der Beichte indirekt die Jurisdiktion erhielt (per

#) Das Kirchenrecht unterscheidet zwischen eopia confessarii (Mog-
lichkeit einen Beichtvater zu finden) und delectus infer confessarios (Aus-
wahl unter Beichtvitern). Das geht deutlich aus einem ErlafB Pius V.
hervor. Ein Provinzialkonzil von Mailand hatte Folgendes bestimmt:
Diaconi, Subdiaconi et clerici inferioris ordinis confiteantur iis tantum
sacerdotibus quos ad audiendas eorum confessiones idoneos Episcopus
et in Urbe et in Dioecesi approbavit. Pius V. bestitigte diesen Erlaf
nur mit der Beschriankung: dummodo sit talis numerus sacerdotum, ut
confiteri volentes delecium habeant inter illos. (C. ,,Quae in“ de die
12. maji 1570.) Ferner erwdhnt die heilige Kongregation Ep. el Reg. am
3. Juni 1864 in einem ErlaB fiir die Augustiner: Inhibemus, ne aliquis
frater alicui extraneo sacerdoti confiteatur, si copiam sacerdotis nostri Ordi-
nis habere potuerit. (Fontes C. J. C. n. 1992). Vergl. dazu Constitutiones Ord.
Redempt. B. M. V. de Mercede n. 542 (a. 1895). Die englischen Constitu-
tionen vor dem Kodex hatten folgenden Text: iter agentibus liberum eérit
coram quovis sacerdole confiteri, si desit confessarius idoneus Ordinis nostri.
Benedict XIV. umschreibt in der ,,C.Quod* vom 30. Mirz 1742 das ,non
habere copiam confessarii* mit den Worten: ,ubi nullus frater dicti Ordinis
confessarius reperitur.“ Interessant ist es, wie man in der fritheren Zeit
gerade auf das Schamgefiihl bei der Beicht groBen Wert legte. Innozenz 1V.
sagt in seiner C. ,Etsi minorum* 21. nov. 1254: ,Rubor et confusio est
pars maxima es polissima poenitentiae.© Im Streit um die Beichtvoll-
machten der Mendikanten empfiehlt Benegict XI. (a. 1304) die Wieder-
holung der Beicht beim Pfarrer, wenigstens einmal im Jahr »propter
erubescentiam, quae magna est poenitentiae pars.«



778 Oesterle, Beichipflicht des zelebrierenden Priesters.

electionem poenitentis). Ganz deutlich spricht Leo X.
(also vor dem Tridentinum) in einem Privileg fur die
Franziskaner: ,,Quod Praedicatores (d. h. wenn sie aus-
wirts predigen) et alii fratres, quando sunt extra Con-
ventum, et non possunt habere copiam sacerdotis sui ordinis,
quia non habent socium confessorem, possent confitert . . .“
Hatten die Franziskaner auch nur einen socius confessor,
dann hatten sie copia sacerdotis sui ordinis. Was copia
confessarii ist, und was Auswahl unter Beichtvatern ist,
sagen deutlich die Konstitutionen der Dominikaner aus
dem Jahre 1886, n. 101: ,Fratres nostri intra Ordinem
confiteantur, quando possunt; id est, quando copiam habent
Confessarii, qui pertineal ad Ordinem:“ Das war die Regel
bei den Dominikanern, bei welchen urspriinglich die
Beichte auferhalb des Ordens iiberhaupt verboten war.
Erst Innocenz VII. gewahrte durch die C. ,.,Provenit™ vom
17. Oktober 1405 den Dominikanern das Privileg, dal} sie
auf Reisen, si aliquem presbyterum idoneum ex profes-
soribus dicti Ordinis habere non possinl, quemecumdque
alium . .. in eorum confessorem eligere valeant. Unter
Pius IX. wurde den Pominikanern auf dem Kapitel zu
Gent (1871) eine Auswahl unter Beichtvitern frofz der
copia confessarii sui Ordinis gewéhrt. Diese Vergiinstigung,
sich einen Beichtvater zu waihlen, wurde in folgende
Worte gefat: ,,Cum lex, quae adstringit Fratres ad pec- °
cata sua intra Ordinem confitenda nonnullis aliquando
satis dura existere possit propter peculiares circumstantias,
ordinamus, ad majorem conscientiarum libertatem, ut
Fratres extra Ordinem confiteri valeant, quando duo vel
tres tantummodo Confessarios ex Ordine habere possunt.«
Also konnten die Dominikaner wdhlen. Aber diese Wahl
wurde stark eingeschrankt durch die Klausel: ,,Valde
tamen eos hortamur, ut hac praesenti licentia non utantur
nisi ex rationabili causa et quam rarissime fieri poterit.”
Die Konstitutionen der unbeschuhten Karmeliter vom
Jahre 1906, P. I, cap. VI, n. 7 bestimmen: ,, Quando tamen
nostri Fratres iter agentes copiam Confessarii e nostris
non habent aut justa de causa extra Conventum manentes
commode nostris confiteri non possunt, Confessario ex-
terno Religioso vel saeculari confiteri poterunt®; nach n. 4
und 5 ist zu schlieBen, dall die copia Confessarii schon
gegeben ist, wenn ein Karmelit — obwohl ein Simplex-
priester — als Beichtvater zur Verfiigung steht. '
Man vergleiche noch die Entscheidung der S. C. E.
E. R. R. vom 7. Juni 1864 (Bizzarri, Coll. S. 720, ed.
1885), und die alten Ordenskonstitutionen. Aus diesen



+ Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters. 779

Konstitutionen wird hervorgehen, da nur dann keine
copia confessarii gegeben, wenn eben kein Beichtvater zur
Verfiigung steht; wo einer da ist, ist copia confessarii
gegeben.

Die copia confessarii wird noch beleuchtet durch die
Synode des Vicariatus Sutchuensis im Jahre 1803 (Coll
Lacens. VI, 603). Sie erwéhnt im 5. Kapitel de sacrificio
missae die Bestimmung des Tridentinums, vor der Zele-
bration der heiligen Messe oder vor dem Empfange der
heiligen Kommunion zu beichten, falls man sich einer
schweren Siinde bewuft ist, modo ne desit illis copia con-
fessoris. In der folgenden Nummer empfichlt die Synode
allen Priestern die heilige Beichle mit den Worten: ,Pec-
catorum confessionem saepius, sin sacramentaliter, quando-
quidem in his regionibus raro adsit copia confessarii, saltem
voto et spiritualiter faciant”. Hier ist doch offenbar aus
dem Zweck des Gesetzes zu entnehmen, daB copia con-
fessarii nichts anderes ist als Beichtgelegenheit. .

Wie fassen nun die Auforen die copia confessarii?

Eine wichtige Stelle zur Erklirung des Tridentinums
und somit der beiden Kanones 807 und 856 bietet der
heilige Thomas, welcher in IV. Sent. Dist. 17, qu. 3, art. 1
ad quartam also schreibt: ,,Ad quartam quaestionem di-
cendum, quod ¢um propositum confitendi sit annexum
contritioni, tunc tenetur aliquis ad hoe propositum, quando
ad contritionem tenetur, scilicet quando peccata memoriae
occurrunt, cum praecipue in periculo mortis existit aut
in aliquo articulo, in quo sine peccati remissione peccatum
oporteat incurrere: sicut cum teneatur ad celebrandum, si
desit copia sacerdotis, saltem conteri tenetur et habere
propositum confitendi. Sed ad confessionem actualiter
taciendam obligatur aliquis dupliciter. Uno modo per
accidens, scilicet quando ad aliquid tenetur quod non

- potest sine peccato facere nisi confessus, tunc enim con-
fiteri tenetur: sicut si debeat eucharistiam percipere ad quam
nullus post peccatum mortale, nisi confessus, accedere debet
copia sacerdolis oblata et necessitate non urgente: et inde
venit obligatio, qua ecclesia omnes obligat ad semel in
anno confitendum, quia instituit ut semel in anno, s. in
Pascha ommes sacram communionem accipiant et ideo
ante tempus illud confiteri tenentur.” Wie eng schlief3t
sich das Tridentinum an diese Stelle des heiligen Thomas
an! Nehmen wir noch dazu die ,,conscientia mortalis“, von
welcher can. 11 der sess. 13 de Euch. und im genannten
Artikel der heilige Thomas spricht (vgl. auch Summa
theol. P. III. qu. 80 art. 4—6 und C. 7, X, III, 41).



780 Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters

Was versteht nun der heilige Thomas unter copia
sacerdotis? Nur einen Beichtvater oder eine Auswahl?
Nur einen Beichtvater. Dies geht deutlich aus folgenden
Bemerkungen hervor: im ersten Artikel der 3. Quaestio
erklart er: ,,videtur, quod non possit esse sine detrimento
salutis, quod aliquis sacerdoti, cuius copiam habef, non
confiteatur®. Hier gebraucht der heilige Kirchenlehrer
copia in der Klassischen Bedeutung potestas, facultas,
occasio; bald darauf ist fiir ihn die copia sacerdotis nichts
anderes als die oblata opportunitas confessionis. Ferner
deutet der heilige Thomas zu wiederholten Malen besonders
im 3. Artikel auf die Bestimmung des 4. Laterankonzils
(1215) hin: ,,Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad
annos discretionis pervenerit, omnia sua peccata saltem
semel in anno fideliter confiteatur proprio sacerdoti. Si
quis autem alieno sacerdoti voluerit iusta de causa sua
confiteri peccata, licentiam prius postulet et obtineat a
proprio sacerdote, quum aliter ipse illum non possit ab-
solvere” (c. 12, X, V, 38). Der sacerdos proprius ist nach
dem heiligen Thomas der Pfarrer, der sacerdos parochialis,
wie er ihn auch nennt. Wer also die copia parochi proprii
— die meisten haben nur einen parochus proprius — hatte,
hatte auch die copia confessarii; von einer Auswahl ist
keine Rede; nur die Praelati, die selbst Jurisdiktion aus-
iibten und deshalb keinen sacerdos proprius hatten,
konnten sich einen Beichtvater wihlen. Die anderen
muften dem Pfarrer beichten; der heilige Thomas ermahnt
den Pfarrer, die Erlaubnis, einem anderen zu beichten,
nicht zu verweigern. Der heilige Thomas behandelt noch
die Frage: Was ist zu tun in casibus illis, in quibus pro-
babiliter timet poenitens periculum sibi vel sacerdoti ex
confessione ei facta? Der Heilige antwortet: ,Debet re-
currere ad superiorem, vel ab eodem petere licentiam
alteri confitendi; quod si licentiam habere non possit idem
est judicium quod de illo, qui non habet copiam sacerdolis,
unde magis debet eligere laico confiteri.” Also nur der,
dem kein Beichtvater zur Verfligung steht, hat keine copia
sacerdotis. Es ist daher nicht zu verwundern, wenn
Autoren die copia confessarii uméndern in die copia con-
fitendi. Der beriihmte Navarrus schreibt in seinem Ma-
nuale confessariorum et poenitentium, cap. 21, n. 49:
., Quarto peccat, qui habens copiam confitendi communicat
ante confessionem actualem ommnium peccatorum mor-
talium, quamvis veram de eis contritionem habeat.”

Nur noch einen Autor moéchte ich hervorheben,
welcher in unserer Frage von besonderer Bedeutung ist,



Oesterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters. 781

namlich Gasparri als Leiter der Kodifikation. Verrat auch
nur ein Wort in can. 807 und 856, da} er seine bisherige
Ansicht gedndert hat in der Frage: Was bedeutet copia
confessarii? In seinem Tractatus canonicus de Sanctis-
sima Eucharistia n. 446 schreibt er: ,Confessarii copia
deesse censetur non quidem si consueti confessarii facultas
desit, sed si nullus confessarius approbatus adiri possit aut
si confessarius approbatus adiri non possit sine nimia
difficultate. Id verificatur in primis si confessarius est
nimis distans, quod varie metiri debet ex personis, tem-
pore, locis et aliis rerum adjunctis. Id verificatur etiam
si confessarius adest, sed nolit confessionem audire; aut
adest et vellet confessionem audire, sed non potest vel
facto, quia e. g. est surdus aut ignorans linguam poeni-
tentis vel jure, quia e. g. est suspensus vel non approbatus.
Item id verificatur, si confessarius est praesens, vult et
potest confessionem audire, sed poenitens nequit illum
adire sine periculo magni incommodi, scandali, diffama-
tionis. Adest periculum magni incommodi, si poenitens
e. g., rationabiliter timet revelationem sigilli, vel malum
grave a confessario inferendum; tunc tamen debet poeni-
tens confiteri alia peccata mortalia, si quae habet, omissis
illis propter quae timet sibi tale detrimentum. Ita De
Lugo, De sacram. Euchar., disp. XIV, n. 82. Lehmkuhl,
Theol. Mor. II., n. 151 censet: Difficultas autem illa nun-
quam excusat quae confessioni quodammodo inhaeret,
neque ulla repugnantia contra hunc vel illum confes-
sarium; sed sola ea difficultas attenditur, quae confessioni
est prorsus extranea, ut nimia confessarii distantia, poeni-
tentis infirmitas, necessaria occupatio.” So weit Gasparri.

Ist der nach can. 807 zur Beichte verpflichtete
Priester einer Zensur latae sententiae verfallen, dann ist
dieser Umstand nach dem neuen Rechte kein Grund mehr,
der. Beichte fern zu bleiben unter dem Vorwande, der
Beichtvater konne ja nicht von der Zensur absolvieren.
Denn im Falle des can. 807 (urgente necessitate) findet
can. 2254 entsprechende Anwendung. Sollte der Priester
eine reservierfe Siinde auf dem Gewissen haben, dann wird
wohl in den meisten Fallen can. 899 und 900 die Moglich-
keit der Absolution und damit die copia confessarii bieten.
Ist der Beichtvater selbst einer Zensur unterworfen, dann
gelten die can. 2261, 2275, 2284. Infolgedessen kénnen die
Autoren, welche vor dem 19. Mai 1918 itber diesen Punkt
geschrieben haben, nicht mehr in allem als Norm gelten.

Die zweite Voraussetzung ist: urgente necessitate.
Die urgens necessitas mull zusammentreffen mit der



782 Osterle, Beichtpflicht des zelebrierenden Priesters.

anderen Voraussetzung: deficiente copia confessarii; fehlt
eine dieser beiden Bedingungen, s¢ ist der Priester nicht
zur Zelebration berechtigt. Die urgens necessitas ist ge-
geben, um einige Beispiele ‘anzufithren, wenn der Priester
ex officio gehalten ist, eine heilige Messe zu lesen, ohne
sich vertreten lassen zu konnen, mag es sich um die
Sonntagsmesse handeln zur Erfiilllung der Sonntagspflicht
fir die Glaubigen, mag es sich um die Brautmesse oder
um das Requiem bei Beerdigungen handeln, oder um eine
heilige Messe, um das Viatikum spenden zu kénnen. Wohl
zu streng ist die Ansicht von Aertnys, Theol. Mor. (ed. 7)
n. 98, quaer, 5° bezw. 3: ,,Hic casus (celebrandi ex officio)
respicit Parochos, eorumque cooperatores; aliis vero Sacer-
dofibus non licet absque Confessione celebrare, ut populus
Missam audiat; quia, cum populus non peccet omittendo
Missam, dum nitllus est qui celebrat, alii sacerdotes nullam
habent obligationem celebrandi.”

Die urgens necessitas ist ferner gegeben, wenn durch
die Unterlassung der Zelebration der Priester grole Infamie
zu beflirchten hatte oder grofies Argernis im Volke hervor-
gerufen wiirde. Manche Autoren nehmen dazu die sehr
grole Armut des Priesters, der ohne das MeBstipendium
kaum leben konnte.

Die dritte Voraussetzung ist: elicito tamen perfectae
contritionis actu. Der Grund dieser Bestimmung liegt auf
‘der Hand. Das heilige Opfer soll nicht von einem Priester
im Zustande der Todsiinde dargebracht werden; die heilige
Kommunion soll nicht unwiirdig empfangen werden.

Es ist wohl kaum ein Zweifel, da3 can. 807 manchmal
schwere Anforderungen stellt; aber in solchen schwierigen
Fallen gilt das Wort des Boetius: ,,Si medicinam ex-
spectas, oportet quod morbum detegas” und die Mahnung
des Tridentinums (sess. 14, cap. 5): ,,Ipsa vero huiusmodi
confessionis difficultas ac peccata detegendi verecundia
gravis quidem videri possit, nisi tot tantisque eommodis
et consolationibus levaretur, quae omnibus digne ad hoc
sacramentum accedentibus per absolutionem certissime
conferuntur.”



