800 Pastoralfille.

gen mit Unwahrheit antworten, ist sicher eine Schuld. Wenn
aber der Erzieher offenbar nur als strenger Richter fragt, bloB
um den Fehler zu strafen, da legt sich wohl unwillkiirlich der
Gedanke nahe, ob nicht auch ein Kind seine Tat ableugnen
diirfte, wie der Angeklagte vor Gericht, der ohne Verletzung der
Wahrheit seine Schuld ableugnen kann, weil seine Rede hier nur
den Sinn haben kann: Ich will meine Schuld nicht freiwillig ge-
stehen. So weit zum objektiven Sachverhalt. Die subjektive
Schuld hingt vom Wissen und Gewissen ab. Da diirfen wir in
IFédllen der Not nicht leichthin eine Siinde annehmen. Denn die
Geschichte der moraltheologischen Wissenschaft zeigt uns, wie
schwer ihr die Uberwindung der Meinung von der Erlaubtheit
der Notliige geworden ist und wie viele andere der auflier der
Kirche stehenden gelehrten Kreise sich iiber die Sache selbst
heute noch nicht klar geworden sind. Es ist deshalb durchaus
nicht so leicht, sich eine gefestigte Uberzeugung von der durch-
giingigen Unerlaubtheit der Liige zu verschaffen, selbst in dem
Fall, wo Wichtigeres auf dem Spiele steht. IIs bleibt deshalb fiir
den einfachen Katholiken vielfach nur die Autoritit des Seel-
sorgers als Anhaltspunkt, die auch nicht immer unerschiitterlich
ist, da es nur zu leicht geschehen kann, daf er auch Geistliche
bei einer wirklichen oder vermeintlichen ,unschuldigen® Liige
ertappt. Gilt dies von den GroBen, um wieviel mehr gilt es von
den Kleinen, denen die GroBen, Eltern und Erzieher nicht aus-
genommen, hierin nicht immer das beste Beispiel geben. So
stellt sich die Erziehung der Kinder zur durchgangigen Wahr-
haftigkeit als eine iiberaus schwere Erziehungsaufgabe dar, bei
der der Erzieher zwar fest und entschieden, aber mit duBlerster
EKlugheit, Schonung und Milde vorgehen mu8.
St. Polten. Dr Alois Schrattenholzer.

VII. (Ist Lachen, Schwiitzen und Dummbheiten treiben wiih-
rend der heiligen Wandlung schwere Siinde?) Man fiihrt fiir
diese Meinung eine Stelle des heiligen Chrysostomus ins Feld:
. WeiBt du nicht, daf du mit Engeln da bist, mit ihnen singst
und betest? Und du stehst da und lachst? Ist es nicht ein Wun-
der, daB der Blitz nicht herabfihrt, nicht nur auf die Lachen-
den, sondern uns Alle?” (Hom. 24.) Man sagt: ,,Vor jeder Auto-
ritit muB man mit Ehrfurcht dastehen. Steht hier bei der
Wandlung nicht die hdchste Autoritit, Jesus vor uns?* Man be-
ruft sich ferner auf die schwere Verletzung des Kirchengebotes.

Es liegt hier sicher eine irreverentia sacri vor. Die Grofie
derselben, und damit die Schwere der Schuld, richtet sich sicher
auch nach der GroBe des Heiligen. Je heiliger der Gegenstand
ist, desto griBer ist ceteris paribus auth die Unehrerbietigkeit.
Doch diirfen wir dabei die subjektive Seite nicht iibersehen. Es
hingt ganz von der Gesinnung ab, ob und in welchem Grade



Unchrerbietigkeit hei der heiligen Wandiung. S

eine irreverentia sacri formaliter gegeben ist. Denn revereri und
sein Gegenteil ist ganz Sache des inneren Menschen im Gegen-
salz z. B. zu furari und occidere. Es kann freilich auch diese
innere Gesinnung zu fuBeren Handlungen treiben, die dann an
der Sittlichkeit derselben teilhaben. Irreverentia sacri formalis
et directa ist nun sicher schwere Siinde. Wer also in dieser Ge-
sinnung sich bei der heiligen Wandlung derart auffiihrt, wie
oben geschildert ist, begeht sicher eine schwere, und zwar eine
sehr schwere Siinde, da sich sein Treiben direkt gegen den
Heiland richtet. Wer aber machte hei gliubigen Christen eine
solche Gesinnung vermuten?

Es kann aber auch indirekt, causaliter ecine irreverentia
sacri begangen werden. Wer sich aus welchem Grund immer
so benimmt, daB sein Betragen mit der Heiligkeit des Ortes,
der Handlung, der Sache oder der Person, die in Betrachi
kommt, sich nicht vereinbaren 1a6t, benimmt sich sicher auch
irreverenter. Wenn er sich dessen bewuBt ist und dennoch
sich so Dbetrigt, so kann er von Schuld nicht freigesprochen
werden, auch wenn ihm die Absicht der irreverentia fehlt. Die
Grofie der Schuld hiingt dann von der Grofe der Ungehorigkeit
-wie von der Grofie des Heiligen ab, gegen das sie begangen wird.
Dafl eine solche Schuld auch schwer sein kann, ersehen wir aus
der Strenge der Moralisten, mit der sie dem Priester die sinn-
storende Auslassung selbst eines einzigen Wortes aus dem Kanon
zur schweren Schuld anrechnen (cf. S. Alph., theol. mor. 1. VI,
pr. 3. c¢. 3, n. 404). Freilich trifft diese Strenge den zelebrieren-
den Priester. Das umstehende Volk mufB milder beurteilt wer-
den, da es nicht so unmittelbar an der heiligen Handlung be-
teiligt ist. Aber immerhin darf auch das Volk nicht vergessen,
daBl die heilige Messe ein sacrificium tremendum ist und daB
dessen heiligster Teil die heilige Wandlung ist, wo der Heiland
erscheint, um sich zu opfern. So kann eine grobe Ungehorigkeit
zur Zeit der heiligen Wandlung von schwerer Siinde nicht frei-
gesprochen werden, wenn sie mit vollem BewuBtsein und voller
Freiwilligkeit begangen wird. Wo es sich aber um unreifes kind- :
liches Schwiitzen und Lachen und Herumtreiben handelt, diirfte
man wohl kaum so streng urteilen. Denn erstens diirfen derlei
Dinge bei Kindern wohl erzieherisch nicht so leicht genommen
werden, konnen aber moralisch nicht so streng als grobe Unge-
horigkeiten beurteilt werden. Zweitens diirften wohl auch bei
Kindern seltener die zu schwerer Siinde erforderlichen subjek-
tiven Bedingungen vorliegen.

* Was aber das. Kirchengebot anlangt, miiBle man wohl selbst
bei milder Auslegung sagen, wer mit voller Verantwortlichkeit
bei der heiligen Wandlung eine grohe Ungehorigkeit begeht, hat
das Kirchengebot in ecinem wesentlichen Punkie nicht erfiilit.

+Theol.-prakt. Quartalschrift*, 1V, 1931 a1



502 * ) Paslorallalle.

ebensowenig wie der. welcher unwiirdig beichtet, damit seinc
Beichtpflicht erfiillt. Wie dieser nur materialiter, nicht mora-
liter beichtet, so wohnt auch jener der heiligen Wandlung nur
materialiter, nicht moraliter bei. :

St. Polten. Dr Alois Schrattenholzer.

VIIIL. (Kann man Kindern, die an Sonntagen nie in die Kirche
gehen, die erste heilige Kommunion spenden?) Mit dem vollen-
deten siebten Lebensjahre beginnt im aligemeinen auch fiir das
Kind die Sonntagspflicht [(efr. can. 12). Die Frage ist nur, ob die
Erfiillung dieser Verpflichtung ven ihm strenge und unter
schwerer Siinde zu verlangen ist. Es ist dies nicht blofi eine
kanonistische, sondern auch eine piidagogische Frage. Die vor-
sichtige Formulierung der beiden einschligigen Stellen des kireh-
lichen Rechtsbuches (can. 12. Legibus mere ecclesiasticis non
tenentur . . . qui licet rationis usum asseculi, septimum aetatis
annum nondum expleverunt, und can. 1248 Festis de praecepto
diebus Missa audienda est) 1aBt meines IErachtens auch fiir pida-
gogische Erwigungen Raum. Nun 1d6t sich wohl nicht be-
streiten, dafl Kinder nach dem vollendeten siebten Lebensjahre
im allgemeinen schon das Verstindnis fiir die Strenge der Ver-
pflichtung des Kirchengebotes und die Schwere der Siinde im
I'alle der Nichtbeobachtung haben konnen, sobald ihnen dieselhe
in entsprechend klarer und eindrucksvoller Weise dargelegt
wird. Es ist aber nicht ausgeschlossen, dafi selbst die klarsten
Darlegungen des Katecheten dies nicht in wirksamer Weise ver-
mogen, wenn  andere méachtigere Eindriicke ein solches Ver-
stiindnis erschweren. Das kindliche Urteil steht ja vielfach noch
mehr unter dem EinfluBl der Eindriicke als der reinen Griinde:
und da darf man vor allem den Einflul, den die Eltern auf den
Geist und das Urteil der Kinder nehmen, in keiner Weise unter-
schiitzen,  Sie sind die erste Auloritit, der die Kinder in ihrem
Leben begegnen und sie bleiben ihnen oft fiir lange Zeit auch
die hochste Autoritit. Sie nehmen selbst die Autoritit des Ka-
techeten innerlich vielfach nur an, weil die Autoritit der Eltern
hinter ihr steht. Und die Autoritiit der Kirche ist ihnen fiir
lange nur in der Autoritit des Katecheten verkorpert. Es steckt
ein viel tieferer Sinn, als wir gewohnlich annehmen, in dem
Worte, daB die Eltern die Stelle Gottes vertreten. Autoritit aber
ist den Kindern nicht blof das, was die Eltern ihnen sagen,
sondern auch das, was sie tun und selbst das, was sie nicht
sagen und nicht tun.

Da mag die Schule dann hundertmal das Gegenteil sagen
und heiBen, die Kinder werden es nicht bestreiten, sie werden
vielleicht theoretisch der Schule glauben und so weit der Er-
zieher hinter ihnen steht, werden sie wohl auch willig tun, was
ihnen geheiBlen wurde. Aber ihre Uberzeugung wird nie recht



