106 Bechtiger, Priester und Kunst von heute.

(ir Priester und die Kirchliche Kunst von heute.

Von P. Meinrad Bechtiger R. M. M., St. Paul, Post Walbeck (f{hid.).

Vorbemerkung: Vorliegende Abhandlung war fiir eine Priester-
Konferenz am Niederrhein (Dekanat Kevelaer) bestimmt. Die giinstige
Aufnahme dortselbst war mit der Bitte verbunden, es méchie diese
Darstellung auf dem Druckweg auch weiteren Kreisen aus dem Klerus
zugiinglich gemacht werden. : Der Verfasser.

Die Kunst von heute kann einen irre machen, voll-
stindig irre machen. Pierre L’Eremite schildert das kost-
lich: ,,Du siehst ein Elaborat der Kunst, um teures Geld
wird es dir angeboten, du gehst und sagst: ,einer von uns
ist verriickt, der Kinstler oder ich!* — Aber beruhige
dich, weder der Kiinstler noch du bist verriickt. Er nicht,
weil er es versteht ein Geschaft zu machen, und du nicht,
weil du nicht darauf eingehst.* ) -

Also so etwas wie den gesunden Sinn abtasten ist es
was ich hier in unserem Kreise mochte. Ich denke da
nicht an eine geistreiche Abhandlung tiber Kunst, an eine
strenge Kunstkritik; das muf} ich schon den Begnadigten
und Berufenen iiberlassen; sie wollen auch sicher .das
letzte Wort haben! Ich beschrinke mich uberhaupt auf
die kirchliche Kunst, d. h. auf die religiose Kunst, wie sie
sich in und fur die Kirche betatigt. Und diese kirchliche
Kunst geht uns alle als Priester, als die geweihten und
beauftragten Huter des Heiligtums, wohl etwas an. — Ist
es denn nicht moglich, an Hand von den Grundgesetzen
der Kunst und den Forderungen kirchlichen Fiihlens und
Denkens — und etwa nebenbei aus manchem Milgriff
und schlechter Erfahrung — iiber unsere Stellung zur
kirchlichen Kunst klar und einstimmig zu werden?

Das Thema soll behandelt werden:

I. Die christliche Kunst im Lichte verstandesméaBiger
Erwagung;

II. Die kirchliche Kunst in der Beleuchtung des
kirchlichen Lebens.

1. Die christliche Kunst im Lichte verstandesmiBiger Er-
wigung oder die verschiedenen nétigen Begriffe.

1. Die Tatsache der neuen kirchlichen Kunst.

Wir stehen vor einer neuen kirchlichen Kunst. Das
ist niichterne Tatsache. Wie das gekommen ist, das hat
so seine Geschichte. Einmal sind wir alle neue Menschen
geworden, wir scheinen anders zu denken und zu fihlen
als die Generation, die uns geboren, und dabei sind wir
schon alt, wenn wir das kommende Geschlecht be~”



Bechtiger, Priester und Kunst von heute. 107

trachten, weil es noch neuer, noch radikaler eingestellt
ist. Wir leben in neuen Zeiten, in Zeiten des Wandels
und der fortwihrenden Umwailzung, in einer Zeit, die
selber in ewigem Ringen liegt nach Neugestaltung. —
Auch unser kirchliches Leben ist in neue Phasen ge-
treten, besonders seit ein grofler Pius X. den ernsten Ver-
such gemacht, ,,Alles in Christo zu erneuern, was ihm
besser gelungen, als Kritiker geahnt. Das sptiren schon
wir, die wir bereits mit der Morgendimmerung des neuen
Tages aufgewacht sind. Vor allem aber hat sicn die
Kunst selber, d. h. das ganze Geistesleben der Volker,
in ihrem Geschmack und Empfinden gedndert und sie
hat sich radikal geandert, nicht nur in den Formen, —
sie will es auch in ihrem Wesen!

So ist es selbstverstindlich, dafl dieser Wellenschlag
des modern empfindenden Menschen sich auch hiniiber-
schligt aufs religiose, kirchliche Leben, dal der Mensch
von heute eine neue kirchliche Kunst schaffen will.

2. Wesen.

»Die *kirchliche Kunst teilt das Prinzip traditioneller
Einfachheit oder der Primitivisierung. Ihr Bauen steht
im Zeichen des Blockes, ihre Einrichtung im Zeichen des
praktischen Zweckes, ihre Malerei im Zeichen der Plakat-
kunst im weiten Sinne. So ist ihre Gesamtwirkung grund-
satzliche Schlichtheit und zweckméifiige Gestaltung, somit
die Abkehr von jeder Theatralik, von jedem Pomp und
jeder tibernommenen Stilart.” So weit P. Momme Nissen.
Und Prof. Eibl, Wien, sieht schon, wie diese Richtung
in der modernen Kathedrale ihre Erlosung und Klarung
findet:

»lch sehe sie seit langem vor mir, diese moderne
Kathedrale. Eine hohe, flach gedeckte Basilika mit er- .
hohtem, altchristlichen Altar und schmalen, glithenden
Glasfenstern, welche das eigentliche Ausdrucksmittel ex-
pressionistischer Kunst sind, weil sie eine von innen
durchleuchtete Welt darstellen. Man findet zerstreut dhn-
liche Bauformen, die nach der Zusammenfassung [6rm-
lich schreien. Die Bahnhofshalle in Stuttgart ist eigentlich
ein Dom . . . (Kunst der Gegenwart II.)

3. Ihre Berechligung.

Diese Vision ist kithn. Die Kunst ist neu, viel ange-
fochten. — Aber all das sind noch keine Griinde zur Ab-
lehnung. Auch die Gotik wurde in ihrer Anfangsperiode
vom romanischen Siiden als barbarisch (gleich gotisch)



108 Bechtiger, Priester und Kunst von heute.

abgelehnt. Auch der Barock hat seine Uberladung, seine
Entartung.

»ooweit (aber dieses Wortchen ist zu betonen!) in
ihrem heftigen aus innerem Drange hervorbrechendem
Gestalten irgendwie gesunde, menschliche Wesenszige,
sei es auch in einer gewissen Einseitigkeit, in die Erschei-
nung treten, nehmen wir keinen Anstand, die Grundlagen
neuen Stiles zu bejahen. Alles, was innerlich gesund und
verniinftig ist, hat ein nattrliches Recht sich kinstlerisch
zu betétigen, auch wenn es eine ungewohnte Mentalitiat
aufweist.” Momme Nissen.

Die neue Zeit mag also ruhig ein neues Lied singen,
anders malen und formen und bauen als die alte, nur
mul} das neue Lied ein schones sein, missen ihre Ge-
malde fromm und ihre Kirchen katholisch sein! Tatsich-
lich weist auch die neue Richtung schéne Leistungen auf,
wenigstens in ihrem Gesamteindruck, jedoch nicht ohne
bizarre Details. Am besten sind ihr Gesamtbauten, wie
Seminarien und Klosterbauten, gelungen. (Bamberger,
Wiirzburger Pius-Seminar.) Die Hauptsache ist daran der
praktische, einfache, monumentale Wohnbau — die
Starke der Technik. Der sakrale Teil, die Kirche, ist eben
nur Teilstiick — und kaum ihr bestes! (Vgl. Mappe der
christl. Kunst, Jahrg. 1929/30.)

h. Zwei Grundgesetze

aber mul} die moderne Kunst stehen lassen, ja sie muf3
sich selbst danach messen und beurteilen. Das erste
lautet:

a) Die Kunst ist nicht autonom, nicht selbstherrlich,
nicht I'art pour I'art. Es ist nicht Sache der Kinstler zu
bestimmen, was Kunst sei, d. h. zu sagen: Wir verkiinden
euch ein neues Grundgesetz der Kunst. Darnach mult
ihr euch richten! — Noch weniger kénnen sie neue Ge-
setze der kirchlichen Kunst verkiinden und diese Grenzen
ihrer kunstlerischen Willkiir unterwerfen. Denn ,,schén
und héaBlich” sind Grundbegriffe, die wir ins Dasein mit-
gebracht haben, wie ,,gut und bos*. Nur bediirfen diese
angeborenen Begriffe, die intellektuellen nicht weniger
als die moralischen, der Leitung und der Reinigung —
fir die Gebildeten nicht weniger wie fiir die Ungebildeten,
und einer doppelten Korrektur fiir die Eingebildeten!

Der Kunsthistoriker P. A. Kuhn staunt in seinen
alten Tagen: ,,Wandel war immer in der Kunst; aber bis
heute hat noch kein neuer Stil an den Grundgesetzen zu
pochen versucht!” Und obiger P. Momme Nissen, der der
neuen Richtung soweit entgegenkommt, meint: ,,Wir



Bech'tiger, Priester -und Kunst von heute. 109

leugnen unsere Natur, wir leugnen unsern Ursprung, un-
sere gemeinsame Bestimmung, wenn wir leugnen, daf
unsere Kunst von grofien, bleibenden Ton-, Form- und
Farbenkonsonanzen getragen wird. Dabei liegen aller-
dings Grenzstreitigkeiten dariiber vor, ob diese oder jene
Form- und Tonreihe noch unter den Begriff ,kiinst-
lerische Harmonie” zu rechnen sind.”

Also, die Stetigkeit in den Gesetzen und der Wandel
in der Form, das ist der Rhythmus in der Kunst. ,,Nach
ewigen, groflen Gesetzen miussen wir alle unsere Daseins-
kreise beendigen” (Goethe).

Somit ist das Riitteln an diesen ewigen Gesetzen das
erste Verbot, das die kirchliche Kunst aufstellt.

b) Das weitere Gesetz ist das Gesefz der Schénheit
und Kunst tiberhaupt. — Nach Thomas von Aquin ist zur
Schénheit dreierlei erforderlich: Perfectio, Consonantia,
Claritas — néamlich die Unversehrtheit oder Vollendung,
dann das gebithrende Verhiltnis eder die Konsonanz,
endlich die Klarheit. Niemann stellt in seiner neuen, ge-
diegenen ,Einfithrung in die bildende Kunst” (Herder
1928) dieses Gesetz in folgender Form auf: Zur Schonheit
eines Bildes oder eines Werkes gehoren:

1. Die seelische Form — Inhalt, Wesen. — Nach
St. Thomas wohl die Claritas.

2. Die Gestaltungsprinzipien oder der Stil — die be-
sonderen Absichten und Gesetze, mach denen das Bild
aufgebaut ist in Farbe, Licht und Raumverteilung (= Con-
sonantia),

3. Die Technik — die Art der Ausfithrung, im Ma-
terial, im Vorgehen, Handhabung der Farben, Gewan-
dung u.s.w. (Perfectio).

Die seelische Form, das eigentliche Prinzip, das Prin-
zip der Schonheit, ist das Wichtigste, mull aber geregelt
werden durch den Stil; und zum Ausdruck gebracht
werden durch die Mittel der Technik. Darnach kann
»die seelische Form‘ allein oder ,der Ausdruck®, Ex-
pressio, wie die Modernen sagen, — ohne Stil und ohne
Technik uns niemals befriedigen oder es gibt keine wirk-
liche Schonheit, wenn eines dieser drei Dinge wesentlich
mangelt. — Und dieses Gesetz haben nicht wir erfunden,
es ist eben das gegebene. Aber wir haben es stets so emp-
funden.

Und wenn die moderne Kunst darnach sich richtet,
wieviel ist dann von ihr auch schon gerichtet! — Aber
was ist das Wesen der Schonheit noch naher?, Es ist
mehr als Mathematik und Proportion, mehr als gute Ver-



110 Bechtiger, Priester und Kunst von heute.

teilung der Farben: es ist ein wunderbarer Hauch, der
tiber allem liegt, aber schliefllich ein Geheimnis, weil
»das Hochste und Letzte an der Kunst immer Geheimnis
bleiben wird.*

5. Beurteilung der hauptsdchlichsten Erscheinungsformen
der modernen Kunst.

a) Dal} die extremsten Formen, wie Kubismus und
Futurismus, fiir kirchliche Kunst nicht in Betracht kom-
men konnen, hitten wir alle wissen miissen. Aber auch
hier wollten manche erst durch Schaden klug werden.
Man betrachte derart verschmierte Kirchen. Diese For-
men haben ja iberdies die ganze neue Richtung arg in
MiGkredit gebracht. Wo wir immer vor einem kinst-
lerischen Ratsel stehen, haben wir deswegen nur den
Ausruf: moderne Kunst!

b) Milder sind die Impressionisten. Sie wollen den
wEindruck” (Impressio), den sie hic et nunc von etwas
haben, zum Ausdruck bringen, und zwar in schnellster
Form, etwa durch ein paar Pinselstriche, um ja nicht den
Findruck zu verlieren. — Sie vergessen dabei, dall unsere
Sinne in einem Augenblick, in einer wirklichen Moment-
aufnahme, viel mehr an exakten Eindriicken durch Auge
und Ohr aufnehmen kénnen, als etwa der flinkste Maler
in einer Stunde an Farbenténen wiedergeben kann. Diese
Wiedergabe mufl demnach im besten Falle unter einer
gewissen Mangelhaftigkeit leiden, weshalb ihre Bilder
mehr auf weiten und fliichtigen Blick eingestellt sind. —
So werden sie kaum in der Kirche Platz finden, wo sie
auf ,Nah- und Fern- und Dauerbetrachtung” eingestellt
sein miissen. — Handelt es sich demnach um Gemaélde
(etwa ,,Pfingstwunder von Leo Baumberger, christliche
Kunst, Mappe 1930, Tafel X), so wartet man wie im Kino
bis das Bild deutlicher wird; handelt es sich um eine
Skulptur — bis der Meister wiederkommt und Formen
die er nicht schlecht umrissen hat, vollendet!

¢) Diese Kinstler werden tberholt von den Expres-
sionisten jeglicher Schattierung, die, wie sie sagen, nur
ihren Ausdruck, ihre Idee, ihre Seele (Expressio) hinein-
legen wollen in die Bilder, Gebrauchsgegenstinde und
Bauwerke. Der Grundgedanke ist richtig, dafi eben der
Ausdruck, die Idee, ausschlaggebend sei. Aber sie ver-
siindigen sich gegen die anderen Grundgesetze der Schén-
heit, wenn sie Stil und Technik vernachléssigen, wie ein
stolzer Diogenes sein Aulleres. Legt nicht auch Gott jede
Seele — und sie ist mehr als ein kiinstlerischer Hauch!



Bechtiger, Priester und Kunst von heute. 111

— in eine schéne Form? Und stért uns nicht jede Ver-
kriippelung — selbst wenn wir eine schéne Seele'in einem
verunstalteten Leibe bewundern!

Deshalb wird die kirchliche Kunst auch niemals von
der schonen Form entbinden kénnen! In ihrer Kunst will
Gott gottlich, die Heiligen heilig, die Menschen aber nicht
unmenschlich und die Natur nicht unnatiirlich behandelt
sein! Drauflen in ihren Hiusern koénnen diese Kiinstler
»die Baume rot, die Pferde griin und die Menschen drei-
eckig malen®. (Kardinal Faulhaber.)

d) Realismus, krasse Wirklichkeit, ist auch eine For-
derung des modernen Kunstlers. Leicht wird er hierin
aus fanatischer Wahrheitsliebe unwahr oder banal.
Schon Aristoteles verlangte von der Kunst, dafi sie ,.die
gelauterte Wiedergabe der Wirklichkeit sei”, und Lessing
weist in seiner Abhandlung uber die Laokoon-Gruppe auf
diesen Unterschied hin zwischen der krassen Schilderung
in Virgilius, dem Realismus, und der notwendig verklarten
Form in der kinstlerischen Wiedergabe des Schmerzes.
Er weill also schon, daB nicht nur die Leidenschaft un-
kinstlerisch entstellt, sondern auch ausgelassene Freude
oder maBloser Schmerz. Deshalb auch die vielen Kari-
katuren dieser Realisten, die nur solche Auflierungen
des Seelenlebens wiedergeben. Das erklart auch, warum
beim besten Willen kaum ein Bild eines protestantischen
Kinstlers, wie v. Uhde und v. Gebhardt, uns warm ma-
chen kann, weil sie zwar gut, aber nur realistisch sind.
Die Kirche aber kann firr ihre Kunst doch mehr als der
heidnische Aristoteles und der protestantische Lessing
an Erhabenheit und heiligem Hauch verlangen!

e) Auch in der Primitivierung kann die kirchliche
Kunst nicht soweit gehen, weil die moderne Kunst auch
liier vielfach an Selbsttduschung leidet. Mit Recht schreibt
der Beuroner P. Verkade in seiner ,,Unruhe zu Gott“, daB
»die quasiprimitiven Produkte so mancher Kiinstler der
Gegenwart nur Trigheit, Unbeholfenheit und Einbildung
widerspiegeln®. — Ist es nicht vielleicht ein deutliches
Zeichen, gaﬁ gerade die moderne, oder die extrem mo-
derne Kunst in wirklichem Sinne primitiv, d. h. recht
schwach auf den Beinen ist, weil sie in gerader Linie im
allgemeinen ganz Ordentliches leisten kann, also etwa in
der Raumgestaltung und Verteilung — aber versagt,
wenn sie an die Figuren geht. Wir Kinder haben ja auch
zuerst unsere Malkunst in Linien und Hauschen versucht
und erst dann uns an Ménnchen, Hund und Pferd ge-
wagl, — Zeichnungen, die meistens ungliicklich ausfielen



1 b o Bechtiger, Priester und Kunst von heute.

— so, wie bei den vielen ,,Helden® der modernen Kunst!
Die kirchliche Kunst aber wird auch hierin wieder nur
Vollwertiges, technisch Richtiges verlangen kénnen und
die Berufung auf naive, fromme Schopfungen alter Zeiten
ablehnen unter dem Hinweis, dafi in diesen Werken zwar
eine schone Seele, aber ein technisches Unvermoégen,
d. h. eine wahre und erbauende primitive Art liege.

Noch einen anderen Fehler hat die moderne Kunst
an sich; sie ist mehr als kiunstlerisch eitel, sie ist an-
mafiend. Sie allein will die Kunst sein, urteilt grof-
sprecherisch iiber die Vergangenheit ab, etwa durch den
Mund des englischen Kunstkritikers Clive: ,,In Europa ist
in der Zeit von 500—900 mehr gute Kunst geschaffen
worden, als zwischen 1450—1850." (,,Kunst®, Dresden.)
Natiirlich will sie diesen stolzen Geist auch in das Heilig-
tum hineintragen, in die kirchliche Kunst. Ein Beispiel
liefert uns Fahrenkrog in seinem Urteil iiber seinen
Christuskopf: ,.Das ist der Christus. Ihr kennt Christus
nicht, wenn ihr ihn nicht schaut wie ich!*

6. Zusammenfassung..

Nach dem Gehorten steht fest, dafi die Kunst von
heute sich noch sehr ldutern muf}, wenn sie in das Haus
des Herrn eintreten, also als kirchliche Kunst in Ver-
wendung kommen will. Sie mufl dann firs erste einmal
wirklich Kunst sein. Draufien wollen wir ihr gegeniiber
nachsichtig, vielleicht etwas verstindnislos, aber sicher
sehr geduldig sein! Aber als Hiiter des Heiligtums kénnen
wir doch nicht aus Liebaugeln mit ihr die ewigen Gesetze
der Kunst und Asthetik: Perfectio, Consonantia, Cla-
ritas, — konnen wir nicht unser gesundes Empfinden,
nicht uns selbst aufgeben!

Dann mul sie fiirs andere kirchliche Kunst sein. Sie
hiitte ja uiberhaupt Grund, ihre Mutter und Ernéhrerin,
die Kirche, mehr zu schatzen und zu lieben; denn das ist
die Kirche ihr gewesen, denken wir nur etwa an die Aus-
stellungen auf ,,Tausend Jahre Rheinland” oder der
,.Pressa”, die bewiesen, dafl die meisten Kunstschatze von
der katholischen Hand geschaffen worden sind. Aber
sicher dann, wenn die Kunst in der Kirche und fiir die
Rirche wirken will, muf sie sich in deren Geist bewegen.
Es geniigt noch nicht, daf die Kunst von heute sich
selbstbewundernd in einemfort ,,sacral” nennt, sie mul}
es sein! Und ob sie es sei, sagt nicht der Kinstler, son-
dern der Klerus, und zwar in erster Linie die lehrende
Kirche. Deshalb auch die kirchliche Vorschriit, daB3 alle
Plane fir kirchliche Neu- und Erweiterungsbauten, In-



Bechtiger, Priester und Kunst von heute. 13

nenausstatiungen, Gemélde u. s. w. der kirchlichen Be-
horde vorgelegt werden miissen.

Dann liegt es auch an allen Priestern als den beru-
fenen Hiitern des Heiligtums, den Sinn fur die kirchliche
Kunst zu scharfen. Es ist sehr negativ ausgedriickt, wenn
ein Prof. Wackernagel (Miinster) meint, nicht jeder
tiichtige Pfarrer sei befahigt hierin bestimmend mitzu-
wirken. Gewill, als Kiinstler und Kunstkenner nicht, aber
doch als Priester, der seine Religion kennt.

Gilt nicht auch in Sachen der kirchlichen Kunst das
Apostelwort: ,,Briider, haltet euch nicht an die Formen
dieser Zeit, sondern gestaltet ‘euch durch Erneuerung
eures Geistes (= Studium), um zu prifen, was Gottes
Wille, was gut, wohlgefallig und vollkommen.*
(Rom 12, 2.)

Das ist das Ergebnis aus der niichternen, verstandes-
mifigen Betrachtung der kirchlichen Kunst. Die Ge-
danken werden noch anschaulicher, wenn wir die kirch-
liche Kunst betrachten im Lichte des kirchlichen Lebens.

II. Die kirchliche Kunst in der Beleuchtung des kirch-
lichen Lebens.

1. Kirchliche Kunst und Uberlieferung.

Dariiber schreibe ich das Gesetz der Kirche: ,,Curent
ordinarii ut . . . serventur formae a traditione christi-
ana receptae et artis sacrae leges.” (Can. 1164, § 1.) Kar-
dinal Faulhaber sagt in seiner wuchtigen Sprache: ,,Schon
hat diese neueste Kunst mit der Faust an die Tore des
Heiligtumes geschlagen und gesprochen: Tuet euch auf,
ihr uralten Pforten!” Sie will mit der Neuerung in die
Kirche, die Kirche aber steckt hier den Riegel vor und
betont mit gewisser Scharfe das ihr heilige Gesetz, diese
Tradition. Es mufB ihr etwas itheraus Wichtiges sein —
ihr Leben! Nichtachten dieses Gesetzes wird in ihren
Augen und nach ihrer Erfahrung zur unheilvollen ,,Neue-
rung”, oft zur Haresie. Die Kirche hat Recht, wenn sie
diese Uberlieferung betont einer Kunst gegeniiber, die so
grundsétzlich mit aller Vergangenheit brechen will, die
sich rihmt, keine Vergangenheit, keine Geschichte, kein
Gestern zu kennen. Eine solche Kunst wird sich auch
von der Uberlieferung und von den Gesetzen der Kirche
nur zu gern emanzipieren. ,,Aber die Kirche versteht
sich auf die Kunst®, ruft Bischof Schreiber den Kiinstlern
in Dresden zu, ,,deshalb soll die christliche Kiinstlerschar
auch heute noch ihr vertrauen.* i

Ein Grundgesetz der Uberlieferung ist Wiirde und
Heiligkeit. Diesen Charakter muf} jedes Heiligtum innen

»Theol.-prakt. Quartalschrift®. I, 1982 ; 8



114 Bechtiger, Priester und Kunst von heute.

und aullen wahren, mag es sich sonst noch so sehr an-
passen an Land, an Zeit, an Volk und auch an das mo-
derne Stédtebild der neuesten Zeit. Wenn Bayerns Haupt-
konservator, Msgr. Dr R. Hoffmann, von einer Papst-
audienz erzahlt (Festschrift zum Mariannhiller Pius-
Seminar in Wiirzburg), der Heilige Vater habe von vor-
gelegten Kirchenplanen und -Zeichnungen auf einige auf-
fallende Formen hingewiesen mit der Bemerkung, er sei

iiberzeugt, sie werden — alles in allem genommen —
auch entsprechen, so klang sicher auch der Ton durch,
»daff sie entsprechen!” — Es miilite ja nicht der elfte

Pius sein! — Es soll sich demnach auch im Zeichen des
Blockes das Gotteshaus an Wiirde erheben iiber die
Fabriken und Warenhduser und Markthallen und Wohn-
burgen seiner Umgebung. Im Innern mufl nach Kardinal
Faulhaber ,,der Altar auch architektonisch eine Hohen-
stellung in der Kirche einnehmen; nicht die Kanzel, nicht
die Orgel, nicht ein Glasgemilde darf der Mittelpunkt der
Kirche sein. Die Kommunionbank gehért zum Altar, darf
also nicht als etwas Nebensichliches behandelt werden.
Ewiges Licht und Beichtstuhl und Kreuzweg und Apostel-
leuchter gehéren zur Ausstattung einer katholischen
Kirche, diirfen also nicht wie stérende Schnittlinien mog-
lichst ins Eck gestellt werden.” — Wie-scharf wird jedes
ungewohnte Bild, jede Innenausstattung, die mit dem ,,er-
probten kirchlichen Gebrauch® nicht iibereinstimmt, ab-
gelehnt! (can. 1279.)

Also die Kirche versteht sich auf Uberlieferung und
klar haben die Pipste gesprochen, schon Benedikt XV.
und noch deutlicher unser grofer Pius XI. in seinen
- Apostolischen Anordnungen® vom 1. September 1924.)
Es haben auch die Bischofe gesprochen, eben im Sinne
des hochsten Hirten. Denn nicht einmal ein Bischof (1)
Remigius, geschweige denn ein Pfarrherr oder gar ein
Kinstler, hatte das Recht uns zuzurufen: ,,Verbrennt, was
ihr bisher angebetet, und betet jetzt an, was ihr vorher
verbrannt habt; denn wir haben eine neue Kunst!* —
Welch ein Bruch und welch ein Eingriff wire das in das
Leben der Kirche! — Und noch etwas: Giellet keinen
neuen Wein in alte Schlauche und flickt kein neues Stiick
auf ein altes Gewand! (Matth 9, 16—17). Ich meine, die
neue Kunst kann sich nur in einem neuen Bau und in
einer neuen Welt betitigen. In unseren alten Domen und
Minstern haben vielleicht in jahrhundertelanger Arbeit
die verschiedensten Baustile sich zu einer gewissen Har-
monie zusammengefunden. Der neue Stil aber wiirde

*) Dispositioni Pontificie in materia d’Arte sacra.



Bechtiger, Priester und Kunst von heute. 1156

wohl in seiner betonten Gegensitzlichkeit zum Stéren-
friede werden. Das noch mehr in unseren Dorfkirchen,
die doch an einem Tag und, wie mir scheint, auch stark
nach einem Modell gebaut worden sind.?) Da wire neue
Kunst wirklich ,,ein neuer Fleck auf altem Kleid*.

2. Kirchliche Kunst und Volk. -

Und hieriitber schreibe ich des grofien Augustinus
schweres Wort: ,,Melius est, ut nos reprehendant gram-
matici, quam non intellegant populi“, womit er den uns
gelaufigen Ausdruck ,.ex opere operato” (ein Deponens
als Partizip passiv angewandt) gegen die Grammatiker
verteidigt. Der Sinn ist klar. Melius est, ut nos reprehen-
dant artfifices, quam non intellegant populi! — Dal} das
Volk, ich sage das einfache, glaubige Volk — nicht ein

aar Gebildete, die sich auch in eine neue Idee und neue
{unst hineinleben konnen, nicht die breite Schicht der
Halbgebildeten, die es zum guten Ton rechnen, die Kunst
von heute verstehen zu wollen —, nein, daBl unser katho-
lisches Volk eben diese Aussprachen moderner Kunst ab-
lehnt, d. h. nicht versteht, ist eine Tatsache! — Warum?
Vielleicht, weil es in sich mehr religioses Empfinden,
mehr katholisches Blut und ein konservativeres Gebein
tragt als die Gebildeten und die Gelehrten, als vielfach,
um es ehrlich zu sagen, auch der Klerus. (Man vergleiche
damit die Geschichte der religiosen Aufkliarung!) Ganz
richtig argumentierte unser P. A. Kuhn: ,,Wire aber die
neue Richtung wirklich der neue Zeitstil, dann mifite er
notwendig dem Volk entsprechen und gefallen.” — Ubri-
gens, dieser Widerspruch! Man sagt das Volk — und
denkt sich dabei das ,,dumme” — hat kein Kunstver-
standnis, und im gleichen Atemzuge: das Volk mul} eben
unsere neue Kunst verstehen!

Ob hier nicht zu viel vom Stolz der sogenannten
oberen Zehntausend und zu wenig Augustinisches Ver-
stindnis spricht? Auf jeden Fall kommt ein tiefes ,,mise-
reor super turbam®, wenn man an die vielen ,kiinstleri-
schen® Zumutungen gegeniiber dem glaubigen Sinn des
Volkes denkt. Da sollen Glaubige beten vor Figuren, die
sie, schrecken! Da sollen in einer Klosterkirche Schwe-
stern Tag fiir Tag Gott verehren in einer Darstellung, die
sie entsetzt! Da sollen Kinder den Kreuzweg beten, wo
sie nur Spuren einer greulichen Entstellung finden! (Das
ist keine rhetorische Form — das sind lauter Tatsachen!)
Oder man gibt ihnen ein Gebetbiichlein in die Hand, etwa

%) Am Niederrhein alles im Zeichen der Gotik.
8*



116 Bechtiger, Priester und Kunst von heute.

wie das von Maria Koch-Doll ,,Wie wir Kinder beten®,
angeblich ,,mit. vielen frommen Bildern®, von Hildegard
Domizlaff (Verlag Butzon und Berker, Kevelaer 1926).
Man betrachte die vielen ,frommen Bildér® von der
ersten ritselhaften Darstellung bis zur letzten, betrachte
Kleidung und Figuren! (Die Approbation wird sich offen-
bar nur auf den Text beziehen?) — Wenn eine Zeitung
von einer Kapelle (Kriegerehrung in Straelen), in der
Pracht der neuen Kunst, sagt: Frither — vor dem Um-
bau — sah man dort immer fromme Beter, jetzt keinen
mehr! — und die Bitte beifuigt, ob man die Kapelle nicht
wieder zur Gebetsstatte machen koénnte, — so ist das
wahr und ehrfurchtsvoll gesagt!

Wenn auf hoheren kirchlichen Befehl hin die sto-
renden Bilder und Farben von geheiligten Kirchenwin-
den abgewaschen und unwiirdige kirchliche Gerate vom
Altare verschwunden sind, dann geschah dies auf den
Druck von unten herauf — die Herde rief den Hirten;
nicht aber brauchten die Hirten die Herde zu warnen.
Die Welle eines gerechten Unwillens ging dariiber und
sie hatte oft und "gerne mehr weggespiilt! — Darum
schreibe die kirchliche Kunst keine Hieroglyphen mehr,
sondern die Sprache, die das Volk versteht, wie St. Augu-
stinus sagt. Und Augustinus war ein grofler Geist!

3. Kirchliche Kunst und ihre Aufgabe — die Erbauung.

Und dariiber schreibe ich wieder: ,,Sie sollen mir ein .
Heiligtum machen!” (Exod 25, 8.)

Zweck und Aufgabe der kirchlichen Kunst ist: er-
bauen, Andacht erwecken und die fromme Phantasie
unterstiitzen. Nach dem Einmaleins gesunder Philosophie
kann demnach nur das wahre kirchliche Kunst sein, was
dieses Ziel erreicht. — Wie vieles muBl dann aber von
dieser modernen Kunst abgelehnt und ausgeschieden
werden! Alles namlich, was nicht Glaube und wahre
Frommigkeit geschaffen, alles, was in seinen Formen un-
wiirdig ist. Ich will hier nicht weiter aufzidhlen, nicht
alles beim rechten Namen nennen, ich fiirchte namlich
dadurch, fromme Ohren zu beleidigen und meinen Mund
zu entweihen. Aber ich komme doch zu einer ernsten
Frage: Gibt es eine Blasphemie nur in Worten oder gibt
es auch eine solche in der Darstellung, mit Pinsel und
FFarbe und Meiflel?! Jedenfalls ist es nach der Uberzeu-
gung des Italieners Cingria eine List Satans, daB er die
kirchliche Kunst durch Hal(lichkeit entstellt und entwiir-
digt hat. In jedem Falle ist sein Grundsatz wahr: ,,Ha0-
lichkeit, auf Heiliges angewandt, ist Sakrilegium!* Gibt



Bechtiger, Priester und Kunst von heute. 117

es nicht auch heute viele ,,Greuel der Verwiistung an
heiliger Statte”! — Oder sind solche Produkte nur die
krasse Realisierung kiinstlerischen Innenlebens? Zur Er-
lauterung dieses Beispiel: Da beschwert sich jemand tiber
eine unwiirdige Darstellung Christi. Darauf flistert der
Kinstler: ,,Ach, wer glaubt denn an seine Gottheit!* So
aus erster Quelle. Da konnen wir obendrein von dieser
Seite noch auf den Spolt rechnen iiher unsere Unselb-
standigkeit in religiosen Begriffen, weil wir buchstablich
den Teufel an die Wand malen lieBlen. ,,Der Pfarrer von
Lamotte™ wiirde uns hier in seiner derben, aufrechten Art
zurufen: ,Ihr seid noch groflere Schafe als der katho-
lische Glaube gestattet! — dann die Tiire zuschlagen
und Punktum!

Mit Recht sagt Pius XI.: ,Der christliche Kiinstler
mufl vom Glauben her die innerste Kraft erhalten. —
Fra Angeliko hat seine Engel und Heiligen im Gebete ge-
schaut. Die Meister der Nazarener malten erbauend, denn
sie waren fromm. Die Beuroner Kunst wirkt heilig, denn
ihr Herd ist der Altar. ‘Achtermann - formte erhebend,
denn er hatte eine schone Seele. Paul v. Deschwandens
Bilder nannte das Volk ,.betig”, denn er war ein betender
Kiinstler. — Damit ist nicht gesagt, da der Genannten
Werke ohne Fehl seien, es lafit sich ja iiberhaupt dieses
Argument nicht umbiegen, etwa nach folgendem Muster:
Die Madonna in der Glaskapelle auf der ,,Pressa“ in Koln
konnte mir durchaus nicht als das Urbild heiliger Weib-
lichkeit erscheinen; auch nicht Christus in seiner ver-
zerrten Gestaltung. Ich weill nicht mehr, wer sie geschaf-
fen, aber man sagte mir: Eine fromme Kiinstlerin. Sie
kommunizierte taglich. Mit viel Tranen und Liebe hatte
sie gearbeitet . . ..

Darauf wére zu antworten, daBl es auch mehr als
eine millverstandene Frommigkeit geben kann und dies
sei beim ,,frommen Geschlecht” nicht einmal ganz selten;
oder, dafl dem inneren Erfassen die kiinstlerische Aus-
drucksmaoglichkeit nicht entspricht.

Und noch etwas. Weil beten heiit: Herz und Geist
erheben, so wird auch die erbauende Kunst erhebend,
also in gewissem Sinne ideal sein miissen, im Gegensatz
zum krassen Realismus vieler Modernen. — Den viel ge-
machten Vorwurf der Siuilllichkeit gegeniiber fritheren
malerischen Werken widerlegt P. Albert Kuhn sehr 1ich-
tig: ,,Es findet sich bei den Romantikern und den Ver-
trelern der traditionellen Kunst des Ruhigen, Ausge-
glichenen, Harmonischen, Milden sehr viel, das nicht siif3-
lich im verwerflichen Sinne ist. Das ist erbaulicher und



118 ; Bechtiger, Priesler und Kunsl von heute.

religioser und kirchlicher und volkstiumlicher als Lriih-
selige Gestalten, diistere, gramliche Zuge, grimmige Majc-
stat, steife Figuren, denen wir manchmal bei neuesten
Ausdruckskiinstlern begegnen . . . eine wirkliche Arme-
leutemalerei.*

Und erst ,,Augen, die den Herrn geschaut“! So war
die grofle Theresia entziickt, wenn sie an die Gestalt
Christi dachte. In ihrem stundenlangen Todesringen war
es ihr stiler Trost: ,,Wir werden uns sehen, Gottessohn!*
— Das Hirtenméadchen von Lourdes gab sich endlich mit
der Fassung der heutigen Immakulata-Statue zufrieden,
weil die besten Kiinstler ,,die schone Frau® nicht hesser
wiedergeben konnten. — Die Seherin von Konnersreuih
wies manche Darstellungen des Gekreuzigten energisch
zuriick mit den Worten: ,,Nein, so hat Er nicht ausge-
schaut!® — Mit leichter Geste wollen freilich unsere
Kiinstler diese fromme Einbildung ablehnen; aber wer
war dem Urbild, ,,der alten und ewig neuen Schonheit®,
naher? Darum der grofle Satz: Die kirchliche Kunst sei
erbauend. — Sancta sancte!

4. Kerchliche Kunst und thre sittliche Schoénheit, die
Reinheit.

Dartiber das Wort des Herrn: ,,Wenn dein Auge dich
argert.” Dann eine grofle, selbstverstiandliche Vorausset-
zung, dall namlich vieles dem gereiften Mann kein Arger-
nis bedeutet; dall mit gewissen Einschrankungen das viel
milbrauchte Wort auch wahr ist: ,,Dem Reinen ist alles
rein®; dall Bondroit auch recht hat, edle Kunst sei selbst
da, wo sie nackt erscheint, keusch; dafl Kunst und Stu-
dium viel erlaubt, was aber freilich in die verschlossene
Mappe des Kiinstlers und Kunstbeflissenen gehort.

Aber ohne mich der Neigung zum scandalum pusil-
lorum vel pharisaicum zeihen zu koénnen, kann doch ge-
sagt werden, daf3 sich fur unsere Heiligtiimer und ebenso-
sehr fiir unsere Andachtsbildchen nur das Reinste und
Schonste gezieme. So scharft genannter can. 1279 fur die
Bilder ernstlich ,,debitam decentiam et honestatem* ein,
damit sie nicht den Schwachen und Ungebildeten gefahr-
und verderbenbringend seien (§ 3). Unsere Kirchen sind
keine Privatgemacher, sondern das Gotteshaus fur alle
Glaubigen, auch fiir die Kleinen, vor deren Argernis der
Herr so ernst gewarnt, und fiir das reifende Geschlecht
mit seiner intellektuellen und moralischen Unsicherheit.
Da gibt es mit Fug und Recht keine Berufung auf etwaige
alte Modelle eines naiveren Volkes; gegen die grofiere
Schonheit der Seele keine Berufung auf grofie Kinstler



Bechtiger, Priester und Kunst von heule. 019

und gegen die Augen so vieler keinen Einwand gegen Chri-
sti. Wort: ,,Wenn dein Auge dich #rgert.” Diese Mahnung
gilt nicht nur gegeniiber einer vielfach bewuBt unsaube-
ren Kunst von heute, sie gilt auch von vielen alten und
groBen Kiinstlern; man denke an viele Darstellungen der
gottlichen Mutter mit dem Jesuskinde. — Dazu das Urteil
eines greisen, frommen Pfarrers: ,Ich verstehe nicht, dafl
man immer diese Darstellungen bringt, da wir doch Miit-
ter und Kinder zu groferer Sorgfalt erziehen miissen.*
Der geistreiche Bischof Augustinus Fgger schrieb in die
Heiligenlegende von Hergenrdther (Verlag Benziger und
Co.) bezeichnend: ,,Text und Illustrationen dieses Buches
vereinigen die schonsten Eigenschaften in sich, die sich
nicht immer beisammen finden (?i indem es kimstleri-
sches Interesse bietet und auch Kindern ruhig in die
Hande gegeben werden darf.*

Auch hier die Warnung vor derbem Realismus etwa
nach dem Prinzip, womit einmal eine Auseinandersetzung
uber eine solche Frage der Wohlanstiandigkeit abgetan
wurde: ,,Jm Himmel sind wir doch alle nackt!* — Aber
bitte — zuerst mutandis mutatis! — erst noch eine grofie
Umstellung bei uns!

Gerade fiir die kirchliche Kunst wird auch -die Rein-
heit wie fur die Seele die schéne Tugend sein, die ihr
einen wunderbaren Reiz verleiht.

9. Die lelzten praktischen Folgerungen.

a) Nehmen wir von der heutigen kirchlichen Kunst
und ihrem gesunden Zug das wirklich Gute, so einmal
ihren schénen realen Sinn, wenn sie uns wieder Heilige
und Menschen malt, lebenswahr, wie sie leibten und leb-
ten, dhnlich wie die besten Schépfungen in unserer neuen
Heiligenliteratur (etwa des Pfarrers von Ars von einem
Trochu{‘;} dann ihre praktische Eingliederung und ihre
solide Ware — kein Gips mehr fiir die Figuren, kein
Blech mehr fir die heiligen GefiBle! — Unterstiitzen wir
den wahren Kiinstler, aber auch das Kunsthandwerk,
dafl es wieder gegenitber Fabrikware zu Verdienst und
Ehren kommt.

b). Lassen wir aber alles Zweifelhafte, alles, was
Uberlieferung, Andacht, Reinheit, tiberhaupt unser bestes,
vielleicht noch unbestimmtes Gefiihl verletzt oder wenig-
stens nicht befriedigt! — Solange in der modernen Kunst
noch so viel Gérung ist, ist auch Zuriickhaltung ihr gegen-
tber am Platze. Und wenn uns etwas nicht befriedigt und
wir wissen nicht warum, so kommt es wohl vom fein-
sten Kiinstlersinn in uns, dem der Seele, so etwa, wie ein



120 Pastoralfille.

zartes Gewissen oder eine gute Erziehung Bedenken gel-
tend machen, bevor man die Verstandesgriinde kennt. —
Dann nur keine Bilderstiirmerei! Wir argern uns ja
schon, dall unsere Alten so viel an echten Werten wver-
dorben oder schlecht ummodelliert, Romanisches goti-
siert und prachtige Barockstiicke auf den Dachboden ge-
worfen haben.

¢) Erneuern wir in uns den religiésen Kunstsinn und
-eifer. Wir sind ja Huter des Heiligtums und sollen seine
Pracht lieben (Ps 25). Dies zu betonen wird gerade in
-unserer niichternen Zeit angebracht sein. Noch immer ist
uns vorbildlich der Eifer aller frommen Priester und Bi-
schofe. Und wenn ein divus Thomas das ,.bene scripsisti
de me* sich verdiente, so soll ein frommer Kunsteifer
uns das ,bene pinxisti de me“ einbringen: ,,Du hast in
deinem Gotteshause fiir schéne und erbauliche Kunst
gesorgt, ich will es dir danken!*

Als katholischer Optimist méchte ich diese Abhand-
lung beschliefen, mit der Hoffnung namlich, dall unsere
moderne kirchliche Kunst in der Linie der Flucht doch
bald den ruhenden Pol finde; dall sie in ihrem nimmer-
mitden Suchen doch bald den Stein der Weisen finde in
der Verbindung des modernen Empfindens mit den heili-
gen Gesetzen des tibernatirlichen Denkens und so mit-
helfe zur wirklichen Erneuerung unseres katholischen
Lebens in Christo, etwa #ahnlich wie die liturgische Be-
wegung nach allerlei abenteuerlichen und sehr unliturgi-
schen Entartungen auf diesem Wege sich einzufinden
scheint.

Dann wird auch .,in unseren Tagen jener glorreiche
und strahlende Kranz auf der Stirn der Kirche zu glanzen
fortfahren, von dem ihr gottlicher Grinder wollte, daf er
auf ihrer Stirn erglanze, als er sie zur Mutter und Er-
leuchterin jener Kunst bestellte, die nach einem Worte
Dantes das ,Enkelkind Gottes® ist* (Pius XI.).

Pastoralitille.

(Miibrauch der Ehe und Sollizitation.) Nach dem Ur-
teile eines gewissenhaften, gut katholischen Arztes kommt die
Frau des Herrn Miiller in die grofte Lebensgefahr, wenn sie
noch einmal gebéren sollte. Als daher Herr Miiller in der Beicht
dieses dem Beichtvater Titius erzihlte und sich dabei vieler
schwerer Siinden gegen die Heiligkeit der Ehe anklagte, suchte
dieser dem Herrn Miller zu helfen. Er belehrte ihn also dar-
tiher, dafi es unter diesen besonderen Verhﬁlt‘nissen keine Siinde



