||||Il|||l|||
85. JAHRGANG _:‘JII "“— ZWEITES HEFT
'm

THEOLOGISCH- PRAKTISGHE QUARTALSCHRIFT
19 Sl 32

Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

Von Otto Cohausz S. J.

Wir alle kennen aus der Heiligen Schrift die vielen
linladungen der Weisheit, uns ihre Schitze zu eigen
zu machen, von ihrem Brote zu essen und von ihrem
Weine zu trinken (Spr. 9, 1 fl.). Wir alle vernehmen
das Wort, daBl die Weisheit herrlicher ist als alle
Kostbarkeiten, daBl durch sie die Welt geordnet ward,
durch sie die Konige herrschen, daBl, wer sie findet, das
l.eben findet (Spr. 8, 11 ff.). Wir alle lesen in der Ge-
schichte, wie gerade die Priester als Trager und Hiiter
der Wissenschaft von den alten Volkern angesehen wur-
den. Nicht unbekannt ist uns auch die Mahnung Gottes
beim Propheten: ,Labia sacerdotis custodient scientiam
ct legem requirent ex ore ejus” (Mal. 2, 7), und schlieB-
lich wissen wir auch, wie die Kirche uns immer wieder
die Pflege der Wissenschaft zur Pflicht macht. Mit Recht!
Finmal, weil man bei dem ‘heutigen Fortschritt der All-
gemeinbildung doch erwarten darf, dafi der Priesterstand
nicht zurtickbleibt, sodann aber, weil wir doch das Licht
der Welt und das Salz der Erde sein sollen und gerade in
unserer verwickelten, Rat und Halt suchenden Zeit rei-
ches Wissen not tut.

Dds Wissen aber, das man von uns begehrt, ist vor
allem theologisches Wissen. So sehr auch reiches Allge-
meinwissen beim Priester begriiit werden muf; unser
IFachwissen bleibt doch die Theologie in allen ihren Ver-
zweigungen, und manchen Priestern mochte man wiin-

.Theol.-prakt. Quartalschrift®. 11. 1932. 15



296 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

schen, daB sie, anstatt mit allen moglichen Presseerzeug-
nissen, sich mehr damit beschiftigten. Von bedauerlicher
Anspruchslosigkeit wiirde es zeugen, wollte man mit dem
Abgang vom Seminar seine theologische Ausbildung als
abgeschlossen und fiirs ganze Leben ausreichend be-
trachten. Wie vieles konnte in den Studien nur kurz be-
rithrt werden, wie manches iitbersah oder vergall man,
wie viele Schonheiten unseres Glaubens blieben ver-
schlossen! Stete Weiterbildung in der Theologie erofi-
net nicht nur einem selbst neue Schitze, lafit einen im-
mer mehr Freude am Glauben gewinnen, Gott in seinem
Wesen und seinen Werken immer mehr bewundern und
lieben; sie beugt auch der Gefahr vor, in Predigt und Ka-
techese nur Alltagliches vorzubringen und sich auf Ge-
meinplatzen zu bewegen, die Glaubigen an der Oberfliche
zu halten und sogar sie irre zu leiten.

Nun hat ja in den letzten Jahrzehnten der theologi-
sche Wissensbetrieb in der Dogmatik, Moral, Dogmen-
und Kirchengeschichte, in Exegese, Liturgie und kirch-
licher Kunstgeschichte einen hohen Aufschwung genom-
men. Mehr noch miifite wohl geschehen in der sozial-
moralischen Ausbildung, wie der Papst es in dem Rund-
schreiben ,,Quadragesimo anno* so eindringlich betont.
Und dann ist noch ein Teil der Theologie bisher zu sehr
im Hintergrunde geblieben: die geistliche Theologie. Zu
ihrer Wiederbelebung mochten diese Ausfithrungen etwas
anregen. :

E

Was ist unter der geistlichen Theologie zu ver-
stehen?

Allgemein: der Zweig der Theologie, der sich mit
dem ,,geistlichen Leben“ befaBt. Geistliches Leben be-
sagt geistiges Leben, das Leben, das sich im geistigen
Teil des Menschen, in seinem Verstand und Willen voll-
zieht. Aber die geistigen Fahigkeiten kénnen sich auch
mit den Dingen ,dieser Welt" befassen. So aber betéti-
gen sie kein geistliches Leben. Das tritt erst da ein, wo
der Mensch seine geistigen Fahigkeiten: sein Denken,



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie. 2%

Wollen und Handeln auf die iibernatiirlichen Giter rich-
tet: auf die Entfaltung des Gnaden- und Tugendlebens,
auf die Vereinigung mit Gott und den ewigen Besitz Got-
tes. In diesem Sinn spricht ja auch der heilige Paulus
von dem fleischlichen und geistigen Menschen und sagt
der Heiland selbst: ,,Was aus dem Fleische stammt, ist
Ileisch; was aber aus dem Geiste stammt, ist Geist
(Jo 3, 6). 3

Aber im strengeren Sinne bedeutet noch nicht jedes
Streben nach den tibernatiirlichen Giitern »geistliches
Lleben®, sondern nur ein reges, um Vollkommenheit sich
bemithendes Streben. Kurz gesagt, bildet den Gegen-
stand der geistlichen Theologie das christliche Vollkom-
menheilssireben, ein Streben, das sowohl Aszese wie My-
stik umfalt.

Doch sie beschriankt sich nicht auf irgend welches
Wissen dieser Dinge oder auf die Kenntnis einiger prak-
tischer Verhaltungsmafiregeln: sie will vielmehr das
ganze Vollkommenheitsstreben wissenschaftlich erfassen,
scine lieferen Quellen, seine grofen Zusammenhange,
seine Entwicklung und Erscheinungsweisen ergriinden
und tbersichtlich darlegen. Sie stellt ein System auf und
zieht daraus die logischen Folgerungen. Aber das nicht
nur: sie bleibt nicht bei der rein theoretischen Ergriin-
dung und Darlegung dieses Gebietes stehen, sie will auch
Anleitungen, Beweggriinde, Ratschlige firr die Aneignung
christlicher Vollkommenheit geben. Die Theorie bleibt
ihr Mittel, um zur Praxis zu gelangen. Diese ist ihr Ziel.
Sie ist vor allem praktische Wissenschaft, geistliche
Kunstlehre.

Sie will aber nicht irgend welche Wissenschaft, sie
will Theologie sein, d. h., mag sie auch die Erfahrung,
Experimentalpsychologie und anderes heranziehen, ihre
Hauptkenntnisse und Grundsétze schopft sie aus der Of-
fenbarung und den andern theologischen Wissensbezir-
ken. So unterscheidet sie sich weit von manchen neu-
zeitlichen Betatigungen auf diesem Gebiet, wie z. B. von
der Religionspsychologie eines James u. a.

15%



2928 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

Zusammenfassend betrachtet J. de Guibert S. J., Pro-
fessor an der Gregorianischen Universitat in Rom, die
geistliche Theologie als ,,die Wissenschaft, welche aus
offenbarten Grundlinien darlegt, worin die Vollkommen-
heit des geistlichen Lebens besteht, und wie der Mensch
hienieden nach ihr streben und sie erlangen kann®.!) Der
sehr verdiente Altmeister der Geistlichen Theologie, P.
Jakobus Heerinckx O. F. M., schlieit sich ihm mit einer
kleinen Abanderung an: ,.Die geistliche Theologie ist die
theologische Wissenschaft, welche lehrt, worin die Voll-
kommenheit des geistlichen Lebens besteht, und wie der
Mensch hienieden nach ihr streben und sie erreichen
kann."?)

Aus der Definition ergibt sich die Stellung der geist-
lichen Theologie zu den andern theologischen Wissen-
schaften. Sie hat die dogmatische und Moraltheologie
zur Grundlage, beriihrt die Pastoraltheologie, schopft
- auch aus der liturgischen Theologie, unterscheidet sich
nach ihrem Formalobjekt quod aber von allen. Die Dog-
matik befaft sich mit Darlegung der christlichen Lehre,
sie mit dem christlichen Leben. Die Moraltheologie be-
fafit sich auch mit dem christlichen Leben, aber nur auf
der unteren, allen notwendigen Stufe; sie begniigt sich
mehr damit, darzulegen, was gut und bose ist, den Men-
schen anzuleiten, die Siinde zu meiden und die Gebote
zu beobachten, das notwendige Gute zu pflegen. Die geist-
liche Theologie dagegen drangt zur Vollkommenheit des
christlichen ILebens und gibt diesbeziigliche Anweisun-
gen. Sie will auch die Unvollkommenheiten, nicht nur
die Siinden entfernen und das grofiere Gute pflegen.®) Die
Pastoraltheologie erstrebt die vollkommene Verwaltung
des ganzen priesterlichen Ministeriums. Sie kommt da-
bei auch auf das geistliche Leben zu sprechen, aber ihr
Gebiet ist viel weiter: rechte Vollziehung des Kultus,
rechte Verwaltung der Sakramente, rechte Leitung der
Gemeinde u. a. Wo sie das geistliche I.eben in die Hand

1) Theologia spiritualis, Romae 1926, S. 11.
?) Introductio in Theol. Spirit., Taurini 1931, S. 3/4.
%) Introductio in Theol. Spirit., Taurini 1931, S. 28,



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie. 299

nimmt, hat sie bei der geistlichen Theologie ihre Wei-
sungen zu holen. Von der liturgischen Theologie endlich
unterscheidet sich die geistliche, indem jene die Liturgie
wissenschaftlich bearbeitet, diese aber das Vollkommen-
heitsstreben in den Seelen.

IL

Was nun eine fleifligere Beschaftigung mit der geist-
lichen Theologie notwendig macht, ist zunéchst der Um-
stand, daf} sie seit fast zwei Jahrhunderten viel zu viel
beiseite geschoben war. Frither, in der Bliitezeit der Scho-
lastik, dann wieder im sechzehnten bis achtzehnten Jahr-
hundert fand das geistliche Leben die regste wissenschaft-
liche Pflege. Nicht nur, da man an den Universititen sich
damit befalite, dal die verschiedenen ,,Schulen® hestrebt
waren, ihre Richtungen wissenschaftlich zu begriinden
und auszubauen, dall neben einfach praktischen auch
zahlreiche wissenschaftliche Werke iiber das geistliche
Leben erschienen, auch Nonnen und Laien suchte man
theologisch vertiefte Kenntnisse von demselben beizu-
bringen. Man denke an die Benediktiner- und Viktoriner-
schule, an die Franziskanerschule mit dem heiligen Bo-
naventura an der Spitze, an den heiligen Bernard mit
seiner Aszese, an die grofien Geistesmanner des Domini-
kanerordens, wie Thomas von Aquin, Meister Eckhardt,
Tauler, an die Kartauser Dionys, Surius, an die Karme-
literschule, an die Werke eines Gerson, Franz von Sales,
Suarez, Skaramelli, Johannes vom Kreuz, Beriille, Alfons
von Liguori und viele andere.*) Vielleicht steht das Auf-
blihen der Mystik auch damit im Zusammenhang, daB
oft griindlich gebildete Theologen, wie Dominikaner, die
Leitung der Frauenkloster inne hatten und ihnen nicht
nur einige Anweisungen gaben, sondern sie tief in die
Gotteslehre -.und das Gnadenleben einfithrten. Das wurde
im Laufe der letzten Jahrhunderte anders; die Spekula-
tion war stéllenweise zu weit gegangen, sie hatte sogar zu
Irrtimern gefithrt, oder man war ihrer uberdriissig ge-
worden. War zudem die Praxis nicht viel wichtiger? So

- Y Pourrat, La spiritualité Chrétienne, Paris, Tomeé I, 111, 1V.



230 CGohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

entstand eine Reaktion, die nun aber ins Gegenteil um-
schlug. Schon gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts
wandte man sich mehr der allein affektiven Spiritualitat
zu, ohne wissenschaftliches System, fuffend auf Erfah-
rung, aufgehend in Anweisungen zu praktischem, geisti-
gen Leben.®) Besonders waren es die ,Briider vom ge-
meinsamen Leben®, die diese Bewegung einleiteten, und
als ihr Wortfuhrer kann Thomas von Kempen gelten,
der in seiner ,Nachfolge Christi (I. K. 3) sagt: ,,O wenn
man so viel Sorge aut Ausrottung der Fehler und Ubung
der Tugend legte, als sich mit spitzfindigen Fragen zu be-
schaftigen, gibe es nicht so viel Argernisse im Volk und
so viel Lauheit in den Klostern.” ,,Was sollen wir uns
sorgen um Genera und Spezies? Wem das ewige Wort
alles ist, der wird von vielen Meinungen befreit” (L K. 3).
»ich  will lieber Zerknirschung des Herzens empfinden,
als sagen konnen, was sie ist” (I. K. 1). Gewil} ist Tho-
mas nicht gegen jede Wissenschaft (I. K. 3), auch hat er
recht, vor Uberschitzung des Wissens zu warnen und
mehr die Praxis zu betonen, aber man sieht doch, dal
die ganze Stimmung sich immer mehr von wissenschaft-
licher Erfassung des geistlichen Lebens entfernte. Schien
es auch eine Zeitlang besser werden zu wollen, so mach-
ten die bald auftauchenden falschen mystischen Stro-
mungen, besonders der Quietismus, dem ein Ende. Man
wagte nicht mehr, sich noch mit dem tieferen geistlichen
Leben, das solche Gefahren bot, zu befassen und be-
gniigte sich mit einfacheren, gewohnten Praxen, so daf}
schon 1777 der bekannte P. Schramm O. S. B. klagen
mufite, in den grofleren Seminarien sei die geistliche Theo-
logie ganz beiseite gelassen.®) Aufkliarung, die mit der
franzosischen Revolution anhebende europiische Ver-
wirrung, die Aufhebung der Kloster und katholischen
Universitaten taten das tbrige: das Studium der geist-
lichen Theologie erstarb.

Begann auch nach dem Sturm allmahhch wieder ein
Aufleben des geistlichen Lebens und der Kloster, so war

% Pourrat, a. a. O. II, S. 379/80.
) Inst. th. myst., Vorwort.



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie. 231

die Uberlieferung doch vielfach abgebrochen; man hatte
Mithe, sich zunichst einmal wieder iiberhaupt im geist-
lichen und Ordensleben zurecht zu finden und holte aus
alten Schriften das besonders Brauchbare heraus, ohne
sich um wissenschaftliche Begrindung und weiteren spe-
kulativen Ausbau viel zu kiimmern. Das war tief zu be-
dauern; denn einmal ist die Wissenschaft des geistlichen
Lebens doch ebenso gut eéine Wissenschaft wie Dogmatik
und Moral. Ja, sie ist erhabener als diese. Ihr letzter Ge-
genstand ist nicht nur wie in der Dogmatik Gott der zu
Erkennende, den Verstand Erleuchtende und Vollenden-
de, sondern Gott vor allem als der Liebenswiirdige und
Liebende, der das Herz in Liebe an sich zieht und den
ganzen Menschen in Liebe vollendet. Sagt nun nicht aber
der Apostel, ,,daB die Liebe alle Wissenschaft iiberragt™
(1 Kor 13)? Die Moraltheologie begniigt sich sodann mit
einer niedrigeren Anndherung an Gott, die geistliche Theo-
logie dagegen befalit sich mit den Wegen, die zur innig-
sten Verbindung mit Gott fithren.”)

Zudem ist doch nicht das Wissen die Hauptsache,
sondern das Leben nach dem Wissen. Nicht der Glaube,
das Furwahrhalten einer Sache allein macht selig, son-
dern ,,der Glaube, der durch die Liebe tatig ist” (Gal 5,
6). Nun, dieser Titigkeit, der Pflege und Steigerung die-
ses Liebeslebens bis zur Vollendung widmet sich die geist-
liche Theologie. War es da nicht unrecht, sie so verkum-
mern zu lassen?

Aus ihrer Vernachlissigung erwuchsen auch die man-
nigfachsten Schiden. Zunichst verfiel man einer grofien
Einseitigkeit. Freilich hat Thomas von Kempen recht:
Reue fithlen steht héher, als deren Definition kennen,
und Spekulation ohne Praxis besagt nichts. "Aber es gibt
zwischen den beiden Extremen noch ein Drittes: Reue
fithlen und ihre Definition kennen. Und das ist das Wert-
vollere. Sodann: Beschrinkt man sich nur auf einige,
aus der Erfahrung gewonnene Praxen, so lauft man Ge-
fahr, daB man sich immer in einem kleinen Kreise be-

i Hveerinck:c, Gl G g et ) B



232 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

wegt und die grofien, herrlichen Zusammenhéinge und
die Tiefen der geistlichen Geheimnisse nicht mehr sieht
und sie auch den Seelen nicht mehr mitteilt. So fehlt es
nicht nur an Uberblick, sondern auch oft an freudiger
Motivation. Man dréingt stets zum Handeln und Opfer,
ohne die reichen Gottesquellen zu 6ffnen, die der Seele
auch etwas geben. Ganz besonders — nicht bei dem be-
gnadeten Thomas von Kempen — scheint aber bei vielen
nach Vollkommenheit Strebenden die Vertraulichkeit, die
Vereinigung mit Gott und damit der Gipfel, die Bliite, die
wirksamste Kraft- und Freudenquelle zu kurz zu kom-
men. In den Orden konnte noch die Gefahr sich ein-
schleichen, daB man manche von Spéateren herausgear-
beitete Anweisungen und Praxen einfach weitergibt und
sich nicht mehr auf den Geist des Stifters besinnt.

Auch dringen sich — werden nur aus der Erfahrung
Praxen zusammengestellt, oder werden nur nach dem
Aftekt Werturteile geféllt — leicht Schiefheiten ein. Er-
klart z. B. ein in ginzlicher Absonderung und in ruhigem
Versenken in Gott Lebender alle Beschaftigung mit
aufleren Dingen als eitel, so hat er, insoweit es seine Per-
son betrifft, recht: fiir ihn ist sie eitel. -Sie aber allgemein
als eitel hinstellen wollen, ware hochst verfehlt. Und
doch, wie oft liest man bei Aszeten solche Stellen! Wie
oft wird die ,,Welt“ in Bausch und Bogen verdammt,
allgsemeine Weltverachtung ohne Einschrinkung gepre-
digt! Wie oft die Natur als minderwertig, als auszurotten
hingestellt, als ob es nicht auch eine gottgewollte Natur
gebe, die uns Hilfsmittel und Wegweisung sein, die ver-
klart, - entwickelt, aber doch nicht unterdriickt werden
soll. Wie oft wird jeder Zorn, jede Sinnlichkeit verpént,
obschon sie doch oft durchaus einwandirei, ja forderlich
sein konnen! Gibt es doch sogar solche, die jedes Ge-
fuhl nicht nur gemeistert, sondern aus der Religiositéat
ausgeschaltet wissen wollen, obgleich es doch wieder von
Gott “als vorziigliches Hilfsmittel gedacht ist. Und wie
viel Unheil wird mit dem kritiklosen Verurteilen der
Figenliebe, des eigenen Urteils u.s. w. angerichtet, wah-



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie. 233

rend doch eine geordnete Selbstliebe durchaus erlaubt
ist, ja sogar von Gott selbst als berechtigt anerkannt wird!
Soll ich noch davon reden, wie man bisweilen nach
Vollkommenheit strebende Seelen mit einer zu weit-
gehenden Ausschaltung aller ,,selbstischen” Motive quilt,
mit einem félschlich aufgefalten Verlust aller Gnaden bei
Untreuen, mit zu wenig Unterscheidung von Ubereilungs-
und freiwilligen Siinden? Oder davon; wie einzelne Schu-
len ihre Art nicht als eine der guten, sondern als die al-
lein gute und heilbringende hinstellen, als ob Gott nicht
eine Mannigfaltigkeit geschaffen hitte, damit jede Seele
den Weg finde, der fiir sie der gangbarste ist? Oder da-
von, wie aus Scheu vor den Verirrungen der Mystik seit
elwa 150 Jahren fast alle Mystik verrufen und damit viel
Gutes hintangehalten ward? Alle diese Schiden haben
zum groflen Teil in der Vernachlissigung des wissen-
schaftlichen Erfassens des geistlichen I.ebens und Stre-
bens ibren Grund.

Seit etwa der Jahrhundertwende ist nun gliicklicher-
weise ein bedeutender Umschwung eingetreten. Nicht
nur nahm- das Streben nach Vollkommenheit zu, es er-
wachte auch wieder das intellektuelle Interesse an allen
geistlichen Fragen. Die Mystik trat wieder aus ihrer Ver-
borgenheit heraus und weckte eine Menge von Unter-
suchungen. Die alten Orden begannen allenthalben eine
Nachpriufung ihrer Gebriuche, besannen sich auf ihren
ersten Geist und arbeiteten die Eigenart ihrer Spirituali-
tat wieder mehr heraus. Neue Orden traten mit neuen
geistlichen Methoden auf den Plan; moderne Heilige wie-
sen neue Wege auf. Vielfach grub man auch verschiittete
wertvolle Brunnen wieder auf. Neubruch wurde im fest-
getretenen Boden gebrochen. Ein herrliches, verheiflungs-
volles Aufblithen! Aber wie in jeder Wiedergeburts- und
Ubergangszeit, trat nun auch eine Menge noch ungeklir-
ter Probleme auf, Verwirrung bemichtigte sich stellen-
weise der Geister, selbst Irrtiimer schlichen sich ein. Das
alles erheischt eine regere wissenschaftliche Beschi-
tigung mit diesen Dingen.



234 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

Das um so mehr, als die Fragen des geistlichen l.e-
bens, sowohl der Aszese wie der Religionspsychologie
und Mystik, heute mit Vorliebe gerade von Nichtkatho-
liken und Unglaubigen aufgegriffen, nicht nur zum Ge-
genstand eingehender Forschung, sondern auch der
Schriftstellerei gemacht, oft jedoch vollig miiverstanden
und entstellt werden. Man denke nur an die falschen Aul-
fassungen von Mystik und Aszetik, wie sie selbst in Ge-
lehrtenkreisen umlaufen, an die Deutungsversuche eines
Freud, dem alles innere Leben der Erotik entspringt, an
so manche verungliickte neuere Bestrebungen, die Hei-
ligen psychoanalytisch zu erschlieflen, an die Vergewal-
tigung, die sich Monchs-, Klosterleben und Heilige in vie-
len Romanen gefallen lassen miissen, an die neuerdings
aufkommende mystisch-erotische Literatur, vor der Rom
eigens warnen muBite, an die Vorliebe fiir aufierchristliche,
indische, persische Aszetik und Mystik, die oft genug
dem christlichen, geistlichen Leben gleichgestellt werden,
an Okkultismus, Anthroposophie, Christian science! Alles
Anschauungen, die dank ausgedehnter Propaganda in Ta-
gesblattern, Zeitschriften und Romanen immer mehr auch
in katholische Kreise eindringen und Kopfe und Geister
verwirren. Sind wir nicht besser auf dem Posten, wird
uns das ganze Gebiet mehr und mehr entwunden. Und
wir sollten doch darin gerade fithrend sein und konnten
es auch, da uns in der Offenbarung, Tradition und den
vielen Heiligen die sichersten Grundsatze und das
reichste Erfahrungsmaterial zu Gebote stehen. Wenn ir-
gendwo wire es uns also hier moglich, als ,,Fachleute”
aufzutreten.

Dringt somit das heutige Leben schon auf mehr wis-
senschaftliche Beschiftigung mit dem geistlichen Leben
hin, so auch unser eigenstes Interesse.

Jeder Priester soll doch ein ,,Geistlicher”, ein Gei-
stesmann sein und nach Vollkommenheit streben. Das er-
fordert sein hohes Amt; das erwarten Kirche und Glau-
hige von ihm. Zur Not mogen nun zu dem Zweck wohl
gewisse ilbernommene Praxen geniigen, aber viel mehr



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie. - 235

Anregung wird dem Priester doch durch eifriges Studium
des geistlichen Lebens werden. Und nicht nur Anregung:
wer sich nicht mit Alltaglichkeit begniigt, sondern recht
ernst nach Vollkommenheit strebt, sieht sich vor viele
Fragen gestellt, z. B. die Fragen: Was das Vollkommenere
sel, was hic et nunc von den Heiligen nachgeahmt wer-
den koénne, wie rechter Weltverkehr mit rechter Weli-
absonderung, Gebetsleben mit Arbeitsleben, Demut und
StandesbewuBtsein, Milde und Festigkeit in Einklang ge-
bracht werden koénne. Auch werden sich die verschieden-
sten inneren Erlebnisse einstellen, wird sich der gute,
aber auch der bose und. der Naturgeist regen. Welche
Gefahr, Vollkommenes abzuweisen oder Verstiegenhei-
ten zu verfallen, den guten Geist zu iiberhéren und Ein-
sprechungen des bésen sich willig zu iberlassen, Klein-
mut mit Demut, Ehrgeiz und Herrschgeliiste mit Eifer
fir Gottes Sache, Geméichlichkeit mit Sanftmut, ungeord-
netes Laufenlassen mit Friedfertigkeit, angeborene Herb-
heit und Unduldsamkeit mit heiligem Streit fiir Gottes Ge-
selz zu verwechseln! Nicht nur an den Pharisiaern und
Schriftgelehrten, an Montanisten und Albigensern, an
Quietisten und Jansenisten: auch an manchen irregeleite-
ten Theologen unserer Zeit haben wir ja Beispiele, wohin
anfanglich geistliches Streben ohne griindliche Kennt-
nisse allmahlich fithrt. Wie wichtig ist es da, zu erken-
nen, ob die Pflanzung auch wirklich von Gott kommt, und
ob, wenn sie auch urspriinglich von Gott kommt, nicht
doch allméahlich der Teufel sein Unkraut beimischt oder
die ganze Bewegung schlieBlich in seinen Dienst heriiber-
zieht. Alles das macht doch ein ernstes Studium nétig.

Aber nicht nur zu seiner eigenen Heiligung ist dem
Priester wissenschaftliche Erkenntnis des geistlichen Le-
bens notwendig, sondern auch zur Heiligung der ihm an-
verfrauten Seelen. Auch diese sollen nicht nur: einiger-
malen gut leben, sondern nach christlicher Vollkommen-
heit streben. Die Streitfrage, ob alle unter Siinde dazu
verpilichtet sind — von vielen bejaht, von anderen ver-
neint — will ich nicht entscheiden; aber eines steht doch



236 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

fest: sowohl der Heiland wie auch die Apostel héren
nicht auf, eindringlich auf die christliche Vollkommen-
heit hinzuweisen. Man denke nicht nur an Christi Wort:
Seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater vollkom-
men ist” (Mt 5,48); auch seine ganze Bergpredigt und viele
seiner anderen Lehrvortrage sind ja nichts anderes als
Mahnungen und Anleitungen, tiber das nur PflichtméaBige
hinauszugehen.®) Der heilige Petrus mahnt: ,,Seid viel-
mehr heilig in eurem ganzen Wandel, wie der heilig ist,
der euch berufen hat* (1 Petr 1, 15). ,,Wachsel vielmehr
in der Gnade und Erkenntnis unseres Herrn und Heilan-
des Jesus Christus” (2 Petr 3, 18). ,,Seid darum, Briider,
um so mehr darauf bedacht, eure Berufung und Aus-
erwihlung durch gute Werke sicherzustellen” (2 Petr
1, 10). ,,Laft euch als lebendige Bausteine aufbauen zu
einem geistigen Tempel, zu einem heiligen Priestertum,
um durch Jesus Christus geistige, Gott wohlgefallige
Opfer darzubringen® (1 Petr 2, 5). Der heilige Paulus
schreibt: ,,Er hat uns schon vor Grundlegung der Welt
in ihm auserwihlt, aul daB wir heilig und untadelhaft
vor ihm seien” (Eph 1, 4). ,,Darum héren wir auch seit
. dem Tage, da wir dies vernommen haben, nicht auf, in-
standig fur euch zu beten, ihr moget erfillt werden mit
der Erkenntnis seines Willens, um in aller geistlichen
Weisheit und Einsicht des Herrn wiirdig zu wandeln und
so ihm wohlzugefallen; ihr moget in allen guten Werken
fruchtbar sein und in der Erkenntnis Gottes wachsen; ihr
moget mit aller Kraft ausgertstet werden“ (Kol 1, 9—11).
»Auch euch, die ihr einst Gott entfremdet und durch
eure bosen Werke mit ihm verfeindet waret, hat er jetzt
durch den Tod seines menschlichen Leibes verséhnt, um
euch heilig, fehlerlos und untadelig vor sich hinzustellen*
(Kol 1, 21. 22). ,Thn verkiinden: wir, indem wir jeden
Menschen ermahnen und jeden Menschen in aller Weis-
heit unterrichten, um so jeden in Christus (Jesus) zur
v ollendung zu bringen® (Kol 1, 28). Die Glaubigen sollen
nach ithm wie Himmelslichter unter den anderen Men-

®) Cohausz, Die Frommigkeit Jesu Christi, 1929, S. 187, 188.



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie'. 237

schen glanzen (Phil 2, 15), als Erste im Stadion den Preis
davontragen (1 Kor 9, 25). Die ganze Gemeinschaft soll
nicht nur einigermalien gut leben, nein, Christus gab sich
fir sie hin, ,,um sie zu heiligen . . . . um sich die Kirche
herrlich zu gestalten, so dafi sie nicht Fleck oder Runzel
oder etwas dergleichen habe, dafi sie vielmehr heilig und
makellos sei* (Eph 5, 26—28). Sie soll ,.zur Vollreife des

Mannesalters Christi gelangen . . . . in Liebe nach jeder
Hinsicht in den hineinwachsen, der das Haupt ist, in
Christus . . . . so vollzieht sich das Wachstum des Leibes,

bis er durch die Liebe erbaut ist* (Eph 4, 13 ff). — Wie
Christus und die ersten Apostel gaben auch ihre Nach-
folger, besonders die Kirchenvater, in Predigten und
eigenen Schriften sich alle erdenkliche Miihe, auch die
Laien fiir das Vollkommenheitsstreben zu begeistern; und
so hielt es die Kirche bis auf unsere Tage. Noch Pius XI.
~ betonte wieder: ,,Alle haben sich der Heiligkeit zu beflei-
Bigen; glaube nur keiner, es erstrecke sich das nur auf
wenige Auserwéihlte, den iibrigen sei es erlaubt, in einem
geringeren Grade der Tugend zu bleiben.**?)

Wird nun far alle Christen ohne Ausnahme das Hei-
ligkeitsstreben so sehr anempfohlen, so hat das seine gu-
ten Griinde. Alle Pflanzen in der Natur dringen auf voll-
kommenste Entfaltung und Form; sollte da der Mensch,
dazu noch der Christ, sich mit verkiimmertem Aufbau
seiner selbst begniigen? Sein ganzer letzter Lebenszweck
und Inhalt besteht in dem ewigen Besitze Gottes. Bedeu-
tet Gott nicht aber ein Gut, das aller, nicht nur zeitwei-
liger und schwacher Anstrengung wert ist? Welche Miihe
geben sich viele als Gelehrter, Dichter, Sanger, Geschafts-
mann, als Studentin, Beamtin u. s. w. in ihrem Erden-
berufe Karriere zu machen, im Sport die Weltmeister-
schaft zu erringen — und im Ringen um ewigen Lebens-
erfolg und den nie welkenden ewigen Siegesruhm sollten
wir es bei recht gemichlichem Streben lassen? Wer zu-
dem nur eben tun will, was er unbedingt tun mub, der er-
fallt seine Pflichten nicht nur verdrossen, meist nur aus

) Enzykl. Rerum omnium, A. A. S. 1923, 50.



238 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

sehr wenig edlen Beweggriinden, er bleibt auch fast im-
mer unter dem Pflichtméafigen zuriick und fallt leicht in
schwere Stinde. Wo aber das Streben nach dem Héch-
sten lebt, da kommt Schwung, Freude in den Menschen;
er erhalt groBle Gnaden und geht eine sichere Bahn. Wire
es nicht traurig, bestinde die Kirche nur aus Mittel-
mafigen, Halben? Ware das geniigend Lohn fiir Christi
ganzes Miuhen, fiir das reiche Wirken des Heiligen Gei-
stes? Blitht dagegen die ganze Kirche in Vollkommenheit
auf, wird sie da nicht fur Christus zum sifien odor, fiir
die ganze Dreifaltigkeit zur Freude und hochsten Ehre,
fiir die Welt ein Schauspiel und maéchtiger Antrieb zu
aller Tugend?

Bedarf es da fiir uns Priester, denen die Formung
der Glaubigen obliegt, noch der Mahnung, allen Eifer
nicht nur auf mittelmafige Tugend, sondern auf stets
groflere Heiligung der Seelen zu verwenden? Sichern wir
uns damit nicht auch das besondere Wohlgefallen und
die Dankbarkeit Christi, der seinen geliebten Seelen mog-
lichst reiches Leben, grofites Wachstum in der Gnade
und die Moglichkeit, ihnen alle Schitze der Liebe und
Vereinigung zu erschliefen, wiinscht? Konnte es fiir einen
Seelenhirten Ersprieflicheres geben, als méglichst viele
seiner Schéflein heilig zu gestalten und sie Gott ganz nahe
~ zu bringen?

Nun kann ich denen nicht beistimmen, die behaupten,
es geschehe fiir die Vollkommenheit der in der Welt Le-
benden nichts! Nein! Es geschieht sehr viel! Wenn der 6i-
tere Empfang der heiligen Sakramente, liturgisches Leben,
Exerzitienbewegung und Standesvereine, Kkaritative
Werke und freiwillige Fiirsorge so geférdert werden und
blithen, so gehort das alles doch zu den opera superero-
gatoria, also doch schon dem Streben nach der Vollkom-
menheit an. Aber wahr bleibt es doch, dall noch weit
mehr geschehen konnte. Auf der Kanzel, wohl auch in
der Katechese, wird vielfach das Gebiet der christlichen
Vollkommenheit kaum beriithrt. Viele begniigen sich da
mit Darlegung der gewoéhnlichen Pflichten und dem



Cohausz, Mehr Pilege der geistlichen Theologie. 239

Kampf gegen Siinden und Laster; eine Einfithrung in das
liefere Leben mit Gott, in die Schonheit und die Geheim-
nisse der Gotteskindschaft, in das innere Gebet, das fei-
nere Wirken des Heiligen Geistes, das Leben mit Chri-
stus, eine Anleitung zum Ausziehen des alten und Anzie-
hen des neuen Menschen, ,,der nach Gott geschaffen ist
in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit® (Eph 4, 22 ff),
zum Selbstabsterben und Ausliefern an Gott, zur Stellung
unter die Fiuhrung des Heiligen Geistes sucht man bei
ihnen vergebens. :

Ganz ahnlich ist es im Beichtstuhl. Auch da begnii-
gen sich manche nur mit Absolution und einigen alltéig-
lichen Spriichen. Dal} sie die Seelen auch zu hoherem
geistlichen Leben anregen und anleiten, sie in die Schule
und Kiunstlerwerkstatt nehmen kénnten, um Gottes Eben-
bild in voller Schonheit aus ihnen herauszuarbeiten, das
bedenken sie nicht. Sie sind Alltagsgartner, die nur
Frichte fiur den taglichen Gebrauch erzeugen, keine
eigentlichen Ziichter, die immerdar auf bessere und voll-
endetere Sorten Bedacht nehmen. Das aber mufl um so
mehr bedauert werden, da doch viele Seelen zur Voll-
kommenheit besonders veranlagt sind und danach ver-
langen. Und denke man nicht, das sei nur bei einem ge-
wissen genus femininum der Fall: bei vielen Seelen aus
allen Standen, bei mitten im Leben stehenden Frauen
und Miittern, bei jungen und éalteren Mannern findet man
haufig Widerhall, kommt man auf héheres Streben zu
sprechen. Gerade Méanner sind oft sehr damkbar, fithrt
man sie in das geistliche Leben ein. Es ist oft, als hatten
sié nur darauf gewartet. Mogen auch manche stumpf sein,
in anderen lebt doch noch hochherziger Sinn, wahre
Liebe zum Heiland, die Sehnsucht nach vollkommener
Uberwindung des alten Menschen, nach der Freiheit in
Gott und das Verlangen, ihm moglichst nahe zu kommen.
Knospen sind noch uberall da, aber es fehlt oft die
Sonne, die sie erschlieBt und zur vollen Bliite bringt.

Was nun die groBere Masse unserer Gldubigen an-
belangt, so beklagen wir uns, dafl sie schon im Pflicht-



240 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

miélligen versagt. Aber sollte das nicht vielleicht auch da-
her kommen, dafl wir sie bisher in einer recht gemafig-
ten Genuigsamkeit belieflen, nie in ihnen hoheres Streben
weckten, sie nie in die Schonheit des inneren Lebens ein-
tithrten, nie in edlen Opfergeist und Liebe zum Kreuz?
Man sollte doch annehmen: gelange es einmal, in ihnen
Verlangen nach dem Héheren und Hochherzigkeit zu er-
zeugen, so kamen sie besser iiber alle Schwierigkeiten
hinweg. Dann wiirden sie auch den Trost und die Freude
am religiosen Leben empfinden, die Gott den Halben und
Lauen verweigert, den Eifrigen aber gibt. ,,Wer siegt,
dem will ich zu essen geben vom Baume des Lebens, der
im Paradiese meines Gottes steht” (Off 2, 7). ,,Wer siegt,
dem will ich von dem verborgenen Manna geben” (Off
2, 17). Bei allen Heiligen sehen wir, wie mit dem festen
Entschlufi, Gott nicht nur einigermaflen, sondern aufs
beste zu dienen, dem Menschen sofort Fliigel wachsen
und er mit Leichtigkeit sich auch iiber Berge von Schwie-
rigkeiten hinwegschwingt, Berge, vor denen halbe Seelen
immer wieder kraftlos und feig zusammensinken. Ge-
lange es uns doch, itberall wieder den Hochsinn zu wek-
ken!

Zu all dem aber braucht der Priester griindliches
Wissen um das geistliche Leben. Denn wer kann geben,
was er selbst nicht hat! Zudem fiahrt Gott die einzelnen
Seelen wieder ganz verschieden. Jede braucht, je nach
der Stufe, auf der sie steht, eine andere Leitung. Was fiir
Anfinger pafBit, ware fiir Fortgeschrittene oft eine hem-
- mende Last, und was diese fordert, konnte fiir jene eine
Gefahr bedeuten. So gibt es z. B. heute manche Riicher,
die den auf dem Vereinigungswege Befindlichen auler-
ordentlich niitzen; wiirden aber noch Ungelauterte sie
auf sich anwenden, so verfielen sie einer argen Tau-
schung. Und umgekehrt: manche bleiben stets auf dem
Weg der Erleuchtung stehen, wahrend sie doch mehr die
Vereinigung anstreben und iiben sollten. Wie manche
gibt es sodann heute, die glauben, sich im Fluge zur My-
stik erheben zu konnen, den Preis der Mystik aber, das



Cohausz, Mehr Pﬂege'der geistlichen Theologie. 241

Sichselbstabsterben, nicht bezahlen wollen. Wie manche
andere wieder verwechseln einige fromme Stimmungen
mit wahrer Mystik. Schon mehrmals ist es mir begegnet,
daf3 weibliche Personen jubilierend zu mir kamen: Mein
Beichtvater — es war ein ganz junger Herr — hat mir
gratuliert, ich hatte das mystische Gebet. Es handelte
sich aber nur um ganz gewohnliche Gebetstréstungen.
Was bewirken solch voreilige Entscheidungen anders als
bedauerliche Selbsttauschungen und ein Anschwellen
weiblicher Eitelkeit! Andererseits gibt es heute eben so
gut wie frither hoch begnadigte Seelen. Werden sie vom
Beichtvater nicht erkannt, bleiben sie tief unter der Stufe
zuriick, zu der Gott sie erheben wollte. Aber auch viel
falscher Mystizismus macht sich breit. Wie notwendig be-
darf da der Priester griindlicher Kenntnis des gelsthchen
[Lebens!

EEE:
‘Nun fragt es sich aber, wie dahin gelangen?
Diese Frage teilt sich in zwei Unterfragen: Was der
einzelne Priester fiir sich zu tun und was fiir die Gesamt-
heit zu geschehen hat.

Erste Bedingung fir den einzelnen ist, dal} er selbst
ein eifriges geistliches Leben fiihrt, selbst ernst nach
Vollkommenheit strebt und Gebetsgeist und Gottinnigkeit
recht pflegt. Denn hier, auf tbernatirlichem Gebiet,
reicht rein natiirliches Verniinfteln nicht aus; hier muf
der Heilige Geist selbst das Licht geben, und der gibt es
in reichem MaBe nur dem ernst um Gottinnigkeit Ringen-
den. Daraus ist es zu erklar en, daf} so manche, auch theo-
logisch Hochgebildete, fiir gewisse Ubungen und For-
derungen des geistlichen Lebens, fiir bestimmte Arten der
- Weltflucht”, Abtétung, freiwilligen Entsagung, Selbstauf-
opferung, fiir so manche Ordensgebriuche, die alle der
Loslésung vom eigenen Ich und der restlosen Hingabe an
Gott dienen, kein Verstandnis haben und das dﬂe&: mit
Verschraubtheit, Uberrest aus veralteten Zeiten, Stehen-
bleiben auf niederer Kulturstufe u. a. abtun. Sie beurtei-
len alles nach' dem natiirlich-geméachlichen Menschen,

~Theol.-prakt. Quartalschrift*. II, 1932, 16



e

942 Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

mochten den mit all seinen selbstischen Trieben mog-
lichst unangetastet ins Reich der Vollkommenheit einfiih-
ren, iibersehen dabei aber, dali der Heilige Geist andere
Wege geht, dafi er zum Selbstopfer anleitet, dafi das Sa-
menkorn erst sterben muf3, bevor es reiche Frucht bringt,
dafl Christus den Grundsatz aufstellt: ,,Wer sein lL.eben
lieb hat, verliert es; wer dagegen sein Leben in dieser
Welt haBt, wird es fiir das ewige Leben retten” (Jo 12, 25).
So erlebte man es, dafi ein Theologe in einer Stadt seinen
Beichtkindern stets von Opfern und freiwilligen Abtétun-
gen abriet, fir eine neue, freiere Aszese eintrat und --
schlieflich selbst ein Weib nahm und von der Kirche ab-
fiel. ,,Wir aber haben nicht den Geist der Welt empfan-
gen, sondern den Geist, der aus Gott ist, damit wir erken-
nen, was uns von Gott geschenkt worden ist. Und davon
reden wir auch, aber nicht in Worten, wie menschliche
Weisheit sie lehrt, sondern wie der Geist sie lehrt, und
erklidren damit Geistiges denen, die geistig sind. Der blof
natiirliche Mensch erfafit nicht, was vom Geiste Gottes
kommt; es gilt ihm als Torheit, und er kann es nicht ver-

stehen, weil es geistig verstanden sein will”* (1 Kor 2,
12—14). '

Abgesehen von der Erleuchtung des Heiligen Geistes:
wer selbst nicht eifrig nach Vollkommenheit strebt, selbst
nicht die Erlebnisse, Stimmungen und Verwickelungen
des geistlichen Lebens erfahren hat, versteht auch andere
nicht, hat oft auch kein Interesse fir sie und fihrt sie oft
irre. Wie héufig vernimmt man Klagen von eifrigen See-
len, daB man ihrem heiligsten Streben so wenig Verstand-
nis und auch so wenig Helferwillen entgegenbringe!

Der Heilige Geist und die eigene Erfahrung bleiben
die besten Lehrmeister, aber das reicht nicht aus, der
Geist weht nur, wo und wann er will, 148t sich dazu nicht
immer festhalten. Die eigene Erfahrung beschrankt sich
auf den kleinen Kreis des Selbsterlebten und bedarf der
Nachpriifung. So mufi zu beiden ein eifriges Studium der
geistlichen Theologie dazukommen. Und das muB sich
auf drei Seiten erstrecken: in erster Linie auf Biicher, die



Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie. 243

eine Systematik, ein Lehrgebaude des geistlichen Lebens:
bieten und seine Grundlagen, sein Wesen und seine Ur-
sachen und Hilfskrafte in klarem Zusammenhang dar-
legen. Ohne diese Ubersicht hangt alles in der Luft und
ist es Irrungen ausgesetzt. Aber weiter braucht es auch
Kenntnis der Entwicklung und des Verlaufes des geist-
lichen Lebens in den Einzelseelen, der Entwicklung des
geistlichen Lebens.

Und da das geistliche Leben nicht nur in der Einzel-
seele verschiedene Formen annimmt, sondern auch in der
ganzen Kirche und zu den verschiedensten Zeiten eine
Entwicklung und Mannigfaltigkeit im Groflen aufzeigt,
wire auch die zu berticksichtigen. Gerade durch das Stu-
dium dieser Bewegung wird der Gesichtskreis erweitert,
aller Einseitigkeit vorgebeugt, da man viele Wege ent-
deckt, die alle nach Rom fithren, und manchem Irrtum
den Zugang verwehrt, da er vor dem Auge der Geschichte
sich als schon dagewesen — entschleiert. Mit einem
Worte: in Betracht kommt das Studium der Systematik,
der Psychologie und der Geschichte des geistlichen
Lebens.

Zu einem grundlichen Studium kommen in erster
Linie die Evangelien, Apostelbriefe, die Schriften der Kir-
chenvéter, die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes
in Betracht. Besonders erfreulich ist es, daBl sich die geist-
liche Wissenschaft heute wieder mehr am Neuen Testa-
ment, hauptsachlich am heiligen Paulus und Johannes
orientiert. Vieles bieten in dieser Beziehung neuere Kom-
mentare, wie z. B. der Bonner. Tiefgrindig behandelt
alle einschliagigen Fragen Fr. Pral in seinem zweibindigen
Werk: St. Paul, Paris 1925; kiirzer, aber auch recht gut:
Duperay, Le Christ dans la vie chrétienne, Paris 1928. Am
notwendigsten scheint es mir aber, da man zu Jesus
Christus selbst zuriickkehrt und das ganze geistliche Le-
ben an ihm wieder mifit. Zu dem Zwecke habe ich selbst
versucht, seine diesbeziiglichen Lehren in dem Buch:
»Die Frommigkeit Jesu Christi (Kirnach 1929) zusam-
menzustellen. Die kirchliche Grundlage des geistlichen

: 16%



244 . Cohausz, Mehr Pflege der geistlichen Theologie.

Lebens bieten uns Denzinger-Bannwart, Enchiridion, die
groflen Dogmatiker, der heilige Thomas, der heilige Bona-
ventura, Suarez, die Dogmatiker des Karmeliterordens,
Scheeben; auch Bartmanns verschiedene Biicher sind be-
sonders vielbeschaftigten Priestern:-sehr zu empfehlen.

Uber Aszese und Mystik speziell handeln nun Unsum-
men von Biichern. Sie aufzuzihlen, ist hier unméglich.
Fine ausfithrliche Liste findet man bei Guibert, Theologia
_spiritualis, Romae 1926 und bei Heerinckx Introductio in
Theologiam spiritualem, Taurini 1931.

Sodann ergeben gute Heiligenleben fruchtbare Aus-
“beute. Uber die Entwicklung des geistlichen Lebens in
der Gesamtkirche findet man sehr viel in Pastor, Ge-
schichte der Papste. Eine Gesamtgeschichte des geist-
lichen Lebens schenkte uns Pourrat in den vier Bandchen
seiner: La Spiritualité chrétienne, Paris 1921. Damit aber
ein vielbeschéftigter Priester sich bald zurechtfinden
kann, ware ihm vielleicht zu empfehlen, daff er mit dem
Studium der oben erwihnten Introductio von Heerinckx
beginne, dann Tanqueray, Precis de Theologie Ascétique
el Mystique, auch deutsch von Sternaux, bei Desclée et
Cie Paris erschienen, zur Hand nihme, ein Buch, das mit
grofler Grindlichkeit, dabei knapp und klar, alle Fragen
behandelt und zur Einfihrung gegenwirtig eines der al-
lerbesten ist. Wer Ausfithrlicheres wiinscht, findet es in
dem von der Kritik sehr gerithmten neuen Lehrbuch der
Aszetik von O. Zimmermann (Herder u. Co.), das sich
aber auf die Aszetik beschrankt. Fir mystische Fragen
kdme als Erganzung Zahn, Einfithrung in die Mystik,
hinzu. Sodann schrieben gute Lehrbiicher: von Hertling
S. J. (Rauch, Innsbruck) und Murawsky (Kosel-Pustet),
Mutz, Freiburg. Um iiber neuere Probleme und Erschei-
nungen auf dem geistlichen Gebiet stets unterrichtet zu
bleiben, dirfte auBlerdem das Halten einer der wissen-
schaftlichen Zeitschriften gut sein. In deutscher Sprache
besitzen wir die vierteljahrig erscheinende Zeitschrift fiwr
Aszese und Mystik, Innsbhruck, Tyrolia-Verlag. Wird noch
Pourrats oben erwahnte Geschichte des geistlichen I.e-



Cohausz, Mehr Pllege der geistlichen Theologie. 245

bens dazu, genommen, so glaube ich, eignet sich jeder
bald ein gediegenes Wissen in besagtem Fache an. Finger-
zeige und Hilfsmittel zu weiterem Eindringen findet er in
den genannten Werken. Doch weit besser ist, sich erst
grindlich mit einem oder dem anderen grundlegenden
Buch. bekannt zu machen, als an vielen nur oberflichlich
zu naschen. Mithe mag das Studium des geistlichen Le-
bens anfangs manchen kosten, aber jeder, der es ernst
betreibt, wird bald spiiren, wie es ihn selbst erhebt, in-
nerlich lautert, begliickt und seine ganze Arbeit an den
Seelen befruchtet.

Damit wiare dem Einzelnen gesagt, was er zur Wie-
derbelebung unserer Wissenschaft tun kann; aber dazu
miiiten auch Veranstaltungen fir die Gesamtpriester-
schaft, Kurse und dergleichen kommen. Besonders aber
tut es not, daBl die geistliche Theologie wieder als Fach
in die Seminarien eingefithrt wird. So hat Pius XI. es in
seiner neuen Studienordnung ja auch geboten.'?) Wie das
zu geschehen hat, kann hier nicht erértert werden. Ein-
gehende Uberlegungen und Vorschlige aber bietet Hee-
rinckx in seiner Introductio. Wiinschen méchte man am
Schluff nur, dafi die geistliche Theologie tiberall wieder
aufblithe und uns einen neuen Frithling des Heiligkeits-
strebens in allen Klassen beschere. Die Pflugschar des
Weltkrieges scheint Neubruch gebrochen und die ob all
des Leids zermiirbten und am Weltgliick enttiauschten
Volker far Hoheres aufnahmebereit gemacht zu haben.
Versdumen wir es nicht, mit voller Hand die Gotteskoi-
ner in die Furchen zu streuen!

o Actasa 8 A EOR S I0T ol



