gy,

85. JAHRGANG _—.—-—_I

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE QUARTALSCHRIET
™ 32

= DRITTES HEFT

—
W
4|||
|
F
& l"
L

Dus Tiefste des Christentums.

Von Otto Cohausz S. J.

Zeiten gibt es, da die Menschheit des Altherge-
brachten miide wird und Neues sucht. Auch in der Seel-
sorge, in Predigt und Kult. Und eine solche Zeit ist
heute wieder da. Wir haben uns ihr anzupassen, aber
da brauchen wir nichts Neues zu erfinden. In den
Schéichten unserer Lehre liegen noch viele ungehobene
oder in Vergessenheit geratene Schitze. Holen wir die
ans Licht! Zu diesen Schitzen mochte ich die Lehre
vom Ubernatiirlichen rechnen. Sie miiite wohl viel
mehr noch, als es geschieht, in den Vordergrund geriickt
und ausgewertet werden; handelt es sich bei ihr doch
um die ganze Grundlage und den lebenspendenden Kern
des Christentums. :

L.

Es ist auffallend, wie sehr das Christentum bei
seinem ersten Auftreten als Frohbotschaft empfunden
wurde. Nicht nur, daB man den Berichten iitber Christi
Leben gerade den Titel ,,[Evangelium® gab, uberall hall-
ten gleiche Klange wider.

Man ist sich bewufit, daB} wir durch Christus wieder-
geboren wurden zu ,lebendiger Hoffnung",") daf Gott
uns in Christus mit ,allem geistigen Segen im Himmel
gesegnet hat",’) daf wir in Christus ,,in allem reich

) 1. Petr 1, 3.
%) Eph 1, 3 fI.

.sTheol.-prakt. Quartalschvift®. T1L. 1932, 29



450 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

geworden™?) dall uns in ihm die ,,wertvollsten und
grofiten Verheiflungen zuteil geworden sind“.*) Und das
alles erscheint so grofi, daB der heilige Paulus fleht:
»Moge er (Gott) die Augen eures Geistes erleuchten, da-
mit ihr einseht, zu welcher Hoffnung ihr berufen seid,
wie reich und herrlich sein Erbe fir die Heiligen ist.“)

Was ist nun dieses begliickende Geschenk des
Christentums an die Welt? Die Person Christi? Seine
Lehre? Sein Tugendbeispiel? Seine Erlésung? Gewill
auch, aber alles das reiht sich einem viel weiteren
Rahmen ein und stellt sich in den Dienst von etwas
Tieferem. Mit dem Christentum ist eine ganz neue
Schéopfung gekommen, ,Lebt also einer in Christus, so
ist er ein neues Geschopf; das Alte ist vergangen, siche
Neues ist geworden*,%) eine ganz andere Lebens- und
Weltordnung;”) eine neue Schopfung und Lebensord-
nung, die hoch erhaben ist iiber alles, was ein Menschen-
auge je gesehen, ein Menschenohr je gehért, eines
Menschen Herz je empfunden hat, die also himmel-
hoch iiber aller natiirlichen Schépfung liegt. Also eine
libernatiirliche Welt.

Und gerade diese neue Ubernatur, dieses neue Sein
und Leben, diese neue Gesamtordnung stellte nicht nur
Christus in den Mittelpunkt seiner Predigten, sondern
auch die Apostel. Und sie war ihnen nicht etwa nur ein
- Ausschnitt aus Sein und Leben, nur ein Bezirk in der
Menschenseele, oder einer neben anderen ILebens-
bezirken; nein! Sie ist die gegebene Wirklichkeit, die
alles geschaffene Sein und Leben umfassen, einschliefien
und durchdringen soll, in die auch alle natiirlichen
Lebenskreise einzubetten sind. So war ihnen auch die
Kirche nicht etwa nur ein Vélkerbund irgend welcher
Art, sondern der fortlebende Christus, ein durch und
durch iibernatiirliches Gebilde, der Weinstock Christi,
erfiilllt mit tibernatirlichem Leben.

stz Kord. b

N0 Petro it A,

S Ephisl 18

AP e o s

) Rém 5, 12 ff.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 451

Dieselbe Wertschatzung und Betrachtungsweise fin-
den wir in den folgenden Jahrhunderten, bei den
Kirchenvétern, den groflen Theologen Alex. Hales, Petr.
Lombardus, Albert d. Gr., Thomas, Bonaventura. Bei
ihnen allen gab es nicht mehrere getrennte Lebens-
bezirke, Natur und Ubernatur. Die ganze Welt, wie sie
jetzt vorliegt, ist zur Ubernatur erhoben, und diese ist
der Kern des ganzen Lebens. So stand das Ubernatiir-
liche im Mittelpunkt nicht nur des Denkens, sondern
auch des sittlichen Strebens, des kirchlichen Gottes-
dienstes und Vervollkommnungsringens.

Das wurde spater anders. Bereits die Renaissance
mit ihrem Humanismus begann das rein Natiirlich-
Menschliche wieder einseitig hervorzukehren. Rationa-
lismus, Deismus, der englische Naturalismus, die
deutsche Aufklarung fithrten den Prozefi weiter und so
wurden nicht nur das Wissen vom iibernatirlichen
Glauben, das sittliche Streben von der Gnade losgelost,
sondern nach und nach auch das ganze Leben sdkulari-
siert und die Ubernatur tiberhaupt ausgeschaltet. In
Philosophie, Erziehungs- und Schulwesen, selbst in der
zeitgendssischen Theologie begannen Naturalismus und
Rationalismus ihren Siegesgang durch die deutsche
Welt. Wie stark die Bewegung auch katholische Kreise
ergriff, ist nicht nur aus den Wessenbergschen und
Josephinischen Reformbestrebungen, sondern auch aus
der Geschichte der damaligen Seminarien und Hoch-
schulen bekannt. Die dem Ubernatiirlichen dienenden
kirchlichen Funktionen und Andachten wurden mog-
lichst verdringt, Mystik und Klosterwesen verlacht, die
tiefen Geheimnisse des Glaubens und Christi Wunder
natiirlich erklart, Erlésung und Gnade in: naturali-
stischem Sinne umgedeutet, die ganze kirchliche Seel-
sorge und Volkserziehung auf rein natiirlicher Ethik auf-
gebaut, Ein iibriges tat der Reichsdeputationsbeschluf,
der wie ein Sturm nicht nur kirchliche Kurfiirsten- und
Bistiimer in Masse wegfegte, sondern auch katholische
Hochschulen und Klgster, die noch immer als Hort der
altitberlieferten Lehrtradition und damit der iibernatir-

29*



459 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

lichen Lebensauffassung sich behauptet hatten. Mit ihrer
Unterdriickung: wurde das Feld fiir 'die neue ,,Theologie
und Religiositat™ frei, die sich dann wie ein kalter ‘Wind
iber den einst an tbernatiirlichen. Friichten so reichen
deutschen Kirchengarten lagerten und ihn zum ' Ab-
sterben brachten. . :

Doch wie immer wachte der Heilige Geist. In den
einfachen Gliaubigen setzte er seine Tatigkeit fort und
bald berief er auch Manner, den Aufbau der Theologie
neu zu beginnen. Nacheinander traten der Strafburger
Theologe Liebermann, die Titbinger Sebastian von Drey,
Mohler, von Kuhn, der Miinehener Heinrich Klee, die
Freiburger Staudenmaier und Hirscher, der Miinsteraner
Bertage auf. Mogen auch einige von ihnen nicht in
allem das Richtige getroffen haben, daBl sie einmal
wieder die alte uibernaturlich gerichtete Theologie aus
verstaubten Kammern hervorholten und der Welt vor
Augen ruckten, bleibt ihr unsterbliches Verdienst.

Als ihre Vollender und als ganz besondere Vor-
kampfer fur das spezifisch Ubernatiirliche aus jener
Zeit aber miissen wir nennen Jos. Kleutgen S. J., die
Eichstatter Konstantin von Schizler, Morgott und nicht
an letzter Stelle den Kolner Dogmatiker Scheeben. Diese
waren es, die das Ubernatiirliche in seiner ganzen Rein-
heit und Tiefe wieder darstellten, auf seine Bedeutung
hinwiesen und ihm wieder weithin Aufmerksamkeit ver-
schafften.

Mit dieser Zeit brach eine Morgenrote an. Nicht nur
in den Lehrbiichern nahm das Ubernatiirliche wieder
seinen Vorrang ein. Auch in der Praxis wurde es wieder
eifrig gepflegt. Aber wieder wurde das aufgehende Licht
gehemmt. Noch lebten ja an den Hochschulen der alte
Rationalismus, Humanismus und Naturalismus weiter.
Thnen gesellte sich der Materialismus zu, der ja von den
Siebzigerjahren an bis zur Jahrhundertwende das Feld
behauptete, und der Empirismus, der nur als mwahr
gelten lieB, was erfahren, durch Zahlung, Messung, Ex-
periment festgestellt werden konnte. Von der protestan-
tischen Theologie her kamen dazu die zersetzende Bibel-



\ : L
Cohausz, Das Tiefste des :Christentums. 453

kritik, das dogmenlose Christentum, die pantheistische
Deutung Christi. Die vergleichende Religionsgeschichte
begann die Kirche als eine Religion unter vielen anderen
»gleichberechtigten” aufzuweisen, ihre. Liturgie, = Opfer
und Sakramente mit heidnischen = Mysterien, Magie,
Tabu auf gleiche Stufe zu stellen. Ethik und Pidagogik
. lehnten bewulit Erbsiinde und Gnade ab und eine ginz-
liche Diesseitskultur machte sich breit. .

Diese ganze Atmosphire, von den Hochschulen sich
anf die Mittelschulen und die Massen niedersenkend,
blieb nicht ohne Einfluf auf katholische Kreise. Zu
vielen, Gebildeten sowohl wie weiten Volksschichten,
wenn sie auch noch zur Kirche halten, ist iibernatiir-
liches Denken doch arg fremd geworden. Man beachte
nur ihre Stellung zur péapstlichen  und bischoflichen
Autoritat, zur Inspiration und Heiligen Schrift, zu den
Gnadenmitteln und Wundern, zu Aszese, Klosterleben
und mystischen Erscheinungen, zu Christi Bergpredigt
mit ihren Lehren tiber Armut, Selbstverleugnung, Wert
der Leiden und dem ewigen Leben!

Sind daran die Laien allein schuld? Oder liegt es
vielleicht nicht auch daran, daf in der Lehrverkiindi-
gung ebenfalls das Ubernatiirliche zu sehr zuriicktrat? Es
konnte sein. In der oben gezeichneten Umwelt wurde
auch der kiinftige Priester als Gymnasiast erzogen und
so zog auch er die kithle rationalistische Luft ein. Mochte
dann auch im theologischen Studium das Ubernatiirliche
betont werden, tiefe Wurzel schlug es oft nicht und das
Herz erwarmte es wenig. Vielleicht auch war der ganze
Studienbetrieb zu einseitig auf Abwehr feindlicher Zeit-
stromungen oder auf rein intellektuelles Begreifen ein-
gestellt, In der Seelsorge dann sah man sich wieder in
eine dem Ubernatirlichen stark abgewandte, von zahl-
losen Zweifeln und Zeitkrankheiten angefressene, dabei
stets nach Neuem ‘begierige Umgebung versetzt, Da hiel3
es sich mit modernen Fragen und Angriffen auseinander-
setzen, organisieren, Predigten und Reden ,zeitgeméfi"
gestalten, d. h: moderne ,,,Themata® bringen.- So blieb
man: denn vielleicht viel zu viel auf dem Umkreis deér



454 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

Religion, den Vorfragen des Glaubens haften, morali-
sierte auch wohl, das Tiefste des Christentums aber, das
Ubernatiirliche berithrte man weniger. Bisweilen fehlte
es auch wohl an Mut, da die heutige Welt doch kein
Verstindnis und keine rechte Empfanglichkeit dafir
habe, ihm eher mit Mifitrauen begegne. Und war das
nicht der Fall, sprach man auch vom Ubernatiirlichen,
eins ist gewiB: den Mittelpunkt der Lehre, wie in
fritheren Zeiten, bildet es nicht und die hohe Freude
iitber seinen Besitz, den wir in der Urkirche bewunder-
ten, suchen wir bei sehr vielen heute vergebens.
Da ist eine Umstellung notwendig! Manche Zeit-
erscheinungen scheinen ihr entgegenzukommen. So -in
- katholischen Kreisen das neu erwachte Interesse fiir die
Mystik, die Liturgie mit dem opus operatum, die Kirche
in der Form des corpus mysticum. Aber auch in der
weiteren Welt wurde man des Materialismus, des eitlen
Vertrauens auf die Empirie, des einseitigen Intellektua-
lismus miide, zeigt man wieder Vorliebe fiir das Ge-
heimnisvolle, Ubersinnliche! Selbst die Denkschrift des
preuflischen Ministeriums fiir Wissenschaft, Kunst und
Volksbildung, herausgegeben von Hans Richert, stellt
ein ,,neues Personlichkeitsideal® auf, ,,das alle Anlagen
im Menschen, auch seinen Koérper, den Willen, das Ge-
fithl, das Irrationale im Leben zu einer Harmonie der
Gesamtpersonlichkeit ausgestalten will® (S. 25). Mag
man unter dem Irrationalen auch nicht das Ubernatiir-
liche in unserem Sinne verstehen, die Stelle beweist
doch, 'daB man itber den alten Rationalismus Hinaus-
gehendes ahnt und sucht.'Auch in der Philosophie kann
man eine Umschwenkung bemerken. Bezeichnend diirfte
hier das’ Gestindnis eines jungen katholischen Philo-
sophen sein, ihm sei eines Tages plotzlich die Erleuch-
tung gekommen, daf} er bisher mit allem Philosophieren
nur Stiickwerk geliefert habe. Er habe sich nur im Kreis
‘der naturgegebenen Welt bewegt, Philosophie bedeute
aber Erkenntnis der ganzen Wirklichkeit in den letzten
Zusammenhéngen; zur ganzen Wirklichkeit gehore aber
doch auch, und zwar in erster Linie, die Ubernatur.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 455

Sie bedeute die wirklichste der Wirklichkeiten. So
misse die Philosophie sie unbedingt in ihren Bezirk
hineinziechen. Ein von seinem Standpunkt aus nur zu
wahres Wort. Wird, wie in dem katholisch-theologischen
Studium, die Philosophie durch die Theologie gekrént,
so diirfen Philosophie und Theologie anfangs wohl ge-
trennt dargeboten werden, da die Theologie spiter weiter-
fuhrt, was die Philosophie angebahnt hat; stellt sich
jemand aber nur auf Philosophie ein, so wird er das
Ganze der Wirklichkeit nicht erfassen, zieht er nicht
auch das Ubernatiirliche in seinen Bereich. So kénnen
auch katholische Lehrbiicher der reinen Philosophie fiir
den, der sie einseitig studiert, eine Gefahr bieten, die
namlich, daB er glaubt, mit jhnen sei ihm alles geboten,
wogegen sie doch nur die vom rein natiirlichen Stand-
punkt aus erkennbare Wirklichkeit bieten wollen.
Jede philosophische Erkenntnislehre muBf durch die
Glaubenslehre, alle Vernunft durch die Offenbarung,
jede Moralphilosophie durch die Moraltheologie, jede
natiirliche Padagogik durch die Gnadenlehre erganzt
werden.

IL

Was hat nun zu geschehen, um dem erwihnten
Mangel abzuhelfen?

1. In erster Linie wire wohl allgemein, viel mehr
darzulegen, daf} es eine iibernatiirliche Lebensordnung
gibt und wir alle darin leben, daB eine reine Natur-
ordnung gar nicht existiert. Hingewiesen werden miifite
auch mehr darauf, daB diese iibernatiirliche Ordnung
wirklich eine iibernatiirliche, eine iiber alle Natur hin-
ausgehende ist. Betrachteten doch nicht nur Manichier,
Pelagianer, Luther, Protestanten, sondern auch Jan-
senisten, Hermes, Giinther die Gnadenordnung ganz oder
doch teilweise als etwas zur natiirlichen Verfassung des
Menschen Gehérendes oder ihm doch von Natur aus als
natiirliche Erganzung Geschuldetes. Diese auch heute
noch viel vertretene Ansicht sieht im ganzen Christen-
tum, also in der Ubernatur, um ein Wort Scheebens zu



456 Cohausz,” Das Tiefste des Christentums.

gebrauchen, ,,nur eine Anstalt zur Erziehung und nach-
helfenden Unterstiitzung des natiirlichen Menschen mit
obligater Nachlassung der Stinden‘.®) Oder wie v. Schéz-
ler betreffs Kuhns sagt: ,Nach Kuhn ist die gesamte
natiirliche Ordnung auf keinen hoheren Zweck als auf
die Begrindung der Obmacht des Geistes uber das
Fleisch gerichtet.”?) Hier wéare also der Unterschied
zwischen Natur und Ubernatur scharf herauszukehren.
Dann aber auch zu beschreiben, wie es sich bei Natur
und Ubernatur nicht etwa nur um Einzeldinge, sondern
um zwei ganze einheitlich aufgebaute Lebensordnungen
handelt. Manche beginnen ihren Unterricht mit der Not-
wendigkeit der aktuellen Beistandsgnade, erliutern diese
in ' langen Ausfithrungen, reden auch noch von der
heiligmachenden Gnade, aber meist nur kurz und das
mehr als von einer zum Heil notwendigen Eigenschaft
der Seele, als dem erforderlichen hochzeitlichen Gewand;
der wunderbare Gesamtbau des iibernatiirlichen Seins
und Lebens ersteht in ihren Erlauterungen nicht oder
viel zu wenig. Das aber miifite geschehen. Dann erst
wiirde das rechte Verstandnis und die hohe Freude iiber
das grofie Gnadengeschenk geweckt.

Um beides zu erreichen, bediirfte es da einer genauen
Begriffserklirung von Natur und Ubernatur. Was wird
hier unter Natur verstanden? Nicht das Land im Gegen-
satz zur Stadt (In die Natur hinausgehen); nicht das von
selbst Gegebene und Gewachsene im Gegensatz zu dem
vom menschlichen Geist Bearbeitete (Natur oder. Kunst,
natiirlich oder gekiinstelt, Natur oder Kultur, Natur-
volker, Kulturvolker), auch nicht, wie sie bisweilen ver-
standen wird, die Zeugungskraft. Natur besagt hier die ur-
spriingliche Wesensart aller Dinge, als Grund ihrer be-
sonderen Tatigkeitsweise gedacht. Am nachsten kommen
wir wohl dem Begriff in Ausdriicken wie Naturanlage,
natiirliche Entfaltung; die Natur des Feuers ist brennen,
die des Wassers néssen: Wir wollen damit die es vor
allem anderen unterscheidende Wesensart eines Dinges

% Dogm. II, n. 651 f.
© ¥) Neue Untersuchung, S. 344.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 457

bezeichnen, aber nicht die in sich ruhende Seinswesen-
heit, sondern soweit sie zu einer bestimmten Art der Be-
tatigung befédhigt ist und dréngt.

Dabei bleibt zu beachten, dafi diese Wesenseigenart
nur dann und nur so weit Natur heifit, als sie urspriing-
lich mit dem ersten Dasein, der Erfschaffung von Gott
~von. Haus aus” gegeben, nicht durch einen spateren
Eingriff Gottes erganzt ist.

Zur Natur eines Dinges gehort aber nlcht nur sein
ursprimgliches Sein, sondern auch eine ihm entspre-
chende Betitigung und Daseinsweise und endlich eine
dem Sein entsprechende Zielsetzung und Vollendung.
Am besten machen wir uns das vielleicht an einer Eiche
klar, die ja im Naturzustand geblieben ist. Zu ihr ge-
hort von Haus aus nicht nur eine bestimmte Wesens-
zusammensetzung und Handlungsfahigkeit wie die Eichel
sie in sich birgt, sondern auch der entsprechende
Aufbau, die entsprechenden biologischen Betétigungen
und schlieflich als Abschluf die Baumkrone. Die
ganze Art und der ganze Entwicklungsprozei ma-
chen die Gesamtnatur der Eiche aus. Zur Natur
eines Dinges zahlt, um in der Schulsprache zu reden,
also, was ithm constitutive, consecutive und exigitive zu-
eignet, zu seinem ersten Wesenshestand gehort, daraus
von selbst fliefit und zu seiner rechtmiBigen Entwicklung
und Vollendung notwendig ist. ;

Wenden wir das auf den Menschen an. Von Natur
aus besitzt er die substantielle Zusammensetzung aus
Leib und Seele. Daraus erfolgt von selbst die Fahigkeit,
sich kérperlich-sinnlich-geistig zu betatigen, ein mensch-
liches Dasein zu fithren, sich zu entwickeln, dazu gehort
aber auch letztlich ein entsprechendes letztes Ziel, in
dem er seine Ruhe und letzte Abrundung findet. In der
natiirlichen Ordnung wiirde der Mensch sich einmal als .
Eigenpersonlichkeit korperlich und geistig entfalten,
dann eine Familie und ein Staatsleben aufbauen, Acker-
bau, Gewerbe treiben, Wissenschaft und Kultur pflegen;
er wiirde auch Gott als Herrn und Schépfer erkennens
anerkennen, Religion pflegen, und nach diesem I.eben



458 _ Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

Gott als sein letztes Ziel irgendwie besitzen, in ihm die
Vollendung und Krone seines ganzen Daseins finden und
auch ein gewisses Anrecht auf alle dazu notwendige
Hilfe von seiten Gottes haben. Alle Entwicklung und Be-
tatigung wiirde aber wie bei der Eiche in dem Kreis blei-
ben, der durch die mit der Erschaffung als solcher ge-
gebenen Anlage festgelegt wire.

Und wie bei der Menschheit wire es auch bei den
Engeln und den anderen Kreaturen. Alle wirden sich
zu einem groflen, in natiirlichen Grenzen bleibenden Kos-
mos zusammenschlieBen. Es gibe also eine einheitliche
Naturordnung, zusammengefaBt aus Mineralwelt, Pflan-
zenwelt, Tierwelt, Menschen und Engelwelt, mit dem
einen Gott als Schépfer, Erhalter, Herr und letztes Ziel
an der Spitze.

Nun wissen wir aber aus der Offenbarung, dafi Men-
schen sowohl wie Engel in eine hohere Ordnung erhoben
wurden, und ihretwegen auch die iibrige Welt in ge-
wissem Sinne daran teil hat.*) Diese Ordnung ist eine
itbernatiirliche. Das besagt also eine Ordnung, die weder
als Wesensbestandteil, noch als Folgerung, noch als not-
wendige Erginzung zu der ersten, der natiirlichen ge-
hért, die also nach jeder Richtung hin, nach Sein, Kénnen
und Entfaltung die natiirliche Ordnung iiberragt, von ihr
auch bei der héchsten Entwicklung nie erreicht werden,
auch nie, selbst nachdem sie geschaffen wurde, von Gott
_jemals beansprucht werden kann, die also von Gott aus
reiner Huld gegeben wird, darum auch Gnadengeschenk
heifit. Diese neue Ordnung léscht aber die andere nicht
aus, beschneidet sie nicht, sondern nimmt sie in ihrem
ganzen Bestande heriiber, erhéht, vervollkommnet sie
nur. Gratia supponit naturam. Diese iibernatiirliche
Ordnung war nun, wie wir wissen, gleich von Anfang
an mit der Menschheit verbunden, ging aber durch
Adams Schuld verloren und wurde durch Christus wie-
der hergestellt.

1) Rém 8, 19 ff.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 459

111

Dafl diese Ordnung besteht, dafl sie im eigentlichen
Sinne uber alle Natur erhoben, daB} sie die jetzt einzig
geltende ist, das wire also wohl zunachst wieder mehr
einzuscharfen. - Dann aber wire diese iibernatiirliche
Ordnung eingehend zu erklaren. Wie oben bemerkt,
enthilt sie zwei Bestandteile: ein neues Verhdlinis Gottes
ziu uns, ein besonderes Huldverhiltnis, dann aber auch
eine neue Eigenart, ein neues Sein. Diese beiden Ele-
mente werden von manchen nicht scharf genug ausein-
andergehalten, oder nicht nach ihrem beiderseitigen
vollen Wert beachtet. So kommt es denn, dall sie das
neue Sein nicht genug beriicksichtigen oder das sich dar-
auf erhebende neue Verhéiltnis nicht tief genug wiir-
digen.

Das neue Sein iibersehen viele Protestanten und ra-
tionalistisch oder mehr ethisch eingestellte Theologen.
Ihnen besteht die Gnade nur in einem neuen Verhaltnis
Gottes zu uns und unsererseits zu Gott. Aus dem Herrn
machte sich Gott zum Vater, aus dem Glaubiger und
Richter zum Erbarmer. Uns, die wir Knechte und Sin-
der waren, nahm er als Kinder an und als solche sollen
wir jetzt mit ihm glaubig, vertrauend und liebend ver-
kehren. Alles das aber, ohne dafB gleichzeitig eine innere
Umbildung unseres Seins stattfindet. Man verlegt das
Ubernatiirliche also einzig in einen neuen Wechselver-
kehr, eine neue Art von Gedanken- und Gesinnungsaus-
tausch, in Betiatigungen. Ahnlich gab es auch katholische
Theologen, die zwar eine innere Erhohung annahmen,
sie aber'auf die Erhohung der Akte oder Fahigkeiten be-
schrankten. 4

Nun bewirkt die Ubernatiirlichkeit gewil ein ganz
neues Verhiltnis zu Gott, sie verleiht auch hohere Fa-
higkeiten, aber damit hat man nur einen Teil gesehen
und das Wesentlichste iibersehen. Die Ubernatur be-
steht in einer ganz neuen Seinserh6hung und Lebens-
ordnung. Und das analog der Naturordnung. Auch diese
gibt ein Gottverhaltnis, aber auch ein dem Geschopf
innewohnendes Sein und eine sich darauf aufbauende



460 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

Tatigkeit und Bestimmung. Wir unterschieden darin
Wesensbestandteile (das Konstitutive), daraus folgende
Eigentiimlichkeiten (das Konsekutive, Fihigkeiten, eine
bestimmte Handlungsweise) und (das Exigitive) die ent-
sprechende Zielsetzung und Beihilfe Gottes. Gleicher-
weise gibt die ibernatiirliche Ordnung zunichst ein
neues Sein als Grundlage alles anderen, dann neue Fi-
higkeiten und schliefillich ein neues Ziel und eine dem-
entsprechende neue Beihilfe Gottes.

Alles ist am neuen Lebensziel zu messen. Finis est
primum in intentione. Und das Ziel ist nicht mehr wie
in der natirlichen Ordnung irgend welcher ewiger Besitz
Gottes, sondern der aus der Anschauung Gottes erfol-
gende. Wir sollen Gott nicht nur nach unserer natur-
gemafien Menschenart erkennen, besitzen und lieben,
sondern so wie er sich erkennt und liebt, also nach Got-
tesart, oder besser gesagt: in Gott hochst ahnlichster Art.
Das aber wird nur durch hohere Verdhnlichung mit Gott
und durch Verleihung naturiitherlegener gottahnlicher
Krafte moglich. So gibt Gott, der das hohere Ziel will,
uns auch die entsprechende ganze Ausstattung zur Er-
l‘eichung dieses Zieles. Mit anderen Worten: Gott schenkt
uns ein ganz neues, weit iiber alle Naturanlage hinaus-
gehendes Leben!

Dieses besteht aber nicht etwa nur in neuen Lebens-
akten, sondern zunéchst in einem neuen bleibenden Le-
bensgrund, einem Lebensgrund, der die ganze Person-
lichkeit des Menschen innerlich erfafit, umwandelt, ihr
ein erhéhtes Sein gibt. Die Ubernatur geht hier parallel
der Natur. Das natiirliche Leben des Menschen betatigt
sich in Akten, diese aber setzen Fihigkeiten und An-
lagen voraus, Fahigkeiten und Anlagen aber fuBlen auf
einem dauernden Lebensgrund der Seele. Durch diese
aber erhielt der Mensch nicht nur neue Handhungs-
moglichkeiten, sondern auch sein spezifisches Sein. ,,Da
bildete Gott den Menschen aus Lehm der Erde und
hauchte in sein Angesicht den Odem des Lebens, und der
Mensch ward ein lebendes Wesen.“**) Und das wird
Ty Mos 27



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 461

noch ndher bezeichnet: als ,,Gottes Bild und Gleichnis®.?)
In éhnlicher Weise erhalten wir auch in der Ubernatur
zuerst einen neuen Lebensgrund, aus dem alle Lebens-
betatigungen quellen; einen Lebensgrund, der uns zu
einem ganz neuen Sein erhebt und uns in eine neue, hohere
Ordnung versetzt. Darum nennt ja auch der Heiland die
Begnadigung eine ,,Wiedergeburt*#*) und beteuern die
Apostel vom Gerechtfertigten, daB er ,aus Gott gebo-
ren” eine ,neue Schopfung geworden ist“.1t) Alle Ge-
bart aber geht nicht auf Schenkung nur einiger Fihig-
keiten, sondern auf Hervorbringung eines ganzen neuen
Wesens. In erster Linie bringt die Ubernatur also eine
Seinserhéhung hervor. Die wird bewirkt durch die uns
eingesenkte ,heiligmachende Gnade®. Bewirkt von ihr
nicht als einer causa efficiens, sondern als einer causa
formalis, die schon allein durch ihr Dasein es gibt, wie
ja auch die weifle Farbe, sobald sie aufgetragen wird,
allein dadurch schon die Wand weil macht,®) die also
nicht nach ihrem Eintritt das hohere Sein erst noch
durch Tatigkeit erarbeiten miifite.

Was ist nun die heiligmachende Gnade? Zunichst
ist sie keine neue Substanz, die selbstindig fir sich be-
steht und den Menschen substantiell iandert, so daB er
nicht mehr Mensch, sondern ein ganz anderes Wesen
wére. Der naturgegebene Mensch ist ja eine vollendete,
abgerundeté Substanz und die Natur soll von der Uber-
natur nicht von Grund aus geandert, sondern nur aufge-
bessert und erhoht werden. Was wir mit heiligmachen-
der Gnade bezeichnen ist also nur ein Accidens, ein zur
vollen Natur des Menschen Hinzukommendes, sich ihr
als Trager Anlehnendes, sich ihr und ihren Lebens-
duberungen Anschmiegendes. ,,Accidentis esse est inesse.
Non dicitur ens, quasi ipsum esse habeat, sed quia eo
aliquid est. Unde et magis dicitur entis quam ens.“°)
Aber es ist ein wirkliches Accidens, das in der Seele

e Mosit 26,

i 5 1; 142 Ko b, 17
8 St. ‘Th. Sth. I/II, qu. 110, Art. 2, ‘ad 1.
200 St PRI Qa0 ATt 20 ad. 3



462 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

wohnt, sie beeinflufit, nicht nur in ihrer Tétigkeit, son-
dern ‘auch in ihrer ganzen Art, also nicht etwas rein
auflerlich Bleibendes.

Es ist etwas der Seele wirklich Eingesenktes, ihr
Anhafiendes. Nicht nur, wie manche Protestanten wol-
len, eine reine neue Beziehung zu Gott, oder eine rein
aullerliche Nachlassung der Siinden und rein duflerliche
Versetzung in Gottes Huld. ,,Per hoc quod dicitur ho-
mo gratiam Dei habere significatur quiddam super-
naturale in homine a Deo proveniens.“”) Und dieses
Eingesenkte beschrankt sich nicht auf eine fliichtige Ein-
kehr, es nimmt dauernden Aufenthalt in der Seele. Es
bedeutet eine neue dauernde Grundlage, eine neue dau-
ernde Disposition, Seinsanlage. Sie ist kurz gesagt ein
habitus entitativus oder eine dispositio permanens.

Weiter: dieser habitus, diese neue Grundlage gehort
zu.den formgebenden, charakterbestimmenden, das So-
sein dndernden, eine neue Eigenart schaffenden, sie ist
eine der Seele etwas Neu-Eigenes anschaflende Grund-
lage, also eine Eigenschaft der Seele, eine neue Beschaf-
fenheit. :

Als solche wird sie im Unterricht ja auch mit Vor-
liebe dargestellt. Dann auch noch mit den Ausdriicken.
wie ,,Glanz"“, ,,Uberkleidung”, ,.hochzeitlichem Gewand"
bezeichnet. Gewil3 recht, aber zu leicht entsteht dabei die
Vorstellung, dafl sie etwas Totes, Unlebendiges sei, eben
wie ein Gewand oder eine Vergoldung. In Wirklichkeit
besteht sie ‘aber in etwas Beweglichem, einem vitalem
Accidens, in etwas Lebendigem. Nicht in Lebensakten,
wohl aber in einem Lebensgrund, einem neuen Lebent
prinzip, einer gewissen Lebenswurzel, die aber nicht als
Substanz fiir sich besteht, sondern sich der Seele an-
schmiegt, ihr anhaftet und ihr natiirliches Leben zu iitber-
natiirlichem Sein und mittelbar auch zu uibernatiirlichen
Lebensbetatigungen erhoht. Der Vergleich mit dem Ge-
wand wire also wohl durch den anderen oft benutzten
eines Edelreises zu erginzen. Zu beachten aber bleibt,
daB das Edelreis doch wieder als fir sich Bestehendes

17) St. Th. Sth. I/TI, qu. 110, Art. 1.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 463

von aufien hinzugetragen, dieser neue Lebensgrund aber
in der Seele von Gott hervorgebracht wird. Darum*heift
er auch gratia creata im Gegensatz zu der gratia incre-
ata, dem als Gabe verliehenen Heiligen Geist. Doch wird
er nicht selbstindig fiir sich aus nichts geschaffen. ,,Gra-
tia dicitur creari ex eo quod homines secundum ipsam
creantur, id est in novo esse constituuntur ex nihilo, id
est non ex meritis."1?) :

Wenn Christus und die Apostel von der Ubernatur
reden, bezeichnen sie diese unaufhorlich als Leben. Ein
Fingerzeig, daf} auch wir sie als solche und darum die
heiligmachende Gnade nicht als eine rein sachliche, tote
Eigenschaft darzustellen haben. Wie weise es aber ist,
dafi Gott im Ubernatiirlichen erst diesen Lebensgrund
legt, fithrt der heilige Thomas wieder gut aus. Gott be-
wegt alle Dinge zu ihren Aufgaben und Zwecken, aber
nicht so, dafl er sie nur zu Akten bewegt, sondern schon
in der natirlichen Ordnung legte er Fahigkeiten und
Krafte und weiter noch Grundlagen als principia actuum in
den Menschen hinein, ,,ut secundum seipsas inclinentur
ad hujus modi motus. Multo igitur magis* fahrt er fort,
»illis, quos movet ad consequendum bonum super-
naturale aeternum, infundit aliquas formas seu quali-
tates supernaturales, secundum quas suaviter et prompte
ab ipso moventur ad bonum aeternum consequendum;
et sic donum gratiae qualitas quaedam est.”*?)

Die Grundlage, das erste Prinzip von allem blldet
nun das Neue, das wir heiligmachende Gnade nennen.
Zu beachten bleibt immer, dafl es ein habitus entitativus,
kein unmittelbarer operativus ist, da er das ganze Sein
des Menschen erhoht und damit erst die Moglichkeit zu
allen folgenden tibernatiarlichen Lebensbetatigungen gibt.
Definieren kann man die heiligmachende Gnade also
wohl als ein ,,geschalfenes, wirkliches, reales, den Ge-
rechtfertigten gegebenes und in ihnen bleibendes Prinzip
des iibernatiirlichen Seins und Lebens*.*?)

135y Ib.  Art. 2. ad 3.
A Th. art. 2:
*) Vgl. Lange, De gratia, n. 380.



464 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.
IV.

Aber mit all diesen Bestimmungen haben wir das
neue Sein wohl begrifflich von anderen abgegrenzt, aber
wir sind auf sein tieferes Wesen noch nicht vorge-
drungen. Was stellt dieses neue Sein und Leben ‘dar?
Da nun sprechen die kirchlichen Quellen von einem
gottlichen Leben; manche Gottesgelehrte, besonders die
griechischen Viter, sogar von einer Vergottlichung oder
Vergottung, die uns durch die Gnade werde. Auch der
Heiland sagt ja von jenem, der an ihn glaubt, daB er das
ewige Leben habe. Das soll nicht nur besagen ,ewig-
dauerndes Leben®, sondern das Leben, das der Ewige,
Gott selbst lebt. Aus allem geht unzweifelhaft hervor,
daB uns mit der Gnade etwas Gotlartiges gegeben wird.
Und so schreibt der heilige Petrus in der bekannten

klassischen Stelle, dafi wir durch Christus ,,an der gott-
lichen Natur Anteil erhalten”.>t)

Da tauchen nun zwei Fragen auf: Was ist das in
Gott, an dem wir Anteil erhalten und wie ist diese Anteil-
nahme selbst zu verstehen?

Anteil erhalten wir an der gottlichen Natur. Also
nicht an der gottlichen Wesenheit allgemein, soweit sie
als Tréager ihrer verschiedenen Eigenschaften gedacht
wird, sondern soweit sie als letztes Prinzip géttlicher Be-
ldtigung in Betracht kommt, das besagt ja Natur. Darum
besagt diese Anteilnahme auch noch nicht eine Anteil-
nahme an den Lebensbetitigungen, den Lebensakten
Gottes selbst. Wiederum nicht eine Anteilnahme an
seinem Willen oder Verstand, soweit diese als die ndch-
sten Féhigkeiten seines Handelns von der Natur unter-
schieden werden, sondern an der Natur selbst, der
letzten Grundlage von alledem. Sagen kénnen wir kurz:
Anteilnahme an der gottlichen Natur besagt: Anteil-
nahme an dem letzten Urgrund der ihm als Gott beson-
ders zukommenden und ihn von allen anderen unter-
scheidenden Betatigungen.

Worin nun besteht die Anteilnahme?

) 9. Petr 1, 4.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 465H

Ist sie als rein moralische, nur in unsern Bestre-
bungen, in einem neuen Erkennen und Lieben Gottes
sich abspielende zu betrachten? So dachte es sich Bajus
und denken es noch manche Protestanten und Rationa-
listen. - Doch das ist nach oben angefithrten Ausspriichen
der Offenbarung und Theologen zu wenig. Die Anteil-
nahme ist auch eine sachliche, aller Erkenntnis zuvor-
kommende, in uns wohnende. Wir empfangen in uns
elwas Gottartiges, werden ,,verg6ttlicht™.

Nun konnte man weiter an eine substantielle Anteil-
nahme denken. So daB Gott, wie die Eiche bei der Neu-
bildung einer anderen, einen Teil von sich abgibe und
uns ﬁbertrﬁge, so daff wir mit ihm der gleichen Natur,
also Auch-Gott im eigentlichsten Sinne wiren, wie es
der pantheistische Emanatismus will. Oder auch, indem
wir eingingen in Gott, uns ganz in ihn verwandelten, wie
der neoplatonische Pantheismus und ein verstiegener
Mystizismus (Meister Iickardt?) es darlegen.

' Beides ist unmoglich. Denn Gott ist unteilbar und
das einzige ens a se; so kann er weder etwas von sich ab-
trennen noch uns, die wir entia ab alio sind, in sich ver-
wandeln.

Darum bleibt nur eines iibrig: ,,Gott macht gott-
formig, indem er die Gemeinschaft mit der gottlichen
Natur durch eine gewisse Ahnlichkeit mitteilt."**) Die
Teilnahme an der gottlichen Natur besteht also darin,
dall durch die heiligmachende Gnade der Seele eine Ahn-
lichkeit mit der gottlichen Natur eingesenkt wird, eine
_Ahnlichkeit, durch die sie befiahigt wird, 4hnlich wie Gott
zu handeln. Im natiirlichen Zustand konnte sie sich nur
nach Menschenart betitigen, jetzt vermag sie es in Gott
verwandter Art. Sprechen die alteren Kirchenschrift-
steller von der deiformitas, so verstehen auch sie dar-
unter nur diese Verdhnlichung. So sagt der Pseudo-Dio-
nysius Areopagita: ,,Die Vergottlichung ist die groftmog-
lichste Verdhnlichung und Vereinigung mit Gott.”#*)

SSEER R ra 10 e T
22 Eecl hierie 1,83

»sTheol.-prakt. Quartalschrift’. IIL 1932. 30



466 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

Diese Verahnlichung mit der gottlichen Natur driickt
nun ein neues Abbild, speziell der heiligsten Dreifaltig-
keit, in uns ein. Denn wir sahen, sie gibt uns die Mog-
lichkeit, nicht nur nach Menschenart, sondern ahnlich
zu denken, zu erkennen, zu lieben, wie es Gott eigen-
timlich ist. Gott betatigt aber das ihm eigentiimliche Er-
kennen, Denken und Lieben besonders im trinitarischen
ProzeB. So werden wir dem verihnlicht. Scheeben, der
hieritber in seinem Werk: Natur und ‘Gnade, herrliche
Gedanken entwickelt, bemerkt: , Das Bild der Trinitit
im kreatiirlichen Geiste wird also darin bestehen miis-
sen, daf} sich eben jener gottliche ProzeRl in dem der Er-
kenntnis und Liebe des kreatiirlichen Geistes abspiegelt
und wiederfindet.**) Er figt hinzu, als Geistwesen sei
die Seele auch schon im natiirlichen Zustand ein ge-
wisses Abbild Gottes oder der Trinitit, aber dieses stelle
doch wieder einen solchen Gegensatz zu ihr dar, wie ein
geschallenes Wesen iiberhaupt zu den unerschaffenen.
Darum strahle ,,der Glanz der Gottheit in der ihr eigen-
tiimlichen Reinheit und Schénheit” nicht in ihr wider.
Das geschehe aber jetzt durch diese Verdhnlichung mit
der gottlichen Natur.?®)

Zusammenfassend koénnen wir sagen: Die Anteil-
nahme an der gottlichen Natur besteht in einem neuen,
der Seele innewohnenden Titigkeits- und Lebensgrund,
der erhaben iiber alles natiirlich-geschépfliche Konnen,
dem gotteigenen auBerst dhnlich und seine Widerspie-
gelung ist und uns so ein ganz neues Erkennen, Streben,
Lieben nach Art des Gottlichen erméglicht.

Diese hohe Verahnlichung mit Gott und diese Be-
lethung mit gottiahnlicher Lebensmoglichkeit zieht mit
der heiligmachenden Gnade von selbist in die Seele ein.
Sie wird nicht von ihr als einer Wirkursache erst er-
zeugt, sie ist mit ihr als Formalursache unzertrennlich
verbunden und gegeben. So gewinnt der bis dahin noch
ctwas leere Begriff einen duflerst anschaulichen Inhalt:
die heiligmachende Gnade ist eine neue Form der Seele,

2) g 185,
%) S, 183 f.



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 467

die uns nicht nur irgendwie tiber die Naturkrafte er- -
hebt, sondern uns ein gottartiges Sein und Wirken gibt,
uns also dem Allerhochsten angleicht.

“Wie mufl sie da in aller Augen an Wertschiatzung
gewinnen! Darum wird sie auch heiligmachende Gnade
genannt. Gewill auch weil sie die Grundlage aller mora-
lischen Vollkommenheit bildet, besonders aber, weil mit
ihr eine die Heiligkeit Gottes abbildlich partizipierende
Beschaffenheit von der Seele Besitz nimmt.

V.

Mit der Verleihung dieser neuen gottartigen Natur
hingt unmittelbar ein Zweites zusammen: Die Annahme
zur Gotteskindschaft. Auch sie wird nicht selten ein-
seitig, einzig als ein neues auBleres Verhiltnis aufgefalit,
aber sie greift weit tiefer.

Im natiirlich-menschlichen Leben unterscheiden wir
zwei Arten von Kindschaft und Vaterschaft: Die natur-
hafte und die Adoptiv-Kind- und Vaterschajft. Die natur-
hafte entsteht durch die Zeugung, die zweite durch An-
nahme. Die erste ist eine zwangslaufige, die zweite eine
freiwillige, freigebiger Huld entsprungene. Die erste be-
zieht sich auf eine aus dem Vater hervorgegangene, mit
ihm durch die Bande des Blutes verbundene, ,.seine
Eigentiimlichkeit“ wiedergebende, die zweite auf eine
leiblich unverbundene, ferne, fremde Person.

Nun leuchtet ein, daf unsere Gotteskindschaft nicht
die naturgegebene sein kann. Denn in der erhilt das
Kind das Wesen des Vaters, wird mit ihm identisch.
Diese Kindschaft besitzt nur der eingeborene Sohn, das
Wort Gottes.

Unsere Gotteskindschaft pewegt sich also auf der
Linie der Adoptionskindschaft. In der Tat werden wir,
die wir von Haus aus nur Werke Gottes und vollig
Wesensfremde, als reine Erzeugnisse seiner Macht durch
eine unendliche Kluft von ihm getrennt waren, von ihm
durch eine Tat reinster Huld in das Kindesverhaltnis
aufgenommen.

30*



468 Cohausz, Das Tiefste des Christentums.

Und doch wieder geht unsere Gotteskindschaft tiber
die menschliche Adoptivkindschaft hinaus. In dieser
wird ja ein fremdes, ihm urspriinglich unverbundenes,
ein ihm undhnliches Wesen mit dem Vater verbunden,
und zwar ohne innere Umwandlung. Nun sahen wir
aber, dall Gott uns gewissermalfen neu erzeugt (,,aus
Gott geboren®), nicht zwar durch eigentliche Zeugung,
wie bei seinem eingebornen Sohn, wohl aber durch eine
neue Umbildung unserer Seele, und daf er durch diese
Umbildung uns eine neue, ihm ahnliche Natur, eine An-
teilnahme an seiner Natur verleiht. Somit stellt unsere
Gotteskindschaft weder die vollkommene naturhafte,
noch die unter Menschen gebriuchliche Adoptivkind-
schaft, sondern eine ganz eigenartige dritte dar, die aus
Bestandteilen beider zusammengesetzt ist. Grundlage
derselben bleibt die neue Umgestaltung der Seele, die
neue reale Gottverdhnlichung; darauf baut sich dann
das neue Verhiltnis auf. Sie ist wesentlich, denn mit
ganz Unahnlichen konnte Gott doch keinen vertraulen
Verkehr pflegen, dhnlich wie wir es mit Taubchen nicht
konnen. Wir sprechen und spielen mit ihnen; sie sehen,
empfinden unsere Aufmerksambkeit, zeigen sich erkennt-
lich, aber nur in ihrer Art; so bleibt der Austausch ein
hochst unvollkommener. Gewil trifft der Vergleich
nicht insofern zu, als wir doch auch im Naturzustand
schon intelligente Wesen sind, aber all unser Denken
und Wollen wiirde sich doch in dem uns Menschen eig-
nenden Rahmen halten, also vom Gottlichen abgrund-
_tief verschieden bleiben. Nun erhob Gott uns zu einem
ihm dhnlichen Sein, gab uns eine Lebens-, Denk- und
Empfindungsart, die der seinen sehr #hnelt, dali wir
nach gottlicher Art erkennen und lieben kénnen, in-
folgedessen erreichen auch die Wechselbeziehungen eine
weit grofiere Gleichartigkeit und Innigkeit.

In der Annahme an Kindesstatt erhalten wir also
nicht nur den 4dufleren Namen Kind; Gott zeugt uns in
oben erklirtem Sinne als sein Kind und verleiht uns da-

zu, wie es bei jeder Adoption geschieht, die Befugnis,
seinen Namen zu tragen, uns als seine Kinder auszu-



Cohausz, Das Tiefste des Christentums. 469

geben und zu fithlen, ihm als Kinder zu nahen; er schenkt
uns dazu Anteil an seiner Wiirde und alle Kindesrechte,
besonders das der Erbschaft. Erbschaft besagt hier na-
tiirlich nicht wie in der menschlichen Kindschaft An-
tritt der vom Vater im Tode verlassenen Giiter, sondern
Eintritt in den Mitbesitz seiner Giiter und Herrlichkeit.
Und die bestehen vor allem darin, daB wir ihn in der
Weise erkennen, wie er sich erkennt, ihn lieben und be-
sitzen, in der Weise wie er sich liebt und besitzt, und so
Mitbesitzer und- Mitgeniefler seiner ganzen Weisheit,
Schonheit, Giite, Heiligkeit, seiner Freude und seines
ewigen Glickes werden.

Auch von Natur aus sind wir und alle Geschopfe in
gewissem Sinne Kinder Gottes, insofern Gott uns viter-
lich schuf, erhalt, fiir uns sorgt, aber es fehlt doch die
neue Zeugung, Ahnlichkeit, und so geht das Verhiltnis
nicht ither das des Leibeigenen zu seinem Herrn, wenn
auch einem milden giitigen. Herrn, hinaus. Als reines
Geschopf bliebe die Seele Gott unendlich unihnlich,
durch eine unendliche Kluft getrennt, nur Dienerin im
Haus. Sie besifle kein Recht, wie die Tochter den Herrn
von Angesicht zu sehen, an seiner Tafel zu speisen, sich
seines vertraulichen Umganges zu erfreuen. Sie miilite
in demiitiger Entfernung stehen bleiben und noch weni-
ger durfte sie die Erbschaft erwarten. ,Kein Geschopt
also, und zwar eben deshalb, weil es Geschopf ist, kann
ein Kind Gottes in wahrem Sinne des Wortes durch
seine Natur sein, eben weil es nicht aus der Natur Gottes
gezeugt, sondern durch den Willen Gottes aus dem
Nichts hervorgerufen wurde und dadurch eine andere
Natur hat, die unendlich von der gottlichen verschieden
ist.“¢) In der Tat: Gott auf der einen Seite und ein
Nichts auf der anderen, das zeigt die Unmoglichkeit
einer Kindschaft Gottes von Natur aus am besten. Nun
wird das aus dem Nichts Geborne nochmals aus Gott
geboren, So wird die Kindschaft moglich, wird die Seele
aus der Dienerin im Hause zur Tochter des Hauses und

?0) Scheeben, Natur und Gnade, S. 134.



470 Cathrein, Die natiirlichen Rechte der Familie.

dndert sich die ganze Lage. Da hat der heilige Johannes
recht, wenn er freudenbewegt ausruft: ,,Seht, wie grofie
Liebe uns der Vater erwiesen hat: Wir heiflen Kinder
Gottes und wir sind es auch . . . Jetzt sind wir Kinder
Gottes; was wir einst sein werden, ist noch nicht offen-
bar; doch wissen wir: wenn es einmal offenbar wird,
werden wir ithm &hnlich sein. Denn wir werden ihn
sehen, wie er ist.*?7)
(Fortsetzung folgt.)

Die natiirlichen Rechte der Fumilie nuch der Lehre der
Uernunft und der christlichen Offenbuarung.

Von Viklor Cathrein S. J. (1)

(Fortsetzung und Schluf.)

VI.
Familie und Erziehung.

Aus der Ehe entsteht naturgemill die eigentliche Fd—
milie: die Gemeinschaft yon Eltern und Kindern. ,,Wach-
set und mehret euch.” . ,Mit diesen Worten", sagt
Leo XIII.,") ,,war die FFamilie gegriindet. Die Famlhe die
hausliche Gesellschaft ist eine wahre Gesellschaft mit
allen Rechten derselben, so klein immerhin diese Gesell-
schaft sich darstellt. Sie ist alter als jegliches andere Ge-
meinwesen und deshalb besitzt “sie unabhdingig vom
Staat ihre inwohnenden Befugnisse und Pflichten . . .
Es regiert in ihr selbstindige Gewalt, namlich die viter-
- liche, Innerhalb der von ihrem né#ichsten Zweck be-
stimmten Grenzen besitzt demgemall die Familie zum
wenigsten die gleichen Rechte wie der Staat in Wahrung
und Anwendung jener Mittel, die zu ihrer Erhaltung und
ihrer freien Bewegung unerlafilich sind. Wir sagen: zum
wenigsten die gleichen Rechte. Denn da das hausliche
Zusammenleben sowohl dem Begriff als der Wirklichkeit
nach frither ist als die biirgerliche Gemeinschaft, so ha-
ben auch seine Rechte und seine Pflichten den Vortritt,
weil sie der Natur naher stehen. Das Leben in der Staats-
gemeinschaft mufl dem Individuum und der Familie zu
einem wimnschenswerten Gute werden. Wenn nun aber
Individuum und Familie, nachdem sie im Verbande der
staatlichen Gesellschaft sind, seitens der letzteren nur

7 1 Jo 3,1 ff.
1) Rerum novarum



