758 Buchwald, Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse.

Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse.

Yon Prof. Dr Buchwald, Breslau.

Ein wenig beachtetes oder vielfach ganz iibersehenes
unter den Stiicken in der heiligen Messe, welche im re-
formierten Missale von 1920 eine Anderung ihrer Ord-
nung erfahren haben, ist die oratio Fidelium (aus
der ersten Allerseelenmesse), welche an bestimmten Ta-
gen als commemoratio specialis in allen Messen, die nicht
selber Requiem sind, vorgeschrieben ist. Die frithere
Zahl dieser Tage ist seit 1920 bedeutend reduziert wor-
den (im Jahre 1932 z. B. nach dem romischen Kalenda-
rium von 13 auf 5). Der Grund far diese Anordnung liegt
hauptsichlich in der auch sonst in der Reform zu Tage
tretenden Tendenz den Chordienst in den zur téglichen
Konventmesse verpflichteten Dom- und Klosterkirchen
zu vereinfachen, nach dem sich dann die Einlegung der
Oration in allen anderen Messen richtet. Vom liturgie-
geschichtlichen Standpunkt ist freilich diese Einschrin-
kung eigentlich zu bedauern, denn es leben in diesem Ge-
brauche Ubungen fort, die auf fromme Meinungen schon
aus dem christlichen Altertum zurtickgehen. Es verlohnt
sich also wohl die Miihe, dem Ursprunge und der weite-
ren Entwicklung desselben einmal nachzugehen, umm da-
durch Verstindnis und Interesse fiir die Sache zu
wecken.

Die Regel, nach welcher der Kalendermacher die
fragliche Oration ansetzt, wird auf den ersten Blick nicht
klar;-das einemal vergehen Monate, ehe die Oration wie-
~der erscheint, ein andermal ist sie in ganz kurzen Zwi-
schenrfumen, vielleicht sogar an zwei aufeinander fol-
genden Tagen vorgeschrieben. Es sind namlich zwei Zyk-
len, welche fiir sie gelten, ein wochentlicher und ein mo-
natlicher, die ineinandergreifen, und bestimmte Zeiten
des Kirchenjahres schlieflen die Oration ganz aus.

Der Monatszyklus beruht auf der schon von Alkuin
bezeugten Gewohnheit, die zuerst in Kléstern geiibt und
vom Volke gern iitbernommen wurde, alle Monate ein
feierliches Gedéachtnis der Verstorbenen mit Offizium
und heiliger Messe zu begehen, die wochentliche, beson-
ders auch in dogmengeschichtlicher Hinsicht interessante
Feier aber héngt zusammen mit einer bis ans Ende des
vierten Jahrhunderts hinauf zu verfolgenden Meinung
von einer besonderen Erleichterung der Verstorbenen in
ihren Peinen an jedem Sonntag, die dann am Montag ihr



Buchwald, Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse. 759

Ende findet. Dieser Glaube tritt zunéchst hervor in der .
Form, daB man eine solche passive Sonntagsruhe der
Verdammten in der Hélle annahm: vom Samstag abends
bis Montag morgens sollten diese, so glaubte man, Scho-
nung geniefen, ihre Strafen gelindert werden. Die ersten
klassischen Zeugen dieser Tradition sind keine geringe-
ren als Augustinus und der berithmte spanische Dichter
Prudentius. Augustinus spricht von der Sache an zwei
Stellen seiner Schriften. In den der Zeit nach fritheren
Enarrationes in psalmos, 105, 2 steht er der fraglichen
Ansicht stark zweifelnd gegeniiber, wahrend er sie spater
im Enchiridion, cap. 112, welches seinen letzten Lebens-
jahren angehort, fir tolerabel erklart. Horen wir seine
Worte in den wesentlichen Stiicken selber.

Die erste Stelle lautet: (damnatos) quibusdam inter-
vallis habere aliquam pausam, quis audacter dixerit,
quandoquidem unam stillam dives ille non meruit? Seine
Ablehnung begriindet er also, wie man sieht, mit Beru-
fung auf das Gleichnis vom reichen Prasser, dem selbst
der erbetene Tropfen Wasser zur Linderung verweigert
wurde. Viel milder lautet die zweite Stelle: poenas dam-
natorum certis temporum intervallis aliquatenus miti-
gari, existiment quidam, si hoc eis placet. Man geht wohl
nicht irre, wenn er bei den quidam vor allem an den
angesehenen Zeilgenossen Prudentius denkt, dessen Ein-
fluB also Augustinus duldsamer in der Frage gestimmt
hatte. Prudentius duBert sich viel bestimmter und aus-
fithrlicher iiber die Sache. Die fragliche Stelle lesen wir
in einem der alteren Werke des im Jahre 405 gestor-
benen Dichters, den Tagesliedern (Kathemerinon 5). Die-
selbe lautet wortlich:

125. sunt et spiritibus saepe nocentibus (schuldig)
poenarum celebres sub Styge feriae illa nocte, sacer qua
rediit Deus stagnis ad superos ex Acheronticis. . . . . :

134. exsultatque sui carceris otio umbrarum popu-
lus, liber ab ignibus nec fervent solito flumina sulphure.

Der Einfluf der klassischen, augusteischen Poesie auf
die Ausdrucksweise des Dichters ist unverkennbar. Si-
cher ist der Sinn der Stelle der, daBl auch er eine zeit-
weilige Linderung der Hoéllenqualen annimmt, die in der
jahrlichen Wiederkehr der Auferstehungsnacht Jesu, also
am Osterfeste erfolgt.?)

1) Der Ausdruck celebres poenarum feriae, ,regelmiBig wieder-
kehrende Erleichterung®, und das Wort saepe zeigen, dafi Prudentius
nicht von der einmaligen historischen Osternacht spricht, wie
P. Résler in seiner Biographie des Prudentius meint.



760 Buchwald, Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse:

Woher hat nun Prudentius seine Schilderung ge-
nommen? Nach allgemeiner Annahme aus einer zeitge-
nossischen, freilich apokryphen Schrift, der visio Pauli,
deren griechischen Text Tischendorff (Apocalypses apo-
cryphae 1866) publiziert hat, wahrend die ausfuhrlichere
lateinische Redaktion bei James, (Apocrypha anecdota
1893) zu finden ist. Rosler will die Beniitzung einer apo-
kryphen Schrift darum in Abrede stellen, weil Papst In-
nozenz I. 405 die Apokryphen scharf verurteilt hat, doch
waren ja zur Zeit dieser Verurteilung die Tageslieder
schon lange abgefafit, und so gut, wie nach Sezomenos,
Kirchengeschichte 7, 19, palistinensische Ménche die be-
sprochene visio Pauli lesen und beniitzen konnten, so
gut war das Prudentius erlaubt, wie ja die Beniitzung
apokrypher Schriften in der altchristlichen Poesie und
Malerei itherhaupt gang und gibe war.

An der Stelle der visio Pauli, die uns hier inter-
essiert, wird erzahlt, wie der Apostel Paulus, begleitet
vom. Erzengel Gabriel, zuerst den Aufenthaltsort der Se-
ligen besucht und Augen- und Ohrenzeuge ihres Gliickes
ist; dann steigt er in die Hoélle hinab und hért mit Ent-
setzen die Klagen der Verworfenen iiber ihre unaufhér-
lichen Peinen. Voll Mitleid bittet er den Herrn, ihnen
zum Andenken an den Tag seiner Auferstehung einen
Tag der Ruhe zu schenken. Christus willfahrt seiner
Bitte und verheifit den Unglicklichen folgendes:

dwd. tov FaPpiih, TOv dyyehov ThS dicoooVvng Hou Koi ol
TTadhov, dromTov pou, didwur Uuiv vokTay kol Huépav TAS Gyiag
Kuplakig, €v 1) érépdny ék vexpv eig dvamavov (Tischendorft
l. ¢. p. 63). Dall der versprochene Gnadentag als xupwx
dominica bezeichnet wird, laBit die Auffassung als be-
grimdet erscheinen, daf damit jeder Sonntag gemeint ist,
mithin hier von einer wochentlichen Wiederkehr der Er-
leichterung die Rede ist. Dafiir spricht auch der Ideen-
kreis, aus welchem wahrscheinlich die Erzihlung der
visio Pauli entlehnt ist. GroBle Ahnlichkeit mit der Dar-
stellung der visio zeigt eine in jiidischen Kreisen ver-
breitete Tradition, von der uns der babylonische Talmud
Zeugnis gibt. In der Revue des études juives (Bd. 25,
1892, S. 1—13) wird dariiber folgendes berichtet. Im Tal-
mud-Traktat Sanhedrin (= Synedrium, Gerichtshof) ist
ein Gesprich erzahlt zwischen Rabbi Ben Akiba (4 135)
und einem Rémer Turnus Rufus, welch letzterer sich iiber
die auszeichnenden Vorziige des Sabbats belehren laft..
Unter anderem wird da nun als cine Besonderheit des
Sabbats genannt, dafi an ihm eine Totenbeschworung er-



Buchwald, Die oratie: Fidelium in der Ferialmesse. 761

folglos sei. Turnus will das Gehorte erproben und zitiert
an einem Sabbat seines Vaters Geist, der tatsachlich nicht
erscheint; erst am Sonntag folgt er der wiederholten Be-
schworung. Um den Grund seines Ausbleibens am Tage
vorher befragt, gibt er die Antwort: Alle Tage der Woche
werden wir bestraft und gepeinigt, am Sabbat aber wer-
den wir geschont und brauchen also auch das fir die
Geister sehr beschwerliche Hinaufsteigen zur Oberwelt
nicht zu leisten. :

Wer nun die héufige Anlehnung der -christlichen
Apokryphen an jiidische Vorstellungen kennt, wird auch
hier geneigt sein, eine Abhingigkeit der christlichen
Schrift von der jidischen Anschauung anzunehmen. Und
diese Annahme findet im vorliegenden Falle eine beson-
dere Stiitze in der als ziemlich sicher erwiesenen Tat-
sache, dall der Verfasser der visio Pauli selbst ein als
Jude geborener paldstinensischer Ménch ist. Schon der
gelehrie Sulpizianer Le Hir (Etudes bibliques II, 125)
hatte diesen Schlull gezogen aus der wohlwollenden Stel-
lung, welche die Schrift zum Judentum einnimmt, wie
aus der Bekanntschaft mit der talmudischen Literatur der
Zeit, welche ihr Verfasser an den Tag legt.

Wie sodann die aus judischen Kreisen in die christ-
liche Gedankenwelt eingedrungene  Vorstellung hier in
legendenhafter Weise sich fortgebildet hat, daftir sei nur
eine FErzidhlung angefithrt, die uns Petrus Damiani
(T 1072) tberliefert hat. Darnach seien in einem Sumpfe
bei Puteoli regelméfBig von Samstag abends bis Montag
morgens hafliche Vogel zu sehen; am Montag erscheine
ein grofler Rabe, auf dessen Krachzen die Vogel ins
Wasser tauchen, bis sie am Sonnabend wiederkehren.
Der Kirchenlehrer gibt dazu folgende Erklarung: unde
nonnulli perhibent esse hominum animas ultricibus
gehennae suppliciis deputatas. Quae nimirum reliquo
totius hebdomadae tempore cruciantur, dominico autem
die cum adiacentibus noctibus pro Dominicae resurrecti-
onis gloria refrigerio potiuntur. Cui scilicet assertioni
etiam Prudentius, nobilis versificator, in hymnorum suo-
rum opusculis testificatur. : '

Es drangt sich hier die Frage auf: wie hat sich die
theologische Wissenschaft zu dieser Meinung gestellt? Es
sei da nur kurz darauf hingewiesen, dall der Jesuit Pe-
tavius (f 1652) in seiner Schrift De Angelis III, 8, sie
ziemlich milde beurteilt, wenn er schreibt: De hac dam-
natorum respiratione nihil adhuc certi decretum est ab
ecclesia catholica, ut propterea non temere tamquam ab-



762 Buchwald, Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse.

surda sit explodenda sanctissimorum patrum haec opinio.
Thomas von Aquin aber verurteilt sie scharf (Supplem.
quaest. 71, artic. 5): Est praedicta opinio praesumptu-
osa, utpote dictis sanctorum contraria et vana, nulla
auctoritate fulta. Es spricht sich darum auch Pohle in
seiner Dogmatik® 3, 682, wenig giinstig iiber diese Meil-
nung aus.

Die dogmatischen Bedenken nun, welche gegen die-
sen Glauben erhoben wurden, haben es wohl im weite-
ren Verlauf der Dinge veranlafit, daf man denselben in
einem dem allgemeinen Glaubenshewulitsein entspre-
chenden Sinne umbildete, an Stelle der Verdammten die
Seelen des Fegefeuers setzte. Der erste Zeuge dieser mo-
difizierten Ansicht ist wieder Petrus Damiani, der in
seinem opusculum De bono suffragiorum, cap. 3 schreibt:
scias, quod secundum virorum illustrium pias opioniones
atque sententias, quaelibet animae defunctorum in diebus
dominicis requiescunt, secunda vero feria ad ea quibus
assignata sunt ergastula revertuntur. Dafl er mit den
ergastula das purgatorium meint, geht aus dem ganzen
Zusammenhange der genannten Schrift hervor, welche
von der Hilfe handelt, die 'den armen Seelen zuteil wer-
den kann, wie Petrus auch an der Stelle dann von einer
am Montag gelesenen Seelenmesse spricht. Wie sich diese
Ansicht iiberall verbreitete, sehen wir aus dem in 60 Aus-
gaben gedruckten Rationale divinorum officiorum des
1296 als Bischof von Mende in Sitidfrankreich gestorbe-
nen Wilhelm Duranti; hier heifit es lib. 4, cap. 1 n. 29:
in prima feria, ut dicunt quidam, refrigerium habent illi,
qui sunt in purgatorio et statim in secunda feria redeunt
ad poenas et labores.

Dal} dieser Glaube auch bald seine Auswirkung im
Volke durch fromme Ubungen finden wiirde, 148t sich
von vornherein annehmen. Grade wie bei den eifrigen
Juden des 9. bis 11. Jahrhunderts nach den Midraschim
(Kommentaren zu Schrift und Gesetz) die letzten Gebete
~ des Sabbat-Abends moglichst lange hingezogen wurden,

weil ja erst nach Vollendung des Abendgottesdienstes den
Verurteilten die Riickkehr in die Gehenna auferlegt
wurde, hielt man es auch nach deutschem christlichen
Volksglauben fir Siinde, am Montag frith zur Arbeit zu
gehen, weil mit Beginn der Menschenarbeit die Sonntag-
ruhe der Seelen zu Ende sei. Und wenn auch manchmal
von kirchlicher Seite dieser Gebrauch als ein der Kir-
chenlehre zuwiderlaufender Aberglaube erklirt wurde,
fanden anderseits derartige Ubungen die Billigung selbst



Buchwald, Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse'. 763

gelehrter Priester, und schlieBlich hat man sich dazu ver-
standen, dem Volksglauben direkten Einfluff auf die Li-
turgie einzuraumen. Unter den fiir die einzelnen Wochen-
tage bestimmten MeBformularien begegnet uns vom
19, Jahrhundert an regelmafliig die missa de Angelis am
Montag. Die Wahl gerade dieser Messe, die ja noch im
heutigen Missale an der feria secunda steht, wird damit
begriindet, daf} die in den Kerker zuriickkehrenden See-
len des Trostes der heiligen Engel besonders bedurftig
sind. Von ' dieser U/bung ist nur noch ein Schritt dazu,
am Montag eine eigene missa pro defunctis zu halten.
Die Synode von Avignon 1365 ist nach den vorliegenden
Zeugnissen die erste, welche eine solche Totenmesse am
Montag vorschrieb, mit deren Beiwohnung auch ein Ab-
laB von 20 Tagen verbunden war. (Hefele, Konzilien-
geschichte? 6, 717.)

Bei dieser Lage der Dinge ist es leicht zu erklaren,
daB die Neuausgaben der liturgischen Biicher nach dem
Trienter Konzil, welche ja die consuetudines rationabiles
{therall anerkannten und schonten, auch die fromme
Ubung des monatlichen wie des wochentlichen Toten-
gedichinisses beibehielten. Sowohl im neuen MefGbuch
wie im Breviere wurden sie vorgeschrieben. Als Tage
dafiir wurden Ferien bestimmt, welche nur mit einem
officium simplex besetzt sind (festum simplex, officium
Marianum in Sabbato, vigilia communis und Feria non
privilegiata). Am ersten Tage eines Monats sowie am
Montag jeder Woche, an denen ein solches Offizium ein-
traf, wurde das feierliche Monats-, bezw. Wochengedéicht-
nis fiir die Verstorbenen begangen. Ausgenommen davon
war nur die Osterzeit bis zur Pfingstoktave, deren freudi-
ger Charakter nicht durchbrochen werden sollte. Es be-
stand nun diese Totenfeier, wie schon oben angedeutet,
altem kirchlichen Gebrauch entsprechend, aus Offizium
und heiliger Messe. Vom Totenoffizium wurde (streng obli-
gatorisch allerdings nur fiir das offentliche Chorgebet)
die Vesper am Vortage und der dem Wochentage ent-
sprechende Nokturn mit den Laudes am Tage selbst ab-
gehalten, und zwar bei dem selteneren Monatsgedichtnis
das ganze Jahr hindurch, bei dem héufiger wiederkehren-
den Wochengedachtnis aber nur in den zu eifrigerem
Gebete mahnenden Zeiten der 40tagigen Fasten und des
Advents; dafiir aber unterblieb in diesen Zeiten das.
Monatsgedachtnis ganz. Als Konventmesse in den zum
Chordienst verpflichteten Kirchen wurde an diesen
Tagen ein Requiem ,pro defunctis Sacerdotibus, Bene-



764 Buchwald. Die oratio: Fidelium in der Ferialmesse.

factoribus et aliis” (Tit. V, n. 1 der General-Rubriken) ge-
halten, und zwar obligatorisch wieder beim selteneren
Monatsgedachtnis, fakultativ beim Wochengedéchtnis, wo
es auch nach Belieben nur durch Kommemoration in der
Tagesmesse ersetzt werden konnte. Fur das Monatsge-
dachtnis war die Verpflichtung zur Requiemmesse der-
artig streng, daB sie sogar als zweite Konventmesse
kantiert werden muflite, wenn das Tagesoffizium als
Heiligenfest, oder officium Sabbatinum oder Vigil eine
sonst ganz ausfallende Messe hatte. Nur wihrend der
40tagigen Fasten unterblieb dieses Konvent-Requiem
ganz, weil ja in der dritten Oration der Ferialmesse (pro
vivis et defunctis: Omnipotens) schon der Toten genii-
gend gedacht ist. Dieser offentlichen Feier schliefen sich
dann alle andern in der Ditzese gelesenen Messen, wenn
sie nicht selber Requiem sind, so an, daf} in die rubriken-
gemélen Orationen die Oratio Fidelium de praecepto
wie eine andere commemoratio specialis -eingeschoben
wird, und zwar so, daf keine anderen Orationen wég-
bleiben, also auch jene nicht, die beziiglich ihrer Aus-
wahl ad libitum bezeichnet wird. Diese Totenoration
mull immer den vorletzien Platz einnehmen nach einer
allerdings etwas gekiinstelten Regel, daB} die Nicht-
requiemmessen immer, weil sie mit einer Oration pro
vivis beginnen, auch mit einer solchen schlieBen miissen.
Ist also eine Oration de Ssmo exposito oder als imperata
den rubrikengemifien Orationen beizufiigen, so hat die
Oratio Fidelium ihren Platz unmittelbar vor diesen Zu-
satz-Orationen. : :

Die im 16. Jahrhundert geschaffene Ordnung hat un-
verindert bestanden bis zur Reform Pius’ X. Bei dieser
ist dann zunichst im reformierten Brevier von 1913 die
Chorpflicht zum Totenoffizium bei diesen zwei Gedéicht-
nisfeiern ganz aufgehoben worden; im reformierten MeB-
buch von 1920 ist die Zahl der Konvent-Requiem und
damit fiir die anderen Messen die Pflicht zur Oratio
Fidelium bedeutend eingeschrinkt worden. Wihrend
frither jedes officium simplex, also auch von einem
Heiligenfeste (seit 1913 einer Octava simplex, z. B. am
2., 3., 4. Janner), einer einfachen Vigil, dem Officium
Marianum am Samstag diese Totengedichtnisfeier zu-
liel, wird dieselbe jetzt nur noch begangen an den ein-
fachen Ferialtagen, an denen sonst die am Sonntag schon
einmal gelesene Messe wiederholt werden mufite, so dafl
eine zweite Konventmesse de die neben dem Requiem
jetzt nie mehr notwendig wird.



Hock, Mystik und christliche Vollendung. 765

Schliefilich sei noch bemerkt, dafl die monatliche,
nicht aber die wochentliche Gedichtnisfeier im Novem-
ber wegbleibt, der uns ja die feierliche Commemoratio
omnium Fidelium defunctorum bringt.

Mystik und christiiche Uollendung.

Von Pfarrer Konrad Hock.
(Schluf.)

Will man die Frage der eingegossenen Ideen losen,
so darf man nicht die Tradition allein zu Rate ziehen.
Wichtiger und ausschlaggebend ist die Untersuchung, was
denn eigentlich bei der Beschauung in der Seele sich ab-
spielt. Die Ansicht, dafl zur Beschauung die Impressio
luminis gentige, konnte man annehmen, wenn die Seele
das, was sie schaut, sich selbst bilden oder verschaffen
konnte. Allein das ist niemals der Fall.- Niemals kann die
Seele, wenn das Beschauungslicht in sie einfliefit, sagen:
Jetzt will ich in diesem Lichte, das Gott mir geschenl{t
hat, die Giite Gottes und jetzt die Weisheit Gottes und
jetzt seine Dreipersonlichkeit beschauen, sondern die
Seele mufl das schauen, was Gott ihr zeigt. Sie hat dar-
auf gar keinen Einfluf. Und sie kann das von Gott ihr
Vorgestellte nur dann schauen, wann Gott es will, und
nur solange, als Gott es will, und nur in dem Helhgkelts-
grad als Gott es will. Ja, in der Nacht des Geistes mochte
sie dem, was sie schauen muB, namlich die Gerechtigkeit
Gottes und ihre eigene Sﬂndhaftigkeit, entfliehen; sie
mochte diese Erkenntnisbilder abschiitteln und sich so
von ihrer namenlosen Pein befreien; aber sie kann nicht.
Sie mull das schauen, was Gott in ihre Seele hineinlegt,
ihrer Seele eindriickt. Von der Helligkeit des Lichtes
hiangt es ab, ob dieses Schauen mehr oder weniger
schmerzlich ist; aber das, was sie schaut, hangt weder
von diesem Lichte noch, wie gesagt, von ihr selbst ab. Es
wird ihr einfach von Gott vorgestellt.

Das, was die Seele schauen mull, konnen species
praeexistentes sein und sind es teilweise bei den sekun-
déren Objekten der Beschauung, wenn also z. B. die Seele
sich selbst schaut, sei es im Anfange in ihrer Schlechtig-
keit, sei es in der unio mystica in thren Tugenden. Aber
selbst dann werden diese species praeexistentes nicht von
der Seele selbst gebildet, sondern von Gott in die Seele
hineingelegt oder wie man etwas milverstandlich sich
ausdriickt, hineingegossen. Wenn man die Polemik Gar-



