Schon, Beichtvater und Ordensprotfef. 29

ans Herz: Wir haben es nicht nur mit Menschenbosheit
zu tun; hinter dem Ganzen stecken ddmonische Gewalten.
,Denn unser Kampf geht nicht gegen Fleisch und Blut,
sondern gegen die Mdchte, gegen die Gewalten, gegen die
Herrscher dieser finstern Welt, gegen die bosen Geister
unter dem Himmel“ (Eph 6, 12). So notwendig darum
auch eine griindliche rednerische Ausriistung ist, sie
reicht nicht aus. ,Legt die Waffenriistung Gottes an, um
den Réinken des Teufels widerstehen zu kénnen® (Eph 6,
11). Viel Gebet und Opfer miissen die Gotteswochen vor-
bereiten und begleiten. So werden sie zweifellos viel
Nutzen stiften. Eine Riickgewinnung aller, wie manche
sie ertraumen, werden sie aber nicht bieten konnen. Hier
trifft die Kirche das Los ihres Meisters, der nicht zur Auf-
erstehung aller, sondern vieler, und nicht nur zur Aufer-
stehung, sondern auch zum Falle vieler in Israel gesetzt
war, dessen Wirken Johannes das SchluBBwort schrieb:
»Obwohl er so grofe Wunder vor ihnen gewirkt hatte,
glaubten sie doch nicht an ihn.” So sollte das Wort des
Propheten Isaias in Erfiilllung gehen: ,,Herr, wer hort aut
unsere Botschaft? Wem ist der Arm des Herrn geoffen-
bart?” Darum konnten sie nicht glauben; denn Isaias hat
weiter gesagt: ,,JEr hat ihre Augen geblendet und ihr Herz
verhartet, daf sie mit ihren Augen nicht sehen, daBl sie
mit threm Herzen nicht verstehen, dafi sie sich nicht be-
kehren, und daBl ich sie heile” (Jo 12, 37—40). ,Der
Knecht steht nicht héher als sein Herr” (Jo 15, 20).

Beichtoater und Ordensprofes.

Von Dr P. Anton Schén C. Ss. R, Zwittau (Mihren).

Entscheidungsvoll ist das Urteil des Beichtvaters. Es
greift bisweilen tief ein in die Gestaltung eines ganzen
Menschenlebens. Von Christus und der Kirche sind die
Glaubigen an ihn gewiesen, sein Urteil ist ausschlag-
gebend vor allem beim Antritt des geistlichen Standes:
vor Empfang der hoheren Weihen und vor Ablegung der
Ordensgelithde. Ein Fehlurteil kann da nimmer gutzu-
machenden Schaden verursachen.



30 Schon, Beichtvater und OrdensprofeB.

Haufiger als frither kommt ein Seelsorgspriester in
die Lage, Ordensleute, zumal Ordensfrauen, beichtzu-
hoéren. Die geistlichen Orden sind allenthalben verbreitet.
Das neue Kirchengesetz gibt den Ordensleuten mancher-
lei Freiheit in Ablegung der Beichte. Zur Erprobung im
geistlichen Berufe werden die Ordensgeliibde vorerst far
kiirzere Fristen abgelegt, bevor die Bindung auf Lebens-
zeit erfolgt. .Darum sind Profefifeiern ziemlich haufig,
finden auch in kleinern Niederlassungen statt. In den
Seminarien werden wohl kaum eingehendere Unterwei-
sungen iiber die Seelenfithrung von Ordensleuten gege-
ben. Daher dirfte es manchem Mitbruder im geistlichen
Amte willkommen sein, wenn die wichtigsten Grundsitze
zusammengestellt werden, nach denen sich der BuB3-
priester richten kann, wenn an ihm das Urteil liegt, ob
die Ablegung der heiligen Ordensgeliibde gut und erlaubt
oder unzulissig oder zu widerraten sei. Es sei jedoch
ausdriicklich bemerkt, daB nachstehende Ausfithrungen
lediglich fiir das Bulisakrament, fiir das forum internum,
pro bono individuali gedacht sind.

Durch can. 538 wird im allgemeinen bestimmt, daB
zum Ordensstand zugelassen werden kann jeder Katho-
lik, der 1. durch kein gesetzliches Hindernis abgehalten
wird, 2. von der rechten Absicht beseelt wird und 3. ge-
eignet ist die Lasten des Ordensstandes zu tragen. Wie
Vermeersch-Creusen S. J., Epitome iuris can., ' (1927),
n. 613, bemerkt, ist eine zweifache Zulassung zum Or-
densstand zu unterscheiden: eine juridische, vor dem
Kirchenforum, und eine theologische, vor Gott.})

Die kirchliche Zulassung zu den Ordensgeliibden
sprechen die Ordensobern aus. Sie bilden ihr Urteil nach
dem Ergebnis der Erprobung des Aspiranten, welcher
das Noviziat, bezw. die Frist der zeitlichen Geliibde zu
dienen hatte. Sie stiitzen sich hiebei auf ihre Beobach-
tung und Wahrnehmung, der sich naturgemil} die Kennt-
nis des eigentlichen Seelenzustandes des Aspiranten ent-
ziehen kann. Denn es ist durch can. 530 allen Ordens-
obern streng verboten, ihre Untergebenen irgendwie zu

1) Andere Autoren unterscheiden eine vocatio interna, die Gott
der Herr erteilt und duBerlich zu erkennen gibt, und eine vocatio in
sensu iuridico et formali, die gleichsam das Formelle ist, wodurch
die vocatio interna ihr eigentliches Wesen erhilt. (Vgl. Marc-Gester-
mann-Raus, Inst. mor.!®, n. 2141 ss.; Raus, Inst. can.?, n. 185; ders.,
La doctrine de S. Alphonse sur la vocation etc., p. 37 ss.) — Auf diese
Kontroverse, die ja fiir den Zweck der vorliegenden Darlegungen be-
langlos ist, soll nicht weiter eingegangen werden.



Schon, Beichtvater und OrdensprofeS. 31

veranlassen, ihnen ihr Gewissen zu eréffnen.?) Es wird
den Untergebenen jedoch nicht verwehrt, ihr Herz frei
und ungezwungen den Obern zu erschliefen; ja es ist
gut, wenn sie mit kindlichem Vertrauen die Obern auf-
suchen und ihnen, falls diese Priester sind, auch ihre
Zweifel und innern Schwierigkeiten darlegen. Can. 530,
§ 2. Zur Mitteilung von eigentlichen Siinden sind sie also
auf keinen Fall verpflichtet. Uberdies sollen Novizen-
meister und Obere nicht die Beichten ihrer Untergebenen
héren (can. 891 und 518, § 2, 3), wiewohl sie die Beicht-
kenntnis ohnehin nicht fiir ihr Urteil hinsichtlich der Zu-
lassung zur Profe verwerten dirften, vgl. can. 890, § 2.

Die Zulassung eines Aspiranten zur Profell vor Gott
und dem Gewissen kann daher nicht alleinige Sache der
Ordensobern sein, sondern wird zum grofen Teile dem
Beichtvater zukommen. Diese admissio theologica seu
coram Deo setzt namlich voraus, dal der Aspirant mit
der rechten Absicht die Gelitbde ablegen will und auch
tauglich ist, die Lasten des Ordensstandes zu tragen. Ob
diese Bedingungen erfiillt sind, kann sich nach dem oben
Gesagten der Kenntnis der Ordensobern entziehen. Der
Beichtvater aber kann bei seinem Einblick ins Innere
feststellen, ob diese notigen Voraussetzungen fiir die Ge-
libdeablegung gegeben sind oder nicht. Somit kommt
dem Beichtvater ein entscheidendes Urteil zu, ob der
Aspirant erlaubterweise die heiligen Gelibde ablegen
darf oder nicht. Fiir das Gewissen, das notwendigerweise
subjektiv ist, waltet der Beichtvater als erste und letzte
Instanz, ohne Appell. An ihn muf} der Pénitent sich hal-
ten, wenn er es nicht vorzieht, einem andern Beichtvater
seine Angelegenheit zu unterbreiten.

Wenn der Beichtvater findet, dal der Aspirant bei
der Ablegung der Gelithde nicht die rechte Absicht hat,
z. B. im Kloster blof} versorgt sein will; oder nur so-
lange im Orden bleiben will, bis er seine Ausbildung
vollendet hat u. 4., dann miulite er den Pénitenten aut
sein schweres Unrecht aufmerksam machen und ihm die
Absolution verweigern, falls er von dieser seiner schlech-
ten Absicht nicht Iassen wollte.

%) Uber die Auslegung dieses Kanons besteht eine Unstimmig-
keit. Manche wollen das Wort ,,Obere” streng interpretieren, so daB§
es sich nicht auf den Novizenmeister, Klerikerprifekt u. . bezige;
doch bemerkt Vermeersch-Creusen a. a. O, n. 599, dafl dann doch
diesen gegeniiber auszuschlieBen wire eine Pflicht zu Mitteilung von
Dingen, die in die Beicht gehorten.



32 Schon, Beichtvater und Ordensprofef.

Wenn der Beichtvater feststellt, daB der Pénitent
nicht die moralische Eignung besitzt, um erlaubterweise
die heiligen Ordensgelitbde ablegen zu kénnen, muf} er
ihn auf das Unerlaubte solch eines Vorhabens hinweisen.
Wollte der Aspirant nicht von der Profefl zuriicktreten,
so wiirde er schwer siindigen und wére der Lossprechung
unwiirdig. Eine solche Untauglichkeit fiir den Ordens-
stand liegt sicher vor, wenn keine moralische Gewihr
vorhanden ist, dal der Aspirant sich instand setzen wird,
die Ordensgeliibde zu beobachten. Am meisten wird es
sich da um Schwierigkeiten handeln, die die Erfiillung
des Gelithdes der Keuschheit mit sich bringt.

Es ist Aufgabe des gewohnlichen Ordensbeichtvaters,
der die wochentliche Beichte des Novizen, bezw. Pro-
fessen mit zeitlichen Gelitbden entgegennimmt, das még-
lichste zur Besserung eines Gewohnheitsfehlers contra
sextum zu versuchen. Nach dem Ergebnis dieser Erpro-
bung wird er dann das Urteil fillen kénnen, ob der Be-
treffende die heiligen Gelibde ablegen diirfe. Doch kann
es sein, dall der Ponitent sich dem gewohnlichen und
auflergewohnlichen Beichtvater gegeniiber nicht ausge-
sprochen hat, oder dafi diese allzumild waren in der Be-
urteilung des Falles. Da kénnte es etwa bei den Exerzitien,
die jeder Geliibdeablegung vorausgehen miissen (can. 571,
§ 3), geschehen, daBl der Ponitent mit einer umfassenden
Darlegung seines Seelenzustandes kommt. Es liegt eine
Gewohnheit vor, per peccata solitaria contra sextum zu
siindigen. Hier ist der Beichtvater vor eine schwierige
Entscheidung gestellt. Mitunter ein wahrer Casus per-
plexus. Nach welchen Richtlinien koénnte er zu einem
zuverlassigen Urteil gelangen? (Im voraus sei bemerkt,
daBl die Autoren diesen Fall wenig behandeln.)

Manche sprechen da Grundsitze aus von grofer
Strenge. Das Noviziat ist die Erprobungszeit. Wer in
dieser Zeit iiber die schlimme Gewohnheit nicht Herr ge-
worden ist, wird es kaum je werden. Denn im Probe-
jahr sei der Novize abgeschlossen vom freien Verkehr
mit der AuBlenwelt; viele Zeit werde den geistlichen
Ubungen gewidmet, besonders dem Gebete; zahlreiche
Vortrage halten den Eifer wach u.s.w. Wer bei soviel
geistlichen Hilfsmitteln die bose Gewohnheit nicht nie-
dergerungen hat, wird wahrscheinlich nach der Gelitbde-
ablegung weitersiindigen und dann immer doppelte Siin-
den begehen. — Es wird auch auf den heiligen Alphonsus
hingewiesen, der einem Ordinanden fiir eine héhere
Weihe die Lossprechung verweigert wissen will, wenn er



Schoén, Beichtvater und Ordensprofes. 33

Gewohnheitssiinder gegen die Keuschheit ist. Der Beicht-
vater von Priesterseminaristen stehe vor der Notwendig-
keit der Absolutionsverweigerung, wenn jemand ohne ge-
niigend lange Bewé#hrung, viele sagen wenigstens von
sechs Monaten, zur Subdiakonatsweihe hinzutreten wolle.
»Was von einem Kleriker beziiglich der Subdiakonats-
weihe, gilt ebenso fiir den angehenden Ordensbruder und
die angehende Ordensschwester.” Vgl. ,,Theologisch-
praktische Quartalschrift”, 85. (1932), 43.

Diese Auffassung wiirde maoglicherweise einiger Be-
rechtigung nicht entbehren, wenn nach dem Noviziate
die Ordensgeliibde gleich fiur die ganze Lebenszeit abge-
legt werden miiiten und dem Ordenskleriker der Weg
bis zu den heiligen Weihen gebahnt wire. Durch den
Codex jur. can. aber wurde bestimmt, dafl jeder lebens-
langlichen Profel} zeitliche Geliitbde vorausgehen miissen.
Diese werden gewohnlich auf drei Jahre abgelegt. Sie
konnen aber auch gleich bis zum 21. Lebensjahr abgelegt
werden, vor dem keine lebenslingliche Profef erfolgen
darf. Sie konnen aber auch, wenn die Regel es so fest-
setzt, je fur ein Jahr abgelegt werden, wenn nur die vor-
geschriebene Zeit bis zu den ewigen Gelitbhden beachtet
wird. Die Obern haben iiberdies das Recht, die Dauer
der dreijahrigen Gelitbde zu verlingern, jedoch nicht
tiber weitere drei Jahre hinaus (can. 574).

Diese Vorschriften sind eine wahre Wohltat fiir
das ganze Ordenswesen. Damit wird die Priifungszeit ge-
wissermalfien ausgedehnt. Das Band der Profef3 ist vor-
laufig noch nicht so fest geschlungen. Der Orden kann
seine jungen Leute eingehender erproben und diese kon-
nen mehr Klarheit und Sicherheit gewinnen, ob der Or-
densstand fiur sie der geeignete Lebensstand sei, und
haben auch langere Gelegenheit, sich instand zu setzen,
um taugliche Ordensleute zu werden. Darum wird man
dieser geinderten Rechtslage mehr Rechnung tragen
miissen, soll die volle Absicht des Gesetzgebers erreicht
werden. Man kann unméglich von jedem Ordensaspiran-
ten, zumal vor der ersten zeitlichen ProfeB, die gleiche
Erprobung und Bewihrung verlangen, wie von einem Or-
dinanden vor dem Subdiakonat.

Die Ablegung der einfachen Ordensgeliibde, zumal
der zeitlich noch begrenzten, kann mit der Subdiakonats-
weihe durchaus nicht in eine Reihe gestellt werden. Denn
durch die Subdiakonatsweihe wird ein trennendes Ehe-
hindernis kontrahiert, das bald durch den Empfang der

»;Theol.-prakt. Quartalschrift‘’. I. 1938. 3



34 Schon, Beichtvater und Ordensprofes.

Priesterweihe ein geradezu indispensables wird. Dagegen
bildet die einfache Ordensprofefl nur ein aufschiebendes
Hindernis, can. 1058, § 1, can. 1073, can. 2388, § 2, das
mit Ablauf der Geliibde von selbst erlischt oder durch
die unschwer zu erlangende Dispens von den Geliitbden
hinweggenommen wird.

Der Ubernahme des Subdiakonates folgt nach der in
unsern Gegenden herrschenden Praxis der Empfang der
Diakonats- und der Priesterweihe. Fir den Empfang der
heiligen Weihen aber wird von der Kirche eine bonitas
positiva et excellens gefordert. Das Tridentinum will
nur die zu Subdiakonen geweiht sehen, deren Tugend-
bewdhrung dem Greisenalter anstinde (quorum probata
virtus senectus sit, Sess. 23. de ref. c. 12). — Zur Ablegung
der Ordensprofefl aber wird diese hohe Stufe sittlicher
Vollkommenheit nicht gefordert. Denn der Priesterstand
ist schon ein status perfectionis, der Ordensstand hin-
gegen ist ein Stand, eingesetzt, um leichter zur Vollkom-
menheit zu gelangen, tendendi ad perfectionem. Der Or-
densstand bietet dazu auch wirksame Mittel: die Geliibde
und Regeln, die Klausur, das gemeinschaftliche Leben
mit eifrigen Ordensgenossen u. a., und vor allem das
Hauptmittel fur in der Tugend noch unbefestigte, doch
nach Tugend strebende Menschen: die Leichtigkeit und
Haufigkeit auch der taglichen Beichte. Welchen Vorteil
kann gerade ein Riuckfalliger daraus ziehen. Wenn der
Ponitent dieses Mittel beniitzt, so ist ihm am leichtesten
zu helfen, und er ist geschiitzt vor Sakrilegien. Das be-
tonen die Autoren nicht. Und das ist das Hauptmittel,
das der heilige Alphonsus allen Gewohnheitssiindern an-
rit. In seiner Theol. mor. L. VI, n. 464 (ed. Gaudé III. pag.
476 s.) verweist St. Alphonsus auf die groBle Gnadenhilfe,
die gerade durch die gratia sacramentalis des BufBisakra-
mentes dem Ponitenten verliehen wird, damit er die Ge-
wohnheitssiinde iiberwinde. Der Heilige fithrt hierauf
einen Ausspruch des Kardinals Toletus an (Instr. sacerd.
1.5, c.13, n.6): Vix puto esse aliud efficax remedium, quam
frequentissimam confessionem adhibere; est enim hoc
sacramentum maximum frenum, et qui hoc non utitur,
non sibi promittat emendationem, nisi per miraculum;
und verweist auf die Praxis des heiligen Philipp Neri,
der eben dieses Heilmittel der haufigen Beicht bei den
Ruckfalligen in Anwendung brachte.

Kardinal Gasparri bespricht den obgenannten Unter-
schied zwischen dem Stand der heiligen Weihen und
dem Ordensstand in seinem Werke De sacra Ordinatione



Schén, Beichtvater und Ordensprofes. 35

I, n. 573s. Mit Bezugnahme auf De Lugo (Resp. mor.
1. I, dub. XXVIIL) wird folgender Fall fingiert: Ein No-
vize in einem observanten Orden hatte haufige freiwillige
Fleischessiinden zu beklagen. Er bekannte sie seinem
Beichtvater, wurde aber rickfallig. Der Beichtvater ur-
teilte daher, daB er fir den Ordensstand nicht tauglich
sei und riet ihm wiederholt, zur Welt zuriickzukehren
oder seinem Obern aufierhalb der Beichte seine Ge-
brechlichkeit zu offenbaren. Schliefllich wollte er seinen
Ponitenten dazu verpflichten unter Androhung der Abso-
lutionsverweigerung. Konnte der Beichtvater so handeln,
oder hat er die Grenzen seiner Befugnis iiberschritten?
— Kardinal Gasparri ist der Ansicht, daB jener Beicht-
vater nicht richtig vorgegangen sei. Es sei ein Ordinand,
der eine hohere Weihe iibernehmen wolle, obwohl er
Riickfalliger oder Gewohnheitssiinder sei in einer, wenn
auch geheimen Siinde der Unlauterkeit, unwiirdig dieser
héheren Weihe, wenn er auch die gewohnlichen Zeichen
der Reue aufweist und die Lossprechung empfangen
kénnte; denn es ist eine ganz verschiedene Sache, ein-
fach im Gnadenstande sein, und eine hervorragende sitt-
liche Giite zu besitzen. Dazu zitiert er den heiligen Al-
phonsus, Theol. mor. VI, n. 63. ss., und sagt dann zum auf-
gestellten Kasus: Ganz anders aber liegt der Fall bei je-
nem Novizen, der vor der Profefl steht. Denn zur Able-
gung einer Ordensprofef ist nicht erforderlich eine zu-
vor erworbene ausgezeichnete sittliche Festigkeit, wie sie
fiir den Empfang der hoheren Weihen notwendig ist. Be-
kannt ist jener Ausspruch des heiligen Augustinus: Ali-
quando bonus monachus vix bonum clericum facit (ep.
60 ad Aurel., M. L. 33, 228). Darauf zitiert Gasparri noch
den heiligen Hieronymus und Joh. Chrysostomus und be-
ruft sich auf den heiligen Thomas s. th. IL. II. qu. 185 a.
1 ad 2: ad statum religionis non praeexigitur perfectio,
sed est via ad perfectionem, und qu. 189 a. 1 ad 3: Or-
dines sacri praeexigunt sanctitatem: sed status religionis
est exercitium quoddam ad sanctitatem assequendam;
unde pondus ordinum imponendum est parietibus iam
per sanctitatem desiccatis: sed pondus religionis desiccat
parietes idest homines ab humore vitiorum.

Gasparri aber bringt noch einen zweiten Grund: Ein
Akolyth, der als unehrbarer Gewohnheitssiinder das Sub-
diakonat empfangt, setzt sich der Gefahr aus, Sakrilegien
zu begehen, ohne daf irgend etwas die Gefahr des Scha-
dens aufwiegen konnte, wenn man so sagen kann. Ein
solcher Novize aber, der die Profefl ablegt, setzt sich

3*



36 Schoén, Beichtvater und Ordensprofes.

zwar auch der Gefahr von Sakrilegien aus, aber anderer-
seits tritt er in den Ordensstand ein, wo er seltener fallen
und sich leichter vom Laster frei machen kann als in der
Welt, besonders wenn es ihm schwer wire in den Ehe-
stand zu treten.

Ahnlich urteilt Génicot-Salsmans S. J., Inst. theol. mor.
IL, n. 76, ed. 6, p. 73, wo er von der Berufung zum Ordens-
stand handelt. ,Keine schwere Siinde begeht, wer die
Ordensprofel ablegen will, obwohl er wihrend des No-
viziates haufig freiwillig durch Selbstbefleckung gesiin-
digt hat. Daher kann ihn der Beichtvater nicht unter An-
drohung der Absolutionsverweigerung verpflichten, ent-
weder den Orden zu verlassen oder seine Gebrechlichkeit
seinem Obern auBlerhalb der Beichte mitzuteilen.” Nach
dem Zusammenhang ist die Rede von einem Novizen,
der nur materiell ruckfillig geworden ist, der also das
Bestreben und den aufrichtigen Willen besitzt, sich zu
bessern und auch die erforderlichen Mittel anwendet.
Génicot zitiert auch Lugo a. a. O. und begriindet die
Sache also: a) hinfillig ist die Behauptung, einem sol-
chen wire der Ordensstand die nichste Gelegenheit zur
Stinde. Denn wenig wahrscheinlich ist es, und kaum
wird der Ponitent sich iiberzeugen kénnen, daB er in der
Welt geringere Gelegenheit gegen die Keuschheit zu siin-
digen haben werde als im Orden, zumal wenn er nur
schwer heiraten kénnte. b) Auch kann der Beichtvater
ihm nicht zur BufBle auflegen, den Ordensstand zu ver-
lassen. Denn mit Grund kann der Novize annehmen, daf3
ihm der Ordensstand mehr zum Heile gereichen werde,
wo er nach Uberwindung jener heftigen Versuchungen
eher zur Besserung gelangt, da ihm hier das gute Beispiel
seiner Mitbriider, die Ordenszucht, die Beobachtung der
Regel, Ermahnungen vonseiten der Obern und andere
Hilfsmittel zu Gebote stehen, Mittel, deren er in der Welt
entbehren miifite.

In seinen Casus conscientiae, II, casus IV. de voca-
tione stellt derselbe Verfasser folgenden Fall auf: Thyr-
sus, Magister und Beichtvater der Novizen, erklart, ein
Novize sei im Gewissen verpflichtet, in die Welt zurick-
zukehren, da er von einer schlimmen Gewohnheit um-
strickt sei. Diese Gewohnheit werde ihm namlich Ur-
sache werden, das Gelithde der Keuschheit zu iibertre-
ten. — Diese Ansicht des Novizenmeisters erklirt Génicot
firr irrig. Es sei nicht richtig, den Novizen sub gravi vom
Ablegen der Geliibde fernzuhalten, damit er sich nicht
der Gefahr aussetze, Gfter das Gelilbde der Keuschheit



Schén, Beichtvater und OrdensprofeB. 37

zu ubertreten. Einmal, sagt er, gilt nach dem heiligen
Alfonsus (Theol. mor. VI, n. 74) das Geliitbde der Keusch-
heit als de bono meliori auch von einem, der es sine
praevio examine ablegt, selbst wenn er in peccato turpi
Gewohnheitssiinder ist. Darum ist dieses Gelitbde ex com-
munissima sententia giiltig. Ferner, sagt Génicot, ist doch
zu hoffen, dal er durch die reichlichen inneren wie
auBeren Hilfsmittel, die ihm im Orden gewahrt werden,
sich treu erweisen werde.

Desgleichen auBlert sich Aertnys-Damen C. Ss. R.,
Theol. mor., ed. 11, 1928, II, n. 587, 2°: Der Stand der
Rate verlangt an und fiir sich keine probitas positiva, ja,
er kann erwihlt werden als Mittel, um sich von Siinden
zu befreien; auch bringt er nicht so schwerwiegende
Pflichten mit sich, wie eine hohere Weihe.

Auch Marc-Gestermann-Raus C. Ss. R., Instit. mor.
Alph., ed. 18, 1927, I1, n. 2142, betont, daf} der Zustand der
Stnde kein Grund sei, jemand vom Ordensleben abzuhal-
ten, wenn nur begriindete Hoffnung auf Besserung vor-
handen sei. Zur Beurteilung des Ordensberufes seien die
sittlichen Krafte des Bewerbers und die Aussicht auf
Besserung abzuwiegen. Die Eignung zum Ordensleben
stelle sich mitunter erst allméahlich und nach ernstlichen
Anstrengungen der Willenskraft heraus.

Gegeniiber der Strenge, mit der von einigen Autoren
ein untadeliges Vorleben des Ordenskandidaten gefordert
wird, verdient vermerkt zu werden, daBl der heilige Al-
phonsus milder dachte. Wir besitzen von ihm einen Brief
vom 5. April 1758 an P. Antonio Tannoja, Novizenmeister
seiner Kongregation in Iliceto, in dem der Heilige
schreibt (Sammlung von Briefen, Regensburg 1846,
S. 234): ,Ich empfehle IThnen diesen jungen Menschen.
Lassen Sie ihn einkleiden und haben Sie die Liebe, ihn
stets anzuhoéren und ihm immer zu helfen. Denn er ist
ein sehr talentvoller Jingling, der jetzt gewill eine gute
Absicht hat, der aber schrecklich von Versuchungen ge-
quilt wird, weil er frither ein ausgelassenes Leben ge-
fihrt hat. Und wenn er so ungliicklich ware, dann und
wann zu fallen, so suchen Sie ihn zwar zu erschiittern;
flofen Sie ihm aber auch zugleich um dessentwillen, was
er getan hat, Vertrauen ein. Verlieren Sie selbst aber
auch nicht den Mut, wenn er bisweilen fallen sollte. Sa-
gen Sie dies auch dem Pater Gisone und anderen, bei
denen er etwa beichten méchte.”

Aus all dem folgt, dal der Beichtvater milde sein
kann in seinem Urteil, wenn er bei einem Novizen vor



38 Schén, Beichtvater und Ordensprofef.

der ersten zeitlich begrenzten Profefi diese Seelenkrank-
heit noch nicht ausgerottet findet. Ihr liegt oft ein trau-
riges Erlebnis aus der Kindheit zugrunde, meist eine
fremde Schuld. Aus dem Seelengrunde frith aufgewiihl-
ter Leidenschaften bricht die Gewohnheit fast iiberméch-
tig hervor. Manches mag einer erblichen Belastung zuzu-
schreiben sein, mitunter auch iiberreizten Nerven, die
auf Sinneseindriicke ungleich stirker reagieren, als es
normalerweise der Fall ist — die Nachkriegsverhaltnisse
sind uns allen bekannt. Da kann es nun jahrelange An-
strengungen brauchen, bis die wiinschenswerte Seelen-
reinheit gewonnen ist. Wenn der einsichtige Seelenfiihrer
ernstliches Bestreben wahrnimmt, die Leidenschaften
niederzuringen, wird er sein Beichtkind zur Festigkeit an-
leiten. Er wird den schwachen Willen stirken, dem so
leicht Kleinmiitigen Mut machen, das geknickte Rohr
nicht brechen, den glimmenden Docht nicht ausléschen.
Er kann die Hoffnung aussprechen, dafl das ernstliche
Bemiihen, die heiligen Gelitbde zu beobachten, ihm die
Standesgnade und vermehrte Kraft von oben bringen
werde. — So kann der Beichtvater auch urteilen, wenn
es sich um eine befristete Verldngerung der zeitlichen
Profefl handelt.

Von diesem Grundsatz milder Beurteilung diirfte sich
aber der Beichtvater nicht leiten lassen, wo er bei einem
Novizen oder Professen mit zeitlichen Gelibden kein
ernstliches Bestreben merkt, die siindhafte Gewohnheit
abzulegen. Wo grofle Lauheit herrscht im Gebrauch der
vorgeschriebenen Mittel, wo wenig Reue wahrzunehmen
ist, wo ein gewisser Leichtsinn beweist, dafl dieselben den
Ernst der Lage vollig verkennen. Da wird er zunéchst die
Grundsatze uber die Lossprechung formell und materiell
Riickfalliger anwenden. Da mufl einem formell Rickfal-
ligen die Lossprechung entzogen werden. Da kann unter
Umstéanden einem materiell Rickfalligen die Losspre-
chung versagt oder verschoben werden, um sie anzuspor-
nen, ohne dafl ihnen noch nahegelegt wiirde, den Orden
zu verlassen. Dieses Urteil aber ist auszusprechen, wenn
nach lingeren Versuchen deutlich zutage tritt, dafl der
Aspirant zu wenig sittliche Kraft besitzt und keine Hoff-
nung auf Besserung bietet. Dann ist der Austritt das ein-
zig Richtige.

Gegentiber einem Laienbruder, einer Ordensschwe-
ster vor der ewigen Profeff mag der Beichtvater strenger
sein, wenn er bei ihnen keine aullerordentlichen Zeichen
der Reue oder Sinnesanderung findet, sondern einen sehr



Schon, Beichtvater und Ordensprofef. 39

schwachen Willen, wo alle angewandten Mittel keine
merkliche Besserung brachten, sei es, daf} dieselben nicht
beharrlich angewendet wurden, sei es, dal die inneren
Widerstinde zu stark gewesen sind. Da soll er dringend
zum Austritt raten und hinweisen, was fiir ein qualvolles
Dasein fiir solche der Ordensstand bedeutet, wie gar
leicht verborgene, allein begangene Siinden sich auswach-
sen zu schlimmeren Fehltritten, wo noch ein anderer
Mensch mit hineingerissen werden kann ins Ungliick. Da
konnte es bisweilen notwendig werden, die Lossprechung
zu verweigern, falls sie nicht von der Profell zuriicktre-
ten oder wenigstens einen Aufschub bis zu besserer Er-
probung begehren wiirden.

Wenn aber der Beichtvater findet, dal ein Laienbru-
der oder eine Ordensschwester trotz guten Willens und
ehrlichen Eifers hie und da in die Sunde gefallen sind,
aber merklich weniger oft als frither, kann er getrost
milder urteilen. Er braucht ihnen nicht von der Profel
abzuraten, sondern kann ihnen, besonders wenn aufBer-
ordentliche Zeichen der Reue vorliegen, ruhigen Gewis-
sens die Absolution erteilen und sie zur Ablegung der
ewigen Gelibde zulassen.

Ein strenges Urteil ist jedoch am Platze bei einem
Ordens-Kleriker, der vor der ewigen Profel} steht. Die
Zulassung desselben zu den ewigen Gelitbden bedeutet
gewohnlich faktisch nicht viel weniger, als die Zulassung
desselben auch zu den hoheren Weihen. Da ist sicher
eine Festigkeit in der Ubung der Keuschheit zu verlan-
gen wie von einem Ordinanden, der das Subdiakonat
ubernehmen will. Mit Recht bemerkt Génicot a. a. O., daf}
ein Ordenskleriker, der trotz aller Mittel des Ordens-
standes es an der Erwerbung der nétigen Tugendhaftig-
keit hat fehlen lassen, weit weniger geeignet sei, die Last
der heiligen Weihen auf sich zu nehmen, als ein Sakular-
kleriker. In diesem Falle ist es fiir einen solchen eine
wahre Wohltat, wenn er von einer Laufbahn zuriickge-
halten wird, wo er voraussichtlich ein ungliickliches Le-
ben fithren und moglicherweise der Kirche durch ein
aufleres Argernis zum Schaden gereichen koénnte. Man
vergleiche hiezu die strengen MafBnahmen, die die
S. Congr. de Religiosis in ihrer Instruktion vom 1. De-
zember 1931, A. A. S. 24 (1932), 74 ff., iiber die Zulassung
von Ordensklerikern zu den héheren Weihen getroffen
hat, besonders n. 12—17.

Der in der Praxis gefiirchtete Fall, dafl der Beicht-
vater vielleicht kurz vor einer Profef einem solcherart



40 Schémn, Beichtvater und OrdensprofeB.

fehlerhaften Ponitenten gegeniiber das entscheidende Ur-
teil zu fallen hat, wire nach diesen Grundséitzen zu lésen.
Doch sei noch erwihnt, daf der heilige Alphonsus,
der eben betreff der zu héheren Weihen zu Ordinieren-
den so strenge Grundsitze ausgesprochen hat, auch einen
Ausnahmsfall gelten 146t, den er (Praxis confessarii n. 79,
ed. Gaudé IV, 570) folgendermaflen umschreibt: ,,Es ist
indes hier auszunehmen der Fall, wenn Gott jemand eine
so aullerordentliche Zerknirschung verleiht, daB sie ihn
von seiner fritheren Schwiche frei macht. Denn ,zu-
weilen bekehrt Gott’, wie St. Thomas s. th. IL IL qu. 184,
a. 8 bemerkt, ,das Herz des Menschen mit einer so star-
ken Bewegung, dafi er alsogleich die Heiligkeit des Geistes
erlangt’. Solche Bekehrungen sind allerdings selten, zumal
bei den Ordinanden . . . Es kann sein, dal} jemand wirk-
lich solch eine Gnade von Gott, dessen Barmherzigkeits-
erweise wunderbar sind, empfingt, die ihn so ganz um-
wandelt, daB er einen groBlen Abscheu gegen die Siinde
empfindet, wenn er auch noch manchmal eine verkehrte
Regung verspiirt; daB er eine merkliche Minderung der
Begierlichkeit bei sich wahrnimmt, so daB er, von der
Gnade unterstiitzt, nun leicht beginnen kann, den Ver-
suchungen Widerstand zu leisten; daB er iiberdies sich
fest entschlossen hat, kiinftig nicht nur die Siinden und
Gelegenheiten zu meiden, sondern auch die geeigneten
Mittel zu einem priesterlichen Leben zu gebrauchen; da3
er zugleich schon begonnen hat, instindig das Gebet zu
iiben, um in seiner Bekehrung auszuharren, und das mit
einem solchen Gottvertrauen, das ihm die moralische Ge-
willheit verleiht, ein anderer Mensch geworden zu sein:
in diesem Falle kann ihn der Beichtvater lossprechen,
auch wenn er gleich nach der Beicht eine hohere Weihe
empfangen wollte.” Doch spricht der heilige Alphonsus
die dringende Mahnung aus, auch in diesem Fall solle der
Beichtvater . alles aufbieten, um den Ordinanden zum
Weiheaufschub zubewegen, damit er sich noch besser von
seiner Gewohnheit reinige und die gefafiten Vorsitze aus-
fithre. Zu dem Zweck konne er dem Poénitenten die Los-
sprechung aufschieben, damit dieser gezwungen sei, auch
den Weiheempfang aufzuschieben, denn die Erfahrung
lehre, daBl solche Bekehrungen oft genug nicht dauerhaft
seien. ,,Das gilt jedoch nicht fir den Fall, dafi der Or-
dinand durch solch einen Weiheaufschub in Gefahr
kame, an seinem guten Ruf Schande oder Schaden zu lei-
den (periculum alicuius infamiae aut notae). Denn dann
hat der Poénitent ein Recht auf sofortige Absolution.”



Clemens, Getrennte Volks- oder Gemeinschaftsmission? 41

Von diesen Worten des heiligen Lehrers a maiore
ad minus schlieBend wird zuzugeben sein, dafl auch bei
einem Ordensaspiranten vor der Profel eine solche
aullerordentliche Bekehrung sich ereignen kann. Am
Beichtvater ist es, festzustellen, ob wirklich eine solch
auBlergewohnliche Sinnesanderung vor sich gegangen ist,
so dall nunmehr die begrindete Hoffnung auf dauernde
Besserung besteht. Sie wird erkennbar sein an ganz
auflerordentlichen Zeichen der Reue und Zerknirschung
(vgl. Praxis Conf. n. 69, signa doloris ostenderet tam
extraordinaria, quod posset concipi prudens spes emen-
dationis). Trotz alledem wird der Beichtvater sich be-
miihen, einen Aufschub der Profell zu erreichen und zu
dem Zweck die Lossprechung verschieben. Sollte dieser
Aufschub nur geschehen koénnen unter Gefahr des tiblen
Rufes oder der Nachrede fiir den Pénitenten, kann er
demlso disponierten Aspiranten die heilige Lossprechung
erteilen.

Getrennte Uolksmission oder Gemeinschuftsmission?

Von Pfarrer Clemens, Hagen, St. Michael.

&

Unsere moderne Seelsorge ringt um gangbare Wege,
an die Seelen von heute heranzukommen. Sicher bleibt
die Volksmission bei aller Differenziertheit der Seel-
sorgeprobleme ein Hauptmittel der Seelenrettung. Uber
den groflen Segen einer gut vorbereiteten und gut durch-
%efﬁhrten Volksmission besteht unseres Erachtens kein

weifel. Uber die Methoden einer solchen Mission kann
man sicher geteilter Meinung sein.

Urspriinglich dauerten die Volksmissionen durch-
wegs eine Woche und wurden als Gemeinschaftsmis-
sion fur beide Geschlechter gemeinsam gehalten. Spa-
ter wihlte man mit guten Grinden die Methode nach
Trennung der Geschlechter unter 14tigiger Missionie-
rung. Die erste Woche gehorte der Frauenwelt, die
zweite der Mannerwelt. Man hielt diese Trennungs-
methode in Stadten und Industriegemeinden, itberhaupt
in groferen Pfarreien, fiir unbedingt notwendig und al-
lein berechtigt, schon in Riicksicht auf die Moglichkeit
der Teilnahme fiir die einzelnen Familienglieﬁer und
auf die Raumverhaltnisse des Gotteshauses.

Neuerdings werden Stimmen laut, ob nicht doch die
Riickkehr zur sogenannten Gemeinschaftsmission, aller-



