Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus. b7

Das Pestpatronat des heiligen Rochus und dus Konzil
von Konstunz.

Von Prof. Dr E. Stolz, Tiibingen.

Die Kirche verehrt eine grofle Schar von Krankheits-
patronen der alten und neuen Zeit. Zu den gefeiertsten
derselben gehort der heilige Rochus, geboren um 1295
zu Montpellier als der Sohn vermdglicher Eltern, ge-
storben 1327 nach einem zweiunddreiBigjahrigen, mit
Werken der Frommigkeit, Entsagung und Nachstenliebe
ausgefillten Leben, Fest am 16. August. St. Rochus bil-
det naherhin neben dem heiligen Sebastian den bekann-
testen Patron gegen Pest und Seuche. Dieses Patronat
gri'mdet sich auf sein Leben wie auf die kirchliche Emp-
ehlung seiner Verehrung bei Gelegenheit von Pest- und
Seuchefallen. In ersterer Hinsicht erzahlt uns die Le-
gende, daBl St. Rochus anlafilich eines grofien Sterbens
nach Italien gewandert und u. a. nach Acquapendente
(Distr. Viterbo), Rom und zuletzt nach Piacenza gekom-
men sei und vielen Kranken mit Hilfe des Gebets und
unter Anwendung des Kreuzeszeichens geholfen habe.
Dabei wurde er selbst von der Pest ergriffen. Um nun
andern nicht zur Last zu fallen, zog er sich in eine Wald-
hiitte beim nahen Sarmato jenseits der Trebbia zuriick
unid wurde hier von dem Jagdhund eines Edelmannes
Gotthard ernéhrt, der ihm taglich von den Broten seines
Herrn brachte. Wiedergenesen kehrte St. Rochus in
seine Heimat Montpellier zuriick, wurde jedoch von sei-
nen Landsleuten fiir einen Spion gehalten und in das Ge-
fangnis geworfen. Von den neuen Leiden gebrochen,
starb er ebenda am 17. oder 16. August 1327. Weil aber
Besessene seine Herkunft und Heiligkeit verrieten, wurde
er ehrenvoll begraben. Auch fing man an, ihn als Schutz-
heiligen gegen die Pest zu verehren und diese Krankheit
selber Rochusiibel zu benennen.t)

In der Geschichte der Approbation des Rochuskultes
durch die Kirche fehlt die formelle Kanonisation des
Heiligen. Dagegen findet sich sein Name und Fest in
einer Reihe von kirchlich rezipierten Martyrologien, so
in dem Auktarium des Martyrologiums Usuards, im Mar-
lyrologium des heiligen Petrus Canisius, in den Zusitzen
des Molanus vom Jahre 1568 und besonders in dem Mar-
tyrologium Romanum, das in seiner heutigen offiziellen
Ausgabe unterm 16. August im wesentlichen denselben
Eintrag aufweist, der sich bereits in der von Cisar Ba-



58 Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus.

ronius besorgten Ausgabe (Venedig 1597, 368) findet und
nunmehr also lautet: ,,Apud Montem Pessulanum in Gal-
lia Narbonensi depositio beati Rochi Confessoris, qui
multas Italiae urbes signo Crucis a morbo epidemiae li-
beravit. Ipsius corpus Venetias postea translatum et in
Ecclesia ejus nomine consecrata honorificentissime con-
ditum fuit” (Ausg. Turin-Rom 1925, 303). Entsprechend
hat das Fest des Heiligen noch im ausgehenden Mittel-
alter auch in die weiteren liturgischen Biicher des Mis-
sale und Breviers Eingang gefunden. So weist das alte
Schleswiger Brevier aus der Zeit um 1500 fiir das Fest
des Heiligen ein ausfithrliches Offizium mit drei Noktur-
nen und eigenen Antiphonen und Hymmnen auf, abge-
druckt in As III, 389 f. Weiterhin hat A. Franz, Die Messe
im deutschen Mittelalter 1902, 181 f. aus einer Bam-
berger Handschrift des Jahres 1468 ein Mefformular
zum Heiligen contra pestem et languorem epidemiae ver-
offentlicht, dem, wie es damals bei gewissen Notmessen
iiblich war, noch eine Kommemoration des Heiligen in
Form eines Verses und eines Kirchengebets beigefigt ist.
Eben diese Kommemoration mit zwei weiteren dieser
Art haben bereits die Bollandisten III, 391, n. 49 ver-
offentlicht, wahrend die Oration des von Franz publi-
zierten MeBformulars mit jener des Schleswiger Bteviers
identisch ist und anderseits die Prafation und das Kom-
muniongebet mit den entsprechenden Teilen des Formu-
lars des romischen Missale vom Jahre 1511 iberein-
stimmen.?)

Eine bedeutsame Forderung erfuhr der Rochuskult
anter Urban VIII. (1623—44), indem damals die Riten-
kongregation erlaubte, daff in allen dem Heiligen ge-
weihten Kirchen und Kapellen dessen Fest mit Offizium
und Messe gefeiert werden diirfe, vgl. L. Wadding, An-
nales Minorum ad a. 1327, Ausg. Rom VII (1733), 71.
Dazu erhielt der Minoritenorden von der strengen Ob-
servanz am 27. Méarz 1694 die Erlaubnis, das Fest des
Heiligen als festum duplex maius zu begehen, vgl. As III,
390. In der Folgezeit finden wir denn auch in den Aus-
gaben des Breviers und Missale unter den Festen pro
aliquibus locis regelmaflig Formulare fiir das Fest des
heiligen Rochus. Far das Missale hat die liturgische Re-
form Pius X. und seines Nachfolgers Benedikt XV. ein
solches Formular beibehalten. Es ist dem Commune
Confessoris non Pontificis 2° loco (Justus ut palma) ent-
nommen, weist aber eine eigene Oration auf, in der auf
das Pestpatronat des Heiligen deutlich Bezug genommen



Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus. 59

wird. Bis zur Brevierreform Pius X. entsprach diesem
MefBformular ein solches fiir das Offizium, das in adhn-
licher Weise dem Commune der heiligen Bekenner ent-
lehnt war, aber neben der genannten Oration noch eine
eigene vierte Lektion aufwies, welche die Legende des
heiligen Rochus enthielt und ebenfalls sein Pestpatronat
betonte. Im heutigen rémischen Brevier fehlt dieses For-
mular.

Als Hauptférderer des Pestpatronats des Heiligen
wird fast allgemein das Konzil von Konstanz (1414—18)
angesehen, das diesen Kult geradezu approbiert haben
soll. Uber die Art und Weise dieser Approbation beste-
hen niaherhin zwei Versionen. Die erste berichtet: Dem
Konzil und seiner Fortfithrung habe dadurch schwere
Gefahr gedroht, daB eine Pest ausbrach. In dieser Not
habe ein deutscher Jingling in géttlicher Eingebung die
Konzilsvater auf die Hilfe des heiligen Rochus hinge-
wiesen. Darauf habe man eine Bitiprozession veran-
staltet und dabei ein Bild des Heiligen mitgetragen, wor-
auf die Pest wieder verschwunden sei und das Konzil
seinen Fortgang genommen habe. Nach dessen Beendi-
gung héitten die vom Konzil zuriickkehrenden Bischofe
in jhrer Heimat den Kult des Heiligen als eines groBen
Pestpatrons verbreitet?) Die andere Version meldet
noch genauer, dafi das Konzil nach der erfolgten Er-
hérung in einem besonderen Dekret des Jahres 1414
oder 1415 Rochus den Kult eines Heiligen, bezw. eines
Pestpatrons zuerkannt habe.*)

Gegen eine solche Auffassung hat bereits der Bol-
landist Joh. Pinius im dritten Augustband der Acta Sanc-
torum unzweideutig Stellung genommen. In § 2 seines
Kommentars zur Legende des heiligen Rochus erértert
er eingehend die Frage, ob das Konzil von Konstanz dem
heiligen Rochus wegen der Abwehr einer Pest in dama-
liger Zeit den offentlichen Kult zuerkannt habe und
kommt dabei S.384 zu dem negativen Resultat: ,,Conclu-
dimus originem venerationis publicae ac solennis, qua
Coelitum numero, ut volunt, Confessor noster adscriptus
sit, primigeniam ac genuinam non videri nobis recte peti
ex facto synodi Constantiensis. Sein abweisendes Urteil
stutzt der gelehrte Jesuit darauf, daB jene Zeugnisse, wel-
che eine Approbation des Rochuskultes durch das Kon-
stanzer Konzil melden, erst aus spiterer Zeit stammen,
wahrend ein altes, freilich nicht naher zu bestimmendes
Leben des Heiligen in einer Belforter Handschrift, die
Lektionen des erwiahnten Schleswiger Breviers sowie



60 Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus.

eine zu Wien aus dem Italienischen ins Deutsche iiber-
setzte und in Niirnberg 1484 gedruckte Historie des Hei-
ligen nichts von einer solchen Anerkennung des Konzils
melden, dall ferner in den Akten des Konzils ein darauf
beziigliches Dekret fehle und daf tberhaupt von einer
Pest, die zur Zeit des Konzils grassiert habe, nichts be-
kannt sei. So vermutet er, dafi ein spiaterer Pestfall in
der Konzilsstadt, der auf die Anrufung des heiligen Ro-
chus hin abgewendet wurde, den Anlaf zu dieser Le-
gende geboten habe. Obwohl hiemit das hagiologische
Hauptwerk die Legende von der Autorisation des Pest-
patronats des heiligen Rochus durch das Konstanzer
Konzil ziemlich deutlich abwies, hat sich dieselbe bis in
die Gegenwart herein zéhe erhalten, ohne daf} irgendwie
der Versuch gemacht worden wire, die Beweisfithrung
der Bollandisten zu entkraften. In neuerer Zeit halten
an dieser Legende u. a. fest H. Samson, Die Heiligen als
Kirchenpatrone, 1892, 351; P. Bruder, der seine Studie
iiber die kirchliche Verehrung des heiligen Bekenners
Rochus in der Linzer ,/Theol.-prakt. Quartalschrift* 61
(1908), 795—808, vgl. dazu Kirchenlexikon 2. A. X (1897),
1229 1., fast ganz auf dem Kommentar der Bollandisten
aufbaut, aber gleichwohl an der Konstanzer Legende
ohne jede Einschrinkung festhalt; A. Franz, Die Messe
im deutschen Mittelalter, 1902, 181; B. Ponschab in Buch-
ber%ers Kirchlichem Handlexikon II, 1912, 1796 und
K. Kiinstle, Ikonographie der Heiligen, 1926, 514. Kon-
zis heifit es dhnlich in der zweiten Auflage von Religion
in Geschichte und Gegenwart I'V (1930), 2065: ,.Das Kon-
zil von Konstanz genehmigte den Kult des heiligen Ro-
chus; darauf entstanden zahlreiche Wallfahrtsstitten,
Spitdler und Bruderschaften zu seinen Ehren.*

Bei solchem Sachverhalt verdient die Frage, ob die
Argumentation der Bollandisten noch heute Gultigkeit
beanspruchen kann, eine nihere Priifung. Ihre Beweis-
fithrung bedarf jedenfalls in einem wichtigen Punkt
einer Einschrinkung. Pinius erklart, daBl von dem Auf-
treten der Pest in Konstanz wihrend des Konzils nichts
bekannt sei. Diese Behauptung 146t sich nicht aufrecht
halten. Denn der aus unmittelbarem Erleben schépfende
Konstanzer Chronist Ulrich von Richental berichtet in
seinem neuerdings wiederholt veroffentlichten Tagebuch
uber das Konzil, bezw. die Jahre 1414—19, dall wenig-
stens noch am Schluf der Kirchenversammlung die
Stadt von jener Plage heimgesucht wurde. Niaherhin ist
die Seuche um die Mitte des Monats April 1418 aufge-



: Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus. 61

treten, hat sich im Monat Mai gesteigert und in den Mo-
naten Juni bis September so verbreifet, dafl es alle Tage
acht bis zehn Todesfalle gab und bei sechshundert Biir-
ger mit Weib und Kind die Stadt verliefen, um der Ge-
fahr zu entgehen. Das Sterben hielt noch bis zum Sep-
tember des folgenden Jahres an, vgl. die Ausgabe der
Bibliothek des Literarischen Vereines 158 (1882), 153.
Das Konzil war aber am 22. April 1418 feierlich ge-
schlossen worden. Jedoch blieben viele Teilnehmer
noch langer in der Konzilsstadt. Papst Martin V. verlief
sie am 16. Mai, Kaiser Sigismund am 19. Mai d. J. So
war wenigstens der Schlull des Konzils noch mit einer
Pest bedroht, die bald nach dessen Beendigung grofe
Verheerungen anrichtete.

Immerhin ist damit fir die Uberlieferung von der
Anerkennung des Rochuskultes durch die Vater des
Konstanzer Konzils nichts gewonnen. Denn der Bericht
Richentals bietet in keiner Weise eine Handhabe zugun-
sten dieser Tradition. Wohl erzahlt er wiederholt von
Prozessionen und Bittgingen, die wihrend des Konzils
veranstaltet wurden, vgl. a. a. O. S. 29, 147. Aber solche
werden gerade fiir die in Betracht kommende Zeit der
anfanglichen Pest nicht erwahnt. Dazu wei§ Richental
von einer Verehrung des heiligen Rochus in seinen Ta-
gen iiberhaupt nichts zu berichten. Bei seinen detail-
lierten Erzahlungen und Schilderungen fallt solches
Schweigen Richentals stark ins Gewicht.

Das negative Zeugnis hinsichtlich des Rochuskultes
wahrend des Konstanzer Konzils wird durch ein weiteres
ahnlicher Art gestiitzt. Ware namlich die Uberlieferung
von der Verehrung des Heiligen durch das Konzil von
Konstanz und gar von der Approbation seines Kultes
durch dasselbe stichhaltig, dann mochte man erwarten,
dafl gerade in jener Gegend der Kult des Heiligen in den
Jahrzehnten nach dem Konzil eine besondere Verbrei-
tung gefunden hitte. In Wirklichkeit hat aber die Dio6-
zese Konstanz, dhnlich wie ithre Nachbardiozesen Strafi-
burg, Basel und Chur, im ganzen finfzehnten Jahrhun-
dert den Kult des Heiligen offiziell iiberhaupt nicht ge-
pflegt; derselbe ist vielmehr hier erst zu Beginn des sech-
zehnten Jahrhunderts aufgekommen, wie die liturgischen -
Biicher dieser Sprengel ausweisen.”) Bezeichnend hiefur
ist auch der Umstand, daB in den dem Konstanzer Konzil
folgenden Dezennien Siiddeutschland und speziell Kon-
stanz wiederholt von der Pest und anderen sterbenden
Noten heimgesucht wurde, dali aber bei denselben nichts



62 Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus.

von einer Verehrung des heiligen Rochus berichtet wird.
So waren nach dem Konstanzer Chronisten Dacher die
Jahre 1426, 1435, 1437—39 derartige Ungliicksjahre. Zu-
mal im letztgenannten Jahr starben innerhalb zehn Mo-
nate allein zu Konstanz iiber 4000 Menschen. Zur Ab-
wehr der schweren Plage veranstalteten die Bewohner
von Konstanz und Basel wohl grofie Bittfahrten nach
der Kreuzwallfahrtsstatte Bernrain und den mariani-
schen Gnadenorten Einsiedeln und Todtmoos, aber nie-
mals horen wir dabei etwas von einem Kult des Pest-
patrons Rochus.®) Die diesem Heiligen geltende Ver-
ehrung hat iiberhaupt in Siiddeutschland erst um die
Wende des sechzehnten Jahrhunderts eine grofiere Ver-
breitung gefunden; dagegen sind die Spuren eines vor-
reformatorischen Kultes des Heiligen in dieser Gegend
sehr spérlich.”)

Vielleicht gelingt es, den Ursprung der Legende von
der Anerkennung des Rochuskultes und seines Patro-
nates durch das Konstanzer Konzil aufzuhellen. Die Dar-
stellung der Bollandisten zeigt deutlich, dall die Ver-
ehrung des heiligen Rochus zunéchst in den romani-
schen Liandern geblitht hat. Unter diesen war es vorziig-
lich Italien, das diesen Kult pflegte. In Italien ragt wie-
der Venedig durch seine frithe und umfassende Rochus-
verehrung hervor. Hier hat sich bereits 1415 eine Ro-
chusbruderschaft als nachweislich erste Bruderschaft
dieses Namens gebildet; ihr sind in ziemlichem Abstand
jene von Rom 1498, Bologna 1509, Antwerpen 1563,
bezw. 1658, Turin vor 1619, Arles 1628 u. a. nachgefolgt.®)
Die Venetianische Bruderschaft erhielt um 1485 Reli-

uien aus der Heimat des Heiligen, die zunéichst in der

irche des heiligen Job verwahrt und nach Fertigstel-
lung der neuen St.-Rochus-Kirche (um 1489) hieher iiber-
tragen wurden. Die Bruderschaft gewann in der Folge-
zeit grofles Ansehen und errichtete 1517 bei der Rochus-
kirche ein stattliches Bruderhaus (scuola di san Rocco),
das ebenso wie die genannte Kirche von Jakob Tinto-
retto (1560—88) mit meisterhaften Geméilden aus der Le-
gende des heiligen Patrons geschmiickt wurde. Auch je-
ner Zeuge, der erstmals die Legende von der Anerken-
nung des Rochuskultes und seines Pestpatronates durch
das Konstanzer Konzil berichtet, ist ein Venetianer, nam-
lich Franz Diedo, Statthalter von Brescia, gestorben 1483.
In Oberitalien hatte aber im Jahre 1477 eine furchtbare
Pest gewiitet, die nach dem Supplement der Chronik des
Johann Philipp von Bergamo in Venedig itber 30.000



Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus. 63

Menschen und in Brescia itber 20.000 Menschen hinweg-
erafit haben soll. Im schweren Anliegen gelobten die
ewohner von Brescia, wie Diedo in der Vorrede seiner

Rochusvita berichtet, ein ihrem Gemeinwesen und dem

heiligen Rochus wiirdiges Gotteshaus zu erbauen, wih-

rend Diedo selber versprach, das vorbildliche Leben des

Schutzpatrons zu beschreiben. Daraufhin sei die Epide-

mie in wunderbarer Weise ginzlich verschwunden.

Diedo fithrte gleich im folgenden Jahr sein Versprechen

aus, indem er das wunderbare Leben, Wirken und Ster-

ben des heiligen Rochus darstellte und dabei zum SchluB3
unter den miracula des Heiligen die Legende von der

Konstanzer Approbation ausfithrlich behandelte. Dar-

nach sollen die Christglaubigen und die Prilaten der ré-

mischen Kirche am 17. (nach einer Variante am 22.) Juni

1414 in Konstanz zusammengekommen sein, um die Ha-

resie der Griechen zu beseitigen.®) Aber da habe eine

schreckliche Pest die Stadt heimgesucht, so daf} alle dar-
aus zu fliechen gedachten, weil man die Plage als ein

Werk der bosen Geister betrachtete, die damit die Kir-

che Gottes und das Schifflein Petri belastigen und ge-

fahrden wollten. In solcher Not habe ein junger Deut-
scher auf géttliche Eingebung hin in einer Ansprache an
die Vater darauf hingewiesen, wie in Frankreich ein ge-
wisser Rochus mit Erfolg bei solchen Heimsuchungen
angerufen werde, und entsprechend die Viter gemahnt,
diesem Beispiel in heiligem BuBeifer zu folgen. ,Den

Rat des jungen Mannes billigten alle Viter und sie tru-

gen das Bild des Rochus in feierlichem Umzug unter Be-

gleitung des ganzen Volkes durch die Stadt, hielten dem

Herkommen entsprechende Bittgéinge und ziichtigten

den Leib mit Fasten und GeiBelschligen.“ Und alsbald

sei die Pest verschwunden, die Trauer habe der Freude

Platz gemacht und auch die Deutschen hitten jetzt den

heiligen Mann mit grofen Ehren gefeiert. Nach Beendi-

gung des Konzils aber hitten die Italiener den Namen
des Rochus in ihre Heimat iiberbracht, worauf ihm grofle
und kleine Heiligtimer erbaut und eine solch mannig-
fache Verehrung zuteil geworden sei, dal man mit
deren Schilderung an gar kein Ende kommen wiirde.x)

Hier wird der Kult des heiligen Rochus, wie er sich
zumal in Deutschland und Italien ausbreitete, unzwei-
deutig dem Konzil von Konstanz zugeschrieben. Das
Rochusleben des Diedo bildet aber mehr eine erbauliche
Legende, denn ein geschichtlich treues Heiligenleben.
Diedo selbst erklirt in seiner Vorrede n. 1, dal man



64 Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus.

iiber den Heiligen aus alten, heiligen Biichern nichis
Sicheres erfahre, dafi er vielmehr einiges aus nichtlatei-
nischen (barbarischen) Teilstiicken sowie aus kunstlosen
italienischen Schriften gesammelt habe, aus denen her-
vorgehe, dafl Rochus ein Diener Gottes gewesen und hei-
lige Eltern gehabt habe. Man erkennt, dafl dem Verfasser
fiir seine Vita wenig brauchbarer Stoff zur Verfiigung
stand. Aber derselbe hat bei seiner Absicht, das Ge-
schlecht des groflen Heiligen, sein Pilgern, sein Leben
und seinen Heimgang klarzulegen sowie als Freund des
Humanismus mit seiner Liebe zur #sthetischen Darstel-
lung und oratorischen Ausschmiickung es geschickt ver-
standen, das Fehlende zu ergianzen und die Liicken aus-
zufilllen. Als Humanisten verrit sich Diedo besonders
dadurch, daB er n. 7 mythologische Reminiszenzen iiber
die Abstammung des Athius, Herodot, Eudymion und
Numa einstreut, als Redner dadurch, daBl er die Gespré-
che des Heiligen mit dritten Personen (n. 12 f.) oder
auch Selbstgespriache und Gebete desselben (ln. 22) aus-
fithrlich wiedergibt. Damit ist Diedos Rochusleben deut-
lich als eine freie legendarische Arbeit gekennzeichnet.
Auch die Bollandisten merken in ihrer Wiedergabe der
Vita beim ersten Kapitel, p. 401, ausdriicklich an, daf}
hier eher eine wortreiche Erbreiterung als eine schlichte
I.ebensgeschichte vorliege. Und schon der Freund Die-
dos, der Dominikaner Petrus Maldura von Bergamo, der
nach damaliger Humanistenart zur Einfithrung der Vita
einen Brief geschrieben hat, bezeugt in dieser Epistel,
daB Diedo einen vorher ganz unbekannten Stoff in sol-
cher Weise fiir alle aufgehellt habe, da nunmehr das
Leben des Rochus, das so lange im Dunkel gelegen,
durch sein Verdienst in helles Licht gestellt worden sei,
vgl. As § VIL, n. 68, p. 395.

Mit seinem Rochusleben zielt aber Diedo darauf ab,
den Heiligen als Patron der Armen, Verlassenen, Ge-
fahrdeten, Kranken und besonders der Pestkranken auf-
zuzeigen und die Leser mit groflem Vertrauen auf dessen
Hilfe bei derartigen Noten zu erfilllen. Der Kult des hei-
ligen Rochus entbehrte freilich der formellen kirchlichen
Approbation. Aber Diedo wufite sich hier zu helfen, in-
dem er das Konzil von Konstanz dafiir eintreten laft.
Zwar zeigt er tiber dessen Geschichte nur oberflichliche
Kenntnisse, wie schon die Bollandisten hervorheben.®)
Aber der Kult des Heiligen in seiner Vaterstadt Venedig
bot ihm eine ginstige Handhabe, dafl er gerade auf die-
ses Konzil zuriickgriff. In Venedig war ja, wie schon



Stolz, Das Pestpatronat des heiligen Rochus. 65

bemerkt, im Jahre 1415, also eben zur Zeit des Konstan-
zer Konzils, eine Rochusbruderschaft erstanden, die in
der Folgezeit eine groflere Bedeutung gewann. Diedo
selbst 1é§t damit, dafj er n. 34, vgl. n. 37 der Vita, erklart,
daB das Andenken des Heiligen von seinem Todesjahr
1327) ab in dem langen Zwischenraum von 87 Jahren
en Italienern verborgen geblieben und erst durch das
Konzil von Konstanz bei diesen wieder bekannt gewor-
den sei, erkennen, dafl ihm selbst kein fritheres Datum
einer Verehrung des Heiligen in seiner italienischen Hei-
mat bekannt ist als eben die Zeit der Einfithrung der
Rochusbruderschaft in seiner Vaterstadt Venedig, die
mit der Zeit des Konstanzer Konzils zusammenfiel.

Bei diesem Zusammentreffen lag es fiir den Legen-
denschreiber Diedo nahe, die beiden Ereignisse in einen
- urséchlichen Zusammenhang zu bringen und den in sei-
nen Tagen neu aufblithenden Kult des Heiligen durch
das Konstanzer Konzil autorisieren zu lassen.

Es wird somit die Ansicht nicht von der Hand zu
weisen sein, dall die von dem Venetianer Diedo in sei-
nem Rochusleben zuerst gemeldete Nachricht von einer
Approbation des Rochuskultes durch das allgemeine
Konzil von Konstanz eine von Diedo selbst aufgebrachte
Legende bildet, die sowohl der 1415 in Diedos Heimat
errichteten Rochusbruderschaft erhohtes Ansehen ver-
schaffte als auch der Verehrung des Heiligen iiberhaupt
einen méichtigen Vorschub leistete.

Anmerkungen.

*) Vgl die biindige Darstellung des Jesuiten D. Papebroch (nicht
des Pinius, wie P. Bruder in der Linzer ,Theol.-prakt. Quartalschrift*
gé, 1908, 796 schreibt) in den Acta Sanctorum — As, Aug. III (1752),

7.

*) Der obige Parallelismus ist A. Franz entgangen. Derselbe ver-
offentlicht auBerdem S. 183 aus einem Stuttgarter Kodex, der ein aus
Westdeutschland stammendes Gebetbuch des 15. Jahrhunderts ent-
hilt, eine kurze, angeblich aus eigenartigen Gebeten bestehende An-
dacht zum heiligen Rochus gegen epidemische Krankheiten. Diese
Andacht ist analog den Andachten zu anderen Patronen aus einem
dreistrophigen Hymnus, einem Versikel und einer Oration gebildet
und findet sich in derselben Form in den verschiedenen Ausgaben
des Hortulus animae, vgl. die Ausg. von Joh. Koberger und Friedrich
Peypus, Niirnberg 1519, fol. 111 zugleich mit einem Holzschnitt des
Heiligen. Der beriihrte Hymnus steht auch bei F. I. Mone, Latein.
Hymnen des Mittelalters [II, 1855, 493. Nach G. Sticker, Abhand-
lungen aus der Seuchengeschichte und Seuchenlehre I, 2 (1910), 406
wurden im Quarantinelazarett zu Marseille noch 1830 die einzelnen
Sitzungen und Beratungen des Bureaus mit eben diesem Hymnus ein-
geleitet. Die ganze Andacht wird noch heute in manchen Hausern
der Franziskaner und anderer religioser Genossenschaften téaglich

»»Theel,-prakt. Quartalschrift‘*, I. 1933. 51



66  Meister, Makrobiotik u. Euthanasie im Lichte d. Religion.

nach der Hausmesse gebetet; vgl. H. I. Kamp, St.-Rochus-Biichlein.
2. A, 1927, 94.

% In dieser Form findet sich dic Legende u. a. in der vierten
Lektion des vor der Reform Pius X. ausgegebenen romischen Bre-
viers: ,,Veneratio fidelium in Constantiensi concilio magnum recepise
dicitur incrementum, cum ad propulsandam ingruentem luem Rochi
imago solemni pompa, omni comitante populo, per eamdem civitatem,
episcopis approbantibus, est delata. Itaque ejus cultus mirifice pro-
pagatus est in universo terrarum orbe, qui eumdem sibi apud Deum
adversus contagiosam luem patronum religioso studio adoptavit.”

% Vgl. Lue. Castellinus Aemilianus in seinem Traktat De cer-
titudine gloriae Sanctorum canonizatorum, Rom 1628, 443 bei As III,
382; G. Sticker, a. a. O. 406; F. Meffert, Karitas und Volksepidemien,
1925, 203 und 242.

5) Vgl. H. Grotefend, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters, II
(1892), 12, 34, 88 und 178.

%) Vgl. Ph. Huppert, Die Chroniken der Stadt Konstanz, 1891,
905 f., dazu M. Crusius, Annales Suevici, Frankfurt, III (1596), 371
und Freiburger Didzesanarchiv IX (1875), 274.

?) Vgl. Bruders a. a. O., dazu Kiinstle a. a. O.

8 Vgl. L. Pastor, Geschichte der Piipste, 7. A, III (1924), 36, dazu
Bruders a. a. 0., 801—03.

% Von anderem abgesehen ist diese Datierung jedenfalls un-
richtig. Das Konzil war auf 1. November 1414 anberaumt, wurde am
5. d. M. feierlich erdffnet, wihrend die erste Sitzung am 16. dis M.
stattfand. Vgl. C. J. Hefele, Konziliengeschichte, VII (1869), 20 u. 26.

1) Die ganze Vita Diedos in As III, 399—407.

1) ygl. Kommentar § 2, n. 16, p. 383, dazu die Noten p. 407 und
obige Anm. 9. :

Mukrohiotik und Euthanasie im Lichte der Religion.

Von Dr Oskar Meister, Graz.

;i

,Longitudine dierum replebo eum.” .. . . auf daf du
lange lebest . . . Psalm und Dekalog rithmen ein langes
Leben, verheiflen dem Gerechten einen spaten Tod. Nicht
bloB spdt, sondern auch sanft soll das Scheiden sein.
,Finem perfectum concedat nobis Dominus omnipotens™
heten wir, und von den treuen Gottesdienern sagt der
Priester im Memento nach der heiligen Kommunion, dafi
sie im Schlummer des Friedens ruhen.

Philosophen wie Arzte aller Zeiten und Zonen haben
sich mit Makrobiotik, mit der Kunst, lange zu leben, be-
fat und uber Euthanasie, die Kunst gut zu sterben,
nachgesonnen. Wo immer sie Brauchbares zu Tage for-
derten, da wiederholen und erweitern sie bewufit oder
unbewuBt die Weisheit der Heiligen Schrift und beweisen
mit oder ohne Willen, daBl die Bibel auch in dieser
Grund- und Endirage des Daseins irdische Wohlfahrt
ebenso im Auge hat wie seelische Vervollkommnung.



