114 Pastoralfille.

Pustoralflle.

(Ein Taufskrupel.) Der Neupriester Titus hat vor elf Jah-
ren in seiner damals vakanten Heimatpfarrei ohne Assistenz
eines erfahrenen Priesters die erste Spendung einer Taufe vor-
genommen. Gleich nachher sind ihm Zweifel aufgekommen, ob
er die Taufformel richtig ausgesprochen hitte, und seine Zweifel
verdichteten sich dahin, als hitte er die Worte: Et filii nicht aus-
gesprochen. Alles Einreden seinerseits und alles Zureden von
seiten anderer Priester, daB man doch so oft die Worte: In no-
mine patris et {ilii et spiritus sancti geldufig ausspreche, daB
man sich eher anstrengen miifite, um sie anders als in der
richtigen Weise auszusprechen, dafl 99 Prozent Wahrschein-
lichkeit fiir die Richtigkeit der Taufformel vorhanden sind, das
alles will den Herrn nicht beruhigen. In gewissen Zeiten, z. B.
bei Missionen oder noch mehr in Priesterexerzitien, steigern
sich seine Zweifel zu férmlich unertriglicher Unruhe. So ist
er nun an den zustindigen parochus des in Frage kommenden
Kindes herangetreten mit der Bitte, dieses Kind unauffillig wie-
derzutaufen, etwa im Unterricht, bei der Erklirung des Tauf-
ritus, indem er den essentiellen Taufritus scheinbar vornihme,
bei sich selber aber die Meinung mache, sub conditione zu taufen.

Quaeritur 1. Ist einzugehen auf einen derartigen mnicht ge-
niigend begriindeten Zweifel? oder doch, da es sich um eine ne-
cessitas medii handelt?

2. Ist ein derartiger Zweifel ein geniigender Grund, um ein
heiliges Sakrament zum Schein zu spenden, um nicht zu sagen
_ damit Spiel zu treiben?

3. Was wire noch weiter gutzumachen, da das betreffende
Kind schon oft gebeichtet und kommuniziert hat?

Es ist eine Tatsache der Erfahrung, dall Angstpsychosen
und Skrupel bei Priestern sehr oft in jenen Gebieten sich
duBern, wo es sich um Erfordernisse der necessitas medii han-
delt. Die Erklirung der necessitas medii bat einst groBen Ein-
druck gemacht, vielleicht wurde sie durch ein drastisches Bei-
spiel belegt, und so setzte sich damals schon bei disponierten
Personen eine gewisse Furcht fest, nicht genug achtgeben zu
konnen. Diese Furcht bleibt meist unbemerkt, aber wenn ein
spezieller Fall eintritt, meldet sie sich, besonders wenn noch der
Umstand dazu kommt, wie bei unserem Titus, dafl er die erste
Taufe ohne Assistenz vornehmen muB. Jede derartige Furcht
hat die Neigung, sich zu behaupten und zu befestigen, und regt
deshalb an, Griinde zu finden. So miiht sich der arme Mensch
ab und kommt immer tiefer in die Angst und die Zweifel hinein.
Und weil die Angst das Blickfeld des Geistes einengt, so sieht er
immer mehr, was fiir die Angst spricht, als was dagegen ist.



Ein Taufskrupel. 115

So iibersieht unser Titus, dafl sein Zweifel nur ein negativer
ist; er zweifelt, weil er sich nicht erinnern kann, die betreffen-
den Worte gesprochen zu haben; er hat keinen positiven Grund,
der wenigstens probabel macht, daB er die Worte nicht gespro-
chen habe. Nun ist die allgemein angenommene Regel fiir solche
dubia negativa: In dubio standum est pro valore actus; oder:
quod factum est, recte factum censetur; in dubio iudicandum
est ex communiter contingentibus. Das sind alles nur andere
Formeln dafiir, daB ein dubium negativum nicht zu beachten
ist. Und auch die Ponitentiarie wiirde auf den Fall nur ant-
worten: ,,Orator acquiescat.”

Titus iibersieht ferner, daB wir in vielen Dingen, auch in
solchen von héochster Wichtigkeit, wie iiber die Giiltigkeit der
Taufe, keine certitudo stricta haben konnen, und uns deshalb mit
der certitudo late dicta oder moralis begniigen miissen. Er
mochte, um seine Angst zu bannen, eine certitudo stricia haben,
die jeden, auch den unverniinftigen, auch jeden mdglichen
Zweifel ausschlieBt. Wenn aber Gott uns nicht die Moéglichkeit
gegeben hat, in jedem Falle eine solche GewiBheit zu haben,
dann miissen wir so demiitig sein, uns auch mit der moralischen
GewiBheit zu begniigen, obgleich diese 'nicht jeden mdglichen,
wenn auch verniinftigen Zweifel ausschlieBt; es muB uns in die-
sem Falle geniigen, daB sie jeden wirklichen verniinftigen Zwei-
fel ausschlieBt. Und das ist hier der Fall. Es ist ein dubium
imprudens, weil er gar keinen verniinftigen Grund angeben
kann, die Worte, die man so oft mechanisch spricht, nicht ge-
sprochen zu haben. Fiir solche Tatsachen, die nur aus dem
Gedichtnis bewiesen werden konnen, gibt es keine unmittelbare
Einsicht, keine inneren Griinde; da kénnen wir nur ex comimu-
niter contingentibus schliefen. Daher die Antwort auf die
Fragen: .

1. Es ist nicht einzugehen auf diesen Zweifel, und der
Beichtvater des Titus hat ihm einfach zu verbieten, wieder auf
die Sache zuriickzukommen. :

2. Eine Scheinspendung, also simulatio sacramenti, wére
sogar ein schweres Sakrileg. In Frage kommen konnte hoch-
stens eine bedingungsweise Wiederholung; aber selbst diese ist
nicht erlaubt, wenn nicht ein verniinftiger Zweifel besteht. Dann
aber miiBte das Kind, da es schon den Gebrauch der Vernunft
und religiose Bildung hat, irgendwie aufmerksam gemacht wer-
den, damit es seine Zustimmung gibt; sonst ist die Wiederholung
auch wieder ungiiltig. Schon das merkwiirdige Ansinnen an den
Pfarrer, er solle unauffillig und zum Schein den Taufritus vor-
nehmen, zeigt, daB die Angst des Titus krankhaft, pathologisch,
widersinnig ist. Und in diesem Falle darf man ihm durchaus

8*



116 Pastoralfille.

nicht nachgeben, auch nicht unter dem Vorwand, ihn subjektiv
zu beruhigen; denn das Nachgeben bestirkt ihn in seiner Angst,
und diese greift dann auch auf andere Gegenstinde iiber, so daB
er vielleicht auch noch seine Weihe wiederholt haben will. Hier
heifit es konsequent sein.

3. Auch wenn die Taufe bedingungsweise wiederholt wiirde,
wire sonst nichts gutzumachen. Denn bei einem Kind braucht
man nicht schwere Siinden anzunehmen, und die laBlichen un-
terliegen nicht der Beichtpflicht; sollte einmal eine schwere
Siinde begangen worden sein, so wiirde sie gelegentlich einer
Generalbeichte direkt nachgelassen; unterdessen ist sie wegen
bona fides indirekt vergeben, und die Kommunionen sind in
Ordnung.

Innsbruck. Prof. A. Schmitt S. J.

(Apfelwein statt MeBwein.) Titus bekam bei der heiligen
Messe Zweifel an der materia consecrabilis des MeBweines. Da
er stark vermutete, dal er Apfelwein vor sich habe, wollte er
noch vor der Opferung einen MeBwein besorgen lassen. Man
versicherte ihm aber, es sei MeBwein. So beruhigte er sich und
fuhr in der heiligen Handlung fort. Nach der heiligen Messe
siellte er fest, daBl es wirklich Apfelwein sei, und zwar ein recht
saurer. Gerne hitte Titus noch einen MeBwein besorgen lassen,
da der Zweifel an der Materie doch ziemlich groB war. Aber es
wurde keiner besorgt.

Wie ist das Vorgehen des Titus zu beurteilen? Hat er etwas
gutzumachen?

DaB Brot und Wein die Materie der Eucharistie sind, ist
ein Glaubenssatz, der sowohl aus der stindigen Praxis der
Kirche wie auch aus wiederholten Lehrentscheidungen feststeht.
Die Kirche hatte hierin nichts weiter zu tun, als den klaren Be-
fehl Christi auszufithren; die Lehre aber ergab sich mit unzwei-
felhafter Sicherheit aus den ebenso klaren Tatsachenberichten
der Heiligen Schrift. Alle vier Berichte (der drei Synoptiker und
des heiligen Paulus in 1. Kor 11, 23) erzihlen iibereinstimmend,
daB der Herr zuerst Brot und dann den Kelch in seine H:inde
nahm, um die Konsekrationsworte dariiber zu sprechen. Zwar
ist an keiner dieser Stellen ausdriicklich vom Wein die Rede;
das tut aber der Klarheit der Berichte keinerlei Eintrag; wir
brauchen nur das Wort des Herrn dazuzunehmen, das von allen
drei Synoptikern berichtet wird, und zwar unmittelbar im Zu-
sammenhang mit dem Konsekrationsakt: ,Ich sage euch aber:
von nun an werde ich von diesem Gewiichs des Weinstocks
nicht mehr trinken bis zu jenem Tage, da ich es mit euch neu
trinken werde im Reiche meines Vaters.” (Vgl. Mt 26, 29.)
Allerdings ist dieses Wort im bildlichen Sinne zu verstehen vom



