Besprechungen. 201

P. Clément zeiglt an vielen Beispielen, wie sich nun im Volk ein
Sturm der Entriistung erhob. Ein Laie, der Advokat Eusebius, wider-
sprach dem Nestorius offen in der Kirche und schlug an den Kirch-
tiiren ein Plakat an, worauf er den Leugner der Gottesmutterschaft
dem Anathem verfallen erklirte. Bei einer nestorianischen Predigt.
die Bischof Dorotheus von Marcianopolis in Gegenwart des Nestorius
hielt, erhob sich das Volk unter ungeheurem Larm und verlief die
Kirche.

Zyrill von Alexandrien sprach von einem Weltskandal. Auch
Anhidnger des Nestorius machten diesen aufmerksam, daB er dem
Volke Argernis gidbe. Johannes von Antiochien schrieb ihm z. B., daB
seine Predigt im Morgen- und Abendlande Aufsehen errege und
bittet ihn, von einer Bekimpfung des Namens ,,Gottesmutter” ab-
zustehen.

Papst Zolestin erklirt, er miisse der neuen Irrlehre auch aus dem
Grunde entgegentreten, weil er dem christlichen Empfinden zu Hilfe
kommen miisse. Nach der Definition des ,,Theotokos* bereitete das
Volk den Konzilsvatern die bekannten Ovationen. :

Wihrend der auf Befehl des Kaisers in Chalzedon stattfinden-
den Besprechungen zwischen Verteidigern und Gegnern des Ephe-
sinum gelingt es wohl den Nestorius freundlichen Antiochenern, dank
der Beredsamkeit des Theodoret von Cyrus, das Volk auf ihre Seite
zu bringen, aber hier handelte es sich, wie Clément bemerkt, nicht
mehr um das ,,Theotokos”, das die Antiochener iiberhaupt nicht be-
kimpften, sondern um die Abwehr des angeblich durch Zyrill be-
giinstigten Apollinarismus.

Der Gang der Ereignisse im Streit um das ,, Theotokos” recht-
fertigt es, daB Clément schlieBlich der Frage nihertritt, welchen
EinfluB der Glaube des Volkes auf die Entwicklung des Dogmas zu
nehmen vermége. Er findet darin den Ausdruck der Tradition, der
bewirken konne, dafl eine Definition beschleunigt werde und zu-
gleich ein Kriterium fiir die Definierbarkeit einer Lehre. Gestiitzt
auf dieses Kriterium konne, selbst abgesehen von theologischen Be-
griindungen, der Papst unter dem Beistand des Heiligen Geistes eine
virtuell geoffenbarte Wahrheit als Glaubenssatz erkliren. Soll dieser
Satz jedoch Zustimmung finden, so wird es notwendig sein, daf
Clément ihn nur von solchen Wahrheiten versteht, die zwar ob-
jektiv in irgend einer Weise formell geoffenbart sind, aber ohne die-
ses Kriterium bisher fiir bloB virtuell geoffenbart gehalten wurden,
so daBl die Definition in diesem Falle bloB den Zweifel iiber die Tat-
sache der Offenbarung beseitigt.

Diese letzteren Untersuchungen P. Cléments zeigen aber, daB
seine treffliche Schrift nicht nur eine interessante Episode der Kir-
chengeschichte behandelt, sondern auch fiir die Dogmengeschichte
niitzlich ist.

Graz. Dr Oskar Graber.

Iie Religionsgeschichte und das Urchristentum. Von Gerhard
Kittel, Professor in Tiibingen. (Vorlesungen der Olaus-Petri-
Stiftung, gehalten in der Universitit Upsala 26.—29. Oktober
1931.) (146.) 46 Abbildungen. Giitersloh 1932, C. Bertelsmann.
Geb. M. 6.—.

Vorliegende Vortragsreihe ist ein Beweis, dafl die vergleichende

Religionsgeschichte nicht notwendig in der Aufzihlung und Ver-

gleichung dhnlicher Ziige sich erschépfen muB, sondern auch auf-
bauen kann. Der Faden. der von Holl, Leipoldt und Bultmann auf-



202 Literatur.

genommen worden ist, wird hier weitergesponnen. Zunichst werden
wir mit dem Wesen des hellenistischen Synkretismus bekannt ge-
macht. Zahlreiche gelungene Abbildungen erlidutern die Darstellung.
Es folgt die Darlegung der Stellung, welche das Judentum gegen-
iiber dem Hellenismus einnahm. Anfanglich fand das eindringende
fremde Kulturgut offene Tiiren, nachher kam die Reaktion in der
religiosen Unduldsamkeit, die im Pharisdismus gipfelt. Ein weiteres
Kapitel stellt in diese Verhiltnisse das Urchristentum hinein und
zeigt den Einfluf des Hellenismus auf das Denken und die Ausdrucks-
weise der Urkirche. Hier sind besonders sprachgeschichtliche Tat-
sachen hervorzuheben, welche die Wege aufweisen, auf denen reli-
giose Begriffe, voh der hellenistischen Umwelt beeinfluit, ihre christ-
liche Bedeutung erhalten haben, ohne jedoch ihre auflerkirchliche
Herkunft zu verleugnen. Im letzten Kapitel wird dann das Urchri-
stentum den Religionen des Hellenismus gegeniibergestellt und auf-
gezeigt, daB jene Zeugen, welche in Jesus Gott selbst und in seinem
Leben Gottesgeschichte sahen, unmoglich anderen religiosen Ele-
menten ein Mitrecht der Anerkennung zusprechen konnten. — Die
itberaus interessante und fesselnd geschriebene Darstellung ist in
manchen Punkten allerdings einseitig verzeichnet. Jedoch der Haupt-
linie der Untersuchung wird man unbedingt zustimmen diirfen. Wer
sich dariiber unterrichten will, worum heute der Kampf um das
N. T. geht, lese das Buch. Er wird auf seine Kosten kommen.

Prag. F. X. Steinmetzer.

Antike Mysterienreligionen und Urchristentum. Von Dr Barth.
Heigl, Hochschulprofessor in Freising. (Biblische Zeitfragen.
13. Folge, Heft 11/12.) Miinster 1932, Aschendorff.

In einer recht verdienstvollen Arbeit gibt der gelehrte Verfas-
ser einen Uberblick iiber die antiken Mysterienreligionen und ibhr
Verhilltnis zum Christentum. Im ersten, allgemeinen Teil bespricht
er zunichst den Erlosungscharakter der Mysterienreligionen und die
wichtigsten Akte der Feier (Riten der Reinigung, Einweihung und
Schau oder Epoptie, heilige Hochzeit, Kultmahle, geheime Formeln
und heilige Symbole, das Schweigegebot und den Hohepunkt der
Feier, das Schauen der Gottheit im Lichtglanz). Der genaue #duBere
Vollzug dieser Riten soll das Heil der Seele, ein besseres Los im
Jenseits bewirken. Man mochte entrinnen dem bitteren - Schicksal
(der Heimarmene) und dem unheilvollen Lauf der Gestirne. Erst
spiter unter dem Einfluf des Christentums und der herrschenden
philosophischen Systeme wollte man auch eine Befreiung von Siin-
denschuld, eine seelische Wiedergeburt erzielen. Man suchte vor
allem auf das Gefiihl einzuwirken; ob den Eingeweihten eine Ge-
heimlehre verkiindet wurde, ist sehr fraglich. Wegen des strengen
Schweigegebotes ist unsere Kenntnis der Mysterien sehr liickenhaft.
Es werden sodann die Haupiformen des antiken Mysterienwesens be-
schrieben, zunichst die #ltesten auch staatlich anerkannten griechi-
schen Mysterien von Eleusis und Samothrake, die von Thrazien stam-
menden Dionysos-Mysterien, die bei der privaten Genossenschaft der
Orphiker eine besondere Ausprigung erhielten, hierauf die aus dem
Orient stammenden Mysterien von Isis-Serapis (Agypten), Attis-Kybele
(Phrygien) mit dem Taurobolium, endlich die Mysterienreligion im
eminenten Sinne, der Mithraskult (Persien).

Oft wurde die Abhdngigkeit des Christentums vom Mysterien-
wesen behauptet. Dagegen sprechen zunidchst Tatsachen ganz allge-
meiner Natur. Das Christentum und die christlichen Schriftsteller



