202 Literatur.

genommen worden ist, wird hier weitergesponnen. Zunichst werden
wir mit dem Wesen des hellenistischen Synkretismus bekannt ge-
macht. Zahlreiche gelungene Abbildungen erlidutern die Darstellung.
Es folgt die Darlegung der Stellung, welche das Judentum gegen-
iiber dem Hellenismus einnahm. Anfanglich fand das eindringende
fremde Kulturgut offene Tiiren, nachher kam die Reaktion in der
religiosen Unduldsamkeit, die im Pharisdismus gipfelt. Ein weiteres
Kapitel stellt in diese Verhiltnisse das Urchristentum hinein und
zeigt den Einfluf des Hellenismus auf das Denken und die Ausdrucks-
weise der Urkirche. Hier sind besonders sprachgeschichtliche Tat-
sachen hervorzuheben, welche die Wege aufweisen, auf denen reli-
giose Begriffe, voh der hellenistischen Umwelt beeinfluit, ihre christ-
liche Bedeutung erhalten haben, ohne jedoch ihre auflerkirchliche
Herkunft zu verleugnen. Im letzten Kapitel wird dann das Urchri-
stentum den Religionen des Hellenismus gegeniibergestellt und auf-
gezeigt, daB jene Zeugen, welche in Jesus Gott selbst und in seinem
Leben Gottesgeschichte sahen, unmoglich anderen religiosen Ele-
menten ein Mitrecht der Anerkennung zusprechen konnten. — Die
itberaus interessante und fesselnd geschriebene Darstellung ist in
manchen Punkten allerdings einseitig verzeichnet. Jedoch der Haupt-
linie der Untersuchung wird man unbedingt zustimmen diirfen. Wer
sich dariiber unterrichten will, worum heute der Kampf um das
N. T. geht, lese das Buch. Er wird auf seine Kosten kommen.

Prag. F. X. Steinmetzer.

Antike Mysterienreligionen und Urchristentum. Von Dr Barth.
Heigl, Hochschulprofessor in Freising. (Biblische Zeitfragen.
13. Folge, Heft 11/12.) Miinster 1932, Aschendorff.

In einer recht verdienstvollen Arbeit gibt der gelehrte Verfas-
ser einen Uberblick iiber die antiken Mysterienreligionen und ibhr
Verhilltnis zum Christentum. Im ersten, allgemeinen Teil bespricht
er zunichst den Erlosungscharakter der Mysterienreligionen und die
wichtigsten Akte der Feier (Riten der Reinigung, Einweihung und
Schau oder Epoptie, heilige Hochzeit, Kultmahle, geheime Formeln
und heilige Symbole, das Schweigegebot und den Hohepunkt der
Feier, das Schauen der Gottheit im Lichtglanz). Der genaue #duBere
Vollzug dieser Riten soll das Heil der Seele, ein besseres Los im
Jenseits bewirken. Man mochte entrinnen dem bitteren - Schicksal
(der Heimarmene) und dem unheilvollen Lauf der Gestirne. Erst
spiter unter dem Einfluf des Christentums und der herrschenden
philosophischen Systeme wollte man auch eine Befreiung von Siin-
denschuld, eine seelische Wiedergeburt erzielen. Man suchte vor
allem auf das Gefiihl einzuwirken; ob den Eingeweihten eine Ge-
heimlehre verkiindet wurde, ist sehr fraglich. Wegen des strengen
Schweigegebotes ist unsere Kenntnis der Mysterien sehr liickenhaft.
Es werden sodann die Haupiformen des antiken Mysterienwesens be-
schrieben, zunichst die #ltesten auch staatlich anerkannten griechi-
schen Mysterien von Eleusis und Samothrake, die von Thrazien stam-
menden Dionysos-Mysterien, die bei der privaten Genossenschaft der
Orphiker eine besondere Ausprigung erhielten, hierauf die aus dem
Orient stammenden Mysterien von Isis-Serapis (Agypten), Attis-Kybele
(Phrygien) mit dem Taurobolium, endlich die Mysterienreligion im
eminenten Sinne, der Mithraskult (Persien).

Oft wurde die Abhdngigkeit des Christentums vom Mysterien-
wesen behauptet. Dagegen sprechen zunidchst Tatsachen ganz allge-
meiner Natur. Das Christentum und die christlichen Schriftsteller



Besprechungen. 203

stehen in schirfster Opposition zum Mysterienkult, der als Domine
des Teufels gilt. Wihrend in der Zeit des ausgehenden Heidentums,
dem Zeitalter des Synkretismus, alle Religionen sich dulden und ver-
mischen, ist das katholische Christentum allein unduldsam und exklu-
siv gegen alle fremdartigen Einfliisse. Die Erlésungsidee der Myste-
rien ist mit dem Ethos zunichst nicht verkniipft; die Erlésung sollte
auf magischem Wege erfolgen. ,Die bisweilen dabei geiibte Askese
verlief sich gar oft in die Siimpfe irgster Ausschweifungen (S. 63).
»Die Mysteriengdtter waren alte, naturhafte Gottheiten, ihrem Wesen
nach Vegetationsgottheiten oder Gottheiten der Fruchtbarkeit und
Zeugungskraft, die auch immer die Spuren dieses Kultes bewahrten
(S. 63). ,Das Christusbild des Urchristentums hal eine ganz andere
Quelle als die Mysteriengotter; nicht alte Naturmythen, sondern das
geschichtliche Leben Jesu von Nazareth war die Quellet [(S: 63 )
Hier herrscht das tief Sittliche und Personliche, dort das rein Natur-
mythische und Magische, hiiufig auch das Unsittliche. Ein guter Ken-
ner des antiken Mysterienwesens hat sein Endurteil iiber die Myste-
rien in die Worte gekleidet: ,,Ein paar Goldkérnchen in einem un-
geheuren Haufen von Morast.* (Blétzer, ,,Stimmen aus Maria Laach®,
Bd: 71,15 517.)

Dieselben sprachlichen Ausdriicke, die sich in den Mysterien
und im Christentum finden, z. B. Gnosis, Pneuma, besonders Wieder-
geburt, bedeuten inhaltlich verschiedene Dinge. ,Die Tatsache der
Auferstehung Jesu ist in der Religionsgeschichte véllig analogielos.
In den Mysterien wird das alljihrliche Sterben und Wiedererstehen
einer Vegetationsgottheit gefeiert, nicht die einmalige Auferstehung
einer geschichtlichen Personlichkeit* (8. 79). Die Idee von einem
mystischen Sterben und einer mystischen Neugeburt, wie sie die
Kirche von der christlichen Taufe lehrt, tritt bei den Mysterien erst
in spiterer Zeit auf; die Zeugnisse hiefiir stammen aus dem 3. und
4. Jahrhundert n. Chr. Wenn hier Entlehnung vorhanden ist, so ha-
ben die Mysterien chrisiliche Ideen in sich aufgenommen, nicht um-
gekehrt. Beziiglich der Eucharistie schlieBt sich der Verfasser dem
Urteil Blotzers an: ,DaB man auBlerhalb der Kirche irgendwo und
irgendwann des Glaubens gewesen sei, in dem heiligen Mahle wirk-
lich den Gott zu genieflen, 14Bt sich historisch nicht nachweisen.

Trotz aller Mingel bleiben aber die Mysterien eine héochst be-
deutsame Erscheinung der Religionsgeschichte. Sie sind ,ein kost-
barer Wein, dem ein iibler Bodensatz beigemischt ist* (0. Casel), eine
Art ,,Vorschule fiir Christus”, freilich mehr negativ, indem sie das
Sehnen der Menschheit nach Erlésung und Vergottlichung zum Aus-
druck bringen, aber nicht befriedigen konnten. Das unvergleichliche
Christentum brachte in der Fiille der Zeit die Erfiilllung des Sehnens.
Der Galilier muBte siegen, weil Gotteskraft in ihm wohnte.

Zum Schlusse seien ein paar Bemerkungen gestattet: S. 17f.
wird das Urteil Cumonts iiber die orientalischen Religionen zitiert:
»Alle wurzeln in einer uralten Zeit der Barbarei und haben aus
ihrer wilden Vergangenheit eine Menge von Mythen iibernom-
men . . .* und Briuche rohen Charakters, ,,Uberbleibsel eines primi-
tiven Naturalismus“. Wire es gegeniiber solchen und dhnlichen Dar-
stellungen sonst verdienter Forscher nicht am Platze, bei Zitierung
derselben auch zur Ergéinzung und Richtigstellung auf die Ergebnisse
der Arbeiten der religionswissenschaftlich-ethnologischen Schule W.
Schmidts und anderer hinzuweisen, die uns sagen, daB am Anfange
der Religionsgeschichte nicht das Rohe, Wilde und Barbarische, son-
dern das Reine und Edle, nicht das Niedere, sondern das Hohere
stand und das Niedere erst Produkt einer spiiteren Entwicklung ist?



204 Literatur.

S. 48 heiBt es: ,Seit der Mitte des 2. Jahrhunderts n. Chr. er-
scheinen Taurobolien und Kriobolien mit dem Kult der Kybele und
des Attis verbunden. Diese Sitte der Stier- und Widderopfer stammt
aber aus dem Mithraskult.”

Die letztere Ansicht, die besonders Cumont als kaum zweifel-
haft hingestellt hat, wird von namhaften Forschern, so von Hepding
(Attis, S. 201), Espérandieu, A. Korte bestritten. Letzterer sagt: ,Die
Anahita (persische Gottin an der Seite Mithras) wird in keiner ein-
zigen Taurobolien-Inschrift genannt, nur einmal CJL X, 1596 die
Venus Caelesta, das ist doch bedenklich. Und wie kommt die per-
sische Gottin des befruchtenden Himmelswassers zu den chthonischen
Opfergruben?“ Wir haben durchaus keinen Grund, meint Hepding,
den Taurobolien ihren phrygischen Ursprung abzusprechen.

Vocklabruck. Joh. Furtner.

Die Kirche der Miirtyrer, ihre Aufgaben und ihre Leistungen.
Von Albert Ehrhard. (412.) Miinchen 1932, Kdésel u. Pustet.

Prialat Ehrhard, einer der besten Kenner der Geschichte des
christlichen Altertums, widmet, selbst bereits ein Siebziger, dieses
Buch seinem Freunde Professor Dr Eugen Miiller zum siebzigsten
Geburtstag. Das Buch selbst wirkt wie ein Abschiedsgruf, denn es
schlieBt die Resultate einer ganzen Lebensarbeit in sich und wendet
sich nicht allein an die Mitglieder des katholischen Akademiker-
verbandes, zu dessen Griindern Ehrhard gehorte, sondern auch an alle
ehemaligen Horer in Wiirzburg, Wien, Freiburg, StraSburg und
Bonn.

Was Ehrhard hier bietet, ist also ein abgeklirter Stoff in jener
feinen Form, die jeder Horer schiitzen gelernt hat; er will die Ge-
schichte der Kirche in ihrer Heroenzeit, in der Zeit der Mirtyrer und
Bekenner, also des 2.und 3. Jahrhunderts, darstellen. Die Kirche hatte
in dieser Zeit drei groBe Aufgaben, nach denen der Verfasser seine
Arbeit einteilt: die erste war die Selbstverteidigung gegeniiber der
romischen Staatsgewalt (Christenverfolgungen), die zweite war der
Kampf gegen den Gnostizismus und Montanismus, die dritte die Aus-
bildung der christlichen Weltreligion (Verfassung, Glaubenslehre, Kul-
tus und Kultur). Die Art, wie der Verfasser seinen Steff darstellt,
soll ein allgemein verstindliches Bild liefern, doch mdchte man
meinen, daf er seinen Leserkreis iiberschiitzt hat, denn wenn er das
Buch ,fiir weitere Kreise nicht zum Nachschlagen, sondern zum
Lesen geschrieben® hat, so hat er das Ziel entschieden zu hoch ge-
nommen, besonders was die Ausfiithrungen iiber Gnostizismus und
Montanismus anlangt (S. 122—267), die nur fiir gut eingearbeitete
Theologen, nicht aber fiir die ,friiheren lieben Hoérer* und noch
weniger fiir Laien berechnet sein konnen.

DaR wichtige, viel umstrittene Fragen in einer mit souveriner
Beherrschung der einschligigen Literatur gepaarten Klarheit geldst
werden, wie z. B. die verschiedenen Fragen beziiglich der Méirtyrer-
akten, braucht wohl nicht eigens erwihnt zu werden. Ausgezeichnel
gut ist die Auslegung der iltesten Stellen zugunsten des rémischen
Primats (Ignatius von Antiochia und Irendus S. 275 fl.). Leider hat
sich der Verfasser durch die Riicksicht auf seinen Leserkreis ver-
leiten lassen, kein Quellen- und Literaturverzeichnis und nur vier
Seiten Anmerkungen hinzuzugeben. Wenn auch die Verzeichnisse
entbehrlich waren, so wiire doch in den Anmerkungen manches kla-
rer geworden, was jetzt unerklirt geblieben ist.

Wien. Univ.-Prof. Dr Ernst Tomek.



