Premm, Aszetischer ‘Semiquietismus. 295

bereitet und an ihm leilgenommen haben und sich der
erhofften Wiederherstellung der Musica Sacra widmen.

Mit besten Weihnachiswiinschen und mit dem Aus-
druck tiefster Verehrung bin ich

Euerer Exzellenz
ganz ergebener
(gez) G. Card  Bislety

Praefectus.
Concordat cum originali. " Michael,
20, 12, 19572, epps. Ratisbonen.

Aszetischer Semiquietismus.

Von Dr M. Premm, Salzburg.

Unser Heiliger Vater Pius XI. hat in seiner Bulle
»Deus scientiarum Dominus“ angeordnet, dafi auch As-
zetik und Mystik an allen theologischen Lehranstalten als
eigene Facher zu lehren seien. DaBl doch dieser Forde-
rung baldmoéglichst tiberall Rechnung getragen wiirde!
Dann koénnte es nicht vorkommen, dal gefihrliche An-
schauungen iiber Grundfragen der Aszese weithin ver-
breitet sind und in der Erziehung unseres Nachwuchses
im Priester- und Ordensstand in die Praxis umgesetzt
werden, nicht zum Heile der heiligen Kirche. Und da die
theoretische Durchbildung in der Aszese fehlt, werden
solche Irrtiimer von fast niemand bemerkt.

Wir haben hier einen gewissen aszefischen Semi-
quietismus im Auge. In Frankreich scheint dieser Irrtum
seinen Ausgang genommen zu haben. J. Tissot (La vie
interieure simplifiée, Paris 1894, im iibrigen ein ausge-
zeichnetes Buch) redete einer Vereinfachung des inneren
Lebens das Wort in einer Weise, die entschieden zu
weit geht, die wohl fiir bereits weit Fortgeschrittene teil-
weise gilt, bei Anfdngern im Streben nach Vollkommen-
heit aber grofen Schaden anrichten konnte. Auch in
Deutschland fanden Tissots Gedanken Anklang, sind aber
dort bereits im Abebben. In neuester Zeit ist dieser Semi-
quietismus in Osterreich in Bliite, hauptsichlich ge-
tragen und gefordert von einer bestimmten, nach dem
Kriege entstandenen katholischen Jugendbewegung, die
bis in unsere Seminare hineinwogt. Auf Priestertagungen
und in Zeitschriften und Biichern findet er bei uns kla-
ren Ausdruck. Dem osterreichischen (weniger aktiven)
Volkscharakter kommt er besonders entgegen.



296 Premm, Aszetischer Semiquietismus.

Welches ist nun diese Lehre? Sie redet, kurz gesagt,
der Passivitat im geistlichen Leben das Wort. Der Weg
zu Gott wird abgekiirzt, vereinfacht, leicht gemacht. Ge-
will leugnen auch die Vertreter dieser Richtung nicht
jede Aktivitat. Denn nach allen Theologen jeder Schule
gebiithrt zwar der Gnade der Primat, ist aber anderseits
unser Mitwirken unerlafilich. Wir selbst miissen im Ver-
ein mit der Gnade unser Heil wirken. Ohne unser Mit-
tun blieben Tugend und Heiligkeit ja etwas uns selbst
Fremdes, einzig von Gott Bewirktes, uns nur Angerech-
netes. Das alles leugnen auch die Semiquietisten nicht.
Doch ziehen sie der menschlichen Titigkeit allzu enge
Schranken, schiatzen sie zu gering ein. Das personliche
Bemithen und Streben nach Heiligkeit und Tugend hat
in ihren Augen fast keine Bedeutung. Die Tugenden im
einzelnen vornehmen und sie sich mit Hilfe des Parti-
kularexamens aneignen und die entgegengesetzten Fehler
ablegen wollen, erscheint ihnen fast lacherlich. Dort und
da sind auch schon Worte gegen die Gewissenserfor-
schung, den heiligen Rosenkranz, ja sogar gegen die
wochentliche Devotionsbeichte gefallen. Man kritisiert
die methodische, diskursive Betrachtung, will an deren
Stelle das Gebet der Einfachheit setzen. Genannte und
ahnliche Ubungen und Andachten machen das geistliche -
Leben viel zu kompliziert; das ist eine veraltete Methode,
die uns Heutigen nicht mehr zusagt. Wir miissen viel-
mehr unser armseliges menschliches Tun moglichst aus-
schalten. Die Gnade Gottes wird alles selbst tun und die
Tugenden organisch heranwachsen lassen. Es geniigt,
den Blick auf Gott gerichtet zu halten. — Begreiflicher-
weise sagen nicht alle Anhanger dieser aszetischen Rich-
tung das alles so gerade heraus. Nicht ungern verstecken
sich manche von ihnen hinter der heutigen an sich sehr
begriilenswerten liturgischen Bewegung und miflbrau-
chen sie (auch das Beste ist vor Miflbrauch nicht ge-
schiitzt). Sie reden immer nur von der Liturgie, als ob
alle anderen Heiligungsmittel iiberfliissig, ja auszuschal-
ten wiren. Objektive Heiligkeit, nicht subjektives Stre-
ben nach Vollkommenheit; méglichst wenig Eigentatig-
keit. Die bisher allgemein iibliche aszetische Richtung
wird des ,,Aktivititsrausches bezichtigt. Weg mit dem
,»opus operantis®, es lebe einzig das ,,opus operatum?®!

P. Jakob Heerinckx F. O. M. nennf in seinem aus-
gezeichneten Buche ,introductio in theologiam spiritua-
lem asceticam et mysticam® (Marietti, Tourin 1931) die
eben geschilderten Anschauungen ,perniciosos errores®



Premm, Aszetischer Semiquietismus, 297

(5. 112), gefdhrliche Irrtiimer. Und mit Recht. Denn sie
widerstreiten der Heiligen Schrift, der kirchlichen Uber-
lieferung, und beruhen auf falschen Voraussetzungen.

Die Heilige Schrift stellt das geistliche Leben als ein
Leben fortwahrenden persénlichen Kampfes, der Uber-
windung und Entsagung, also grofler Eigentitigkeit hin:
nicht aber als ein passives Geschobenwerden und ge-
michliches Sichgehenlassen. Christus selbst, der sonst so
Milde, verlangt gegen die Versuchungen Gebet und Wach-
samkeit (Mt 26, 41; Mk 14, 38), ja sogar das Ausreiflen
des Auges und Abhauen der Hand (Mt 5, 29 f.), wenn wir
anders die Versuchungen zur Siinde nicht zu iiberwinden
vermoégen; das ist wahrhaftig eine strenge, sehr aktive
Aszese, nicht ein bloBes Warten, bis die Gnade alles tut.
Gefragt, was zu tun ist, um in den Himmel einzugehen,
antwortet er nicht etwa: Macht euch keine Sorge, ich
werde schon mit meiner Gnade alles bewirken. Sondern:
»Bemithet euch einzugehen durch die enge Pforte”
(Lk 13, 24). Der Weg zum Himmel ist steil und schmal,
kostet viel Selbstbemiithen; das bequeme Sichgehenlassen
fihrt zur Holle (Mt 7, 13 £). ,,Wer mir nachfolgen will,
verleugne sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich®
(Mt 16, 24; Mk 8, 34; Lk 9, 23, und 14, 26 £.). Wie laft sich
mit dieser ausdriicklichen Lehre Jesu eine Aszese verein-
baren, die den Weg zum Himmel bequem, kurz und leicht
macht; die von Gewissenserforschung (,, Wachsamkeit*),
Tugendiibung, Andachten u. s. w. nicht gerne hért; die
eigentlich keine Aszese mehr ist, sondern jeden Anfanger
schon gleich zum Mystiker stempelt? — Wie der Meister, so
lehren auch die Apostel, allen voran St. Paulus. Er, der
die Notwendigkeit und Gratuitat der Gnade so stark be-
tont wie keiner, redet auch unserem Bemiithen nach-
driicklicher das Wort als alle anderen. Unser geistliches
Leben ist ein stindiger Kampf sowohl gegen die Begier-
lichkeit in uns S‘Rém 7, 23), wie gegen Satan aufBler uns
Eph 6, 10; 1 Tim 3, 7). ,,Kampfe den guten Kampf*
1 Tim 1, 18) als ,,Streiter Christi” (2 Tim 2, 3). Auf sein
zu Ende gehendes Leben zuriickschauend, weill er es
nicht besser zu charakterisieren als mit den Worten: ,,Ich
habe den guten Kampf gekampft“ (2 Tim 4, 7). Kampf
bedeutet doch gewaltige personliche Anstrenging, nicht
aber ein passives sich von der Gnade tragen lassen. Wo-
moglich noch deutlicher ist die Stelle 1 Kor 9, 24—97.
Darnach miissen wir uns selbst viele Entbehrungen auf-
erlegen im Wettkampf um die ewige Siegeskrone. Sich
selbst stellt der Apostel als Beispiel dafir hin mit den



298 Premm, Aszetischer Semiquietismus.

ernsten, wahrhaft aszetischen Worten: ,,Ich ziichtige mei-
nen Leib und mache ihn dienstbar, damit ich nicht, nach-
dem ich anderen gepredigt habe, selbst verloren gehe.”
So handelt ein in der Gnade konfirmierter Apostel! Und
wir Kleinen sollten solcher BuBiitbungen entraten konnen,
das wire zu aktive Aszesel

Viele Irrtiimer kommen daher, dal man sich zu we-
nig um die Tradition kiimmert; man will um jeden Preis
etwas Neues lehren, Aufsehen machen. So vergessen auch
die heutigen Semiquietisten ganz und gar, wie z. B. die
heiligen Viter einhellig das geistliche Leben, ganz im
-Sinne der Heiligen Schrift, als mithsame Arbeit hinstel-
len; nur durch Kampf und persoénliches Streben konne
die Vollkommenheit erlangt werden. Viele derartige Ein-
zeltexte finden sich im bekannten Enchiridion Asceticum
(Freiburg i. Br. 1930; nn. 90, 112—115, 120, 165, 192, 268,
327, 340, 483, 498, 594, 600, 734, 763, 775, 849, 990, 1174,
1219). Desgleichen haben alle Aszeten der vergangenen
Jahrhunderte, die wahrlich auch den Geist Gottes hatten
und etwas vom inneren Leben verstanden, dieses als
einen geistlichen Kampf dargestellt und bis ins Kleinste
gehende Anweisungen %egeben. Darf man das alles wirk-
lich so leichter Hand als veraltet beiseite schieben? End-
lich kénnen wir in unserer Frage auch auf kirchliche
Entscheidungen hinweisen. Vor allem mogen sich die
Fithrer der modernen Bewegung erforschen, ob ihre
Doktrin von der mehr passiven Heiligkeit nicht in man-
chen Punkten folgenden von der Kirche ausdriick-
lich verworfenen Sitzen allzu nahe kommt (Denzinger,
n. 1222 ff.): ,,Velle operari active, est Deum offendere, qui
vult esse ipse solus agens. Activitas naturalis est gratiae ini-
mica impeditque Dei operationes et veram perfectionem.
In via interna omnis reflexio est nociva, etiam reflexio ad
suas humanas actiones et ad proprios defectus. In oratione
opus est manere . . . cum quiete . . . absque productione
actuum, quia Deus in his sibi non complacet. Nec ante
nec post communionem alia requiritur praeparatio aut
gratiarum actio, quam permanentia in solita resignatione
passiva. Crux voluntaria mortificationum pondus grave
est et infructuosum, ideoque dimittenda.” (Diese Irrtiimer
des Quietisten Michael de Molinos [{ 1696] wurden von
Innozenz XI. verworfen.)

Sodann sei auch erwihnt, wie nachdriicklich Pius X.
in seiner,exhortatio ad clerum catholicum® die regel-
miBige Einhaltung einer Reihe von ,,Ubungen® (Betrach-
tung, Partikularexamen, geistliche Lesung, Rosenkranz,



Premm, Aszetischer Semiquietismus. 299

Besuchung des Allerheiligsten, héaufige Beichte, Exer-
zitien) empfiehlt, die dann schliefilich auch ins neue Kir-
chenrechtsbuch (c. 124—126) iibergingen als ,,obligatio-
nes clericorum®. Die ,,Unio Apostolica®, wohl die idealste
Priestervereinigung, von den Pépsten, zumal Pius X. so
warm empfohlen und mit Ablassen und Privilegien be-
dacht, schreibt ihren Mitgliedern sogar tagliche Rechen-
schaft aiber die Einhaltung obiger Ubungen vor. Ist das
nicht genau jene ,komplizierte”, auf einer Menge von
personlichen ,,Ubungen und Andachten beruhende As-
zese, gegen die der heutige Semiquietismus Sturm lauft?
Ist dieser damit nicht deutlich genug einschluffweise von
der Kirche verurteilt? Zudem ausdriicklich tat das Be-
nedikt XV. in einem Briefe an O. Marchetti (Acta Ap.
Sed. XII, 1920, 30), wo er diese ,,vage und verweichlichte*
Aszese eine grofie Gefahr fir die Seelen nennt. (Quel
ascetismo vago e sentimentale e quell’ erroneo misticismo
che . . . non mancano purtroppo anche oggi di serpeg-
giare nel popolo, con grave pericolo delle anime.)

Die heutigen halbquietistischen Strebungen beruhen
auf falschen Voraussetzungen. Vor allem werden die
Erbsiinde und deren Folgen unterschitzt. Jeder Mensch
seufzt unter der dreifachen Begierlichkeit, die nur durch
Offensivkampf und den Geist der Abtotung allmahlich
ﬁadémpft wird, aber ohne je ganz aufzuhoren. Der

auptirrtum des Semiquietismus aber ist das Aufieracht-
lassen der Unterscheidung zwischen Anfdngern und
Fortgeschrittenen. ,,Man scﬂeint allen Seelen, selbst den
wenig fortgeschrittenen, Stimmungen der Passivitat ein-
floBen zu wollen, die in Wirklichkeit nur fiir den Eini-
gungsweg sind. Man will zu schnell zur Vereinfachung
des inneren Lebens schreiten und vergifit, daB} fir die
meisten Seelen diese Vereinfachung erst nutzbringend
sein kann, nachdem sie der diskursiven Betrachtung, der
ein?ehenderen Gewissenserforschung und der Ausiibung
sittlicher Tugenden sich beflissen haben . . . Im Bestre-
ben, die Seelen so rasch als moglich zur Vollkommenheit
zu fuhren, tberspringt man die Zwischenstrecken und
schligt schon zu Anfang Mittel vor, die sich nur fir fort-
geschrittene Seelen eignen.” (A. Tanquerey, Grundrif} der
aszetischen und mystischen Theologie, Paris 1931, n. 1487.)
Gewil3, bei den mystisch begnadeten Seelen tibernimmt
mehr Gott selbst die Fithrung, tragt sie gnadenvoll in sei-
nen Armen; sie konnen sich daher mehr passiv verhal-
ten. Das tut Gott aber im allgemeinen erst, nachdem man
sich lange Zeit hindurch den Ubungen aktiver Frommig-



300 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

keit hingegeben und so sein ernstes Streben nach Los-
I6sung von allem, was nicht Gott selbst ist, bewiesen hat.
Auf allen Gebieten ist fiir Anfinger methodische Ubung
notwendig, durch bequemes Sichgehenlassen bringt man
es nirgends weit; und im Ubernatiirlichen soll dies das
Ideal, das Gebot sein? Wie soll sich jemand z. B. die Tu-
gend der Demut anders aneignen, als durch methodische
Ubung? Zunichst mull man die betreffende Tugend in
ihrem Wesen und einzelnen AufBlerungen kennenlernen.
Dann geht’s ans Uben. Denn eine Tugend kennen, heif}t
noch nicht sie besitzen. Sie kann nur durch systematische
Ubung erworben werden. Wer sich z. B. nicht haufig tibt
im Klavierspiel, wird darin ewig ein Stumper bleiben;
wer nicht bewullt und zielstrebend seine Fehler abzulegen
sucht, wird sie zeitlebens mitschleppen, wird es nie zur
Tugend bringen. Die Halbquietisten vergessen, ,,da An-
fanger im allgemeinen nur durch das methodische, inner-
liche Gebet zum innerlichen Gebet der Einfachheit ge-
langen. Ebenso, daf bei ihnen die Allgemeinvorsitze,
Gott aus ganzem Herzen zu lieben, der genaueren
Bestimmtheit bediirfen. Ferner, daBl sie zur Erkennt-
nis ihrer Fehler sowie zu deren Besserung aufs ein-
zelne eingehen miissen. Nur zu sehr liegt die Gefahr
nahe, sich mit einem oberflichlichen Blick ins In-
nere zufrieden zu geben, wobei ihre Leidenschaften und
Schwachen ruhig weiterbestehen konnen. Mit einem
Wort, man vergiit zu oft, dal mehrere Wegstrecken zu-
riickgelegt werden missen, ehe die Seele zur Vereinigung
mit Gott und zum passiven Zustand gelangt®. (Tanquerey,
a. a. O., n. 1488.)

Diese Zeilen wurden geschrieben, einzig um der
Wahrheit zu dienen, die allein uns retten kann. Veritas
liberabit vos!

Das kriminelle Sonderverfuhren gegen die Christen vor
der Uerfoloung des Decius (250).

Von Dr Max Haidenthaller, Salzburg.

Die kriminelle Justizpflege bei den Rémern wurde
seit Sulla durch dauernd eingerichtete Sondergerichts-
hdéfe, quaestiones perpetuae, besorgt.t) Diese Geschwore-

1) Dig. 1, 2, 2, 32: Cornelius Sulla quaestiones publicas con-
stituit, veluti de falso, (de parricidio), de sicariis, et praetores quattuor
adjecit, Der eigentliche Schopfer dieser ProzeBform ist der Volks-
tribun L. Calpurnius Piso, der im Jahre 149 v. Chr. durch Plebiszit
das erste Geschworenengericht gegen Beamtenbestechung, Repetunden,
einfiihrte.



