300 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

keit hingegeben und so sein ernstes Streben nach Los-
I6sung von allem, was nicht Gott selbst ist, bewiesen hat.
Auf allen Gebieten ist fiir Anfinger methodische Ubung
notwendig, durch bequemes Sichgehenlassen bringt man
es nirgends weit; und im Ubernatiirlichen soll dies das
Ideal, das Gebot sein? Wie soll sich jemand z. B. die Tu-
gend der Demut anders aneignen, als durch methodische
Ubung? Zunichst mull man die betreffende Tugend in
ihrem Wesen und einzelnen AufBlerungen kennenlernen.
Dann geht’s ans Uben. Denn eine Tugend kennen, heif}t
noch nicht sie besitzen. Sie kann nur durch systematische
Ubung erworben werden. Wer sich z. B. nicht haufig tibt
im Klavierspiel, wird darin ewig ein Stumper bleiben;
wer nicht bewullt und zielstrebend seine Fehler abzulegen
sucht, wird sie zeitlebens mitschleppen, wird es nie zur
Tugend bringen. Die Halbquietisten vergessen, ,,da An-
fanger im allgemeinen nur durch das methodische, inner-
liche Gebet zum innerlichen Gebet der Einfachheit ge-
langen. Ebenso, daf bei ihnen die Allgemeinvorsitze,
Gott aus ganzem Herzen zu lieben, der genaueren
Bestimmtheit bediirfen. Ferner, daBl sie zur Erkennt-
nis ihrer Fehler sowie zu deren Besserung aufs ein-
zelne eingehen miissen. Nur zu sehr liegt die Gefahr
nahe, sich mit einem oberflichlichen Blick ins In-
nere zufrieden zu geben, wobei ihre Leidenschaften und
Schwachen ruhig weiterbestehen konnen. Mit einem
Wort, man vergiit zu oft, dal mehrere Wegstrecken zu-
riickgelegt werden missen, ehe die Seele zur Vereinigung
mit Gott und zum passiven Zustand gelangt®. (Tanquerey,
a. a. O., n. 1488.)

Diese Zeilen wurden geschrieben, einzig um der
Wahrheit zu dienen, die allein uns retten kann. Veritas
liberabit vos!

Das kriminelle Sonderverfuhren gegen die Christen vor
der Uerfoloung des Decius (250).

Von Dr Max Haidenthaller, Salzburg.

Die kriminelle Justizpflege bei den Rémern wurde
seit Sulla durch dauernd eingerichtete Sondergerichts-
hdéfe, quaestiones perpetuae, besorgt.t) Diese Geschwore-

1) Dig. 1, 2, 2, 32: Cornelius Sulla quaestiones publicas con-
stituit, veluti de falso, (de parricidio), de sicariis, et praetores quattuor
adjecit, Der eigentliche Schopfer dieser ProzeBform ist der Volks-
tribun L. Calpurnius Piso, der im Jahre 149 v. Chr. durch Plebiszit
das erste Geschworenengericht gegen Beamtenbestechung, Repetunden,
einfiihrte.



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 301

nenkollegien standen unter dem Vorsitz eines Priators
und behandelten nach einer fir jedes einzelne Delikt vor-
gesehenen Spezialordnung elf Kategorien von Delikten:
die Anklage auf Repetunden, Sakrileg und Pekulat, auf
Mord,?) Ambitus, Majestatsverbrechen, Filschung,
schwere Injurien, Vergewaltigung, Menschenraub, Ehe-
bruch, Zins- und Kornwucher.

Fir Religionsdelikte bestand kein solcher Sonder-
gerichtshof als dauernde Einrichtung, sondern wurde fall-
weise eingesetzt. Dies ergibt sich aus dem Fall des Clodius
Milo, der entgegen dem Sakralrecht in die fiir Manner ge-
sperrte Frauenfeier der Bona Dea eingedrungen war. Da-
mals wurde durch ein Plebiszit ein Kriminalausnahms-
geselz, Lex de religione (Cicero, Ad Atticum I, 16, 2), auf-
gestellt und eine quaestio extraordinaria unter dem Vor-
sitz des Stadtprators eingesetzt. Beim Religionsdelikt
kommt es also ,,in jedem einzelnen Fall darauf an, ob das
Volk ein Gericht konstituieren will, und da der Fall des
Clodius als etwas bis dahin Unerhortes nicht hingestellt
wird, muB3 sich dergleichen schon 6fters ereignet haben®.?)

Die Kontravention gegen die Christen spielte sich
nun allerdings meist vor dem Tribunal der Provinzstatt-
halter ab, vielfach gegen Nicht-Biirger. Schon aus diesem
einen Grund konnte der auf die Hauptstadt Rom be-
schrinkte, fir rémische Biirger berechnete Ordo judi-
ciorum publicorum nicht zur Anwendung kommen. Ubri-
gens, seitdem Markaurel ihnen die Kapitaljurisdiktion
entzogen hatte, verschwanden die Geschworenengerichts-
hofe auch dort immer mehr, so dal Paulus (unter Cara-
calla und Severus Alexander) feststellen konnte: ,,Ordo
exercendorum publicorum capitalium in usu esse desiit,
durante tamen poena legum, cum extra ordinem crimina
probantur® (Dig. 48, 1, 8).

Das Kriminalverfahren in der Provinz wickelt sich
stets extra ordinem ab, es stellte sich als aufferordent-
licher Kriminalprozeff dar. Auch bei den Christen. Man
konnte sich freilich wegen der Anomalien des Christen-
prozesses verleiten lassen, von einer polizeilichen MaB-
regelung derselben zu sprechen, zumal der Statthalter
auch In%mber der magistratischen Disziplinargewalt, der

?) Mit den Unterarten: gewaltsamer Mord und StraBenraub, Mi6-
brauch des Kapitalprozesses, Giftmischerei, Zaubermord und Magie,
Nachstenmord (Lex Pompeia de parricidio), boswillige Brandstiftung,
Schiffbruchsverbrechen.

%) Richard Heinze, Tertullians Apologeticum, Leipzig 1910, S. 835.
AuBer diesem fufischen (61 v. Ch.) nennt andere kriminelle Ausnahms-
gesetze Mommsen, Rém. Strafrecht, S. 197.



302 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

Koerzition, war. Doch mit Unrecht. MuBl auch ein Ein-
schlag von Koerzition zugestanden werden, so hat doch
das Ruckgrat des Christenprozesses als Kriminaljustiz an-
gesprochen zu werden. Denn das Einschreiten der Be-
horde bei Ungehorsam und Ordnungswidrigkeit fithrt
keine feste Benennung, kennt keinen scharf abgegrenzten
Tatbestand, verlauft ohne feste Normen und ohne bin-
dende Strafansitze; es wird vielmehr ganz nach dem Er-
messen und personlichen Gutdinken des Magistrates ge-
handhabt. Im Gegensatz dazu finden wir bei dem FKin-
schreiten ge%en die Christen jene vier Begriffsmomente
vor, die uns berechtigen, von Kriminaljustiz zu reden.

Schon die Kontravention fithrt ihren eigenen Namen:
sie tritt uns in der Anfrage des jiingeren Plinius bei Tra-
jan als cognitio de christianis entgegen, als magistratische

rmittlung und Entscheidung, wobei es dem Inhaber des
Imperiums keineswegs freistand, den Prozell nach Be-
lieben aufzunehmen oder fallen zu lassen. Das Delikt
ferner ist klar gekennzeichnet als nomen christianum:
diese feste Formulierung des Strafreates gibt sich kund
im Spruch des Richters (Tert., Apol. 2, 2 %} und im He-
roldsruf vor dem Urteilsvollzu% (Martyr. s. Polycarpi XII,
1; Euseb., Hist. eccl. V, 1, 44). Die Prozefiform, so einfach
hier naturgemall alles liegen mufite entsprechend der
Eigenart dieses Gesinnungsdeliktes, war doch nicht ganz-
lich dem diskretionaren Ermessen des Magistrates an-
heimgegeben, sondern nach dem Zug jener neuen Zeit
durch kaiserliche Reskripte geregelt. Die Zuziehung des
Konsiliums weist klar hin auf die richterliche Funktion,
die der Statthalter auszuitben darangeht. Als Strafe end-
lich, wie sehr der Magistrat immerhin freie Hand haben
mochte, war die kapitale festgesetzt, durch die Leben
oder biirgerliche Existenz des Verurteilten vernichtet
wurde. Obgleich also richterliche und disziplinire Gewalt
in derselben Hand ruhen, tritt doch der kriminelle Grund-
zug klar zu Tage.?)

%) Mommsen (Sybels Histor. Zeitschrift, 64. Bd, N. F. Bd. 28,
Miinchen und Leipzig 1890, S. 416) verweist auf die in Religions-
maBnahmen, auch gegen Christen, vorkommende Ausweisung und
sieht darin einen Beweis dafiir, daB regelmiBig gegen fremde Reli-
gionen nur administrative Vorkehrungen getroffen wurden. Mommsen
ist einzurdumen, dafl die Relegatfion im engeren Sinn allerdings in den
Bereich der administrativen Koerzition hinein gehért. Als Polizei-
mafregel wird sie auch zeitweilig und ohne Vermdgenseinbufle ycr-
hiingt; sie belifit sogar im Besitz des Biirgerrechtes und zéhlt daher
nicht zu den kapitalen Strafen. Aber Relegation wird auch im weiteren
Sinn verstanden, wobei die harte Deportation, eine Kapitalstrafe,
darunter subsumiert wird. Die Deportation im streng juridischen



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 3(3

Dabei eignen diesem Verfahren gegen die Christen
eine Reihe von Abweichungen von der sonstigen Ge-
richtspraxis, so dafl der Christenprozel innerhalb des
aullerordentlichen Kriminalverfahrens eine Sonderstel-
lung einnimmt. Freilich ist es nicht nétig, da wir in Be-
tonung dieser Eigenart des Christenprozesses so weit
gehen und tiberhaupt darauf verzichten, ihn in eine der
beiden Hauptkategorien einzureihen.®) Ahnlich urteilt
iiber den strafrichterlichen Charakter des Christenprozes-
ses auller Heinze u. a. auch C. A. Kneller S. J., Die Mar-
tyrer und das romische Recht in ,,Stimmen aus Maria
Laach®, 65. Bd., 1898, S. 360 fi. Speziell auf Grund seiner
eingehenden Untersuchungen iiber Tertullian stellt Josef
Lortz fest: ,Nirgendwo zeigt sich eine derartige Form-
losigkeit, dafl die vollstandig freie Koerzition zur Erkla-
rung notwendig wiirde oder allein geniigte” (Tert. als
Apo%oget, Minster 1928, Bd. 2, S. 214%. Denn wir haben
ja die vier Kriterien der Judikatur fiir den Christenproze3
soeben nachgewiesen. Die Anomalien jedoch, die dem
Christenprozef sein eigenes Geprige geben, bestehen 1. im
Wegtall der detaillierten Einvernahme und im Dringen
auf Verleugnung statt auf Eingestindnis niherer Um-
sténde, 2. in der Straffreiheit bei Gesinnungswechsel, 3. im
Ineinanderfliefien von Tortur und Exekution, 4. im hiufi-
genhErkenntnis auf Feuertod und 5. im Entzug des Grab-
rechtes.

Sprachgebrauch gesteht nur die persinliche Freiheit zu, entzieht ulso
das Biirgerrecht und ist somit unter die kapitalen Strafen einzureihen.
(Dig. 48, 22, Lex 6 und 7, § 2; Lex 14 und 15.) Ubrigens gesteht
Mommsen (Romisches Strafrecht, Leipzig 1899, S. 965, A. 3) selbst zu,
daB relegare bei den Historikern, die es mit der Prizision in juri-
dischen Fachausdriicken nicht genau nahmen, fiir das mehr technisehe
deportare zu fassen ist. Nach R. Heinze (a. a. O. S. 352, A. 2) ist
auch bei Tertullian, Apol. 12, 5, die Relegation auf Inseln als De-
portation und daher als Kapitalsirafe zu verstehen. — Nach Karlowa
(Romische Rechtsgeschichte, Leipzig 1885, 1. Bd., S. 166)kamen als
Zwangsmittel (remedia) bei der Koerzition zur Anwendung: in vin-
cula ductio, verberatio, multae dictio und pignoris captio. Besonders
béufig wurde gegen Widersetzliche oder Ordnungswidrige aus diesen
Polizeistrafen die Pfindung und GeldbuBe ausgewahlt. , Welches re-
medium der Magistrat im einzelnen Fall anwenden, ob er sie kumu-
lieren, in welchem MaB er die einzelnen anwenden wollte, hingt von
seinem Ermessen ab; doch war ihm wohl in letzter Beziehung seit
Scheidung der Disziplinargewalt von der sirafrichterlichen, die durch
das Wesen der ersteren geforderte Grenze gesteckt, das Koerzitions-
mittel nicht in einer die Existenz des Geziichtigten ganz oder beinahe
vernichtenden Weise zu gebrauchen.“ — Bei der Zusammenlegung
beider Gewalten in der Hand des mit dem Imperium bekleideten Ma-
gistrates wurde diese Grenze nicht mehr beobachtet.

°) So Albert Ehrhard, Rektoratsrede zu StraBburg, 1911, S. 34 f.



304 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

1. Das summarische Vorgehen bei der Kognition, wo
kein Tatbestand erhoben wurde auller der Zugehorigkeit
des Angeklagten oder Angezeigten zum Christentum, war
durch den singulidren Charakter des Christentums be-
dingt. Mit dem Nachweis des nomen christianum ist das
Massen- und Gesinnungsdelikt schon festgestellt, dessent-
willen der Prokonsul oder kaiserliche Legat inqui-
rierte.®)

2. Begnadigung bei Massendelikten lag durchaus im
Sinn der rémischen Staatspolitik. So brutal es auch-
sein mochte, wenn der Richter jede Verteidigung bei
einem Gesinnungsdelikt kurzerhand abschnitt, so fehlt
doch wieder andererseits ein humaner Zug seitens des
Richters nicht, wenn er bei Gesinnungswandel des Ange-
klagten auf Straffreiheit erkennt. So war auch in der Ver-
schworung -des Catilina und Manlius mit Ausnahme der
beiden Fithrer allen Amnestie verheiflen, die vor einem
bestimmten Termin die Waffen niedergelegt hatten (Sal-
lust, Catilina 36).7)

3. Kraft seiner Disziplinargewalt verhangte mancher
Gerichtsprasident, um die Renitenz des standhaften Chri-
sten zu brechen und Gehorsam gegen seinen Ableug-
nungs-und Opferbefehl zu erpressen, die grausame Folter
%un ulae, fustes: Scorpiace 1, eculeus ebd. 10). Unter den

rallen, den Stockhieben und auf dem Pferdchen u.s. w.
zerbrachen schwichere Naturen. So wurde nicht selten
noch vor dem Urteilsspruch die Tortur zum supplicium.?)
Umgekehrt gestaltete sich auch das supplicium zur Folter.
Denn im Gegensatz zu anderen Delinquenten arbeitete
man bei den Christen ,,bis zum letzten Atemzug"” auf den
Ricktritt vom Bekenntnis hin (Origenes contra Celsum 2,
13; Kotschau 142/19; Mart. s. Polyc. III). Tatsachlich wur-
den also Christen zu Tode gefoltert, wenngleich formell
nicht auf Folter als Hinrichtungsart erkannt werden

%) Vgl. meine Abhandlung ,,ChristenprozeB und Christenrecht zur
Wende des 2. Jahrhunderts” in Linzer Theol.-prakt. Quartalschrift,
1928, S. 511 ff.

%) Hinweis bei Guérin, Etude sur le fondement juridique des
persécutions dirigées contre les chrétiens pendant les deux premiers
siecles de notre ¢re in: Nouvelle revue hist. de droit francais et
étranger, Paris 1895, S. 639. ;

%) Bei Tert., De jejunio adversus psychicos 12, R. W. 291/6 ff.,
wird ein Fall berichtet, wo der gefolterte Christ, der schon das Be-
kenninis abgelegt hatte, widhrend der Tortur in Ohnmacht versank
und dem Prisidenten auf die Frage, welchen Herrn er bekenne, nicht
mehr antworten konnte. Richtig deutet diesen vom Montanisten Tert.
boshaft ausgelegten Fall Neumann, Der romische Staat und die. all-
gemeine Kirche, Leipzig 1890, S. 188, Anm. 3.



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 305

durfte: ,,Nec ea quidem poena aliquem damnari oportet,
ut verberibus necetur vel virgis interimatur nec tormen-
tis, quamvis plerique, dum torquentur, deficere solent”
(Dig. 48, 19, 8, § ?3.“) Eine raffinierte moralische Tortur
war die Einstellung ins Bordell oder die Drohung damit,
die oft unausgefithrt blieb (Anton Linsenmayer, Die Be-
handlung der Frauen im romischen Christenprozefl in
Historisch-polit. Blatter, Miinchen 1898, S. 890).

4. Ungewohnlich berithrt auch die hdufige Senitenz
auf Feuertod. Diese Strafart hatte den Christen den
Schimpfnamen ,,Halbaxner und Reisigleute” eingetragen
Tert., Apol., 50, 3). Der Feuertod war eigentlich gegen

einde und Uberlaufer (Dig. 48, 19, Lex 8, § 2) vor-
gesehen, weiters gegen Sklaven, die ihrem Herrn nach-
stellten (ebd. Lex 28, § 11: ,....nonnumquam etiam liberi
plebeii et humiliores personae®), ferner gegen Brand-
stifter innerhalb einer Stadt (ebd. § 12), schlieflich gegen
Magier (Paulus, Sententiar. lib. 5, 23, 17). Die Mitschuld
an Magie, deren man durch Teilnahme an Sacra nocturna
als verdachtig erschien, brachte den Standespersonen das
Schwert, den humiliores das Kreuz oder die Arena
(Mommsen, Rém. Strafrecht, 641 ff.). Die Feuerstrafe be-
gegnet zwar auch bei Sakrileg und beim Majestétsver-
brechen, doch Regel war sie nicht. Ja, Ulpian (} 228) riigt
geradezu die Verurteilung zum Feuertod bei Sakrileg:
Sacrilegii poenam debebit proconsul pro qualitate per-
sonae proque rei conditione et temporis et aetatis et sexus
vel severius vel clementius statuere et scio multos et ad
bestias damnasse sacrilegos, nonnullos etiam vivos exus-
sisse, alios vero in furca (Gabelkreuz) suspendisse. Sed
moderanda est poena usque ad bestiarum damnationem
eorum, qui manu facta templum effregerunt et dona dei
noctu tulerunt. Ceterum si quis interdiu modicum aliquid
de templo tulerit, poena metalli coercendus est aut si
honestiore loco natus sit, deportandus in insulam est™
(Dig. 49, 1, 6). — Scharfer 1aBt sich die Strafnorm fiir
laesa majestas an: ,His (qui lege Julia majestatis tenen-
tur) antea in perrI'petuum aqua et igni interdicebatur (Ver-
bannung unter Todesstrafe im Fall der Riickkehr); nunc
vero humiliores bestiis obiiciuntur wvel vivi exuruntur,
honestiores capite puniuntur® (Paulus, Sent. lib. V, 29, 1)

) Von der Folter waren urspriinglich die rémischen Biirger,
spiter nur mehr die honestiores, die Standespersonen, ausgenommen.
Dazu zihlen die Senatoren, die Ritter, die Soldaten und Veterane sowie
die Gemeinderiite der Reichsstiidte, die Dekurionen, samt Deszendenz.

,»Theol.-prakt. Quartalschyift*. 1L 1933. 20



306 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

— Fir unerlaubte Vereinsbildung gilt der Strafansatz wie
bei Aufruhr.r)

Im aulierordentlichen Kriminalproze vor den Statt-
haltern waltete eine grofle Freiheit in der Strafbemes-
sung, ,nicht weil das Gesetz seine bindende Kraft ver-
loren hat, sondern weil die vorliegende Gesetzesmasse in
unsicherem Umfang antiquiert ist® (Mommsen, R. Strafr.
1041, Anm. 1). Die strafrechtlichen Bestimmungen sind
also nicht mehr streng prdizeptiv, sondern direktiv. Dem-
nach konnten grausame Prisidenten unter den Kapital-
strafen jene auswihlen, die ihrer Auffassung von der
nahen Verwandtschaft des Christentums mit Perduellion,
Hochverrat, und Magie entsprachen.!t)

Tertullian verweist in seiner Beschwerde auf die
sonst mildere Gerichtspraxis: ,,Cremamur, quod nec sacri-
le%i nec hostes publici veri nec tot majestatis rei pati
solent (Ad Scapulam 4; Oehler I, 549). Wenn Tertullian
hier als die urspriinglich fir die Christen festgesetzte
Strafe die Enthauptung nennt, so hat er nach Neumann
(Der rom. Staat und die allg. Kirche, S. 187, A. 7) aus dem
Vorgehen des ersten Christenverfolgers in Afrika, des
Prokonsuls Vigellius Saturninus, der primus hic gladium
in nos egit,**) auf ein dem Saturninus zugegangenes kai-
'serliches Mandat einen Riickschlull gezogen. Doch fragen
wir uns: wird Tertullian in einer Eingabe an den Statt-
halter, wie es der Libellus ad Scapulam denn doch ist,
solch eine Vermutung vorbringen, die ihm alsbald vom
Adressaten als hochst personlicher Einfall nachgewiesen
werden kann? Mulite nicht ein Sachwalter des Christen-
tums in diesem Fall auf unbestreitbare Tatsachen ver-
weisen? Ich schlage daher eine andere Erkldrung vor:
Gegen die Zugehorigkeil zum nomen christianum war
einfachhin die kapitale Strafe angedroht, welche dem
schuldig Erkannten Leben oder wenigstens Biirgerrecht

) Dig. 47, 22, 2: Quisquis illicitum collegium usurpaverit, ea
poena tenetur, qua tenentur, qui hominibus armatis loca publica vel
templa occupasse judicati sunt. Dig. 48, 19, 38, § 2: Actores seditionis
et tumultus populo concitato pro qualitate dignitatis aut in furcam
tolluntur aut bestiis obiiciuntur aut in insulam deportantur.

1) Dig. 50, 16, 131, § 1 (Ulpian): Poena non irrogatur, nisi quae
quaque lege vel quo alio jure specialiter huic delicto imposita est.
Doch die Rechtspflege ist schon derart verwildert, daB der gleiche
Ulpian feststellen mufB: Hodie licet ei, qui extra ordinem cognoscit,
quam vult sententiam ferre, vel graviorem vel leviorem, ita tamen
ut in utroque niodo rationem mon excedat (Dig. 48, 19, 13).

12) Ad Scap. 3, Oe. 1, 544.



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 307

entzieht.””) In diesem weiteren Sinn begriffen, umfaBte
die Kapitalstrafe samtliche Strafen, wodurch die physi-
sche oder biirgerliche Existenz des reus vernichtet
wurde. Capite puniri wird aber auch im engeren Sinn
gebraucht und ist dann von der bona mors durchs
Schwert zu verstehen.*t) Tertullian hat nun diesen Straf-
ansalz: capite puniri unter Hinweis auf die Spruch-
praxis der Legaten von Numidien und Mauretanien im
engeren antonomastischen Sinn gedeutet. Freilich kann
es in der Gesetzgebung nicht so gemeint gewesen sein,
dafl nur ,gladio tenus®, bis zur Anwendung des Schwer-
tes, gegen die Christen eingeschritten werden durfte.
Perennis, der Stadtprafekt, ist sich dessen bewuBt, daB
er bei der Verurteilung des vornehmen Apollonius zu
einer anderen Kapitalstrafe, wenn auch inhuman, so
doch nicht ungesetzlich handle (Acta 45).

5. Eine Scharfung des Strafverfahrens war endlich
auch der Entzug des Grabrechtes. Wo immer die Chri-
sten sich Zugang verschaffen konnten, sammelten sie die
kostbaren Reliquien der Martyrer (Mart. s. Polyc. 18, s.
Justini 6, ss. Carpi, Papyli et Agathonices 5). Zu Lyon
jedoch erlosch die Glut des fanatischen Christenhasses
nicht frither, als bis die Asche der Martyrer in die Rhone
gestreut war (Eus., Hist. eccl. V, 1, 62; Knopf, Ausge-
wahlte Martyrerakien?, Titbingen 1929, 27/11.). Dem An-
suchen der Angehoérigen um die Uberreste des Justifizier-
ten wurde mitunter auch sonst nicht stattgegeben, be-
sonders wenn es sich um einen MajestitsprozeS handelte
(Ulpian, 1. 9 De officio proconsulis in: Dig. 48, 24, 1)

Ungewohnlich war schlieBlich auch die Verurteilung
von sechs Abwesenden im Szillitanerprozef (16). Das
Kontumazialverfahren kannte nur ausnahmsweise To-
desurteile (Mommsen, Rém. Strafr., 334 f.). In der Regel
hielt man sich an den Grundsatz: ,In causa capitali ab-
sens nemo damnatur® (Paulus, sent. 5, 5, 8).

In Gegensatz zur sonst iiblichen Offentlichkeit der
Gerichtsverhandlung stellten sich die judicia domestica,
iber die sich Tertullian (Apol. 1, 1) beklagt. Die ange-
klagten Christen wurden im Secretatium des Statthalters
verhort (Acta ss. Scill. 1). Die Gegner fiirchteten offen-

*¥) Dig. lib. 48, tit. 1, lex 2: Capitalia (sc. judicia) sunt, ex qui-
bus poena mors aut exilium est, hoc est aquae et ignis inferdictio; per
has enim poenas caput eximitur de civitate; nam cetera non exilia,
sed relegationes proprie dicuntur, tunc enim civitas retinetur.

) In diesem engeren Sinn ist die Kapitalstrafe zu fassen bei

Paulus 5, 29, 1: Nunc humiliores bestiis obiiciuntur, honestiores capite
puniuntur.

20



308 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

bar die Werbekraft, die vom offentlich abgelegten Be-
kenntnis ausging, und wiinschten die Christen sang- und
klanglos verschwinden zu lassen.

Der verurteilte Christ hitte, wenn er ausnahmsweise
im Besitz der civitas Romana gestanden sein sollte, die
Rechtskraft des Urteils anfechten konnen. Bevor i. J. 212
Antoninus Caracalla samtlichen Reichsangehorigen das
Biirgerrecht erteilte (Dig. I, 5, 17), konnte nur jener
romische Statthalter gegen einen Biirger die Todesstrafe
verhingen, der kraft kaiserlichen Spezialmandates das
Schwertrecht besaff. Dem Birger kam das Privileg zu,
%egen das Erkenntnis des Prasidenten an das kaiserliche
bergericht in Rom zu appellieren, und der Statthalter
muBte der Berufung Folge geben.®) Doch ist, von St.
Paulus abgesehen, dessen Prozef in Caesarea rechtlich
nicht hieher gehort (Acta apostol. 22, 25; 25, 11 u. 25),
nirgendwo davon die Rede, daf je von einem dieser far
das Martyrium begeisterten christlichen Birger zum
Rechtsschutzmittel der Berufung an eine hohere Instanz
gegriffen worden ist. Vielleicht auch deshalb nicht, weil
es ,wenigstens in dem gescharften und verwilderten
ProzeB der Spatzeit freigestellt war, nach abgelegtem
Gestandnis . . . die Appellation als blof verschleppend
abhzulehnen* (Mommsen, R. Strafr., 470). ,,Das Schwert-
recht scheint h#ufig mit der Beschrankung verliehen
oder wenigstens gehandhabt worden zu sein, dafl dem
Statthalter wohl die Fihrung des Prozesses und die Fal-
lung des Urteils iibertragen ward, er aber vor der Exeku-
ifion die kaiserliche Bestitigung einzuholen hatte. In
dieser Weise ist es unter Marcus in der Lugdunensis zur
Anwendung gekommen“ (Mommsen, R. Strafr.,, 244).
Durch Nichtgebrauch des Provokationsrechtes erwuchs
das Urteil sofort in Rechtskraft und der Biirger wurde
Strafsklave.**) Die Strafe fiel beim Biirger milder aus als
beim Nicht-Biirger: in Lyon werden die Biirger dem
Schwert, die Nicht-Biirger den Bestien iiberantwortet
(Euseb., Hist. eccl. V, 1, 47; Knopf-Kriiger, 24/37 {.).

Wie uber harmlose Leute, Angehorige einer Sekle,
die niemandem lastig falle, solch furchtbares Urteil ver-
hiangt werde, blieb manchen gutgesinnten Heiden unver-

15) Ulpian, De officio proconsulis lib. 8 (Dig. 48, 6, 7): Lege
Julia de vi publica tenetur, qui cum imperium potestatemve haberet,
civem Romanum adversus provocationem necaverit verberaverit jus-
seritve quid fieri aut in collum injecerit, ut torqueatur.

%) Dig. 48, 19, 2, § 2: Eum accipiemus damnatum, qui non
provocabit. Dig. 48, 19, 12: hi, in quos animadverti jubetur, quive ad
bestias damnantur, confestim poenae servi fiunt.



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 309

stindlich.*’) Den Zuschauern beim Feuertod der Aga-
thonike entringt sich der Ruf: ,,Grafllicher Urteilsspruch
und ungerechte Verfigungen!“?®) Andererseits iiberwiegt
die Menge jener, die erklaren, den Christen geschehe
ganz recht: sie setzten es sich ja in den Kopf, zu leiden.*?)
Die jungfriuliche Potamiina wurde auf ihrem Todes-
gang vom Pobel derart insultiert, dafi sich ihrer ein char-
gierter Soldat namens Basilides mitfithlend annahm.2*)

War der Richter nicht ganz von Vorurteilen gegen
die Christen verblendet und verkrustet, so empfand er
wohl auch hin und wieder die Hirte dieses Sonderver-
fahrens. Solchen Opfern ihrer Uberzeugungstreue zeigte
Cincius Severus zu Thysdrus ein Hinterpfértchen, wie
sie antworten miifiten, um freigelassen zu werden (Ad
Scap. 4, Oe. I, 546). Asper, der wohl mit dem Ausgang
der afrikanischen Christenverfolgung des Jahres 197 zu
tun bekommen hatte, erklirte vor seinem Konsilium, es
sel ihm leid, dafl er sich noch mit einem solchen Prozel3
habe befassen miissen (ebd., vgl. Neumann a. a. O. 143,
A. 5). Unverkennbar ist das Wohlwollen des Perennis:
,Ich wiinsche dich freizulassen, Apollonius, werde aber
daran gehindert durch den Entscheid des Herrschers
Commodus; jedoch will ich mit dir bei der Hinrichtung
human verfahren® (Acta 45).2*) Die Mehrzahl der Prisi-
denten wird die Christen kaum bemitleidet haben, die
Todesbereitschaft der Christen erschien ihnen vielmehr
als unbeugsamer Trotz (inflexibilis obstinatio: so Pli-
nius). Diese Richter geben auf Beschwerde den barschen
Bescheid: Es bedarf keiner Verhandlung mehr, nachdem
einmal Gesetze bestehen, die das Christentum untersagen
(Tert., Ap. 4, 3). Und wenn die Christen geltend machen
wollten, sie seien ja rechtlich gesinnte Leute, so wird
ihnen bedeutet, die Christensekte wiirde gesetzlich nicht
bestraft werden, wenn nicht bei den Urhebern der Ge-
setze die Schuld der Christen als ausgemachte Sache
festgestanden héatte (Tert.,, Ad nationes I, 6). Die Prasi-
denten treten also ganz als legum tutores (Apol. 4, 3),
protectores et ultores (ebd. 6, 1) und als executores le-
gum auf (Ad nat. I, 6). Ihres strafrichterlichen Amtes zu
walten, sind sie durch die conditores lequm verhalten;

17) Tert., Scorpiace 1, R. W. 145/16 f.

) Acta ss. Carpi, Papyli et Agathonices 43.

18) Tert., Apol. 50, 1.

%) Euseb., Hist. eccl. VI, 5, 3; Knopf-Kriiger, 44/26 ff.

#) Armenischer Text der Acta s. Apolloni § 45: Ich kann es
nicht wegen der Senatssentenz.



310 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

auch gegen ihren Willen (ingratis) miissen sie den Ge-
setzen willfahren.

MuB nicht an dem Granit der ,,Gesetze* jeder Ein-
spruch der Apologeten ohnmaichtig zerschellen? Tertul-
lian, der gewaltigste unter ihnen, ist sich dessen bewuBt,
daf} die ,,Wahrheit” gegen alle crimina occulta et mani-
festa siegreich bestehen werde, er rechnet damit, daB er
das, was er als summa causa, immo tota bezeichnet,
namlich die Vorwiirfe auf Sakrileg und Majestatsver-
brechen, deren die Christen ,belangt“ wiirden, werde
zurickzuweisen vermégen. Nur um eines bangt ihn: den
Schuldtitel, den die Richter den Christen vorhalten, daB
sie trotz gesetzlichen Verbotes Christen sein und bleiben
wollen, wird er juridisch nicht entkriften konnen. Mit
der Berufung auf die Hoheit der Gesetze, mit dem Ent-
scheid: Non licet esse vos! sieht er die Frucht seiner
Verteidigung im vorhinein bedroht. Da schwillt ihm die
Kraft in der Verzweiflung und mit Donnersprache ruft
er: Jhr bekennt euch zur Gewaltpolitik und ruchloser
Tyrannei von hoher Zwingburg aus, wenn ihr uns des-
halb das Existenzrecht absprecht, weil ihr so wollt, nicht
weil es nicht verstattet sein darf. Ja natirlich, es darf
uns nicht verstattet sein! Gut, dann darf das nicht ver-
stattet sein, was schlecht ist; was aber fiir gut befunden
wird, mufl erlaubt sein. Das Recht kann mir auch mit
Unrecht etwas verwehren. Und ob das, was rechtens ist,
auch recht sei, daritber ist mein Gewissen die entschei-
dende Instanz (Apol. 4, 4). — Unser Advokat muBite hier
die Bahn der juridischen Verteidigung verlassen, denn
er konnte seine Auf%abe auf dem Rechtsweg gar nicht
bewiltigen (Heinze, Tert. s. Apolog. 312, Anm. 1),

In kithnem Vorstof3 beantragt Tertullian nichts Ge-
ringeres als Abschaffung dieser ungerechten, térichten
Gesetze gegen das Christsein. — Wie alles Menschen-
werk so ist auch das von euch angezogene Gesetz dem
Irrtum zuganglich. Es ist nichts Auffalliges, wenn ver-
{ehlte Gesetze abrogiert werden miissen. Das widerfuhr
ja sogar dem Lykurg, der sehen muBte, wie die Laze-
démonier seine Gesetze verbesserten.??) Nicht wahr, auch
ihr seid Tag fir Tag daran, mit neuen kaiserlichen Ver-
ordnungen wie mit Beilen jenen ganzen starrenden Ge-
setzeswald zu durchwiihlen und niederzuschlagen? Das
machen die aufhellenden Erfahrungen der Neuzeit! Hat
nicht erst kiirzlich der charakterfeste Severus die sinn-

) Anders Plutarch; Tert. ist wohl ein Gedichtnisfehler unter-

laufen.



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 311

lose Lex Papia aufgehoben, welche frither Kinder zu
haben befahl, als das Julische Gesetz zu heiraten gebot?
Wurde nicht von dem offentlichen Rechtsbewulitsein
jenes grausame Gesetz der zwolf Tafeln, das den insol-
vent gewordenen Schuldner seinen Glaubigern zum Zer-
schneiden tuberlieB, abgeschafft und in die Strafe der
Giterversteigerung verwandelt?**) Wie viele Gesetze sind
euch noch entgangen, die einer Revision bediirftig wa-
ren! Nicht die Reihe der Jahre noch die Wiirde ihrer
Urheber empfiehlt sie, sondern einzig die Billigkeit. Und
wenn sie far ruchlos erkannt werden, verdammt man sie
mit Recht, moégen sie auch selbst verdammen. Wie ruch-
los, sage ich? Wenn sie den Namen strafen, heifle ich sie
geradezu narrisch; wofern aber Taten, warum strafen sie
einzig auf Grund des Namens Taten, die sie bei andern
erst auf den Nachweis derselben ahnden? Diese Gesetze
verhindern die Einvernahme des Christen iiber die ein-
zelnen ihm vorgehaltenen Verbrechen. Uberall sonst
wird eine Diskussion eingeraumt iiber das, was denn
eigentlich von dem Gesetz verboten sei?*) Denn sonst
kann der Richter kein gerechtes Urteil fallen und der
Burger sich nicht mit Uberzeugungstreue dem Gesetz
unterwerfen, wenn er nicht weill, was denn eigentlich
vom Gesetz bestraft werde (Apol. 4).

Diesen Einspruch gegen das Sonderverfahren und
seinen Antrag auf Abschaffung des Christengesetzes
bringt Tertullian — anders als seine griechischen Vor-
génger in der apologetischen Literatur — nicht bei den
Kaisern ein, sondern bei den Statthaltern, die zur Ge-
setzesaufhebung gar nicht zustindig waren.”®) Die rechte
Adresse wire der Kaiser oder Senat gewesen (Euseb.,
Hist. eccl. V, 5, 5). Doch ist immerhin zu beachten, daBl
die Prasidenten, aus dem Senat hervorgegangen, um so
leichter in Rom bei den Zentralstellen fir ein gemiBigtes
Vorgehen sich einsetzen konnten. Wenn es nun unserm
Apologeten gelungen wire, durch seine aufreizenden

*%) Eine irrtiimlich buchstibliche Auslegung Tertullians: s. Walt-
zing, L’Apologétique de Tertullien, Lowen, 1910, S. 129.

*)} Plinius, epist. X, 96: Nescio, quid aut puniri soleat aut quaeri.
N_ec mediocriter haesitavi, nomen ipsum, si flagitiis careat, an fla-
gitia cohaerentia nomini puniantur. :

*) Dig. 1, 18, 1: Praesidis nomen generale est eoque et procon-
sgles et legati Caesaris et omnes provincias regentes, licet senatores
sint, praesides appellantur. Proconsulis appellatio specialis est. Die
Prpkonsuln verwalteten die ruhigen Senatsprovinzen, die exponierten
iialserlichen Provinzen wurden den Legati Caesaris pro praetore iiber-
ragen.



312 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

Satze®*®) ihren Gerechtigkeitssinn aufzustacheln, so wire
der erste Schritt geschehen, die Lage der Christen zu
verbessern. Das Vorurteil, daff die Existenz der Christen
den Reichsbestand gefiahrde und der Staat ihnen gegen-
iiber zur Notwehr greifen miisse, scheint in der Tat bei
einem Statthalter geschwunden zu sein, der sich iiber die
Christen genauer informiert hatte. Wie Eusebius (Chron.
ad olymp. 226) berichtet, hat Licinius Silvanus Grania-
nus, 123 oder 124 Prokonsul von Asia, die Verurteilung
eines Christen auf den bloSen Namen hin fiir ungerecht
empfunden und hierin einen Antrag an Hadrian gerich-
tet. Diesen interessanten Fall berichtet der Vater der
Kirchengeschichte folgendermafien: Quadratus, der hei-
lige Apostelschiiler, und Aristides, der Philosoph aus
Athen, haben dem Herrscher Aelius Hadrianus eine
Verteidigungsschrift zugunsten der Christen eingereicht,
welche der Kaiser zugleich mit einer Eingabe des
erlauchten Prokonsuls Serenius Granianus entgegen-
nahm. Auf die Eingabe, welche darlegte, es sei unge-
recht, die Christen ohne Untersuchung auf Grund keiner
der (gemeinrechtlichen) Anklagen hinzurichten, erteilte
er in einem Reskript dem (Nachfolger) Prokonsul Minu-
cius Fundanus die Weisung, niemanden hinzurichten
ohne Schuldgriinde und Anklage (dvev éykAqudtwy Ko
kamnyopiag, s. Oehler, Tert.,, quae supersunt omnia, Lpz.
1853, I, 547, k). Freilich ist dieses Reskript, das Justin in
seiner 1. Apologie als Anhang beischlieit, so elastisch
und mehrdeutig ausgefallen, dafl es sich wieder gegen
die Christen kehren lief}.>?)

¥) Z. B.: Ap. 4, 13: Suspecta lex est, si probari se non vuli; I,
3; 30, 7: Hoc agite, boni praesides, extorquete animam deo suppli-
cantem pro imperatore; 49, 4; 50, 12.

*") Wihrend nach Harnack ({Zeitschrift f. Kirchengeschichte II,
1878, S.557) an der Ernsthaftigkeit der Adresse von Tert.’s Apologeticum
darum nicht gezweifelt werden kann, weil Tert. es fiir angezeigt hielt,
daneben gleichzeitig eine Schrift fiir das heidnische Volk iiberhaupt,
Ad nationes nimlich, auszuarbeiten, will Heinze (286 f.) die Adresse
ausschlieflich aus der von Tert. gewiihlten literarischen Form der
Gerichtsrede erkliren: es sei nicht daran zu denken, daBl er seine
Schrift ausschlieBlich oder auch nur in erster Linie fiir die Statt-
halter des imperium Romanum bestimmt hiitte. Auch der Gedanke sei
ferne zu halten, daB Tert. seine Schrift zwar fiir die Offentlichkeit
bestimmt, aber daneben darauf' gerechnet habe, sie konnte -die Auf-
merksamkeit der Behorden erwecken und auf die leitenden Miinner,
vorab auf die Statthalter, dahin wirken, das Kriminalverfahren gegen
die Christen einzustellen oder zu modifizieren. — Es ist aber doch
kaum zu zweifeln, daB Tert. durch Beecinflussung der 6ffentlichen
Meinung indirekt an die Statthalter herankommen wollte. An eine
férmliche Widmung an die Priisidenten kann bei dem &itzenden Sar-
kasmus so vieler Stellen nicht gedacht werden. Aber Gerichtsasses-



Haidenthaller, Kriminelles Senderverfahren gegen Christen. 313

Tertullian sucht endlich die Christengesetze in MilB-
kredit zu brin%e durch Hinweis auf ihre verkommenen
Urheber (Ap. b): Nero hat die Christenverfolgungen ein-
geweiht: qui scit illum, intellegere potest non nisi grande
aliquod bonum a Nerone damnatum. Die Kommentare
des Senates geben dariiber Aufschlufi (Scorpiace 15). Ob-
schon ihr alles von ihm ausgetilgt habt, so ist doch diese
einzige Einrichtung Neros in Kraft verblieben, weil am
Ende gerecht, obwohl Gerechtigkeit ihrem Urheber gar
nicht gleichsieht (Ad nat. I, 7, R. W. 68/3 f.). Und pro-
biert hatte es auch Domitian, ein halber Nero an Grau-
samkeit. Aber weil er doch noch ein Mensch war, so
unterdriickte er schnell das Beginnen, indem er sogar die
Verbannten zuriickberief.®) Gute Kaiser hingegen haben
die Christengeseize nicht ausgefiihrt, nicht einge-
schdrfi.“% Vespasian hatte seine Hande nicht mit Chri-
stenblut befleckt. Auch stimmt es, wenn Tertullian sagt,
Trajan (98—117) hatte die Christengesetze teilweise illu-
sorisch gemacht. Trajan hat durch Reskript seinen Le-
gaten in Bithynien, den jiingeren Plinius, der Pflicht ent-
hoben, nach Christen kriminalpolizeiliche Recherchen zu
pflegen. Obschon darin kein allgemein giiltiges Edikt,
sondern nur eine Rechtsinstruktion an einen einzelnen
Statthalter vorlag, errang sich dieses gegen Ende des
Jahres 112 erlassene, einige Jahre darauf literarisch ver-
offentlichte Reskript die Geltung einer allgemeinen Norm
fir die Christenprozesse. In ihm kommt die Richtung
der kaiserlichen Politik zum Ausdruck: die Regierung

soren, Mitgliedern des Konsiliums, kiénnte das Biichlein ganz wohl in
die Hiinde gespielt worden sein. Vgl. Ad Scap. 4 (Qe. I, 547): ,Haec
omnia tibi et de officio suggeri possunt et ab eisdem advocatis.” Die
in Karthago wobnhaften rémischen Biirger, die als conventus civium
Romanorum auBler den eigentlichen Gerichtsbeamten dem Offizium
angehorten, waren fiir Tertullian gewifl nicht unerreichbar oder unzu-
ganglich.

%) Die Riickberufung aus dem Exil erfolgte erst nach Domitians
El_rmordung seitens seines Nachfolgers Nerva (Eus., H. e. III, 20, 8;
Linsenmayer, Die Bekimpfung des Christentums durch den rémischen
Staat bis zum Tode des Kaisers Julian (363), Miinchen 1905, S. 75,
Anm. 5). Auch Melito nennt in seiner Apologie an Markaurel (170)
nur Nero und Domitian als Christenverfolger (Eus., ebd. IV, 26, 9;
Preusc;_hen, Analecta, Tiibingen 1909, 30/10 fi.). :

) Bemerkenswert ist, daB manche moralisch tiefstehende Herr-
scher wie Commodus (180—193) und Gallienus (260—268) gegen die
C.h_rlsten nachsichtig, ja letzterer geradezu wohlwollend sich zeigten®
(Linsenmayer, a. a. 0. 19). Unter Commodus hatten die Christen eine
Beschiitzerin an dessen unebenbiirtiger Gemahlin Marcia, die von der
Vorantragung der Fackel abgesehen, in allem einer Kaiserin gleichge-
stellt war und in einer Inschrift als stolata femina bezeichnet wird
(Neumann, a. a. O. 85).



314 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

Trajans sieht Christenprozesse im allgemeinen nicht
gern und beugt daher a) Massenanklagen, b) Massen-
verhaftungen, c) Massenhinrichtungen vor.

a) Es gelten fiir die vor Gericht vertretene Anklage
und die blofl bei der Behoérde eingebrachte Anzeige im
wesentlichen dieselben Erfordernisse.’’) Anonymen An-
klagen, bezw. Anzeigen verweigert Trajan jede Beriick-
sichtigung: ,,Jtem subscribere debebit is, qui dat libellos,
se professum esse vel alius pro eo, si litteras nesciat™
(Dig. 48, 2, 3, § 2). Entzogen war das Anklagerecht den

. Sklaven, den Minorennen, den Frauen, den Infamen, den
Freigelassenen gegen ihren Patron, solchen, die falsches
Zeugnis abgelegt hatten, u. a. (Dig. 48, 2, 8—10). Bei der
kalumniésen Anklage und Anzeige droht strenge Ahn-
dung. Als Hadrian im Reskript an Minucius Fundanus ge-
fordert hatte, es miisse der Anklager beweisen, ,,adver-
sus leges agere quidquam memoratos homines®, da wird
sich der Klager ,dreimal besonnen haben, einen Chri-
stenprozefl in Szene zu setzen, wenn er selbst die An-
klage auf calumnia zu gewértigen hatte” (Harnack, a. a.
0., 46; Mommsen, R. Strafr. 347, A. 1).

b) Gemeingefahrlichen Personen nachzuspiiren, war
die Kriminalpolizei verpflichtet: ,,Congruit bono et gravi
praesidi curare, ut pacata atque quieta provincia sit,
quam regit: quod non difficile obtinebit, si sollicite agat,
ut malis hominibus provincia careat eosque conquirat;
nam et sacrilegos, latrones, plagiarios (besonders Rauber
von Sklaven), fures conquirere debet et prout quisque de-
liquerit, in eum animadvertere” (Dig. 1, 18, 13; ebenso 48,
13, 4, 2). Den Christen gegeniiber befand man es fiir gut,
sie nicht systematisch aufzusuchen, sondern Anzeigen
abzuwarten. Die Behorde verfuhr mit den Christen &hn-
lich wie dereinst zu Beginn des Prinzipates mit den gal-
lischen Druiden: auch die Anhéinger dieser Religion
brauchten nicht aufgesucht, sondern sollten nur vorkom-
mendenfalls bestraft werden (Linsenmayer, a. a. O., S.
89, A. 1). Zu Tertullians Zeiten freilich war diese Ver-
fiigung Trajans aulBler Kraft gesetzt und die beneficiarii
und curiosi der Kriminalpolizei erhoben eifrig Nach-
forschungen nach Christen.

c) Von nun an soll die Haltung des angeklagten
Christen im ProzeB selbst tiber Freispruch oder Verur-
teilung entscheiden. Durch Gotzenopfer hat der Apostat
seinen Gesinnungswechsel nach aullen kundzugeben. —

3%) Siehe den Brief Theodor Mommsens an Adolf Harnack bei
Harnack, Das Edikt des Antoninus Pius, Leipzig 1895, S. 48.



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 315

Trotz prinzipieller Ablehnung héilt die rémische Re-
gierung das Christentum fir faktisch harmlos und unbe-
deutend. Seit diesem Reskript, ,dem die konsequente
Schérfe fehlt, die in ebenso konsequenter Durchfithrung
allein imstande ist, grofle Ideen aufzuhalten” (Neumann
26), tragt die Verfolgung, wenngleich sie sich spater ver-
scharft, den Charakter des Sporadischen, nicht des Syste-
matischen, sie lief auf Bedriickung, nicht auf Unter-
driickung hinaus.
~ Unter Trajans Nachfolgern, Aelius Hadrianus (117
bis 138) und Antoninus Pius (bis 161), waren ruhige Zei-
ten fir die Christen, obschon Martyrien wie das des
Papstes Telesphorus und des Bischofs Polykarp von
Smyrna (23. Febr. 155) auch damals nicht fehlten.
Anders liegt der Sachverhalt mit Marcus Aurelius
Verus (161—180). Urspriinglich als Mitregent des milden
Antoninus Pius (vom 1. Janner 147 an) war er auch
selbst kein Christenverfolger und es mag als zeitgenos-
sisches Urteil fiir seine damals noch gemaBigte Art gel- -
ten, wenn der Christ Lucius dem Stadtprafekien Quintus
Lollius Urbicus wegen Verurteilung des Christen Ptole-
méus die tadelnden Worte zuruft: ,,Du fallst ein Urteil,
Urbicus, das weder dem Herrscher Pius noch dem Philo-
sophen, dem Kaisersohne, noch dem heiligen Senat wohl
ansteht” (Justin, Apol. II, 2, 16).5) Fur spatere Zeit trifft
Tertullians Angabe: leges, quas nullus Verus impressit
keineswegs zu. Von Markaurel, der in der todesmutigen
Haltung der Martyrer nur eine theatralische Aufmachung
sah, ist es ganz undenkbar, daBi er den ihm von Tert.,
Apol. 5, 6 beigelegten Schutzbrief zugunsten der Christen
abgefafit habe.”?) Geschichtlich beglaubigt ist die Rettung
des verdurstenden Romerheeres im Markomannenkriege
durch einen Regen. Je drei christliche und heidnische
Quellen bezeugen dies: nimlich einerseits Tertullian
Sﬁ&pol. 5, 6 und Ad Scapul. 4), weiters Eusebius und, bei
ihm verwertet, auch Apollinaris von Hierapolis; andrer-
seits Dio Cassius, Capitolinus und die Marcussaule in
Rom, die den Jupiter pluvius darstellt, wie er aus seinen
wallenden Haaren Wasser auf das Heer herabtriufelt.
»Das Ereignis als solches bleibt also bestehen und ebenso
#) Qu. Lollius Urbicus war Stadtprifekt von friihestens 144 bis
160, ihm folgte Publius Salvius Julianus, den i. J. 163 Junius Rusticus
abléste, der ebenso wie Markaurel der stoischen Philosophie zugetan
war und zwischen 163 und 167 den christlichen Philosophen Justin
t;g:)l;at}ptggg}lieﬁ (Bardenhewer, Gesch. d. altkirchl. Literatur, Freiburg

) Der bei Preuschen, Analecta 1909, S, 24 abgedruckte Brief
ist wohl spiteren Datums.



316 Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen.

cin Brief des Kaisers an den Senat, der freilich kein
Schutzbrief gewesen sein kann“ (Bigelmair, Die Beteili-
gung der Christen am offentlichen Leben in vorkonstan-
finischer Zeit, Minchen 1902, S. 186 ff.).”*) Der griechi-
sche Ubersetzer von Tertullians Apologeticum hat den
(M. Aurelius) Verus ausgelassen. Ob ihm die christen-
freundliche Haltung dieses Kaisers zweilelhaft vorge-
kommen ist? Oder hat er vielleicht gemali seiner sonst
bekundeten Geschichtskenntnis an den Mitregenten Lu-
cius Verus, einen Liistling und Schlemmer, gedacht, mit
dessen Nachsicht den Christen keine Empfehlung ausge-
stellt gewesen ware? (Harnack, Die griechische Uber-
setzung des Apologeticums Tertullians, Leipzig 1892,
S. 31 ) Charakteristisch dafir, wie Tertullian dem je-
weils dringenden advokatorischen Zweck nachjagt, ist
es, wie er spiiter selbst an dieser Schonfarberei iiber die
Milde der guten Kaiser eine indirekte scharfe Korrektur
vornimmt: Qui magis inimici et persecutores christia-
norum, quam de quorum majestate convenimur in
crimen?

Nachdem Tertullian diesen Antrag auf Abschaffung
der torichten, ja nérrischen Gesetze gegen das Christen-
tum eingebracht und die Urheber und Ausfithrer der-
selben in die zweckdienlichste Beleuchtung geriickt hat,
zeigt er schlieBlich, dafi die Heiden gerade selbst die
besten Gesetze iibertreten und daher kein Recht haben,
den Christen das divortium ab institutis majorum vor-
zuwerfen: So habt ihr den Kostenaufwand fir eine Tafel,
der von der Lex Licinia (103 v. Chr.) mit 100 Asses fest-
gesetzt wurde, auf 100 Sesterzen hinaufgeschraubt. Das
Senatus-Consultum gegen die Einfithrung des Dionysus-
Bacchus-Kultes (186 v. Chr.) habt ihr ins gerade Gegen-
teil verkehrt. Ihr, die ihr euch gegen religibse Neue-
rungen und Proselytenmacherei so sehr ereifert, seid
selbst jene, bei denen die superstitiones novae et externae
(Serapis-Osiris, Isis mit ihrem Sohn Arpocrates-Horus
und Anubis) die gastlichste Aufnahme finden (Apol. 6).

Das grundlegende Prinzip der Religionspolitik Roms
war Festhalten am hergebrachten Kult.>*) Freilich mufite

33) Die christliche Legion aus Melitene am Euphrat, die durch
ihre Bitten zum wahren Gott den Gewitterregen erfleht haben soll und
deswegen mit dem Titel , Blitzlegion“ ausgezeichnet worden sei (Apol-
linaris), fiihrte die Bezeichnung ,fulminata” schon unter Augustus
und war am Markomannenfeldzug iiberhaupt nicht beteiligt (Bigel-
mair, a. a. Q. 188).

) Callewaert, Revue des questions hist., Paris 1907, S. 16. Vgl
Tacitus, Annal. 13, 32, 3: ,Pomponia Graecina . . . superstitionis ex-
ternae rea, mariti judicio permissa.”



Haidenthaller, Kriminelles Sonderverfahren gegen Christen. 317

mit dem Anwachsen des romischen Biirgerkreises
zwangslaufig auch der Gotterkreis sich erweitern, doch
war die offentliche Zulassung der dii novensiles an die
Genehmigung des Senates gebunden. Sache des Senates
war es, die Rezeption zu vollziehen.”?) Als schon die
Epoche des religiosen Synkretismus angebrochen war
und Kaiser Severus Alexander (222—35) religiéser To-
leranz huldigte, fand es Dio Cassius fiir angezeigt, dem
weitherzigen Herrscher alirémisches Festhalten am er-
erbten Kult nahezulegen. Durch den Mund des Micenas
128t er dem Augustus und damit verbliimter Weise dem
Severus Alexander Ratschlidge zu streng konservativer
Religionspolitik erteilen: Die Gottheit verehre selbst
durchaus auf vaterléindische Art und zwinge die anderen,
sie zu verehren; jene nun, die hierin Fremdes einfiihren,
hasse und strafe sie und gestatte keinem, ein Atheist und
Goet (Zauberer) zu sein.*®) Nun wurde gerade gegen die
Christen der Vorwurf religioser Neuerung erhoben
(Euseb., Hist. eccl. V, 1, 63) und ihnen wegen ihrer nicht
nationalen Religion der rémische Charakter aberkannt.*”)
Noch im Toleranzedikt von Nikomedien (30. IV. 311),
womit das gesetzliche Verbot des Christentums aufge-
hoben wurde, wird den Christen nachgesagt, sie hétten
die Religion ihrer Viter verlassen, und, von Eigensinn
befallen, sich selbst nach Gutdiinken Gesetze gemacht,
statt die instituta veterum zu befolgen (Lactantius, De
mortibus persecutorum 34; Preuschen, Analecta S. 90).

Man erachtete das Staatswohl von der Gunst der
Gotter fir abhangig, schrieb das Hochkommen Roms der
peinlichst gehiiteten Religionsordnung zu (Apol. 25). Die
Idee einer Universalgottheit, durch die Rezeption so
vieler auswartiger Gotter angebahnt, war dem Roémer
noch fremd. So blieb man denn der Forderung auf Reli-
gionsfreiheit, selbst nur im Sinn einer ganz privaten Reli-
gionsitbung, vollig unzuginglich. Sed nec religionis est,
cogere religionem, quae sponte suscipi debet, non vi:
dieser Ruf des Apologeten verhallte ungehért (Ad
Scap. 2).

%) ,,Vetus erat decretum, ne qui deus consecraretur nisi a Se-
natu probatus” (Tert., Apol. 5, 1). ,Separatim nemo habessit deos neve
novos neve advenas nisi publice adscitos” (Cicero, De legibus II,
8, 19).

*) Karl Bihlmeyer, Die ,syrischen” Kaiser zu Rom, Rottenburg
1916, S. 105.

¥7) Euseb., Hist. eccl. V, 1, 63, bezw. Tert., Apol. 24, 9: ,Nec
Romani habemur, quia nec Romanorum deum colimus.”



