386 Mitteilungen.

brauchten und stark abgeniitzten Schulbilicher wieder weiter
leihweise ausgegeben oder im Althandel erworben. Das hat in
gesundheitlicher, aber auch in erzieherischer Hinsicht seine Be-
denken. Wird ein Kind ein solches Buch schiitzen lernen und
sorgfiltig behandeln?

Trotz der grofien Not kann man immer wieder die Be-
obachtung machen, da Kinder hiufig mit allerlei unniitzen und
wertlosen Sachen beschenkt werden. Lielie sich das dafiir aus-
gegebene Geld nicht besser anwenden? Darum sei gerade jetzt
vor Weihnachten den Eltern und allen, die ein Kind erfreuen
wollen, der wohlgemeinte Rat gegeben:

Schenkt euren Kindern an erster Stelle Katechismus, Schul-
bibel, Kirchengeschichte, Gesangbuch, Lesebuch u. s. w.! Des
Kindes wertvollster Biicherschatz sind und bleiben seine eigencn
Schulbiicher.”

Die hier behandelte Frage macht nicht nur der Lehrer-
schaft, sondern allen kulturell Interessierten ernstliche Sorge;
denn das von Hand zu Hand verkaufte und entsprechend ver-
schmutzte alte Schulbuch ist nicht nur eine hygienische Gefahr
und eine Quelle von unterrichtlichen Storungen, sondern ver-
nichtet auch in der Kinderseele die Freude am Lesen und am
Figenbesitz eines Buches. Es sei deshalb an die Geistlichkeit
und Lehrerschaft die dringende Bitte gerichtet, bei Eltern und
Kindern immer wieder, besonders aber zu Anfang des Schul-
jahres, auf die Wichtigkeit der eigenen Schulbiicher hin-
zuweisen. -

Essen. Schulrat Msgr. Dr Rensing.

(Der Minnetrunk.) Den Himmlischen zuzutrinken war bei
schwierigen Geschiiften, beim Antritt einer Reise oder auch am
Schlusse von Mahlzeiten schon den alten Griechen geldufig. Auch
der alte Germane trank seinen Gottern am Ende der Opferhand-
iung die Minne. Im Leben des heiligen Columban (I. 27. — MG.
SS. rer. Merov. IV. 102) wird von einem derartigen, durch den
Heiligen vereitelten Opfer erzidhlt. Der heilige Emmeram muBte
sogar bei den schon zum Christentum bekehrten Bayern die be-
triibliche Wahrnehmung machen, dafl sie wie ihre Viiter den
Gottern zutranken (Vita c. 7. — L c¢. 479). Auch den Toten trank
man die Minne, was den heiligen Ambrosius zu einem scharfen
Tadel veranlaBte (De Elia et jejunio ¢. 17 — M. XIV. 709). Die
Sitte unseres Totentrunkes kann also auf eine lange Vergangen-
heit zuriickblicken.

Da diese Briauche nicht auszurotten waren, so bemiihten
sich die Missionire, dem heidnischen Brauch einen christlichen
Sinn unterzulegen. So kam es, daB man nicht mehr auf Donar
und Wotan, sondern auf die Heiligen und Engel trank. Casarius
von Arles (t 543) spricht seinen Abscheu nicht gegen dieses Zu-



Mitteilungen. 387

trinken an sich aus, sondern daB man, schon betrunken, den
Heiligen zutrinke und sie so beleidige (M. XXXIX. 1275 u. 1308).
Aber weder er noch Kaiser Karl der Grofie in seinem Kapitulare
vom Jahre 789, noch Hinkmar von Reims oder Regino von Priim
konnten diese auch bei der Geistlichkeit beliebien conjurationes
oder das Trinken in nomine sanctorum abschaffen. Franz fiihrt
in seinen ,Kirchlichen Benediktionen des Mittelalters® (Bd. 1,
S. 289 ff.) eine Michaels-, eine Stephans-, eine Johannis-, eine
Sebastians-, eine Martins-, eine Benedikts-, eine Ulrichs-, eine
Gertruden- (t 649), eine Bernardusminne auf, wobei zu beachten
ist, dal sowohl der Evangelist wie der Tiufer Johannes sich
dieser Ehrung erfreuten. In den kirchlichen Gebrauch gingen
aber nur die Stephans- und die Johannisminne des Evangelisten
ither; und nur die letztere hat sich bis zur Stunde im Kirch-
lichen Brauchtum mancherorts erhalten.

Die I.egende, auf der der Brauch der Johannisminne fuit,
stammt aus dem 6. Jahrhundert und wahrscheinlich aus einem
frankischen Kloster, woraus sich auch erkliart, warum die Jo-
hannisminne ein rein germanischer Gebrauch geblieben ist. Die
Legende also erzahlt, Johannes habe in Ephesus andere IFas-
sungen nennen Rom oder Milet — den Oberpriesier Aristodemus
bekehren wollen. Der Heide ging auf das Ansinnen des Apostels
ein, stellte aber die Bedingung, da8 Johannes erst einen Gift-
becher leeren miisse. Schade ihm dieser nicht, so wolle er, der
Oberpriester, die Macht des Christengottes anerkennen und sich
bekehren. Im Vertrauen auf Gott und um die Seele des Heiden
zu retten, erklirte sich der Liebesjiinger hierzu bereit. Zwei
Verbrecher, die zur Probe von dem Gifte nehmen mubten, fie-
len sofort tot um. Nun trank Johannes den Giftbecher, iiber den
er noch das Kreuzzeichen gemacht hatte, bis zur Neige aus,
ohne den geringsten Schaden zu nehmen. Der Oberpriester aber
blieb verstockt. Da gab ihm Johannes seinen Mantel und sagte
zu ihm: ,,Breite ihn iiber die toten Verbrecher aus und befiehl
ihnen, im Namen Jesu aufzustehen.“ Aristodemus tat, wie ihm
befohlen. Die beiden Verbrecher kehren wieder zum Leben zu-
riick und der Oberpriester wird nun Christ. Wirkungsvoller als
die Legende vom Giftbecher, deren das Mittelalter eine groBe
Menge kannte, war das Gebet, das der heilige Johannes vor dem
gefahrlichen Wagnis verrichtet haben soll. Darin bittet er Gott,
den Herrn aller giftigen Tiere und Pflanzen, er moge das Gift
unschiidlich machen, damit alle Anwesenden die allgebietende
Kraft des Christengottes kennen lernten. Dieses apokryphe Ge-
bet wurde die Grundlage der Weihegebete fiir die Johannisminne.

Wenn nun auch die Johannisminne als weltlicher Brauch
wohl noch in die Merovingerzeit zuriickreicht, so stammt die
ilteste kirchliche Weiheformel fiir die Johannisminne doch erst



388 Mitteilungen.

aus dem Beginn des 13. Jahrhunderts. Demnach diirfte im Laufe
des 12. Jahrhunderts der weltliche Brauch mit einem kirch-
lichen Segen ausgezeichnet worden sein. Die Weiheformel blieb
bis ins 16. Jahrhundert hinein im ganzen unverindert, die fol-
genden drei Jahrhunderte suchten die Formel einfacher und
kiirzer zu gestalten. Die neuesten Formeln gehen auf das Ré-
mische Rituale zuriick.

Der eigentliche Weihetag fiir die Johannisminne war der
27. Dezember und ist es heute noch. Da man aber die Johannis-
minne schon in friitheren Jahrhunderen auch an anderen Tagen
getrunken hatte, so hat schon ein Augsburger Rituale von 1487
die Bemerkung, da die Weihe nach Bedarf auch an anderen
Tagen vorgenommen werden konne. In der mittelalterlichen
Kirche reichte man die Johannisminne beim Antritt einer Reise,
um den Schutz des Heiligen bei den mancherlei Fihrlichkeiten
zu erfahren. Noch sinniger ist der bis zur Stunde in manchen
Gegenden noch iibliche Brauch, den Brautleuten die Minne zu
reichen, sei es ihnen allein oder auch ihrem Gefolge. Im letz-
teren I'alle diirfen aber die Neuverméhlten einen doppelten
Schluck machen. Aus einem Rituale von St. Emmeram in Re-
gensburg aus dem Beginn des 16. Jahrhunderis erfahren wir,
daB auch am Neujahrstage die Johannesminne in der Kirche
dem glidubigen Volke gereicht wurde zur gliickhaften Fahrt ins
neue Jahr. Fiir den notwendigen Wein sorgten zum Teil die
Glaubigen, in vielen Killen, z. B. vor allem fiir Spitiler, Kran-
kenhduser u. s. w. fromme Stiftungen, die sich zum Teil bis
ins 14. Jahrhundert zuriickverfolgen lassen. Vielfach, auch heu-
tigentags, lassen die Glaubigen den Wein weihen und nehmen
ihn dann mit nach Hause, um ihn dort zu trinken. Wie an alles
Geweihte, hat sich natiirlich auch an die Johannisminne Aber-
glaube in {ippiger Fiille angeklammert.

St. Ottilien (Oberbayern). P. Beda Danzer O. S. B.

(Weitere Bemerkungen. iiber das Fortleben der lateinischen
Sprache.) In dem erfreulichen und anerkennenswerten Artikel
iiber die lateinische Sprache (,,Theol.-prakt. Quartalschrift 1933,
Heft 1, S. 162) ist wohl mit Unrecht der hochgefeierte lateinische
Dichter Matthias Kasimir Sarbiewski (1595—1640) iibergangen
worden, dessen wohlverdienter Ruhm noch in die neueste Zeit
hinein andauert. Sarbiewski ist, wie bekannt, ein #lterer Zeit-
und Ordensgenosse Baldes, der sich dhnlich wie dieser durch
ausgezeichnete, in vollkommen klassischem Stil und horazischer
Art gehaltene lateinische Dichtungen hervorgetan hat und von
Urban VIII., dem humanistischen Dichter auf pipstlichem
Throne, mit dem Lorbeer bekrinzt wurde. Seine von durchaus
christlichem Geiste und aufrichtiger Frommigkeit beseelten
Dichtungen sind im Laufe der Jahrhunderte in mehr denn 50



