458 HaeBle, Hat uns Christus erlost?

Hat uns Christus exdst?

Von P. Johannes Haefle C. Ss. R., Dr theol. et phil. et rer. pol,
Echternach (Luxemburg).

Tausende und Millionen antworten heute mit einem
glatten Nein! Sie vergessen das unwiderlegbare Zeugnis
der Geschichte, daf Christus, Gott von Gott, Licht vom
Lichte, in der Zeit fir uns Mensch geworden und uns
erlost hat. Sie vergessen das gewaltige Zeugnis der Kirche,
das sie nun bald 2000 Jahre ablegt an der Krippe des
Jesuskindes. Sie vergessen das Zeugnis all der Millionen
und Milliarden von Menschen, die seit den Hirten von
Bethlehem und den drei Konigen gliaubig und anbetend
die Krippe zu Bethlehem umknieten. ,,Wie®“, rufen sie,
»Christus soll uns erlést haben?* Beweist nicht das Meer
von Leiden aller Art in unserer Zeit, dal wir eben nicht
erlost sind? Unerlost, sagen diese Radikalen, ist unser
Geist! Er sucht nach Wahrheit, und doch, wie grof§ ist
gerade heute die Unwissenheit, der Irrtum, der Zweifel,
die intellektuelle Verfiihrung in den Fragen der Religion
und des sittlichen Lebens. Unerlost, sagen sie, ist der
Wille, mit seinem elementaren Zug zum Guten. Und
doch, wie schwer lastet gerade heute der Druck des Bo-
sen auf dem Menschen. Wieviel sittliches Elend gibt es
heute: man denke an den HaB in den Familien, an den
HafB zwischen den Klassen und Stinden, unter den Voél-
kern und Nationen. Man erinnere sich der sittlichen Not
der Jugend, der Familie, der Wirtschaft, des 6ffentlichen
Lebens. Wer kannte nicht die soziale Ungerechtigkeit,
die ungerechte Verteilung des Eigentums, die schreiende
Ausbeutung! Wie! Diese Welt soll erlost sein? Diese Welt
mit den rauchenden Schloten, ihren ichzenden Arbeiter-
massen, ihren vollgepferchten, stinkigen Hinterh#usern,
Dachstuben, Kellerwohnungen, ihrem grauenerwecken-
den Kinder- und Proletarier-Elend? IThrem Arbeitslosen-
heer, das heute — die Familie zu drei Kopfen mitge-
rechnet — auf der Erde die Zahl des grofien deutschen
Volkes langst uberstiegen hat (etwa auf 75 Millionen
schatzt man die Arbeitslosen)? Diese Welt mit ihren ge-
fullten Spitdlern, kampf- und schmerzdurchtobten
Schlachtfeldern, ihren Volksseuchen, ihrer Vergewalti-
gung, ihrer Unzucht? Diese Welt, die dumpf stdhnt und
aufschreit wie ein schmerzdurchwithltes, gefesseltes
Riesentier? Unerlost ist auch die Seele selber! Wieviel
innere Ohnmacht, Seelendruck, Minderwertigkeitsge-
fuhle . . . Schuldgefiihl . . . Nervenzerriittung . . . Hem-



HaeBle, Hat uns Christus erlost? 459

mungen aller Art! . . . Und wir sollen erlost sein? Un-
erlost ist das Herz, der innerste Kern des Menschen, mit
seinem Drang ins Unendliche, mit seiner Sehnsucht nach
Gliick und Ruhe, mit seinem Druck unter der Kiirze des
Menschendaseins und seinem Rufe nach einem ewigen,
gliicklichen Dasein. Unerlost ist der Leib: Gehe hinein
in die Spitaler, Krankenhéiuser, Kliniken, Kretinen-An-
stalten: welch ein Elend in hundert Gestalten tritt dir da
entgegen! Und wir sollen erlost sein? Nein, rufen — um
von andern Landern einmal abzusehen — die 15 Millio-
nen Kommunisten in Deutschland . . . Nein! . . . rufen
dort die 25 Millionen Sozialisten . . . Nein! so rufen zwei
Drittel des deutschen Volkes . .. Wir sind nicht erlost!
Waren wir erlést, dann miilite Friede und Liebe herr-
schen, Gerechtigkeit und Glick. Die Erde miifite ein
Paradies sein! Also sind wir nicht erlost!

2. Wir erlésen uns also selber: ist daher das Lo-
sungswort unserer Zeit geworden.

Wir brauchen keinen Erloser! Wir erlosen uns
selber, und zwar durch die Wissenschaft, durch das
Denken (Rationalismus, Gnosis), rufen Kant und Hegel,
jene zwei heute am meisten angebeteten Philosophen
deutscher Zunge. Wir erlosen uns selber, ruft Nietzsche,
und zwar durch das Wollen, durch das Streben zum
Ubermenschen. Wir erlosen uns selber durch die mo-
derne Erziehung und durch eine natirliche Ethik (Mo-
nismus%), durch die Pflege von Kunst, von Sport und
Korperbildung. Wir erlésen uns selber, ruft der Sozialis-
mus, und bauen eine neue Wirtschaftsordnung ohne
Privateigentum und Verkehrsfreiheit, sowie der Kapita-
lismus und Liberalismus sich bewulit losloste von Chri-
stus und durch Selbsttun sich erléosen wollte. Wir er-
lésen uns selbst und bauen eine neue Staatsordnung,
rufen Rosenstock, Hitler und mit ihnen die National-
sozialisten. So sucht ein Gebiet nach dem andern sich
loszulésen von der Kirche und von Christus. Mit dem
Protestantismus hob diese verderbliche Bewegung an,
der sich befreite von der objektiven Autoritit der Kir-
che; der Protestantismus erzeugte den Liberalismus und
Kapitalismus, wie M. Weber, M. Scheler, Krause S. J. u. a.
itberzeugend nachweisen; der Liberalismus erzeugte den
Sozialismus, der Sozialismus den Bolschewismus, der Bol-
schewismus die Gottlosenbewegung. ,,Vor dem hier dro-
henden Unheil zu warnen ist Pflicht unseres Hirtenamtes®,
sagt der jetzige Heilige Vater in ,,Quadragesimo anno®
(Ausgabe G. Gundlach, Nr. 122). ,Moge sich jedermann



460 HaeBle, Hat uns Christus erlost?

dariiber klar sein: am Anfang dieses Kultursozialismus
steht der Kulturliberalismus; an seinem Ende steht der
Kulturbolschewismus.” Pius XI. kommt in den verschie-
densten Rundschreiben auf diese ,ansteckende Seuche*
zu sprechen und nennt sie bald Naturalismus, bald Lai-
zismus. Wer sich daritber rasch und klar orientieren
will, der greife zu von Meurers ,Trierer Ausgaben der
Papstlichen Rundschreiben* (Paulinus-Druckerei), wo in
gediegener deutscher Ubersetzung der Inhalt der Rund-
schreiben fiir Predigten und Vortrige verarbeitet ist.
Uberschriften und Schlagworte am Rande lassen Inhalt
und Einteilung deutlich hervortreten. Die Erlauterungen
geben genaue Skizzen und Dispositionen.

Aber Gott der Herr wirft diese stolzen Pline in un-
seren Tagen tiber den Haufen wie Kartenhauser. Die
Triumphe aller Wissenschaft und Technik vermochten
den Weltkrieg nicht zu hindern . . . und alle Wissen-
schaft wullte und weil bis heute keinen Rat, um die
Krise des Staates, der Familie, der Ehe, der Wirtschaft
zu lésen und uns herauszufithren aus der Sackgasse. Be-
weisen es nicht bereits die alten Kulturvolker der Baby-
lonier, Griechen u. s. w., daBl die Wissenschaft den Men-
schen nie zu erlésen vermochte? Sehen wir hin auf die
Kulturvolker von heute, besonders in Europa: Welche
Summe von Schulen, wissenschaftlichen Instituten, Mu-
seen, Kunsttempeln . .. Sportplitzen und Turnhallen: und
doch, wie entsetzlich steigt der Lebensiiberdruf}, wie sinkt
die Lebensireude und der Lebensmut, wie steigt die
Selbstmordzifier, der Pessimismus, das Laster! Sind die
Menschen innerlich also freier geworden? Im Gegenteil!
Noch nie, scheint es, waren die Menschen innerlich zerris-
sener, unzufriedener, unfreier gegenitber der Macht der
Triebe, innerlich éder und leerer, innerlich fauler und
kranker als heute! Nein,die Wissenschaft und Bildung und
Erziehung ohne Christus wird uns nie erlésen! — Von der
Nationalokonomie als Wissenschaft tadelt Pius XI. ganz
besonders ihren Rationalismus und ihre Loslésung von
Christus. ,,Das hatte zur Folge, dafl den menschlichen
Leidenschaften vollig die Ziigel gelockert wurden.
(Gundlach, a. a. O., Nr. 133.)

Aber der Kapitalismus mit seinem fabelhaften Pro-
duktionsideal! — Heute sprechen schon viele vom Unter-
ﬁang des Kapitalismus. Lese man doch die vorziiglichen

ustithrungen, die Dr theol. et rer. pol. Anton Reizbach
in seinem so uberaus klaren, ganz fir die Praxis des
Seelsorgers und Politikers verfafiten Kommentar zu



HaeBle, Hat uns Christus erl6st? 461

»,Quadragesimo anno* iiber das ,,Ende des Kapitalismus™
geschrieben hat (Die Erneuerung der gesellschaftlichen
Ordnung nach der Enzyklika ,,Quadragesimo anno®, Her-
der 1932, S. 92 ff.,, M. 2.20.)

In der Tat, bei allem Guten, das der Kapitalismus
geschaffen haben mag: erlost hat er uns nicht, nicht ein-
mal auf wirtschaftlichem Gebiete. Der Protest des Sozia-
lismus und Kommunismus, die Armee der Arbeitslosen,
der Massenreichtum in den Handen weniger, die Massen-
armut brotlos gewordener Volker beweist genug. Das ist
das Wirtschaftsleben ohne Christus! In Berlin %ebt ither
ein Viertel der Bevélkerung aus der Tasche der Offent-
lichkeit. In Osterreich stehen zahlreiche Fabriken
still . . . alle 68 Hochofen des Landes sind erloschen...
die Bauernschaft auf dem Balkan ist am Rande des
Unterganges . . . Ungarn, Osterreich, Polen, Ruménien
haben drei Viertel ihrer Warenausfuhr verloren . . . In
Frankreich selbst fiinf Milliarden Staatsdefizit . . . ein
Eisenbahndefizit von drei Milliarden . . . In Holland lie-
gen die Hifen leer . . . in der Schweiz stehen alle Kur-
orte verlassen da . . . alle internationalen Konferenzen

. ohne Gott . . . haben versagt . . . Not und Tod fur
Tausende . . . Ende des Kapitalismus! Kein geringerer als
Papst Pius XI. sagt in seiner Enzyklika ,,Caritate Christi
compulsi®, dafB seit der Siindflut die Menschheit nie mehr
in so allgemeiner Bedringnis war wie heute! — Der
Kapitalismus konnte uns nicht erlésen . . . er kann sich
ja selber nicht retten. Daher erwacht denn in fast allen
Landern Europas, selbst in Nordamerika, die Sehnsucht
nach einer neuen Wirtschaftsordnung, wie Leo XIII vor
bald 50 Jahren es bereits mit seherischem Weitblick ge-
fordert hatte. Wie sehr Pius XI. sich diesen Ideen an-
schliefit, zeigt wiederum Anfon Retzbach in der oben er-
wihnten auBerordentlich praktischen Arbeit. Welch eine
Fillle von Licht gerade von den beiden sozialen Enzykli-
ken ausgeht zur Beurteilung der liberalen und christ-
lichen Wirtschaftsordnung, zeigt meisterhaft Gustav
Gundlach S. J. (Die sozialen Rundschreiben Leos XIII
und Pius’ XI., Text und deutsche Ubersetzung samt syste-
matischen Inhaltsiibersichten und einheitlichem Sach-
register, herausgegeben im Auftrage der Sektion fur
Sozial- und Wirtschaftswissenschaft der Gorres-Gesell-
schaft, XVI und 183 S., F. Schoéning, Paderborn 1931,
M. 5.—.) Man lese nur einmal unter %em iiberaus reich-
haltigen Sachregister, was die beiden Péipste zu sagen
wissen iiber die kapitalistische Wirtschaftsweise, tber



462 Haeflle, Hat uns Christus erlést?

ihre Ursachen, ihre Folgen fiir die Arbeiter, die Jugend,
die Familie, die Frauen, die Sittlichkeit, iiber die von ihr
geschaffene Unsicherheit der Existenz, iitber ihren Wirt-
schaftsraum und die Widerspriiche des Hochkapitalis-
mus. Nein, der Kapitalismus hat uns nicht erlést und
kann uns nicht erlésen.

Ebensowenig der Staat oder die Erziehung zum so-
zialistischen Menschen oder zum Ubermenschen. Johan-
nes Zeuschner (Grundlage der katholischen Staatsphilo-
sophie nach dem Rundschreiben Leos XIII., Pantheon,
Bd. 10, M. 1.—) hat den wohlgelungenen Versuch ge-
macht, mit den Worten Leos XIII. selber nicht nur die
Notwendigkeit und den gottentstammten Charakter des
Staates darzutun, sondern vor allem auch dessen Gren-
zen, die Grenzen und Miflbrauche der Staatsgewalt, des-
sen Ohnmacht und Unzustindigkeit gerade gegeniiber
den tiefsten und hochsten Giitern des Einzelmenschen
wie der menschlichen Gesellschaft.

So sehr die soziale Frage eine Frage der Wirtschatft,
eine Frage der Politik und des Rechtes ist, so sehr ist
sie im innersten Kern eine Frage der Sittlichkeit, ja eine
Frage des Glaubens und der Ubernatur; eine Frage, die
viel zu tief verwurzelt ist im Uberzeitlichen und Ewigen,
verwurzelt in den Abgrinden der Seele, als dal} der
Staat allein fahig ware, die Menschen zu erlésen. ,,Wenn
man also®, sagt Leo XIII., ,,die menschliche Gesellschaft
reformieren will, so kann die Reform allein in der Riick-
besinnung auf christliche Grundsatze liegen . . . Es ist
bekannt, daf die biirgerliche Gesellschaft von Grund auf
(schon einmal) durch das Christentum erneuert worden
ist. Durch diese erneuernden Krifte ward das ganze
Menschengeschlecht innerlich gehoben, es ist geradezu
vom Sterben zum Leben zuruckgerufen worden, wie
es weder vorher je war, noch in Zukunft jemals sein
wird . . . Jesus Christus ist der Ursprung und das Ziel
all dieser Wohltaten. All dies mufl man auf ihn zuriick-
fithren, wie es ja auch von ihm ausging. (Gundlach,
a. a. 0., Nr. 22.) ,Diese heutige Abkehr vom Gesetze
Christi in Gesellschaft und Wirtschaft und der daher
rithrende Abfall grofer Arbeitermassen vom katholischen
Glauben®, sagt Pius XI., ,hat seine tiefste Ursache nicht
etwa, wie die Sozialisten sagen, in der Wirtschaftsord-
nung des Privateigentums und deren Auswiichsen — wie-
woh% diese es Millionen heute erschweren, Gottes Gebot
zu erfilllen —, sondern ,in den ungeordneten Leiden-
schaften der Seele, dieser traurigen Folge der Erbsiinde.



HaeBle, Hat uns Christus erlost? 463

welche die wunderbare Harmonie der menschlichen An-
lage so storte, daf} der Mensch leicht von seinen unge-
ordneten Trieben hingerissen und méchtig angetrieben
wird, die hinfélligen éﬁter der Erde den himmlischen
und ewigen vorzuziehen'" Diese Begierlichkeit der un-
erlosten Seele des Menschen hat den Liberalismus
(Egoismus, Individualismus) geboren wie den Sozialis-
mus und Nationalismus. (Vgl. Anton Retzbach, a. a. O,
S. 99—113.)

,,GewiB*, meint Leo, ,hat eine so wichtige Frage auch
noch die Arbeit und die Anstrengung anderer Faktoren -
(des Staates, der Arbeitgeber, Arbeitnehmer u. s. w.
notig: aber darauf bestehen wir mit Entschiedenheit, da
alle Versuche des Menschen vergeblich sein werden,
wenn man die Kirche ausschaltet” (inania conata homi-
num futura, Ecclesia posthabita. Gundlach, a. a. 0.,
Nr. 13).

Doch nehmen wir einmal das Unmogliche als wirk-
lich an: Es wire einem Volke gelungen, aus eigener
Kraft, ohne Christus, ohne Kirche, eine ganz ideale
Staats- und Wirtschaftsordnung aufzubauen und allen
Biirgern eine moglichst hohe Allgemeinbildung zu geben:
kénnten sie sich %ann erlosen? O nein! Auch dann wiirde
die Erde dem Volke Dornen und Disteln tragen, es gibe
Hitze und Kalte, Hagelschlag und Miflernten, Uber-
schwemmungen und Trockenheit, Erdbeben und sonstige
Naturkatastrophen; es gibe auch dann noch Unglicks-
talle zu Wasser und zu Lande. Es bliebe vor allem der
harte Zwang zur Arbeit mit seinen Widerstanden. Es
bliebe endlich der alte Mensch: mit seinem Leibe, der er-
miidbar, schmerzempfindlich und vielen Krankheiten
unterworfen wire. Es bliebe der alte Mensch mit seiner
Seele und ihrer Begierlichkeit, dem siebenfachen Trieb-
werke boser Leidenschaften, es blieben Sinde und
Schuld, Verantwortung und Furcht vor ewiger Strafe...
Es bliebe der alte Mensch mit seinem Geiste, gequalt
durch viele Fragen, viele Ritsel, viele Zweifel, viele Un-
ruhe . . . Es bliebe endlich der furchtbare Tod, der alles
irdische Gliick unbarmherzig zerbricht und begrabt . . .
Es bliebe das Jenseits . . . Solange aber der Mensch der
alte bleibt und nicht erlést wird von Siinde, Schuld und
der Macht des Bosen in seinem Innern: wird es auch nie
eine ideale Gesellschaft, einen idealen Staat geben, weil
es keine idealen Menschen géibe.

Wer diese letzten Ah%ri‘mde und Perspektiven der
beiden Enzykliken erforschen will, der sdume nicht, zu



464 HaeBle, Hat uns Christus erlést?

Oswald von Nell-Breunings S. J. groBangelegtem, weit-
aus bestem Kommentar zu Pius’ XI. Sozia?e Enzyklika zu
greifen, die im Katholischen Tat-Verlag, K6ln am Rhein,
erschienen ist (1932, M. 4.20, 256 S.). Dieser vielleicht
bedeutendste katholische Gelehrte auf dem Gebiete der
katholischen Wirtschafts- und Gesellschaftslehre dringt
hinab bis in die letzten wirtschaftlichen, philosophischen
und theologischen Zusammenhinge des papstlichen Rund-
schreibens, ohne an Einfachheit und Klarheit der Sprache
etwas vermissen zu lassen.

3. Christus allein kann uns erlésen, indem er unsere
Natur wiederherstellt:

Die Technik, die Wissenschaft, die Wirtschaft, der
Staat konnen gewill manche Leiden und Teilschaden be-
seitigen, nie aber reichen sie aus zur vollen Selbster-
lésuni( O. Cohausz §. J.). Denn durch die Erlésung muf
zunichst unsere menschliche Natur wiederhergestellt
werden zu jener Harmonie des inneren Friedens, die dann
von selbst den &ufleren Frieden unter den Standen und
Nationen zur Folge haben wird. Die menschliche Natur
ist seit dem Siindenfalle wie eine Ruine, sie muBl zuerst
wieder aufgebaut werden. Sie ist wie eine Quelle, deren
Wasser vergiftet sind. Sie muB zuerst gereinigt werden.
Durch die Erbsﬁnde ist unsere Natur zu einem unheil-
vollen Born des Bosen geworden. Wer gibt uns die gétt-
liche Kraft wieder, mit der dreifachen Begierlichkeit in
uns Meister zu werden und dem Geiste zum Siege zu ver-
helfen gegeniiber dem Fleische und der Materie? Wer
stellt jene wunderbare Harmonie wieder her zwischen
niederer und hoherer Welt im Menschen, wie sie von An-
fang an im Schopfungsplane Gottes lag? Das alles bringt
uns der Welterloser Jesus Christus! Von nun an kann
jeder sich frei bewahren oder sich doch wieder befreien
von der Sklaverei der Begierlichkeit — aber nur durch
Ihn! Jeder kann jede Leidenschaft iberwinden und ihrer
Herrschaft unter Umsténden restlos sich entziehen .
aber nur durch Ihn! Jeder kann jede sittliche Tugend
sich erwerben bis hinauf zu den steilen Héhenpfaden des
Heroismus und des sittlichen Heldentums . . . aber nur
durch Ihn! Jeder kann jene volle innere Harmonie wieder
erlangen, die wir oft so schmerzlich vermissen, und wie-
der ein ganzer Mensch werden . . . ohne jenen inneren
Rif} in seinem Wesen . . . aber nur durch Ihn!

Aber, fragst du, warum héren die Leiden nicht auf,

obwohl wir erlést sind? Ich antworte dir: 80 Prozent all
der Leiden, unter denen wir heute seufzen, kommen nicht



HaeBle, Hat uns Christus erl6st? 465

von Gott, sondern sind die traurige Folge der Ubertre-
tung der gottlichen Gebote! Wie schén wire es in den
Familien, in den Gemeinden, Staaten, wenn man das
vierte Gebot wieder beobachten wirde? Wenn alle Kin-
der ihren Eltern, alle Untergebenen ihren Vorgesezten
Ehrfurcht, Liebe und Gehorsam entgegenbriachten! Wie
schén wiare es in den Familien, trotz der wirtschaftlichen
Not — wie schon unter den Stinden und Volkern, wenn
das fiinfte Gebot, das Gebot der Liebe, beobachtet wiirde!
Wenn wir von der Uberzeugung durchdrungen wiren und
danach lebten, daB wir alle Briider in Christo sind! Dal}
wir denselben Schépfer, denselben Erloser, dieselbe hei-
lige Mutter, die Kirche, dasselbe ewige selige Endziel
haben! Abermals, wie gliicklich wire die Jugend . . . wie
gliicklich die Eheleute . . . wie schén das Paradies der
Familie und des Volkes, wenn man das sechste Gebot
achten und wenn Unschuld und Reinheit im Herzen der
Menschen blithen wiirden! . . . Wie schon wire das
Leben — trotz des verlorenen Krieges . . . trotz der
wirtschaftlichen Not! — Abermals, wie gliicklich wéren
die Volker, wenn man das siebente Gebot nicht verachten
wiirde . . . dann gabe es keinen Kapitalismus, der andere
ausbeutet . . . dann gibe es keinen Sozialismus und Kom-
munismus . . . dann gibe es einen gerechten Arbeitslohn
. . . dann hatten alle Arbeit und jeder &8e in Frieden
sein tagliches Brot! . . . Seht ihr, wie die Religion,
wie die zehn Gebote Gottes die grofien Quellen
des Elendes verstopfen und die Volker gliicklich zu
machen vermogen! Man klage also nicht den Erléser an,
der die Siinde nicht will und deren Folgen nur zulafit,
damit den Menschen die Augen aufgehen, was die Siinde
fiir ein Geheimnis sein mufl, wenn sie schon so viel zeit-
liches Elend iiber die Volker zu bringen vermag. — Aller-
dings, auch wenn alle Menschen Heilige wiren, blieben
noch zehn bis zwanzig Prozent Leid auf dieser Welt. Gott
will eben, daB wir uns die ewige Krone verdienen durch
Kampf und treue Mitwirkung. Der Kampf stahlt, weckt
Krafte, sithnt. Da erkennt der Mensch seine Schwiche
und lernt durch eigene Erfahrung, da8 wir ohne Ihn
nichts vermégen — und das ist eine grofle Erkenntnis. ..
daB wir Gnade brauchen . . . daB wir einen Erloser brau-
chen . .. daB wir das Gebet und die Gnade brauchen.
Das alles lehrt uns das Leid und der Kampf und die
Tritbsal. Steht der Soldat, der im Felde gekadmpft hat,
nicht groBer da, als jener, der nur im Frieden sich be-
wihrt? — Zudem kommt einmal eine Zeit — am Ende

,+Theol.-prakt. Quartalschrift‘’. TIT. 1933. 30



466 HaeBle, Hat uns Christus erlést?

der Welt —, in der alles Leid, alle Siinde aufhért und
der Tod sogar seine Beute herausgeben muBf. ,,Von ihren
Augen wird er abwischen alle ihre Trénen. Es wird kei-
nen Tod mehr geben, kein Leid, keine Klage, keinen
Schmerz: Denn das Frithere ist dahin . . . Siehe, ich
mache alles neu!“ (Geh. Offbg. 21, 4.) Dann erst wird die
Erlosung vollendet sein (Lk 21, 28). Vgl. Otio Cohausz
S. J.: Sind wir durch Christus erlost? (Kirnach-Villin-
gen 1929) S. 10.

Christus wollte durch die Erlésung nicht alles Leid
aus der Welt verbannen — er sagt das selber — er wollte
auch die Stinde nicht mit Gewalt verhindern und dem
Menschen die Freiheit nehmen durch die Ubermacht der
Gnade. Er wollte bringen: ,,Ehre Gott in der Hohe . .
Friede den Menschen auf Erden, denen niamlich, die guten
Willens sind.*

Eine nach christlichen Grundsitzen aufgebaute
Staats- und Wirtschaftsordnung ist gut, ja ist sehr not-
wendig; aber sie geniigt nicht, ist auch nicht das Wich-
tigste. Eine nach christlichen Grundsitzen aufgebaute
Wissenschaft ist gut, ja sehr gut, sehr notwendig, aber
sie geniigt nicht,ist auch nicht die Hauptsache. Vereine, Or-
ganisationen, katholische Standesbewegungen u. s. w. sind
sehr gut und notwendig, aber sekundires Mittel der Seel-
sorge. Kurz, alle dulere Kultur vermag niemals die inner-
lich verdorbene Natur des Menschen zu dndern; das allein
kann Jesus Christus, seine Kirche, seine Gnade und die
heiligen Sakramente. Niemand leugnet das von den Katho-
liken. Gewi}! Aber praktisch spricht man und schafft
man zu viel mit natiirlichen Mitteln, so dafi dem Katho-
liken vielfach das BewuBtsein verloren geht, daB die
Quelle aller Ubel das verdorbene Herz, die Quelle alles
Heiles nur die Gnade Jesu Christi ist. Immer und immer
wieder kommt Pius XI. auf diese Wahrheit zuriick: ,,Wo-
her die Kriege, die Streitigkeiten unter euch? Nicht daher:
Aus euren Begierden!* wiederholt Pius, sich anschlieBend
an den Apostel Jakobus. Dann fihrt er in ,,Ubi arcano*
fort: ,,Es laBt sich keine verderblichere Seuche denken
als die Fleischeslust, das ist die Begierde nach sinnlichem
Genufl. Sie ist es, die die Familien, ja auch die Staats-
wesen in Verwirrung bringt . . . Aus der Augenlust, das
ist dem unmaéaBigen Streben nach #uBeren Giitern, gehen
jene bitteren Kampfe hervor zwischen den biirgerlichen
Schichten, von denen jede in iibertriebener Weise nur
den eigenen Vorteil sucht. — Von der Hoffart des Lebens,
das ist die Sucht, alle anderen zu beherrschen, verfiihrt,



HaeBle, Hat uns Christus erldst? =467

gewohnen sich die politischen Parteien daran, sich gegen-
seitig so zu zerfleischen, dal sie sogar weder vor Maje-
statsverbrechen, noch vor Hochverrat, noch selbst vor
Vernichtung des eigenen Vaterlandes zuriickschrecken.”
Pfarrer Graf von Galen, ein Grofineffe Kettelers und Sohn
des Zentrumsveteranen Graf Ferdinand von Galen, hat
gerade diese Worte des jetzigen Heiligen Vaters zum Aus-
gangspunkt gemacht zu einer sehr interessanten Schrift
mit dem Titel: Die Pest des Laizismus und ihre Erschei-
nungsformen. Erwigungen und Besorgnisse eines Seel-
sorgers iiber die religiose Lage der deutschen Katholiken.
(Miinster, Aschendorff, 1932, 64 S., M. —.90.) Ein deut-
scher Kirchenfiirst nannte diese Schrift: ,,Reich an ern-
sten Mahnungen von aktueller Bedeutung.” Der Verfasser
zeigt mit grofler Sorge, wie trotz grofierer Freiheit der
Kirche in Deutschland das 6ffentliche Leben immer mehr
entchristlicht wird, und daB der Katholizismus selbst in
iiberwiegend katholischen Gegenden dauernde Verluste
verzeichnen muB. Warum? Man verlernt das tibernatiir-
liche Denken. Man ignoriert halb bewufit, halb unbe-
wult diese dreifache bose Lust im Menschen, als das
Grundiibel, man beachtet nicht mehr genug die Bedeu-
tung der Erbstinde . . . man hat daher nicht mehr jenes
tiefe Verstindnis fiir die Notwendigkeit der Gnade . . .
fir die Notwendigkeit der Erlosung durch Jesus Christus
.. . fir das unschitzbare Gut der Menschwerdung der
zweiten gottlichen Person. Die Katholiken leugnen diese
Wahrheiten nicht, wie viele auBBerhalb der Kirche, aber
sie unterstiitzen oft genug: ,in Theater, Kino, Presse, in
Geselligkeit und Sport, Sitte und Mode, in Erziehung und
Schule, in Gesetzgebung und Strafgerichtsbarkeit, in Po-
litik und Wirtschaft* (v. Galen, S. 13) eine dahinter lie-
gende naturalistische Weltanschauung. Denn ,,man kann
die Erscheinungsformen nicht hinnehmen, ohne zugleich
den hinter ihnen stehenden Grundsitzen zum Siege zu
verhelfen“ (a. a. O., S. 17, zitiert aus den Katholischen
Leitsitzen und Weisungen der deutschen Bischofe aus
_ dem Jahre 1925).

Dann iberwertet man die natiirlichen Mittel in der
Bildung des Menschen und unterschétzt bedeutend die
Wichtigkeit der Gnade, die Unersetzbarkeit der Erlosung.
— Endlich, man verfallt der ,Hdresie der Werke®", wie
Kard. Mermillod jene Geistesrichtung der Katholiken ge-
nannt hat. Man tberschitzt das aktive Leben, die in
auBere Tatigkeit aufgehende Seelsorge, und hat nur noch
selten ein richtiges Verstindnis fir das kontemplative

30*



468 HaeBle, Hat uns Christus erlost?

Leben, fir das Gebet, die Betrachtung, fiir das beschau-
liche Dasein. ,,Betende Hande sind tote Hande!* Graf von
Galen belegt diese Geistesrichtung auch im katholischen
Lager mit interessanten Beispielen aus dem dreifachen
Gebiet der offentlichen Sittlichkeit, des Wirtschaftslebens
und des Staatslebens.

Wie ganz entgegengesetzt ist diesem Naturalismus
das Programm der Katholischen Aktion, zu der Pius XI.
die katholische Laienwelt aufruft. In einem auBerordent-
lich tiefen, von iibernatiirlicher Lebensauffassung spru-
delnden kleinen Werke: Die dogmatischen Grundlagen
der Katholischen Aktion (Haas & Grabherr, Augsburg
1932, 65 S.) schreibt der junge Gelehrte Rudolf Graber
folgende bezeichnende Sitze in die Einleitung: ,,Wenn
einmal die innere Geschichte des Katholizismus ge-

schrieben und das Vielfaltige . . . seiner innersten Bewe-
%ungen aufgezeichnet sein wird . . . so wird man mit der
nzyklika ,Ubi arcano’ vom 23. Dezember 1922 einen

neuen Abschnitt beginnen miissen. All das GrofBe, das in
der vorausgehenden Epoche geleistet wurde, die Richt-
linien Leos XIII fiir die soziale Frage, die eucharistische
Bewegung Pius’ X., die Bemithungen Benedikts XV. um
den Weltirieden, sollten nur Bausteine sein fiir die grofie
Synthese, die Pius XI. in der Katholischen Aktion schuf.”
Diese katholische Aktion ist aber zunichst und zutiefst
eine apostolische Bewegung durch innigen Anschlufi an
Christus, durch Gebetsapostolat, eucharistische Bewe-
gung, Exerzitien-Bewegung, Frithkommunion der Kinder,
eine apostolische Bewegung durch Verbreitung und Ver-
tiefung der christlichen Ideen und des christlichen Glau-
bensgeistes, eine Bewegung, deren innerste Quelle und
heiligstes Kraftzentrum die Gliedschaft der Laien am
mystischen Leibe Jesu Christi ist und sein Ritterschlag
durch das heilige Sakrament der Firmung, das ,.kénig-
liche Priestertum® (1. Petr 2, 5) der katholischen Laien-
welt. Sie ist die Bewegung zuriick zu Christus als dem
Erléser und Koénig von Zeit und Ewigkeit. Vor ihm gibt
es keine Selbsténdi?keit und Unabhéangigkeit eines Kultur-
gebietes (vgl. v. Nell-Breuning, a. a. 0., S. 220 ff.), sondern
,»Es gibt nur ein wirkliches Heilmittel“, schlieBt Pius XI.:
»Aufrichtige und vollstandige Riickkehr zur Erlésung
Christi® (Gundlach S. J., Nr. 136).

4. Christus allein kann uns erlésen von der Schuld
der Siinde und uns die geheimnisvolle Teilnahme am
gottlichen Leben verleihen (Erlosung im strengen Sinn
des Wortes):



HaeBle, Hat uns Christus erlést? 469

Doch wie leicht besteht die Gefahr, daf man im
Kampfe mit dem Gegner selber die Begriffe verschiebt.
Besteht denn die Erlésung wirklich allein oder hauptsach-
lich darin, daB uns Christus von irdischem Drucke be-
freit? Freilich ist die Erlosung vom Leiden durch Ver-
klarung desselben auch eine herrliche Frucht des Kreu-
zes Christi, aber das Wesen der Erlosung ist sie nicht.
Die Erlésungstat Christi besteht darin, daB er uns von
der Siinde befreit. ,,Dem sollst du den Namen Jesus geben,
denn er wird sein Volk erlésen von seinen Siinden!™
Mt 1, 21). Vor allem von der Erbsiinde: denn durch
iese waren wir Feinde Gottes, belastet mit einer unend-
lichen Adamsschuld . . . die Nacht der Unwissenheit la-
gerte iiber unserem Geiste . . . der Zunder der Begierlich-
keit und das doppelte Gesetz der Glieder wiihlte in unse-
rem Fleische . . . tot war die Seele vor Gott . . . Kriegs-
gefangene waren wir des Satans . . . ohne Schliissel waren
wir zur Rickkehr ins verlorene Paradies . . . Ohne Jesus
Christus ware dies das universale Schicksal aller Volker
aller Zeiten . . . wir wiren ohne einen Schimmer von
Hoffnung. Nur ein menschgewordener Gott konnte uns
mit dem himmlischen Vater wieder aussohnen, uns die
Riickkehr aus der Kriegsgefangenschaft des Satans wieder
erdffnen, die Toten des ubernatiirlichen Lebens wieder
erwecken, die schaurige Nacht der Unwissenheit aus un-
serer Seele verscheuchen durch sein Licht, die Sklaverei
der Leidenschaften brechen durch seine Gnade, die
Schliissel des Paradieses uns wieder geben durch seine
gottliche Liebe. ,,Wie durch den Siindenfall des Einen
iiber alle Menschen die Verdammnis kam, so kam durch
die Tat der Gerechtigkeit des Einen iiber alle Menschen
die Rechtfertigung und das ewige Leben!" (Rom 5, 18).
Die Gesamtlage der Menschheit #nderte also Christus
durch sein Werk der Erlosung. Jeder, der will, kann nun
wieder zuriick zum Paradies . . . ,,Jn Thm haben wir die
Erlosung, die Vergebung der Sinden!” (Col 1, 14.) —
Jeder kann, wenn er will, trinken an den Quellen des
ewigen Lebens, die unter dem Kreuze entsprungen und
weitersprudeln in den Sakramenten, der heiligen Messe
und im Gebete. Jeder kann — und das ist die herrlichste
Frucht am Lebensbaume des Kreuzes — in unendlich ge-
heimnisvoller Weise teilnehmen am trinitarischen Innen-
leben Gottes durch die heiligmachende Gnade und deren
Vollentfaltung bis zur Héhe der Mystik, ein Leben, gegen-
iiber welchem jedes andere Leben nur ein Schatten und
ein Gleichnis ist, ein Leben, dessen Herrlichkeit ,kein



470 HaeBle, Hat uns Christus erlost?

Auge gesehen®, dessen gottliche Tiefe und Schénheit uns
erst im Jenseits offenbar wird und dessen ganzes inneres
Gliick unsere ewige Seligkeit sein wird. Das ist die Er-
l16sung! Lese man doch einmal die tiefgriindige Studie
eines Johann Schupp iber die Gnadenlehre des Petrus
Lombardus (Herder, 1932), oder die feinsinnige, von tie-
fer Sachkenntnis zeugende Schrift des P. Stanislaus
Grinewald O. M. Cap., Franziskanische Mystik, mit be-
sonderer Beriicksichtigung des heiligen Bonaventura
(Naturrechtsverlag, Miinchen 1932): Welch eine wunder-
bare Perspektive eroffnet sich da unserem Geiste in den
herrlichen Bliitengarten der christlichen Gnadenwelt, in
den ganzen Reichtum der Erloésung: Wahrhaftig, ,alle
Guter sind mir mit ihr zuteil geworden“! (Weish 7, 11.)

* *
*

»Geliebteste! Wir sind bereits Kinder Gottes! Aber
noch ward es nicht offenbar, was wir sein werden. Doch
wir wissen, dall, wenn Er sich einmal offenbaren wird,
wir IThm ahnlich sein werden, weil wir Thn schauen wer-
den so wie Er ist!” (1. Joh 3, 2.) Bei wie vielen aber ist es
bereits offenbar geworden! Wie entziickt war der mysti-
sche Seher auf Patmos, als es thm vergénnt war, einen
Blick hinein zu tun in den Himmel und dort die endlose
Schar der ,Erlosten’ zu schauen! ,,Ich sah eine grofle Schar,
die niemand zu zihlen vermochte, aus allen Vélkern,
Stdmmen, Geschlechtern und Sprachen. Sie standen vor
dem Throne und dem Lamme, angetan mit weilen Klei-
dern und mit Palmen in den Hianden. Das sind jene, die
aus grofier Drangsal kommen (namlich aus den Kampfen
dieses Lebens) und ihre Gewinder rein gewaschen haben
im Blute des Lammes!” (Offbg. 7, 9—15.)

NB. Von dem marktschreierischen Buche der Mathilde Luden-
dorff: Erlésung von Jesu Christo (Miinchen 1932, 16.—27. Tausend,
Ludendorffs Volkswarteverlag, 376 S.) sehen wir ab. Es lehnt Christus
als Erloser ab aus Rassenideologie. Die Wissenschaft, soweit man sich
damit tliberhaupt beschiéftigt hat, hat ein vernichtendes Urteil dar-
iiber fillen miissen. Vgl. Karl Anders Scharbau, Mathilde Ludendorffs
Verleumdung vom Diebstahl der Evangelien aus Indien und die Wahr-
heit. Indologische Randbemerkungen zu Mathilde Ludendorffs Er-
16sung von Jesu Christo und vom ,Neuen Trug”. 8°. 82 S. Leopold
Klotz, Gotha 1932. Brosch. M. 1.80. Ferner Prof. Dr Ketter, Erlosung
von Christo im ,Pastor Bonus“ (1932, Heft 4, Paulinus-Druckerei
Trier).



