Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum. 769

Eine reine Ehe ist in der Regel der fruchtbare Got-
tesgarten, in dem die Lilie der Jungfraulichkeit stindig
neue Bliiten treibt. Die Eltern, die in ihrer eigenen Ju-
gend treu ihre Unschuld gehiitet haben und in der Ehe
nichts Unheiliges dulden, empfangen oft von Gott den
Lohn, daB eines oder mehrere ihrer Kinder ihr ganzes
Leben in gottgeweihter Jungfraulichkeit verbringen, sei
es im Priestertum und Ordensstand, sei es als ,Lilien des
Feldes” in der Welt.

Eucharistie und corpus Christi mysticum.

Von M. Gierens S. J.
(SchluB.)
1I.

Was leistet nun die Eucharistie fir das Leben im
c. Xi m.? Das individuelle Gnadenleben des einzelnen
wird durch sie nicht erstmals geschenkt. Das geschieht
durch die Taufe. Die Eucharistie setzt es voraus. Wie die
korperliche Nahrung, die der einzelne zu sich nimmt,
nicht den ersten Ursprung seines Lebens, sondern des-
sen Erhaltung und Entfaltung bewirkt, so kann auch das
unter dem Symbol der Nahrung eingesetzte Sakrament
fiir das iibernatiirliche Leben normalerweise nur Erhal-
tung und Wachstum, nicht Ursprung, bewirken. Sonst
bewirkte es ja etwas anderes, als es anzeigt. Als Sakra-
ment der Lebendigen setzt es im Empfianger die rechte
Disposition und den Empfang des Sakramentes der Wie-
dergeburt (1 Kor 12, 13% voraus. ,,Probet autem seipsum
homo et sic de pane illo edat® (1 Kor 11, 28). Wenn
Paulus Eph 5, 29 schreibt: ,,Nemo enim unquam carnem
suam odio habuit, sed nutrit et fovet eam, sicut et Chri-
stus ecclesiam, quia membra sumus corporis eius de .
carne eius et de ossibus eius”, so hat er mit diesem
nutrire et fovere genau den Einflull beschrieben, den das
signum sacramentale als den Einflu des c. Xi euchari-
sticum auf das c. Xi m. anzeigt. Das Konzil von Trient
belehrt uns iiber diese Wirksamkeit (s. 13. ¢. 2 Dz 875):
»~Sumi autem voluit (Salvator noster) sacramentum hoc
(eucharistiae) tamquam spiritualem animarum cibum
SMt 26, 26), quo alantur et confortentur viventes vita
illius, qui dixit: ,Qui manducat me, et ipse vivet propter
me* (Joh 6, 58), et tamquam andidotum, quo liberemur a
culpis quotidianis et a peccatis mortalibus praeservemur.
Pignus praeterea id esse voluit futurae nostrae gloriae et

,»Theol.-prakt. Quartalschrifts. IV. 1983. 49



770 Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum.

perpetuae felicitatis, adeoque symbolum unius illius cor-
poris, cuius ipse caput (1 Kor 11, 3; Eph 5, 23) exsistit,
cuique nos tamquam membra arctissima fidei, spei et ca-
ritatis connexione adstrictos esse voluit, ut idipsum omnes
diceremus nec essent in nobis schismata® (cf. 1 Kor 1, 10).
AuBler ihrer Nahrkraft besitzt die Eucharistie also auch
noch Heil- und Schutzwirkung; es eignet ihr eine gewisse
Rechtswirkung, indem sie Pfand unserer zukiinftigen
Glorie ist. Sie wird bezeichnet als Symbol der Einheit im
c. Xi m., und als Einheitshand werden die drei gottlichen
Tugenden angegeben, die nicht nur sakramentale Wir-
kungen sind, sondern auch der ethischen Ordnung an-
gehoren.

Die Einwirkung ist ihrer Wirkungsweise nach sowohl
objektiv als auch subjektiv. Nicht jeder Signifikation, die
man in den Gestalten oder ihrer Entstehungsweise will-
kiirlich sucht, entspricht eigentlich sakramentale Wir-
kungsweise. Nur die Bedeutung, die von Christus selbst
als eigentliches sakramentales Zeichen bestimmt" wurde,
kann die Wirksamkeit ex opere operato haben; denn nur
vom gottlichen Urheber der Sakramente kann mit einem
auleren Zeichen die innere Gnadenwirksamkeit ex opere
operato verbunden werden. Das von Christus bestimmte
auBere Zeichen der Eucharistie deutet an, dall unter den
Gestalten von Brot und Wein der wahre Leib und das
wahre Blut des Herrn als unsere Seelennahrung enthalten
sei. Als res primaria sacramenti ist damit zweifellos das
corpus Christi physicum bezeichnet. Das sakramentale
Zeichen bringt aber auch die Wirkung des c. Xi auf die
Seele zum Ausdruck. Diese Wirkung hinwieder ist zu-
ileich innigeres Verwachsen der einzelnen mit dem c.

i m. und damit Wachstum des c. Xi m. selbst in sei-
ner Vollkommenheit. Deswegen haben auch die Schola-
stiker die Ansicht des heiligen Augustinus von der duplex
res huius sacramenti, sc. c. Xi verum et m. gebilligt, so der
heilige Thomas 4 dist. 12 q. 1 a. 3 sol. 3 und s. th. 3 q. 74
a. 6, wo er nach dem Beispiel Cyprians (Ep 63, 13) in der
Beimischung des Wassers zum Wein den ,effectus huius
sacramenti”, namlich die Vereinigung des christlichen
Volkes mit Christus versinnbildet sieht. Die doppelte
\?Virkun%l und zugleich die Ordnung der Signifikationen
und Wirkungen gibt der heilige Thomas an in dem opus-
culum de arficulis fidei et sacramentis ecclesiae, dem die
Lehre des decretum pro Armenis entnommen ist (Dz
698): ,Effectus autem huius sacramenti duplex est, quo-
rum primus consistit in ipsa consecratione sacramenti...



Giérens, Eucharistie und corpus Christi mysticum. 771

Alius vero effectus huius sacramenti, quem in anima
digne sumentis facit, est adunatio hominis ad Chri-
stum . . . Et quia per gratiam homo Christo incorpora-
tur et membris eius unitur, dignum est, quod hoc sacra-
mentum sumentibus digne gratia augeatur. Sic igitur in
hoc sacramento est aliquid, quod est sacramentum tan-
tum, sc. ipsa species panis et vini, et aliquid, quod est res
et sacramentum, sc. corpus Christi verum, et aliquid,
quod est res tantum, sc. unitas corporis mystici, id est
ecclesiae, guam hoc sacramentum et significat et causat.”
Die enge Beziehung des letzten Gliedes dieser Wirksam-
keit mit dem individuellen Heile kennzeichnet der Satz
der summa theologica (3 q. 73 a. 3): Res autem huius
sacramenti est unitas corporis mystici, sine qua non
potest esse salus.

Das Subjekt, an dem sich die Wirkungen zeigen, ist
zunachst die Seele, dann aber auch der Leib des Emp-
fangers. Am Empfinger des Sakramentes gehen die Ver-
anderungen vor sich, die zugleich auch Vervollkomm-
nung des c¢. Xi m. sind. Der heilige Thomas zéhlt drei
effectus auf, von denen der erste primar ist, wahrend
die beiden anderen als sekundire aus dem ersten folgen:
1. Conversio hominis in Christum; 2. augmentum virtu-
tum; 3. restauratio deperditorum: ,,Proprius effectus
huius sacramenti est conversio hominis in Christum, ut
dicat cum apostolo (Gal 2, 20): ,Vivo ego, iam non ego;
vivit vero in me Christus‘; et ad hoc sequuntur duo effec-
tus: augmentum spiritualis quantitatis in augmento virtu-
tum et restauratio deperditorum in remissione venialium
vel reparatione cuiuscunque defectus praecedentis”
(4 dist-12. q. 2 a. 1. sol.-1).

Die Viter haben die Tatsache unserer Umwandlung
in Christus klar ausgesprochen und ihr Wesen einiger-
maBen bestimmt. Augustinus berichtet in den Confessio-
nes (7, 10, 16) die Worte des Herrn, die er innerlich ver-
nahm: Cibus sum grandium, cresce et manducabis me.
Nec tu me in te mutabis sicut cibum carnis tuae, sed tu
mutaberis in me. Leo der GroBe sagt (Sermo 63, 7): Non
aliud agit participatio corporis et sanguinis Christi, quam
ut in id, quod sumimus, transeamus, et in quo commortui
et consepulti et conresuscitati sumus, ipsum per omnia
et spiritu et carne gestemus.

Unter Beachtung des signum sacramentale kénnen
wir diese Umwandlung noch etwas naher bestimmen.
Jede Erndhrung ist ein Assimilationsproze8, durch den
das Niedere dem Héheren sich angleicht und es mit sich

49*



772 Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum.

vereinigt. In dem analogen Vorgang der heiligen Kommu-
nion gibt keine der beiden Substanzen ihre Selbstindig-
keit auf, da beide Personen bleiben. Die Vereinigung
kann also nur eine akzidentelle sein. Wenn auch hier
das Niedere dem Hoheren assimiliert werden soll, so muf}
der Erniahrte dem Ernéhrer verahnlicht werden. Zugleich
akzidentelle Vereinigung und Verahnlichung mit Gott
und dem Gottmenschen ist die heiligmachende Gnade
samt den mit ihr verbundenen Tugendhabitus und Ga-
ben. An die heiligmachende Gnade als die hauptsichlich-
sakramentale Wirkung kénnen sich die weiteren mehr
konkreten Ziige der Veridhnlichung mit dem Gottmen-
schen anreihen: Gaben und Gnadenhilfen, die unsere
seelische und kérperliche Beschaffenheit zu weiterer ak-
zidenteller Ahnlichkeit mit dem Gottmenschen umgestal-
ten.

Als augmentum verleiht die Eucharistie das Wachs-
tum, die Kraftigung und Entfaltung des ubernatiirlichen
Lebens, wie es analog die korperliche Nahrung beim
heranwachsenden Menschen leistet. Denn der Mensch als
Pilger ist im Stadium der Entwicklung. Iustorum autem
semita quasi lux splendens procedit et crescit usque ad
perfectam diem (Spr 4, 18). Es ist bei diesem Wachstum
nicht so sehr zu denken an die Vermehrung der Krait
zum Kampf nach aufien, wie bei der Firmung, sondern
an Steigerung der inneren Lebenskraft durch intensivere
Verbindung mit Christus (s. th. 3. q. 79 a. 1 ad 1). .Wer
die sakramentale Speise zu sich nimmt, wird in hoherem
MafBle der Wurzelkraft und Fettigkeit des Olbaumes teil-
haftig, auf den er aufgepfropft wurde (Rom 11, 17). Mit
dem Zunehmen dieser inneren Vereinigung ist das
Wachstum der theologischen Tugend der Liebe so eng
verbunden, daB die Vermehrung dieser sozial wichtig-
sten Tugend einfachhin der Gradmesser fir die Starke
der Vereinigung mit Christus ist. In dieser unmittelbaren
Hinordnung auf die vollkommenere Liebe erweist sich
die FEucharistie als Sakrament der Vollkommenbheit.
»Reliqua sacramenta vivorum non ordinantur per se
primo et directe ad nutriendam caritatem propter solam
‘maiorem perfectionem eius maioremque unionem cum
Christo, sed ordinantur ad speciales effectus propter
quos conferunt specialia auxilia et aliquod augmentum
gratiae, at vero hoc sacramentum per se primo ordinatur
ad perficiendam unionem cum Christo et cum corpore
eius” (Suarez, disp. 63 sect. 1 n. 3). Wiederum wird
sichtbar, dafl die Wirkung der Eucharistie im einzelnen



Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum. 773

zugleich ein Erstarken und Wachsen der Gemeinschaft
mit Christus und auch der Christen unter sich ist.

Der effectus reparationis wird von den Vatern hiu-
fig erwihnt. Das c. Xi physicum hat wahrend seines
Erdenlebens bestindig die Last und das Leid der Er-
Iosung getragen. Es ist nur entsprechend, wenn es auch
als corpus eucharisticum sich unablissig um Wiederher-
stellung dessen bemiitht, was wir durch die Stinde ver-
loren haben. So sagt Gregor von Nyssa (Oratio cat. c. 37
MG 45, 94): ,,Quomodo enim qui venenum sumpserunt..
alio medicamento extinguunt vim, quae affert interitum,

. ita cum gustaverimus, quod nostram solvit natu-
ram, rursus necesse est, ut opus habeamus eo, quod
cogit ac conciliat id, quod erat dissolutum, ut cum intra
nos fuerit hoc salutare medicamentum, veneni damnum,
quod corpori fuerat inditum, per contrariam repellat
affectionem. Quid hoc ergo est? Nihil aliud quam illud
corpus, quod et morte ostensum fuit esse potentius et
nostrae vitae fuit initium.“ Bei der Erklarung der Brot-
bitte des Vaterunsers lieben es die Viter, die heilige
Kommunion als cotidiana medicina zu bezeichnen. So
sagt Augustinus (Ep. 54 c. 3): Ceterum peccata si tanta
non sunt, ut excommunicandus quisque iudicetur, non
se debet a cotidiana medicina dominici corporis sepa-
rare. Petrus Chrysologus beweist die Heilkraft des
eucharistischen Leibes des Herrn mit einem argumen-
tum a minore ad maius, indem er ihn vergleicht mit
dem Saum des Gewandes, dessen Berithrung das blut-
fliissige Weib heilte (Sermo 34): Audiant christiani, qui
cotidie corpus Christi attingunt, quamnam de ipso cor-
pore sumere possunt medicinam, quando mulier totam
rapuit de sola Christi fimbria sanitatem. Obschon Cas-
sian strengste Bewahrung der Keuschheit in der Zeit
vor dem Empfang der heiligen Kommunion fordert, so
will er doch nicht, daB eine ganz unverschuldete und
unfreiwillige Pollution von der heiligen Kommunion
fernhalte, die er caelestis remedii medicina nennt. Am
meisten bedarf der gefallene Mensch der geistlichen Me-
dizin gegen die Virulenz des Gliedergesetzes. Er findet
sie in der heiligen Kommunion. ,,S1 quis aestuat®, sagt
Chrysostomus (In Jo hom. 46 al. 45 n. 4 MG 59, 261),
Jhunc adeat fontem et ardorem temporet. Nam aestum
fugat et adusta omnia refrigerat, non quae ex solis ar-
dore aestuant, sed quae igneis sagittis exusta sunt®
Cyrill von Alexandrien schlieft seine Belehrungen iber
Joh 6, 57 (MG 73, 586): Quare pie apud te statuas recte



774 Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum.

honesteque degere atque ita eulogiae particeps fias, cre-
dens eam non mortis solum, verum etiam morborum
nostrorum depellendorum vi pollere. Christus enim exi-
stens in nobis sopit saevientem in nostris membris legem
et pietatem in Deum exsuscitat, perturbationes mortifi-
cat, delicta, in quibus sumus, nobis non imputans, sed
potius ut aegrotos sanans . . .

Selbst die verlorene leibliche Inkorruptibilitdt wird
dem Menschen wenigstens fiir das zukiinftige Leben ver-
biirgt. So vollzieht sich durch die Eucharistie nicht nur
eine seelische, sondern auch eine leibliche Angleichung
des Christen an Christus zur Herstellung der Zusammen-
gehorigkeit und Homogeneitit, wie sie zwischen Haupt
und G%iedern herrschen soll. Daran denkt der heilige
Mirtyrer Ignatius, wenn er das eine Brot, das wir bre-
chen g@épuokov adavasiag, dvridotog Tod pf dmoSavelv nennt
ngh 20, 2). In anschaulichen Ausfithrungen vergleichen
rendus (Adv. haer. 5, 2, 2), Gregor von Nyssa (Oratio
cat. 37) und Cyrill von Alexandrien (In Jo 4, 3 MG 73,
483) die gottliche Kraft, die im Entstehen der Nahrung
durch Wachstum und in ihrer Angleichung an den
menschlichen Organismus wirksam ist mit derselben
gottlichen Macht, die in Christus einen menschlichen Ko6r-
per mit der Gottheit vereinigt und so der Unsterblich-
keit teilhaftig macht. In alldem finden sie dann Analo-
gien fiir das Eindringen der Unsterblichkeit in den an
sich sterblichen Leib des Menschen, der die heilige Kom-
munion empfingt. '

Neben der objektiven ist auch die subjektive und
ethische Wirkungsweise zu beachten. Der Fehler der
Protestanten besteht darin, daB sie diese Wirkungsweise
als die einzige ansehen. Sie ist weder die einzige noch
die wichtigste, aber es wire verkehrt, sie zu itbersehen
oder fiir unwichtig zu halten. Die atl. Sakramente hatten
nur diese Wirksamkeit. Im Vergleich zu den ntl. er-
scheinen sie deswegen dem heiligen Paulus als infirma
et egena elementa (Gal 4, 9). An sich und fiir ihre Zeit
waren sie aber gewifl von hoher Bedeutung; sonst hatte
Gott sie nicht eingesetzt und zum Mittelpunkt eines von
ihm angeordneten Kultes gemacht. Die ntl. Sakramente
stehen auch hinsichtlich der subjektiven Wirksamkeit
den atl. nicht nach. Sie iibertreffen sie vielmehr noch an
Schonheit und Anziehungskraft. Sie sind das grofie Mittel
der gottlichen Padagogik, das verniinftige Sinnenwesen
schrittweise in das Verstindnis seiner Geheimnisse ein-
zufithren und fiir seine Absichten zu gewinnen. Das



Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum. 775

docere, movere, placere, wodurch die geistliche Bered-
samkeit Eindruck macht, findet sich auch im Sakrament.

Am michtigsten ist dieser Eindruck und diese Wirk-
samkeit in der Eucharistie. Bei den Vitern gibt der Ge-
danke an die objektive Heiligung, die der Kommunikant
durch den voriibergehenden Kontakt mit dem eucharisti-
schen Leib des Herrn erfihrt, zuweilen den Grund ab
fir ethische Motivierung des christlichen Heiligkeits-
strebens. So schreibt z. %3 Chrysostomus (In Mt hom.
82, 5): Cogita quantum contra proditorem indigneris et
contra eos, qui Christum crucifixerunt; cave ergo, ne
tu ipse reus sis corporis et sanguinis Christi. Illi sacrum
corpus trucidarunt, tu post tot beneficia cum sordida
suscipis anima. Neque enim satis habuit hominem fieri,
alapis caedi, immolari, sed seipsum commiscet nobis-
cum, non fide tantum, sed re ipsa nos corpus suum con-°
stituit. Quanta ergo puritate oportet eum esse, qui hoc
fruitur sacrificio? Viel haufiger und eindringlicher wird
aber die dauernde Verbindung mit Christus, die Einsen-
kung in sein c. m. geltend gemacht als Beweggrund fiir
eine dauernde Hingabe an den ganzen Christus, Haupt
und Glieder, und fiir ein unabléissiges Streben nach
grﬁﬁtméglicher Verahnlichung mit dem Haupte. Schon
ur Paulus ist der Gedanke an das c. Xi m. — Nescitis
quoniam corpora vestra membra sunt Christi? (1 Kor 6,
15) — das starkste Motiv zur Meidung der Unkeuschheit.
Irenaus (Adv. haer. 5, 2, 3) und Leo der Grofie (Sermo
63, 7) beziehen diesen paulinischen Text ausdriicklich
auf die Eucharistie und nehmen ihn zum Fundament fiir
die Hoffnung auf eine Auferstehung, in der unser Leib
gleich dem Leibe Christi verherrlicht sein wird. Cyrill
von Alexandrien behandelt denselben Gedanken aus-
fihrlich und riickt den paulinischen Text eng heran an
Joh 6, 45 ff. (In Jo 1. 10 c. 2 MG 74, 342): Concorporales
autem quonam modo factae sunt? Nempe eulogiae mysti-
cae participatione honoratae unum cum eo factae sunt
corpus sicut et unusquisque sanctorum apostolorum.
Alioquin quam ob causam sua, immo omnium membra
sicuti sua, membra Christi nuncupavit? Sic enim scribit:
»Nescitis quoniam membra vestra membra sunt Chri-
sti? Tollens ergo membra Christi faciam membra mere-
tricis? Absit!* Sed Servator ipse:,,Qui manducat meam
carnem‘, inquit, ,,et bibit meum sanguinem, in me manet
et ego in illo” (Joh 6, 56). Hic enim animadvertere est
operae pretium Christum non dicere se dumtaxat in no-
bis futurum secundum relationem quandam affectualem,



776 Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum.

sed et per participationem naturalem. Ut enim, si quis
ceram cerae indutam igne simul liquaverit, unum quid
ex ambobus eflicit, ita per corporis Christi et pretiosi
sanguinis participationem ipse quidem in nobis, nos autem
rursus in eo simul unimur. Nec enim aliter vivificari
potest, quod natura sua est corruptibile, quam si corpo-
raliter unitum sit corpori eius, qui secundum naturam
suam est vita, hoc est Unigeniti. Quod si meis verbis per-
suaderi te non sinis, ipso Christo clamanti fidem adhibe:
»Amen, amen dico vobis, nisi manducaveritis carnem
Filii hominis et biberitis eius sanguinem, non habetitis vi-
tam in vobis® (Joh 6, 54). Vgl. ebd. 1. 4. c. 2 MG 73, 583.
Die fruchtbarsten Anregungen gibt aber das eucha-
ristische Symbol fur die christliche Einheit und Liebe.
In diesem Sinne wurde das Kérner- und Beerensymbol
-seit den altesten Zeiten in der Liturgie und in erbau-
licher Rede und Schrift mit besonderer Vorliebe und
rofitem Geschick gedeutet, so Didache 9, 4, Aposto-
ische Konstitutionen 7, 25, 3, Cyprian Ep. 63, 13; 69, 5;
Augustinus, In Jo tr. 26 n. 17; sermo 227; 272, bei vielen
Vor- und Friithscholastikern (vgl. Geiselmann 41, 50, 108,
123, 132, 190), im Decretum Gratiani (De consecr, d. 2
c. 36), beim Lombarden (4 dist. 8 c. 4) und seinen Kom-
mentatoren.

Der alle tiberragende Meister in der Auswertung des
sakramentalen Symbols fir die Ethik, fiir die geistliche
Frucht, ist Augustinus. Hier reckt sich dieser Riese in
seiner ganzen Grofe empor. So iberragend ist das, was
er zu diesem Punkte zu sagen hat, daf seine ganze iibrige
Eucharistielehre davor zu verschwinden droht. Die Pro-
testanten seit Dorner und neuestens R. Lawson nahmen
davon AnlaB, dem groBen Kirchenlehrer von Hippo eine
ausschlieflich symbolisch-spirituelle Auffassung der
Eucharistie zuzuschreiben. Wir haben diesen dogmen-

eschichtlichen Irrtum bereits widerlegt (o. S. 543 f.).

ahr bleibt aber, dafi der Kommunikant nach Augusti-
nus nicht durch rein passive Haltung zur vollen Auswir-
kung der Kraft dieses Sakramentes gelangt. Die Einheit
und Liebe aller im c. Xi m., auf die letztlich das Sakra-
ment hindringt, kann ohne Mitwirkung der einzelnen
nicht erreicht werden. Wenn Augustinus schreibt (Sermo
97, 7): ,Virtus, quae ibi intelligitur, unitas est”, so liegt
in dem ihm eigenen Betonen des intelligere ein Her-
vorheben des menschlich-subjektiven Mitwirkens. Uber
die fides hinaus fordert er bei diesem Sakramente immer
wieder das intelligere und das esse velle als Vorausset-



Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum. T

zung fir die volle Auswirkung. So sagt er Sermo 292
(ML 38, 1322): Sanguis Domni tui, si vis, datus est pro
te, si nolueris esse, non est datus pro te . . . Sanguis
Christi volenti est salus, nolenti supplicium. Sermo 272
sagt er: Fides instructionem desiderat . . . aliud videtur,
aliud intelligitur, und Sermo 227: Commendatur vobis in
isto pane, quomodo unitatem amare debeatis. Numgquid
enim panis ille de uno grano factus est? Nonne multa
erant tritici grana? Sed antequam ad panem venirent,
separata erant; per agquam coniuncta sunt et post quan-
dam contritionem. Im tractatus VII ed. Morin, n. 2, wird
die Anwendung ausfithrlicher und genauer gemacht: Iam
breviter nobis insinuavit apostolus, quid hoc esset; con-
siderate illud diligentius et videte, quomodo fiat. Quo-
modo fit panis? Trituratur, molitur; a consparsura, in
coctura: in consparsura mundatur, coctura firmatur. Ubi
tritura vestra? Hoc facti estis: ipsa fuit in ieiuniis, in
observationibus, in vigiliis, in exorcismis. Molebamini,
quando exorcizabamini. Consparsura non fit sine aqua:
baptizati estis. Coctura molestis est, sed utilis. Quae est
enim coctura? Ignis tentationum, sine quibus haec vita
non est. Sed quomodo est utilis? Vas figuli probat fornax
et homines iustos temptatio tribulationis. Quomodo
autem de singulis granis in unum congregatis et quodam-
modo sibimef consparsione commixtis fit unus panis, sic
fit unum corpus Christi concordia caritatis. Quod autem
habet corpus Christi in granis, hoc sanguis in acinis: nam
et vinum de pressura exit, et quod in multis singulatim
erat, in unum confluit et fit unum. Ergo et in pane et in
calice mysterium est unitatis. In Jo tr. 26, 13 schreibt er:
Norunt fideles corpus Christi, si corpus Christi esse non
" negligant. Fiant corpus Christi, si volunt vivere de spi-
ritu Christi. De spiritu Christi non vivit nisi corpus Chri-
sti . . . Inde est quod exponens nobis apostolus Paulus
hunc panem: ,,Unus panis®, inquit, ,,unum corpus multi
sumus” (1 Kor 10, 17{. O sacramentum pietatis! O sig-
num unitatis! O vinculum caritatis! Qui vult vivere, ha-
bet ubi vivat, habet unde vivat. Accedat, credat; incor-
poretur, ut vivificetur! :

Die innere Verflochtenheit und wechselseitige Be-
dingtheit der objektiven und subjektiven Wirkungsweise
zeigt sich in der Art, in der einige Vater die Brotbitte
des Vaterunsers erklaren. Einerseits ist die objektive
Wirkung der Kommunion notwendig, um mit dem
¢. Xi m. in lebendiger Verbindung zu bleiben und der
ewigen Glorie teilhaitig zu werden; anderseits sind die



778 Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum.

Todsiinder von der Kirche auszuschlieBen und yom Emp-
fang der Kommunion fernzuhalten, und dadurch werden
sie doch von dem notwendigen Mittel zum Verbleiben
im c. Xi m. und zur Erlangung der seligen Auferstehung
ausgeschlossen. Was ist zu tun, um dieses duBerste Un-
glick zu verhiiten? Es bleibt uns das subjektiv wirkende
Mittel des Gebetes. Wir miissen beten, nicht durch Da-
zwischenkunft einer schweren Siinde von der communio
getrennt zu werden, vielmehr tiglich wiirdig zu sein, zu
kommunizieren. So sagt Cyprian (De dominica oratione
c. 18): Quando ergo dicit in aeternum vivere, si quis
ederit de eius pane . . ., ita contra timendum est et oran-
dum, ne dum quis abstentus separatur a Christi corpore
remaneat a s:?lute, comminante ipso et dicente: ,,Nisi
ederitis carnem Filii hominis et biberitis sanguinem eius,
non habebitis vitam in vobis.“ Et ideo panem nostrum,
id est Christum, dari nobis cotidie petimus, ut qui in
Christo manemus et vivimus, a sanctificatione eius et
corpore non recedamus. Bischof Chromatius von Aqui-
leja (c. 388—407) schreibt in seinem Tractatus in evang.
Si Mti 14, n. 5: Hoc autem spiritualiter nobis praeceptum
esse debemus advertere, ut panem quotidianum petamus,
id est panem illum caelestem et spiritualem, quem quo-
tidie ad medelam animae et spem aeternae salutis acci-
pimus, de quo ait Dominus in Evangelio: ,,Panis caele-
stis caro mea est, quam ego dabo pro mundi huius vita.*
Et hunc ergo panem quotidie postulare iubemur, id est,
ut praestante Domini misericordia quotidie mereamur
accipere, ne aliquo interveniente peccato a corpore Do-
minl separemur.

Die zentralste Bedeutung der Eucharistie fiir Leben
und Einheit der Kirche finden wir schliefilich im eucha-
ristischen Opfer. Das sacramentum in fieri ist zugleich
Opfer, und zwar ein mit dem Kreuzesopfer wesentlich
identisches Opfer. Opfernde, Opfergabe und Opferzweck
sind in Kreuzesopfer und MeBopfer dieselben. %er ganze
Wert der Verdienste Christi ist im MeBopfer eingeschlos-
sen. Christus verdient in ihm nicht aufs neue, aber er
opfert seine Verdienste dem Vater aufs neue fiir uns auf,
und so wird die Quelle unseres Heiles uns aufs neue ge-
schenkt, aufs neue eréfinet. Es vollzieht sich ein Werk,
das in innerer Gedrangtheit das ganze Heilswerk umfaft
von der Menschwerdung bis zur Geistsendung und in-
neren Begnadung und das mit géttlicher Dynamik hin-
dringt zur Verkldrung und Erhéhung des ganzen Chri-
stus, Haupt und Glieder.



\ " Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum. 779

Christus als caput und vicarius noster ist der Haupt-
handelnde (principalis offerens). Der stellvertretenden
Genugtuung muf die Stellvertretung beim Opfer entspre-
chen, wenn Wesen und Zweck des Opfers am Kreuze
und in der heiligen Messe dieselben sein sollen. In &hn-
licher Weise, wie bei der Siinde des ersten, sind bei der
Sithne des zweiten Adam die Willen aller Adamskinder
in der. Gesinnung und Intention ihres Hauptes ein-
geschlossen, so dafi die Folgen der Tat des Hauptes auf
sie itbergehen. Somit ist jede menschliche Kreatur im
Opferwillen Christi in der heiligen Messe eingeschlossen;
ob sie es weil oder nicht, billigt oder nicht: sie ist ein-

eschlossen durch den Willen dessen, der Christus zum
aupt und Stellvertreter aller Menschen machte.

Christus, der Gottmensch, ist res et sacramentum
eucharistiae und als solche Opfergabe. Die unmittelbare
Wirkung der Konsekrationsworte ist das Gegenwértig-
werden des heiligen Leibes und Blutes des Herrn unter
den Gestalten von Brot und Wein durch die Transsub-
stantiation. Ob man nun dieses Wunder als reproductio
oder als adductio erklart, in beiden Fillen liegt eine weit-
gehende Ahnlichkeit mit der Inkarnation vor. Beides ist
eine Umarmung und Annahme geschaffener Substanz zum
eigenen Sein des Gottessohnes und ein neues liebevolles
Gegenwirtigwerden des Gottessohnes, durch das er in
eigener, der unseren wesensgleichen Menschennatur zu
uns kommt. Sein sakramentales Holokaustum ist wenig-
stens in einer Beziehung, namlich hinsichtlich der un-
endlichen Wirdigkeit der Person Christi, infensiv die
groftmogliche Verherrlichung Gottes auf Erden — Cla-
rificavi te super terram — und da Christus als caput und
vicarius noster opfert, ist es zugleich extensiv das uni-
versalste Gotteslob, und weil sich ferner Christus und in
ihm wieder die ganze Schopfung Gott in Liebe schenkt
und ganzlich hingibt, ist es der vollkommenste Dank, der
von der Erde zum Vater im Himmel emporsteigt. Der
ganze Wert der Sithne und Bitte, der am Kreuz den Him-
mel mit der Erde versohnte und uns Sindern die Huld
des himmlischen Vaters wiederschenkte, liegt auch im
unblutigen eucharistischen Opfer. In ihm wird sogar der
Drang des Flehens um Zuwendung der Frichte der Er-
16sung noch verstarkt, indem zu der allgemeinen noch
die besondere Zuwendung tritt, die durch besondere Be-
ziehung zum einzelnen MeBopfer bedingt ist. Schon der
fructus generalis kann durch intensiveres Verwachsen
mit dem mystischen Leibe Christi, durch geistige oder



780 Gierens, Eucharistie und corpus Christi mysticum.

zugleich korperliche und geistige Gegenwart und Betei-
ligung am Opfer eine graduelle Steigerung erfahren hin-
sichtlich des fructus impetratorius et propitiatorius,
durch Ministrieren und korperlich-geistige Beteiligung
(»-andéchtiges Anhoren*) wahrscheinlich auf den fructus
satisfactorius ausgedehnt werden, wahrend der aus der
Applikation erwachsende fructus specialis oder ministe-
rialis und der durch die Zelebration fiir den Priester ent-
stehende fructus specialissimus seu personalis alle Arten
der Opferwirkung durch besondere Zuwendung ex opere
operato den Betreffenden vermittelt.

Der mystische Gnadenstrom, der sich in die Sakra-
mente ergiefit, nimmt seinen Ausgang vom Leiden Christi.
Aus der Seite Christi sind die Sakramente geflossen. Die
Kraft des Leidens Christi wirkt in ihnen. Da nun im
eucharistischen Opfer dieselbe Quelle uns neu geschenkt
wird, und aufs neue ihre ganze Kraft entfaltet, so muf}
auch aufs neue der mystische Gnadenstrom von ihr aus-
gehen und sich in alle Sakramente ergiefen. Jedes Mefi-
opfer ist ein neuer Pulsschlag, der das Blut des Herrn
durch das Aderwerk seines mystischen Leibes in dessen
Glieder hineintreibt, um das Leben aus Christus und in
Christus zu wecken, zu erhalten und zu férdern.

Die Art und Weise, in der die Kraft des Leidens
Christi von Kreuz- und MefBopfer her in die einzelnen
Sakramente einstromt, ist verschieden. In die anderen
Sakramente kommt sie nur als intentionales, unvollkom-
menes Sein, in die Eucharistie aber gelangt die Quelle
selbst mit der ganzen Fille ihrer Kraft (S. Th. 4 dist. 8
q. 1 a. 1 sol. 3). In der Eucharistie als dauerndem Sa-
krament ist auch diese lebendige Quelle dauernd vor-
handen, und so geht auch von ihr dauernd die Kraft des
Leidens Christi aus, die nicht nur durch dieses Sakra-
ment, sondern auch durch die anderen in die Menschen-
seelen gelangt.

Christus als res et sacramentum eucharistiae ist auch
eine Manifestation seiner goéttlichen Sendung und deren
Weitergabe und Entfaltung in der kirchlichen Jurisdik-
tion im weitesten Sinne, in Lehr- und Hirtenamt. Der
eucharistische Christus ist res, d. h. Wirkung: unmittel-
bar der Konsekration, mittelbar der potestas auctorita-
tiva Dei in sacramenta, letztlich auch des gotilichen Sen-
dungswillens, durch den er die Menschwerdung seines
Sohnes und sein Wirken zu unserem Heile verordnete.
Er ist auch sacramentum, d. h. sacrum signum des gan-
zen gottlichen Sendungs- und Heilswillens. Christus laft



Taufe und Absolution von der Hiresie bei Konversionen. 781

sich nicht zerreiBen. Der glorreiche Christus zur Rechten
des Vaters und der verborgene Heiland im Tabernakel
sind derselbe Gottmensch. Ein Leben und ein Wille ist
in ihnen. Eine heilige und heiligende Macht geht von
ihnen aus: ob sie als Wort der Lehre den Geist erleuch-
tet und Glauben weckt, als Hirtenwort den Weg der
Pflicht oder den Aufstieg zur Vollkommenheit zeigt, als
Gnadengabe belebt und erhebt und zum Gotteskinde
macht oder als Gnadenhilfe erleuchtet und starkt, es ist
dieselbe Macht desselben Hauptes, das alles ordnet und
leitet, und desselben Herzens, das alles in Liebe erwarmt.
Rechtskirche und Liebeskirche sind eins in der Gnaden-
kirche. Nur das ist die rechte Liebeskirche, in der nicht
die Sonderliebe der Glieder, sondern die einigende Liebe
des Hauptes herrscht. Thr Mittelpunkt ist die Eucharistie.
In ihr haben Gerechtigkeit und Frieden sich gekiifit.
Sithnopfer und Erléserliebe erneuern sich stets in ihr.
Unerschopflich ist der Quell, unermefilich ist die Kraft.
Kein Widerstand gegen sie ist moglich auller demjenigen,
der durch die Selbstindigkeit und Freiheit der einzelnen
Glieder des Leibes Christi als wahrer Personwesen er-
moglicht ist. Den Widerstand zu brechen, der hier etwa
vorliegt, und den freien menschlichen Willen zur Har-
monie mit dem groBen inneren Einheitsprinzip und Le-
bensgesetz des ¢. Xi m. zu fithren, das ist die grofie Auf-
gabe, die uns gestellt ist, die Forderung des c. Xi m. an
die ethische Haltung des Menschen.

Pastoralfle.

(Taufe und Absolution von der Hiiresie bei Konversionen.)
Zum Missiondr P. Isidor kam hin und wieder ein Protestant,
der konvertieren wollte. Um es den lieben Schwarzen und sich
nicht zu schwer zu machen, sagt sich P. Isidor: Die Taufe der
Protestanten hier ist wohl sicher giiltig; denn man muf doch
annehmen, daf so fromme Leute noch giiltig taufen; mithin
kann ich die bedingungsweise Wiedertaufe unterlassen. Und da
die Eingeborenen wohl immer bona fide waren bei ihrer Be-
kehrung zum Protestantismus, kann ich auch die absolutio ab
haeresi unterlassen. Somit erscheint der Protestant eines Ta-
ges ohneweiters als Katholik an der Kommunionbank.

Frage 1. Was ist betreffs der Wiedertaufe zu halten? MuB
sie statthaben? Darf sie statthaben, wenn grofe Wahrschein-
lichkeit fiir die Giiltigkeit der protestantischen Taufe besteht,
aber nicht niher nachgeforscht werden kann?



