Geister des Spiritismus. 117

men: An jenem Tage, als vor 250 Jahren Sobieskis ge-
fligelte Panzerreiter, von den Hohen des Wiener Waldes
herabstiirmend, ins tiirkische Lager eindrangen, griff das
alte Polen zum letzten Male als Grofimacht in die euro-
péischen Geschicke, ja in den Lauf der Weltgeschichte
ein. Aber aus den Tirkenkriegen, um einschaltend mit
Battaglia zu reden,®) ging Polen so geschwicht hervor,
daB seine Staatlichkeit danach verdorrte und schlielich
abstarb. Das Verdienst aller anderen Mitkdmpfer soll
keineswegs geschmélert werden, was gewil nichts we-
niger als im Sinne Sobieskis wire. Man darf aber wohl
bemerken, daf}, wihrend diese anderen, die Kaiserlichen
und die Reichstruppen, schlieflich doch nur ihre un-
mittelbare patriotische Pflicht erfiillten, die Polen auBer-
dem noch einer weit seltener erkannten Pflicht nach-
kamen. Es war dies mehr als bloBe Vertragstreue: es
war vor allem die Konsequenz, die — ernst bis in den
Tod — aus dem so oft iibersehenen BewuBtsein christ-
licher Solidaritit im Dienste des Gemeinwohles abend-
landischer Gesittung gezogen worden war. Und darin be-
steht letzten Endes die allgemeine, auch heute noch ak-
tuelle Bedeutung des Anteiles Polens am Entsatze
Wiens.?) -

Pastoralftlle.

(»,Geister® des Spiritismus als Engel des Lichtes.) Frau
Anna, Katholikin, aber religiés ganz indifferent, war mit einer
dhnlich gesinnten Freundin dem Tischriicken — unter Befra-
gung des Tischchens — verfallen und hatte auffallenden Er-
folg. Es gelang ihr aber nicht, ihren Hauptwunsch erfiillt zu
sehen, ndmlich sich mit ihrer verstorbenen Tochter Elsa in
Verbindung zu setzen. Um das zu erreichen, wandten sich die
beiden Damen, von denen die Freundin als Medium diente,
dem automatischen Schreiben zu; auch mit Erfolg, wenn auch
mit vorliufiz unerwartetem Erfolg. Die ersten Mitteilungen
waren nimlich nur ein unflitiges Geschimpfe: sie sollten die
dumme Kritzelei lassen, beim Tischriicken bleiben u.s.w. Die
beiden blieben aber doch bei der , Kritzelei” und nun brachte
endlich der , Fiithrer”, der sich Paulus nannte, die verstorbene
Else, d. h. ihren ,,Geist herbei. Da #inderte sich das Bild. Die
,Else” verkiindete den baldigen, ganz unerwarteten Tod des
Vaters und bat dringend, ihn zu bekehren; was aber leider
nicht geschah. Noch eindringlicher wurde die Mutter zur Be-

YA as0,0 8. 27,
) Halecki, a. a. 0., S. 41.



118 Pastoralfiille.

kehrung gemahnt: ,Tue etwas fiir deine Seele, geh’ beichten,
tue es mir zuliebe, ich bin zu jedem Gegendienst bereit* u. i.
Die Sitzungen sollten fast religiés gestaltet werden; drei Ave
vor, drei Ave nach jeder Sitzung. Anfragen um Verhaltungs-
mafBregeln im téglichen Leben wurden kurz mit Hinweis auf
Kapitel und Vers aus den Psalmen oder Evangelien beantwortet,
die sich dann beim Nachsuchen stets als einschligig erwiesen,
und #dhnliches mehr.

Frau Anna folgte nach langem Widerstreben und verschie-
denen Behinderungen (angeblich auch spukhafter Natur) dem
Rate ihrer vergeistigten Tochter. Der Beichtvater Titus und
spiter auch ein bekannter Missionspriester wagten nicht —
wohl in Riicksicht auf die ethische Vortrefflichkeit der erhal-
tenen Mitteilungen — den abnormen Verkehr ,mit den Armen
Seelen** schlechthin zu verbieten und verhielten sich nur im
allgemeinen abmahnend. Natiirlich befragte Frau Anna ihre

»Else®, was sie tun solle. — ,,Mache nicht SchluB — nur aus
Liebe komme ich zu dir, es ist die letzte Moglichkeit, mit dir
zu reden — du muBt noch viele Seelen retten® — so und dhn-

lich lauteten die Antworten.

Der Erfolg der Beicht war also Null. Auch einem streng
katholischen Theoretiker des Okkultismus gelang es in linge-
rem Briefwechsel (unter Hinweis darauf, daf das automatische
Schreiben auch nichts anderes ist als Spiritismus; auf V. Mos
8, 10—12; auf das Verbot der Kirche u.s.w.) nicht, die Dame
von ihrem verderblichen Wege abzuziehen; sie bleibt dem Spi-
ritismus verfallen.

Wie ist das Verhalten des Beichtvaters Titus (das neben-
bei gesagt, nicht vereinzelt dasteht) zu beurteilen?

Die letzten Jahre haben es scheinbar etwas stiller werden
lassen um Geistermanifestationen und spiritistische Offenbarun-
gen. Der Hochkonjunktur, die Weltkrieg und Nachkriegszeit
auf diesem Gebiete gebracht, glaubt mancher schon ein Ende
voraussagen zu konnen. Leider geben die Tatsachen diesem
Optimismus durchaus nicht recht. Mag auch die Offentlichkeit
sich gegenwirtig mehr mit andern Sorgen beschiftigen, das
hindert nicht, daB die Krankheitsstoffe jenes modernen Aber-
glaubens im Verborgenen weiterwirken und unter giinstigen
Umstéinden sich immer noch ausbreiten. Dabei wire es ein be-
dauerlicher Irrtum zu meinen, das Gift dieser Sekte schliche
nur in fernen Lindern, wo die Ideen des Christentums noch
nicht umgestaltend auf die Geisteshaltung wirken konnten. Auch
in durch und durch katholischen Gegenden stoBen wir auf diese
Dinge, bis weit in die Kreise der Landbevélkerung hinein.
Darum wird eine kurze Orientierung manchem Leser erwiinscht
sein, zumal nicht jeder die Moglichkeit besitzt, die umfang-
reiche Literatur iiber diese Fragen zu verfolgen.



Geister des Spiritismus. 119

1. Mit Spiritismus im allgemeinen bezeichnet man das Be-
streben, durch den Verkehr mit der Geisterwelt gewisse auBer-
gewohnliche Effekte zu erreichen,” im besonderen Aufschliisse
zu erhalten iiber verborgene oder zukiinftige Dinge. Mit dieser
Begriffshestimmung ist sofort der vulgiire Spiritismus umschrie-
ben, den wir auch als abergliubischen Spiritismus bezeichnen.
Von diesem vulgiren Spiritismus ist zu unterscheiden der soge-
nannte wissenschaftliche Spiritismus, der sich die Erforschung
der spiritistischen Phiinomene zur Aufgabe gesetzt hat. Mit den
spiritistischen Phéinomenen hidngen nun zahlreiche andere Pha-
nomene zusammen, die man — weil in ihren Ursachen und
Zusammenhingen noch dunkel — als okkulte Phinomene be-
zeichnet, wie Telepathie, zeitliches und ridumliches Fernsehen,
Psychometrie, Telekinesie, Materialisation u.s.w. Daher wird
fiir den wissenschaftlichen Spiritismus vielfach der allgemeinere
Ausdruck ,,Okkultismus® gewiihlt oder, um moglichst weit vom
vulgiren Spiritismus abzuriicken und den wissenschaftlichen
Charakter auch im Namen zum Ausdruck zu bringen: Para-
psychologie, Metapsychik und #hnliche Ausdriicke. Doch hat
keine von diesen Bezeichnungen bisher allgemeine Anerkennung
gefunden.

Schwankender noch als diese Terminologie sind die Er-
klirungsversuche zu den spiritistischen Phinomenen. Hier kon-
nen wir drei grofe Richtungen unterscheiden, von denen sich
bis heute keine geschlagen geben will. Die Vertreter der radi-
kalsten Richtung machen sich die Erklirung am einfachsten:
sie leugnen glattweg die Tatséchlichkeit der okkulten Pha-
nomene (Betrugstheorie); dann braucht es natiirlich auch keine
Erklirung dieser Phinomene. Die weitaus iiberwiegende Mehr-
zahl der Gelehrten indessen, sowohl auf katholischer Seite wie
auBerhalb unseres Lagers, geben die Tatsichlichkeit jener Phi-
nomene zu, soweit deren historische Wahrheit einer ernsten
kritischen Priifung standgehalten hat. Die Erklirung aber wol-
len die einen in rein natiirlichen Kriften finden, die bis jetzt
nur noch nicht erforscht sind (Psychodynamismus). Zu dieser
Richtung gehoren selbstverstindlich alle, die jeden auBernatiir-
lichen Eingriff von vornherein ablehnen muiissen, weil sie fiber
und auBer der Natur nichts zugeben wollen. Aber auch positiv
Gliaubige, darunter nicht wenige Katholiken, neigen zu dieser
Ansicht: wenn auch das Eingreifen auBernatiirlicher Michte
grundsitzlich nicht geleugnet werden kann, so brauchen wir
doch fiir die vorliegenden Phiinomene ein solches Eingreifen
nicht annehmen; folglich diirfen wir es auch nicht annehmen.
Die andern dagegen glauben mit einer rein natiirlichen Er-
klirung nicht auskommen zu k&nnen, weshalb sie das Ein-
greifen auBernatiirlicher Existenzen heranziehen; sei es abge-



120 : Pastoralfille.

schiedener Seelen (spiritistische Erklirung), sei es ddmonischer
Michte (dimonistische Theorie).

‘2. Zu einer eingehenden Wiirdigung dieser verschiedenen
Erklirungsversuche ist hier nicht der Ort. Nur soviel soll ge-
sagt werden: den Vertretern der Betrugstheorie werden wir zu-
geben miissen, dafl ein nicht geringer Prozentsatz aller in der
spiritistischen Literatur berichteten Fille ihre nichstliegende
und ungezwungene Erklirung teils in unbewuBter Selbsttiu-
schung der Teilnehmer (Halluzinationen), teils in unbewuBter
oder auch bewuBter T#iuschung von seiten der Medien findet.
Tatsache ist, daB eine Reihe der bekanntesten Medien auf Be-
triigereien ertappt worden sind. Wir wollen gewiB nicht in
den Fehler jener fallen, die den sehr einfachen, aber eben so
verfehlten Schluf aufstellen: ein Medium, das einmal bei einem
Betrug ertappt worden ist, hat immer betrogen. Daf wir aber
solchen Berichten iiber auBerordentliche Ph#nomene dann
hdchste Skepsis entgegenbringen, kann uns niemand veriibeln;
um so mehr wenn die Bedingungen und Umstinde der Sitzun-
gen derart sind, daB die Beobachtung erschwert, der Betrug
erleichtert wird: mehr oder weniger groBe Dunkelheit, Gesang
oder laute Unterhaltung, geschlossene Kette der Teilnehmer,
Verbot plotzlichen Lichtmachens oder Zugreifens u. s. w. Immer-
hin verlangt die Gerechtigkeit, festzustellen, daB auch wieder-
holt von auBerordentlichen Phinomenen bei Sitzungen berichtet
wird, in denen derartige Bedingungen nicht gestellt wurden.
Ob und wie weit dann aber nicht auch Halluzination vorliegen
kann, ist eine andere Frage. Die Spiritisten tun sich viel dar-
auf zugute, daf beriithmte Gelehrte und Forscher von Weltruf
die Phinomene untersucht und anerkannt haben, zum Teil
selber iiberzeugte Spiritisten geworden sind. Dem miissen wir
entgegenhalten, daB auf diesem Gebiete die groBten Gelehrten
die ungeeignetsten Forscher sein konnen. Haben doch wieder-
holt manche Medien bekannt, daB sie gerade die beriihmtesten
Gelehrten am leichtesten tduschen konnten. Fiir dergleichen
Phénomene sind erfahrene Zauberkiinstler ungleich bessere Be-
obachter als die berithmtesten Physiker oder Arzte. Ubrigens
ist zu hoffen, daB die fortschreitende Technik immer vollkom-
menere Hilfsmittel bieten wird, um das Dunkel auf diesem Ge-
biete zu erhellen. Schon ist viel geschehen mit Hilfe der Elek-
trizitit und Photographie; Kontrollapparate verschiedenster Art
sind verwendet worden, Kinematographie, Photographie mit
ultravioletten Strahlen, neuestens auch mit infraroten Strahlen,
mit denen in vélliger Dunkelheit Aufnahmen gemacht werden
kinnen, ohne daB das Medium das Geringste merkt oder ge-
stort wird, wie es bei Blitzlichtaufnahmen unvermeidlich war.
Immerhin, so sehr die Skepsis diesen Phinomenen gegeniiber



‘Geister des Spiritismus. 191

berechtigt, ja geboten ist, werden wir nicht leugnen kénnen,
daB ein Teil der Phinomene so gut bezeugt erscheint, da8 sich
ernste Einwinde dagegen kaum noch aufrecht halten lassen.

Das einmal zugestehend haben wir nur die Wahl zwischen
den rein natiirlichen (animistischen) Erkldrungsversuchen und
der spiritistischen, bezw. ddmonistischen Hypothese. An dieser
Frage, wie die okkulten Phinomene zu erkliren sind, hat auch
die Theologie ein hervorragendes Interesse. Sind doch die spi-
ritistischen ,,Wunder* ein vorziiglich beliebtes Riistzeug gewor-
den, mit denen die Gegner die Wunder des Christentums be-
kimpfen und ihres iibernatiirlichen Charakters zu entkleiden
versuchen. Die praktische Theologie aber mufi die Erkldrung
jener Phanomene beriicksichtigen bei ihren Entscheidungen
iiber sittlichen Wert oder Unwert dieser Dinge. — Gestiitzt auf
den philosophischen Grundsatz, dafl keine hoéheren Ursachen
angenommen werden diirfen, wo die niedrigeren Ursachen zur
Erklarung ausreichend erscheinen, verlangt die Theologie: so-
lange natiirliche Krifte zur Erklirung auBlergewohnlicher Phi-
nomene hinreichen, diirfen wir keine auBernatiirlichen Ursa-
chen annehmen. Wenn wir diesen Grundsatz auf unsere Frage
anwenden, werden wir die allermeisten spiritistischen Phino-
mene, soweit ihre historische Wahrheit als erwiesen angenom-
men werden kann, auf rein natiirliche Krifte zuriickfiihren
miissen. Allerdings auf Krifte, deren Natur bis heute noch fast
vollig unerforscht geblieben ist: ,,okkulte Krifte”. Solche Krifte
auf psychophysischem Gebiete anzunehmen, kann uns um so
weniger Schwierigkeiten machen in einer Zeit, in der auf phy-
sikalischem Gebiete die staunenswertesten Geheimnisse ent-
schleiert worden sind und noch immer neue, grofiere Geheim-
nisse entschleiert werden. Geheimnisvoller als alle Geheimnisse
der Korperwelt sind bis heute die Tiefen der Seele geblieben.
Aber auch da ist die ernste Forschung am Werke und manches
Dunkel beginnt sich zu hellen, seitdem die ,okkulte For-
schung”“ — es ist noch nicht lange her — sich zur Anerken-
nung als ernste Wissenschaft durchgerungen hat. Man mag von
den Experimenten eines Prof. Staudenmaier halten “was man
will (vgl. Staudenmaijer, Die Magie als experimentelle Natur-
wissenschaft, Leipzig? 1920), darin stimmen alle heutigen Psy-
chologen iiberein, dafl das Gebiet des UnterbewuBtseins noch
so gut wie vollig unerforschtes Land ist. Ob nicht mit der
»Spaltung der Personlichkeit — angenommen, daB dieser viel
umstrittene Begriff und das zugehorige Tatsachengebiet einmal
geklart sein wird — ein GroBteil der medialen Phinomene,
wenigstens der physikalischen und psychophysischen, seine Er-
klarung finden wird? Auch die intellektuellen Phinomene wei-
sen zumeist auf eine Ursache hin, die im Medium selber liegt.

S



122 Pastoralfille.

Fast immer sind diese Phinomene bestimmt durch den Bil-
dungsgrad und den Charakter des Mediums. Man wird ver-
gebens die in zahllosen Binden verdffentlichten Protokolle der
Londoner oder Berliner oder irgend einer andern psychischen
Gesellschaft durchforschen nach einer wirklich neuen Erkennt-
nis auf dem Gebiete der Wissenschaft oder der religiosen Offen-
barung, die uns durch die Medien vermittelt worden wire.

Trotz aller Berufung auf unerforschte Kriifte der mensch-
lichen Psyche scheint doch immer noch ein Rest von Phénome-
nen zu bleiben, der jeder natiirlichen Erklirung unzuginglich
ist. Es handelt sich dabei zumeist um intellektuelle Phinomene,
die solcher Art sind, daB sie fast zwingend auf fremde Intelli-
genzen hinzuweisen scheinen. GewiS, von einer scharfen Ab-
grenzung zwischen natiirlichen und auBernatiirlichen Kréiften
wird hier noch lange keine Rede sein. Wenn wir aber einmal
gezwungen sind, eine auBernatiirliche Erklirung anzunehmen,
dann werden wir nicht lange schwanken, wo wir die ,,Geister®
des Spiritismus zu suchen haben. Als intellektuelle Wesen jen-
seits der Grenzen des Naturgeschehens kommen in Frage: Gott,
gute oder bose Geister. Gott als Urheber der spiritistischen Phi-
nomene? — Es wiire eine unerhérte Gotteslisterung, Gott gleich-
sam zum Hampelmann zu machen, der den Befehlen der Me-
dien oder Zirkelleiter gehorchte; ganz zu schweigen davon, daB
die meisten spiritistischen ,,Offenbarungen* ganz lippische und
pichtige oder gar unsittliche und glaubensfeindliche Dinge zum
Gegenstande haben und der Neugier sensationsliisterner Men-
schen dienen miissen. Aus dem gleichen Grunde scheidet sofort
die ganze Welt der guten Geister aus, der Engel und Seligen
des Himmels wie auch der Seelen des Reinigungsortes. Was
im Widerspruch steht mit der GroBe und Heiligkeit Gottes, das
kann Gott auch nicht durch seine Diener geschehen lassen, die
aufs innigste mit ihm verbunden sind und in der Ausfiihrung
des gottlichen Willens vollkommen aufgehen. Wohl tauchen
auch in der katholischen Literatur immer wieder Erzdhlungen
auf von Erscheinungen oder andern Kundgebungen der Seelen
des Fegefeuers. Wir wollen hier nicht untersuchen, ob und wie
weit an diesen Berichten etwas Wahres ist. Aber wo immer
sich in der katholischen Literatur solche Berichte finden, da
sieht man sofort den gewaltigen Unterschied von spiritistischen
Kundgebungen, sowohl was die Umstinde, als vor allem was
den Zweck solcher Kundgebungen angeht. So bleibt uns nur
der eine SchluB iibrig: Wenn bei den spiritistischen Phénome-
nen auBernatiirliche Krifte am Werke sind, dann konnen es
nur bose Geister sein. (Vgl. das Urteil des 2. Plenarkonzils von
Baltimore: ,,Vix dubitandum videtur quaedam ex iis a satanico
interventu esse repetenda, cum vix alio modo satis explicari



Geister des Spiritismus. 123

possint.“) Ob auch verworfene Menschenseelen als wirkende
Krifte des Spiritismus auftreten konnten? — Die moralische
Qualifikation wiirde ja bei diesen Seelen iibereinstimmen mit
den Geistern des Abgrundes. Indessen wire eine solche An-
nahme nicht frei von theologischen Bedenken. Der katholischen
Auffassung scheint es nicht zu entsprechen, den verworfenen
Menschenseelen jenes gewisse MaB von Freiheit zuzuschreiben,
das Gott den Geistern des Abgrundes gegeniiber der im Prii-
fungszustande befindlichen Menschheit voriibergehend einriumt.
Als vollig unhaltbar erachten wir die Annahme, die sich wohl
auch gelegentlich theologisch weniger gebildete Katholiken zu
eigen machen: die Geister des Spiritismus seien eine Art Ele-
mentargeister, Kobolde oder wie immer man sie nennen will;
Geister, die sich in einem Mittelzustand befinden zwischen gu-
ten und bosen Geistern. Mag man auch zuweilen den Seelen
der ohne Taufe gestorbenen Kinder eine &dhnliche Stellung zu-
gewiesen haben, niemals wird ihnen nach unserer christlichen
Auffassung eine solche koboldartige Natur und Titigkeit zuge-
schrieben werden diirfen.

Das Dimonische am Spiritismus wird erst vollkommen
offenbar, wenn wir den Spiritismus als religiése Sekte be-
trachten. Wenn je, dann zeigt sich hier, wie sich der Satan in
einen Engel des Lichtes verwandelt (2. Kor 11, 14). Verspricht
doch der religiose Spiritismus nicht mehr und nicht weniger
als den Materialismus experimentell zu iiberwinden, das Chri-
stentum zu sublimieren und mit der Wissenschaft in Einklang
zu bringen, den modernen Menschen aus der Nacht des Zwei-
fels emporzufithren zu einer Geist und Herz befriedigenden re-
ligiosen Weltanschauung. Dabei ist der Spiritismus in Wirk-
lichkeit nichts als eine Art materialistischer Pantheismus oder
verkappter Materialismus. Sein Gott ist nur die Synopse des
gesamten Universums: sein Christus nicht eine gottliche Per-
son, sondern nur ein besonders auserwihltes Medium; sein Jen-
seits nur ein Durchgangsstadium, aus welchem die Seelen so
oft zuriickkehren, bis sie vollig geldutert sind (Seelenwande-
rung). In dieser seiner Eigenart liegt auch die Erklarung fiir
die ungeheuere Verbreitung des Spiritismus. Einerseits kommt
er dem religiosen Bediirfnis entgegen, das jeder Mensch von
Natur aus in sich trigt. Andererseits bietet er ein religitses
System, das der verdorbenen Natur so ganz genehm ist, weil
die stirkste Sanktion des Sittengesetzes, die ewige Strafe, ge-
leugnet wird. Dabei ist er ein religioses System, das angeblich
iibernatiirlich ist, in Offenbarungen begriindet, die jeder ge-
wissermaBen experimentell nachpriifen kann. Nimmt man dazu,
daf der Spiritismus dem Menschen Antwort gibt auf die neu-
gierigen Fragen iitber das Jenseits, ja, daB er den Lebenden die



124 Pastoralfille.

beliebige Verbindung mit den teuren Verstorbenen ermoglicht,
dann wird man sich nicht wundern iiber die gewaltize Werbe-
kraft, die sich in dieser modernsten Sekte wirksam zeigt.

3. Welche Stellung nimmt die katholische Kirche zum Spi-
ritismus ein? — Hier braucht es keine weiteren Worte iiber
den Spiritismus als religiose Sekte. Als solche ist der Spiritis-
mus eine Hiresie, die in einer Reihe von grundlegenden Punk-
ten mit der katholischen Wahrheit im Widerspruch steht, da-
her auch voll und ganz der Sanktion des can. 2314 untersteht.
Ein Katholik, der formlich einer spiritistischen Vereinigung im
eben erwihnten Sinne beitritt, sagt sich dadurch los von seiner
Kirche. Nach can. 1325 macht sich aber der Héresie auch jener
schuldig, der auch nur eine von den katholischen Glaubens-
wahrheiten hartnfickig leugnet; somit auch jene Katholiken,
die irgend eine von den zahlreichen irrigen Lehren des Spiri-
tismus annehmen, soweit diese im Gegensatz stehen zu einer
katholischen Glaubenslehre. — Aber hier interessiert uns die
Stellungnahme der Kirche zum Spiritismus nach seiner phino-
menologischen Seite, zu spiritistischen Experimenten, Veran-
staltungen, Sitzungen wie auch zur Teilnahme an solchen.

Wenn wir den Spiritismus definierten als das Bestreben,
durch Verkehr mit der Geisterwelt gewisse auBerordentliche
Effekte zu erreichen, dann kénnen wir in ihm durchaus nichts
Neues sehen, dessen sich erst unsere Zeit zu ,riihmen* hitte.
Neu ist daran der Name, die Sache ist recht alt, vielleicht kaum
weniger alt als die Menschheit selber. Auch wenn wir Mythen
und Sagen der iltesten Zeiten beiseite lassen, haben wir histo-
rische Zeugnisse von Fillen der Nekromantie, die um Jahr-
tausende zuriickliegen. Es sei nur erinnert an den biblischen
Bericht von der Hexe von Endor (1. Reg 28. — Vgl. dazu die
Verbote in Deuteron 18, 9—12; Levit 20, 27) oder an den Py-
thonismus der vorklassischen und klassischen Zeit, oder an
das Zeugnis Tertullians aus den ersten Jahrhunderten des Chri-
stentums (Apol. e¢. 23), um von andern Zeugen zu schweigen.
Durch alle Jahrhunderte konnen wir in den verschiedensten
Erscheinungsformen dasselbe Bestreben der Menschen verfol-
gen, ilber die trennenden Schranken hinweg mit der Geister-
welt in Verbindung zu treten, um sich mit deren Hilfe hohere
Krifte oder verborgene Schiitze oder sonstige ersehnte Giiter
anzueignen. Die Kirche sah sich zu wiederholten Malen ge-
zwungen, mit Verboten und selbst mit Strafen dagegen einzu-
schreiten. In seiner gegenwirtigen Form nahm der Spiritismus
seinen Ausgang von Amerika, von den bekannten Klopfphéno-
menen in der Familie Fox in Hydesville, 1848, nachdem schon
mehrere Jahre frither, in den DreiBigerjahren, ebenfalls von
Amerika aus das Tischriicken wie eine Epidemie die Lénder



Geister des Spiritismus. 125

iiberflutet hatte. Die Kirche hat schon sehr bald Stellung dazu
genommen. Bereits am 4. August 1856 erklirte das Heilige
Offizium: ,,Animas mortuorum evocare, responsa accipere,
ignota ac longinqua detegere, aliaque id genus superstitiosa
exercere . . . reperitur deceptio omnino illicita et haereticalis
et scandalum contra honestatem morum.” Wenige Jahre spiiter,
1864, wurden alle Schriften verboten, die den Spiritismus be-
giinstigen. Wir iibergehen verschiedene andere Entscheidungen
der folgenden Jahrzehnte, von denen besondere Erwihnung die
Antwort der Heiligen Ponitentiarie vom 1. Februar 1882 ver-
dient; danach ist auch die rein passive Teilnahme an spiritisti-
schen Sitzungen verboten mit Riicksicht auf das Argernis und
die Gefahr fiir das Seelenheil, ,,quae nunquam penitus absunt®.
Am wichtigsten ist die Entscheidung des Heiligen Offiziums
vom 24. April 1917, auf die umfassende Anfrage: ,,An liceat per
Medium, ut vocant, vel sine Medio adhibito vel non hypnotismo,
locutionibus aut manifestationibus spiritisticis quibuscumque
adsistere, etiam speciem honestatis vel pietatis praeseferentibus,
sive interrogando animas aut spiritus, sive audiendo responsa,
sive tantum aspiciendo etiam cum protestatione tacita vel ex-
pressa nullam cum malignis spiritibus partem se habere velle?”
Die Antwort lautete: ,,Negative in omnibus.” SchlieBlich sind
in den Indexregeln des Cod. jur. can., can. 1399, n. 7, neuerlich
verboten: ,,Libri qui cujusvis generis superstitionem, . . . evo-
cationem spirituum, aliaque id genus docent vel commendant.”

4. Die Griinde fiir diese ablehnende Haltung der Kirche
sind nicht schwer zu finden. Es sind vor allem sittliche Griinde,
wie sie aus allem bisher Gesagten hervorgehen. Der vulgire
Spiritismus ist krasser Aberglaube. Selbst wenn sich einer auf
den Standpunkt stellt, das Eingreifen auBernatiirlicher Poten-
zen sei nicht erwiesen, es lieBe sich alles auf natiirliche Ur-
sachen oder auf Betrug der Medien zuriickfiihren. Auch bei
anderen Formen des Aberglaubens, wie etwa beim Kartenlegen,
werden wir nicht annehmen, daB jedesmal didmonische Offen-
barungen vorliegen. Jeder Wissende ist sich dariiber klar, daB
alle Erfolge sich unschwer teils auf Zufall, teils auf Pfiffigkeit
und nicht zum geringsten Teil auf bewuBiten Betrug zuriick-
fiilhren lassen. Was aber den Vorgang abergliubisch macht,
das ist die Absicht, auf verbotenem Wege solche Effekte zu er-
reichen. Daran #ndert auch gar nichts, wie die Kirche unzwei-
deutig erkliart hat, ein Protest, den der Teilnehmer still oder
laut erhebt gegen jede dimonische Einwirkung. Ein solcher
Protest wird eben illusorisch durch die Tatsache, durch die
freiwillige Beteiligung an einer Sache, die ihrer ganzen Tendenz
nach abergliubisch ist. Dazu kommt noch, daB die ,,Offen-
barungen® der Geister vielfach darauf ausgehen, das sittliche



126 Pastoralfille.

Leben zu gefihrden, indem die ewige Vergeltung geleugnet
wird u.s.w. Auch soll der Inhalt der spiritistischen Offen-
barungen gelegentlich obszoner Natur gewesen sein. — Neben
diesen sittlichen Griinden sind es religiose Griinde, die eine
Verwerfung des vulgiren Spiritismus notwendig machten. Wei-
ter oben ist ausgefiihrt worden, wie auf den angeblichen Gei-
steroffenbarungen eine neue Sekte entstanden ist, der religiose
Spiritismus, der die Grundwahrheiten des Christentums be-
kimpft. Der vulgidre Spiritismus nimmt mit Vorliebe einen re-
ligiosen Nimbus an, der ihm so raschen Eingang in die Kreise
des einfachen Volkes verschafft. Dafiir ist der vorgelegte Fall
recht typisch: ,Drei Ave vor, drei Ave nach jeder Sitzung, Hin-
weise auf Kapitel und Vers aus den Psalmen oder Evangelien®,
Mahnungen zur Bekehrung und BuBle u.s.w. Von Anfang an
war es Brauch, ja wurde oft als Bedingung fiir das Auftreten
der Geister ausgegeben, daB die Sitzung mit einem religiésen
Lied oder Choral begonnen und daB die Pausen mit solchen
ausgefiillt wiirden. In derselben Richtung liegt es, wenn die auf-
tretenden ,,Geister” in glaubigen Zirkeln sich gerne als diesen
oder jenen Heiligen ausgeben. Nichts zeigt uns deutlicher den
gefahrlichen Fallstrick, als wenn wir diesen religibsen Nim-
bus, mit dem sich der Spiritismus umgibt, zusammenhalten mit
der antichristlichen Tendenz dieser modernsten religiosen Be-
wegung. Darum muBte die Kirche mit aller Klarheit Stellung
nehmen., — SchlieBlich bleiben die schweren gesundheitlichen
Gefahren zu beriicksichtigen, die mit dem Spiritismus verbun-
den sind; am allermeisten fiir die Medien, aber mehr oder
weniger auch fiir andere Teilnehmer. Schwere nervise Stérun-
gen sind fast immer die Folge, namentlich wenn die aktive Be-
teiligung an solchen Sitzungen sich ofter wiederholt. Ja, die
Fille scheinen nicht gar selten, in denen vollige Geisteszerriit-
tung am Ende dieses Weges steht. — Auf die Mitwirkung zu
fremder Siinde, die in jeder aktiven Beteilignng am abergliu-
bischen Spiritismus enthalten ist, soll nur kurz hingewiesen
werden; ebenso auf das Argernis, das sehr leicht damit verbun-
den sein kann, selbst dann, wenn die Teilnahme nur eine pas-
sive ist. — Schindler (Moralth. II, 190) faBt sein Urteil kurz
dahin zusammen: ,,Eine unmittelbar dimonische EinfluBnahme
als allgemeine Ursache anzunehmen, dafiir liegen geniigende
Griinde nicht vor; ein mittelbares dimonisches Einwirken zeigt
allerdings der ganze Charakter der spiritistischen Bewegung
mit ihrer unheimlichen Ausbreitung und Macht iiber die Gei-
ster, mit ihren verheerenden Folgen fiir Religion und Sittlich-
keit und hiufig genug selbst fiir die geistig-korperliche Gesund-
heit ihrer Anhdnger. Jedenfalls ist aber der Spiritismus in sei-
ner ganzen Tendenz, mit den Geistern der jenseitigen Welt
einen Verkehr nach Willkiir zu divinatorischen Zwecken herbei-



Geister des Spiritismus. 127

zufithren, eine schwer siindhafte superstitiose Verirrung, Gei-
ster- und Totenbeschwoérung im modernen Gewande.*

5. Neuere Autoren, wie Noldin, Priimmer, Vermeersch u. a.,
erklidren es nicht als schwere Siinde, wenn jemand nur gelegent-
lich einmal aus bloBer Neugier einer spiritistischen Sitzung bei-
wohnt, vorausgesetzt, daB kein schweres Argernis damit ver-
bunden ist und jede Mitwirkung bei der Sitzung sowie jede Bil-
ligung vermieden wird. In so allgemeiner Fassung wird diese
Ansicht wohl kaum unwidersprochen bleiben. Richtiger werden
wir nach den obigen Ausfithrungen unterscheiden: Wo es sich
um offenkundig abergliubische Veranstaltungen handelt, wo
also Geister zitiert und Fragen gestellt oder andere Effekte er-
strebt werden, die iiber die Kausalitit der natiirlichen Krifte
hinausgehen, um so mehr, wo es sich um Veranstaltungen spi-
ritistischer Sektenmitglieder handelt, da wird die auch nur pas-
sive Teilnahme wohl kaum von schwerer Siinde entschuldigt
werden konnen; schon wegen des Argernisses und der Begiin-
stigung des Aberglaubens oder gar der Haresie. Eine Ausnahme
wiire hochstens zuldssig, wenn jemand, mit den notigen Vor-
kenntnissen und Erfahrungen ausgestattet, in der Absicht teil-
nihme, das Medium zu entlarven und die Beteiligten von ihrem
Irrtum zu iiberzeugen. Im allgemeinen wird eine mildere Be-
urteilung zuliissig sein, wenn jemand an spiritistischen Sitzun-
gen teilnimmt, bei denen jede abergliubische Tendenz und Auf-
machung vermieden wird und in denen etwa bloB physikalische
Phinomene hervorgerufen werden oder solche psychische Phi-
nomene, die eine mediumistische, d. i. natiirliche Erkldrung
nicht ausschlieBen, Trotzdem kann nicht geleugnet werden, daf
auch in diesen Fillen fiir den Laien eine mehr oder minder
groBe Gefahr bestehen bleiben wird, weil der Hang zu diesen
Dingen, von Natur in jedem Menschen gelegen, durch die Teil-
nahme selbst an harmlosen spiritistischen Sitzungen nicht wenig
gereizt und mehr und mehr gesteigert wird.

Eine rein wissenschaftliche Beschiftigung mit dem Spiritis-
mus von Seite jener, die die notwendige Qualifikation dafiir
haben, ist nicht verboten. Daher gleich eingangs die deutliche
Scheidung zwischen wissenschaftlichem wund vulgirem oder
abergldubischem Spiritismus. Solange die Natur der spiritisti-
schen Phinomene nicht geklirt und ihr spiritistischer, bezie-
hungsweise dimonistischer Ursprung nicht festgestellt ist, bleibt
es der gelehrten Forschung unbenommen, diesen Dingen nach-
zugehen. Ja, der Kirche, der obersten Forderin der Wissen-
schaft, muB sehr daran gelegen sein, daB das Gebiet der okkul-
ten Phinomene untersucht und die vielen neu auftauchenden
Fragen zur Klirung gefiihrt werden. Nur muf die Forderung
erhoben werden, daB sich blof Minner, die die nétigen Vor-



128 Pastoralfille.

aussetzungen fiir diese schwierigen und zugleich gefidhrlichen
Forschungen besitzen, mit ihnen beschéftigen, und daB alles
offenkundig Abergliubische ausgeschaltet bleibe. In diesem
Sinne sprechen auch Entscheidungen der Kirche gegeniiber an-
deren okkulten Forschungen; z. B. das Heilige Offizium vom
26. Juli 1899: Wenn es sich um Phinomene handle, die sicher
iitber die Krifte der Natur hinausgehen, dann seien die Experi-
mente unerlaubt; wenn aber iiber die wirkenden Krifte ernster
Zweifel bestehe; dann konnen solche Experimente unter Protest
gegen jedes Teilhaben an auBernatiirlichen Dingen gestattet wer-
den, soweit die Gefahr des Argernisses sie nicht verbietet.

6. Aus den bisherigen Ausfithrungen ergibt sich das Urteil
itber das Verhalten des Beichtvaters im vorgelegten Falle: es
ist eine schwere Pflichtverletzung. Der Beichivater wie auch
der Missionspriester haben sich tduschen lassen durch die
».ethische Vortrefflichkeit” der erhaltenen Mitteilungen. Nun er-
gibt sich aber aus dem Falle mit untriiglicher Sicherheit, dafi
es sich um Spiritismus vom reinsten Wasser handelt, auf den
das naturgesetzliche und positive Verbot, von dem oben die
Rede gewesen, voll und ganz zutrifft. Daher muBte der Beicht-
vater kategorisch verlangen, daBl die Frau von diesen Dingen
ablaBt. Hier niitzt es auch nichts, sich auf den guten Glauben
des Beichtkindes zu berufen. Mag sein, daB die religiés ganz
indifferente Frau zundchst an die Siindhaftigkeit des Spiritis-
mus nicht denkt, ja in Anbetracht der religibsen Drapierung
des Ganzen etwas Gutes und Frommes darin erblickt. Aber die
Riicksicht auf die schweren Folgen fiir Leib und Seele wie auf

das groBe Argernis — ein spiritistischer Zirkel wird leicht zu
einer spiritistischen ,,Zelle” fiir eine ganze Gegend! — verbie-
tet das stillschweigende Dulden von Seite des Beichtvaters.

St. Gabriel. P. Dr F. B6hm S. V. D.

(Vis et metus bei hioherem Weihen und Ordensprofef.)
1. Fall: Robertus, geboren am 31. Mai 1896 in C., Didzese M.,
stammte aus einer gut katholischen und zugleich wohlhabenden
Familie; er machte seine Gymnasialstudien mit glinzendem Er-
folge; nach der Reifepriiffung dachte er daran Medizin zu stu-
dieren; doch da brach der Weltkrieg aus. Fiir die Front konnte
sich der zarte Robert gar nicht begeistern; er hing mit un-
glaublicher Liebe an seiner Mutter, wie sie an dem einzigen
Sohn, ihrem Benjamin, hing. Zudem war der Vater schon am
20. August 1914 als Oberstabsarzt an der Ostfront gefallen. Be-
ruf zum Priestertum fithlte Robert durchaus nicht in sich; aber
der Gedanke, durch Eintritt ins Priesterseminar sich des aktiven
Militdrdienstes entziehen zu konnen, lief ihn den Klerikalstand
als minus malum erkennen; zudem wollte er als einziger Sohn
neben fiinf Schwestern der Mutter nicht den Schmerz zufiigen,



