87. JAHRGANG 1934 DRITTES HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Eifer.

Von Otto Cohausz S. .
(Schlus.)
IV,

Der echte Eifer ist ein von reinster Meinung einge-
gebener Eifer. Er hat nur das eine im Sinn: Gott zu die-
nen, ihn zu verherrlichen, ihm viel Liebe zu erweisen
und die Seelen nicht nur zu retten, sondern zu mdoglichst
hohem Himmelsgliick zu fithren. Man sollte nun meinen,
beim Priester, der sich immerdar mit Religiosem befaBt,
ergebe sich das von selbst. Aber der heilige Paulus muf}
schon von einigen seiner Mitarbeiter sagen: ,,Omnes, quae
sua sunt quaerunt, non autem quae sunt Jesu Christi”
(Phil 2, 21). Ein Beweis, da man sich recht wohl in
religiosen und seelsorglichen Dingen abmithen kann,
ohne doch die rechte Gottbezogenheit zu haben. Das
traf ja bei den Pharisiern und Schriftgelehrten zu, die
sich nicht genug tun konnten in Fasten, Gebeten, Unter-
weisungen, Schriftauslegungen, und doch vom Heiland
das Urteil gesprochen erhielten: ,Jede Pflanzung, die
nicht mein himmlischer Vater angelegt hat, wird ausge-
rottet werden* (Mt 15, 13). Thre ganze Pflanzung hatte
also nicht Gott zum Ursprung und Ziel, sondern das
eigene Ich, war schon in der Wurzel, mehr noch im gan-
zen bewegenden Geist verseucht und fithrte trotz religio-
ser Betatigung immer weiter von Gott ab. Erschiitternde
Erscheinung! Wie manche Neuauflagen aber erlebte sie
in der Kirche Gottes und erlebt sie noch immer!

* *
®

»Theol.-prakt. Quartalschrift. TII. 1934. 29



450 Cohausz, Eifer,

Was riigt nun der Heiland im einzelnen an jenen
,Gottesmannern? Dall sie von Habgier beseelt ihre
ganze Amtstitigkeit zur Geldmacherei ausnutzten, unter
Vorspiegelung langer Gebete die Giiter der Witwen er-
schlichen und sie verprafiten (Mt 23, 14), sogar durch
scheinheilige Verdrehungskiinste den Eltern zukommende
Abgaben als ihr Eigentum an sich rissen (Mk 7, 11).
»oie sind voll Raub!™ (Mt 23, 25). Solche, die das Prie-
stertum, Amter, Benefizien nur erstreben, um fiir sich
und ihre Familie versorgt zu sein, oder um ein iippiges
Leben fithren zu Kénnen, in friheren Zeiten leider eine
zu hiufige Erscheinung, wird es heute wohl kaum noch
geben. Aber daff manche doch immer noch zu sehr auf
das Geschaftemachen aus sind, héchste Gebithren be-
rechnen, sie unerbittlich und hart eintreiben, fiir Arme
mit geringen Stipendien, oft ihrem einzigen Spargro-
schen, kein heiliges MeBopfer iibrig haben, immerfort
auf Abgaben drangen und das alles fiir die eigene Tasche
oder den bisweilen recht anspruchsvollen Familienkreis,
wird noch oft genug beklagt. Doch auch, wo es sich um
Sammlungen fiir gute Zwecke handelt, tiberschreiten
manche Takt und MaB. Wohl versteht jeder Verstandige,
daBl wir bei der heutigen Notlage der Seel- und sozialen
Fiirsorge einer besonderen Mithilfe bedirfen, aber so
gebefreudig im Durchschnitt unsere Kirchenbesucher
sind, kénnen sie kaum einmal im Gotteshaus erscheinen,
ohne dafi ihnen der Klingelbeutel und Opferteller, beide
vielleicht noch hintereinander, vorgehalten werden, so
weckt das ihren Unwillen und geht auch tber ihre Geld-
krafte hinaus. Es ist bedauerlich, zu sehen, wie manche
guten Leute geschropft werden. Geschéhe es noch immer
aus wirklicher Not, aber ist bisweilen nicht auch das
Verlangen nach dem Ruhm, Grofies geschafft zu haben
und sich bei Vorgesetzten als hervorragender Finanz-
mann zu empfehlen, im Spiel? Fragen werden auch ofter
‘laut, ob es denn in unserer bedriangten Zeit wirklich
notig sei, so manche kostbare Bauten aufzufithren. Fer-
ner, ob manche grof aufgezogene Betriebe an Unterhal-



Cohausz, Eiler. 451

tungskosten und Gehéltern doch nicht zu viel Geld ver-
schlingen, das besser den Notleidenden zuflésse, fiir die
es eigentlich gesammelt und gegeben wurde? Welche
Wirkungen derartige Gewinnsucht, besonders die zum
eigenen Nufzen, erzeugt, besagte ein Brief, den mir der
Schriftleiter eines Sonntagsblattes vor einigen Jahren
vorlas. Darin hieBl es: ,,Sie fordern wieder zur Unter-
stitzung den Priester auf. Aber wie haben uns unsere
Priester das Geld aus der Tasche gejagt, haben sich da-
fur herrliche Pfarrhauser gebaut, Reisen gemacht, iippig
gelebt, und wir darbten. Wir waren eben zu dumm.
Jetzt aber (durch die Kommunisten) sind uns die Augen
gedfinet.” Eine erschiitternde, aber fir den Kenner jener
Gegend leider nicht ganz unberechtigte Anklage!

*
¥ *

Haufiger aber als Geldgier pflegt der zweite vom
Heiland an den Pharisiern geriigie Zug die reine Ab-
sicht zu verdunkeln und zu verdriangen: Ehrgeiz. ,Alle
ihre Werke aber tun sie, um von den Leuten gesehen
zu werden; denn sie machen ihre Spruchbinder breit
und die Quasten grof. Sie lieben die ersten Plitze bei
den Gastméhlern und die ersten Stithle in den Synago-
gen. Sie lassen sich gern auf dem Markte griilen und
von den Leuten Rabbi nennen®“ (Mt 23, 5—7). Ansehen
braucht der Priester, und Ehre soll dem gezollt werden,
dem Ehre gebithrt. Auch fordert der Heiland durchaus,
das Licht auf den Leuchter zu stellen und es nicht unter
dem Scheffel zu verbergen, und mahnt er deshalb selbst
die Apostel, ihr Licht vor den Menschen leuchten zu
lassen. Aber zu welchem Zweck? ,,Damit es allen leuchte,
die im Hause sind“ und ,,damit sie eure guten Werke
sehen und euren Vafer preisen, der im Himmel ist*
(Mt 5, 16). Ein gemaiBigtes Streben nach Geltung und
Ansehen verdient also keinen Tadel, vorausgesetzt, daf}
es als Mittel besserer Wirksamkeit dient. Wie hatten
auch die einfachen Fischer von Galilia und der heilige
Paulus das Reich Gottes aufbauen, wie Johannes der

29*



452 Coﬁausz, Eifer.

Taufer, Augustin, Athanasius und die anderen Kirchen-
vater solche Erfolge erzielen konnen, ohne dafi Gott sie
in leuchtendes Licht gertickt hatte? Man verurteile da-
rum nicht jeden, der auf guten Ruf halt, gleich als Ehr-
geizigen und besonders nicht jeden, der Grofies und
Tichtiges zu leisten sich bemiiht, gleich als Streber! Der
heilige Thomas unterscheidet klar zwischen der magna-
nimitas, dem Hochsinn, und der inanis gloria, der unge-
ordneten Ruhmsucht. Beide richten sich auf Ehre Ein-
tragendes. Der Hochsinnige aber ,strebt nach den Din-
gen, die groBer Ehre wiirdig sind“. Ist Ehre damit ver-
bunden, betrachtet er die nur als Mittel, macht von ihr
einen geméifBigten Gebrauch, verachtet dabei jede eitle,
aus nichtigen Dingen erwachsende Ehre und lafit sich
in Verfolgung seiner grofen Ziele weder durch Ehre
noch durch Unehre irgendwie hemmen. Des Ruhmsiich-
tigen Streben aber geht auf die Ehre, Geltung selbst,
richtet sich darum nicht nach dem wahren inneren Ge-
halt der Dinge, sondern nach ihrer gréferen oder gerin-
geren Ertragfahigkeit an Ansehen und Berithmtheit.
Darum sind ihm auch ganz nichtige Dinge willkommen,
falls sie nur Ehre einbringen, 148t er umgekehrt wichtige
Aufgaben fahren, fallt bei ihnen nicht genug fiir die
eigene Verherrlichung ab oder sind sie gar mit Verdunk-
lung seines offentlichen Ansehens verbunden (2. 2. q.
129, 132). Diese klare Unterscheidung des groflen Gottes-
gelehrten mahnt doch zur Vorsicht im Urteil. Immer ja
liebt die Welt, das Strahlende zu schwirzen und beson-
ders mit Beifall Gekronte des Ehrgeizes zu verdichtigen.
Als ob grofle, gottergebene Talente, nicht wie die Sonne,
sobald sie sich in Tatigkeit setzen, ungesucht mehr Glanz
um sich verbreiten, als weniger Begnadete! Nicht diese
braucht immer Stolz zu treiben, sehr oft treibt er ihre
Verkleinerer, die es nicht ertragen kénnen, dafl-ein an-
derer sie uberfliigelt.

Anderseits aber liegt ungeordnetes Streben nach
Geltung sehr nahe. Es frage sich doch mancher, warum
er sich Titel, Wiirden, Auszeichnungen ersehne, warum



Cohausz, Eifer. 453

er sich an den ersten Platzen und dem Griien auf
offentlichen Platzen, des rauschenden Beifalls erfreue,
warum er gerne als Meister, Magister, Doktor angeredet
zu_werden, warum als grofer Gelehrter, Redner, Or-
ganisator dazustehen wiinscht, warum er in Buch
und Rede gerade den Stil, diese und jene Stelle,
diese Stoffe wahlt, sich dann beglickt fithlt, wenn
seine Sache zog, Aufsehen erregte, rithmend bespro-
chen wird, er in aller Munde ist; warum er iber
grofe Redegelegenheiten jubelt, unscheinbare abweist;
warum es ihm sogar ein Wonnegefiithl bereitet, als
groBer Aszet gewertet zu werden, und er zu dem
Zweck in die Augen fallende Entsagung und Strenge sich
auferlegt? Loben wollen wir es, geht das aus reinem
Eifer fiir Gott hervor, aber wie oft wohl mufli der Herz
und Nieren durchforschende Heiland das Urteil wieder-
holen: ,,All ihre Werke tun sie, um von den Menschen
gesehen zu werden!* (Mt 23, 5.) Aber welch unwiirdiges,
man méchte fast sagen gottesrduberisches Gebaren, Gott
heilige, zu seiner Verherrlichung bestimmte Dinge sich
selbst als Prunkgewinder umzuhéngen, um aller Augen
auf sich zu ziehen. Wo solches eintrife, wiirde nicht nur
das ganze Streben in der Seele vergiftet, sondern auch
Untugenden aller Art sie wie Dornengestriipp iber-
wuchern: Bevorzugung des Schillernden vor dem Gedie-
genen, Neid, Unduldsamkeit, hochfahrende, bittere Kri-
tik aller Nebenbuhler, kleinliche Verargerung iiber
Nichtbeachtung und Bevorzugung anderer; grenzenloser
Diinkel, erfolgt die Ehrung, Verzweiflung und Verlust
der Arbeitslust, bleibt sie aus. Da} Gott, der dem Hoch-
miitigen widersteht, seinen Segen zuriickhalt, mit Hem-
mungen aller Art den Himmelsstirmer ummauert, ihn
aus allen Himmeln bisweilen herabzieht, lehrt eine reiche
Erfahrung. Treffen dann solche Prifungen ein, kann ein
Zweifaches erfolgen. Entweder entkleidet sich der ihnen
Unterworfene seines Charakterfehlers, wird demiitig,
klein und arbeitet selbstlos mit viel weniger auffallen-
dem, aber weit tiefer gehendem Erfolg weiter — eine



454 Cohausz, Eifer.

Wendung, wie sie nach einigen, allerdings unsicheren
Berichten bei Tauler stattgefunden haben soll, oder aber
er setzt sich in den Schmollwinkel, versteift sich in Trotz,
maflloser Selbstiiberhebung, bricht mit Beruf und Ver-
gangenheit, und sucht im Kampf gegen die Kirche die
Lorbeeren zu pfliicken, die ihm das Wirken fiir sie nicht
in gewinschtem Umfang bot, wie es bei Luther und
manchen andern leider geschah. ,,Wie kénnt ihr Glau-
ben haben®, wirft Christus den Juden vor, ,,da ihr Ehre
von einander nehmt und die Ehre, welche von dem allei-
nigen Gott ist, nicht sucht?” (Joh 5, 44.) Der wahre
Apostel erstrebt darum Gottes, nicht seine Ehre. Waren
ihm hohe Gaben beschieden, 148t er sein Licht leuch-
ten, aber damit man Gott, nicht ihn preise. Fir sich
wiinscht er moglichste Nichtbeachtung: ,,Sic autem sit
opus in publico, quatenus intentio maneat in occulto: ut et
de bono opere proximis praebeamus exemplum, et tamen
per intentionem, qua Deo soli placere quaerimus, sem-
per optemus secretum® (S. Gregor M. hom. 11 in Ev.).
Von P. H. Hurter S. J. riithmt der Nachruf, daf} er stets
hilfsbereit war, aber die weniger auffallenden Predigt-
gelegenheiten bevorzugte: ,Er wollte nirgendwo glén-
zen, aber iiberall niitzen.

& *
*

Wenn aber auch nicht in Gewinn- oder Ehrsucht,
so kann das ,,quae sua sunt quaerunt“ doch noch in an-
derer Weise zutreffen. Wie vieles nennt sich Eifer far
Gott, was im Grunde nichts ist, als rein natiirliche Lust
sich betédtigen, seinen Arbeitsdrang befriedigen, seine
Gaben und Talente entfalten zu koénnen, ein schones Ar-
beitsfeld zu besitzen. Alles das darf unstreitig mitwirken
und kann wertvollste Beihilfe leisten, aber es darf nur
dem Windhauch gleichen, der die Segel schwellt und das
Schiff zum letzten Ziel, Gott und Gottes Sache, treibt;
bleibt man aber bei der eigenen Befriedigung stehen, da
wiirde man dem Schiffer #hneln, der sich, um die Wei-
terfahrt nicht kiimmernd, am Spiel der Winde ergétzend,



Cohausz, Eifer. 455

seinen Segler im Kreise umherlenkt, und von Christus
das Wort horen miissen: ,,Sie haben ihren Lohn dahin®
(Mt 6, 2). Man priife sich daher o6fters, ob das befriedi-
gende Gefiihl, das man bei seiner Arbeit empfindet, dem
BewulBitsein, daBl fiir Gott und die Seelen vieles heraus-
komme, entspringe oder nur dem Gedanken: ,Ich habe
alles, so wie ich es mir wiinsche.*

‘Wie weit der Eifer der Pharisaer aber nur Schein-
eifer war, nicht Gott, sondern das eigene Ich zum Ziele
hatte, beleuchtet noch mehr das weitere Wort des Hei-
landes: ,,Sie binden némlich schwere und unertragliche
Lasten und legen sie auf die Schulter der Menschen;
mit ihrem Finger aber wollen sie dieselben nicht be-
wegen* (Mt 23, 4). Das wiirde auf den Priester zutreffen,
der immer darauf aus wire, dall andere Gott eifrig die-
nen, ihre Pflichten erfiillen, in alledem selber aber recht
saumig ware. Eine solche Moglichkeit liegt gar nicht so
fern; denn eine alte Erfahrung lehrt, daBl die, welche
immer auf die Besserung anderer bedacht sind, oft am
wenigsten an sich selber denken, selbst in den Exerzitien
mehr danach haschen, Stoff fiir ihre Predigten zu fin-
den, als das Gehorte auf ihre eigene Seele anzuwenden.
Man mochte manche oft fragen: ,,Wenn wirklicher Eifer
fiir Gott dich treibt, warum dienst du ithm zuvor nicht
selber treu? Bringst du ihm nicht selber zuerst die Opfer,
die du andern auflegst? Ubst du nicht selber zuvor, was
du andern anempfiehlst? Wiirde, wer so handelt, nicht
dem Leiter eines Reisebureaus gleichen, der Romfahrten
veranstaltet, selbst aber in Rom auch nicht eine Gnaden-
statte zum Nutzen seiner Seele besucht? Wurde ich einst
gefragt: , Kénnen den PortiunkulaablaB nur Laien ge-
winnen? Man sieht ja keinen Priester, der sich darum be-
mitht.“ Ob nicht ahnliche Gedanken manchem Laien
beim Vierzigstiindigen Gebet, bei Privatbesuchen vor
dem Allerheiligsten und andern religiosen Feiern auf-
steigen?

Weit schlimmer noch wire es, wenn im Priester
nicht nur der Selbstheiligungstrieb erkaltete, sondern



456 Cohausz, Eifer.

allmihlich auch ein siindiger, gottabgewandter Geist
Platz ndhme, und er trotzdem seine Bemiihungen an an-
dern fortsetzte. Oft ohne den Widerspruch zu sehen und
zu beachten, oft aus zur zweiten Natur gewordenen Ge-
wohnheit, aus rein menschlicher Arbeitslust oder durch
die Umstéande gezwungen! Wohlgemerkt: nicht sind hier
solche gemeint, die noch Méangel besitzen, sie aber ver-
urteilen und kraftvoll gegen sie ankdmpfen. Deren Besse-
rungsversuche bei andern entspringen ja der tiefsten
Uberzeugung und dem besten Willen. Heuchelei
liegt vor, widerspricht das Wollen der Tat. Hier
aber entspricht nur das Koénnen nicht ganz dem
ehrlichen Wollen. Andernfalls miiten wir uns alle
wenigstens in manchem Stillschweigen auflegen. Denn
wer hatte alle Fehler schon bezwungen, alle Tu-
genden in voller Reinheit erworben? Hier ist die
Rede von solchen, die sich aus Leichtsinn ihren unge-
ordneten Zustand verbergen, sich mit ihm kalt abgefun-
den haben, ihn ohne Besserungswillen unterhalten und
in ihrem Amt das Gegenteil anpreisen. Sie trifft der Vor-
wurf, den der heilige Paulus einst gegen die Juden er-
hob: ,,Wenn du aber ein Jude heilit, dich auf das Gesetz
verlaBt und dich Gottes rithmst und seinen Willen
kennst und, vom Gesetze belehrt, das Bessere anerkennst
und die Zuversicht hast, daBl du ein Fithrer der Blinden
.seiest, ein Licht derer, die in Finsternis sind, ein Erzie-
her der Unverstandigen, ein Lehrer der Unmiindigen,
der den Inbegriff der Erkenntnis und der Wahrheit im
Gesetze besitze: der du also einen andern lehrst, lehrst
dich selbst nicht; der du predigst, nicht zu stehlen,
stiehlst; der du sagst, man solle nicht ehebrechen, brichst
die Ehe; der du die Gotzenbilder verabscheust, begehst
Tempelraub; der du dich des Gesetzes rithmst, verun-
ehrst Gott durch Ubertretung des Gesetzes! Denn der
Name Gottes wird eurethalben unter den Heiden ge-
lastert, wie geschrieben steht (Rom 2, 17—24). Wie Gott
dariiber aber denkt, 146t er uns durch Psalmisten wver-
kiinden: ,Zum Sinder aber spricht der Herr: Was



Cohausz, Eifer. 457

sprichst du von meinen Satzungen, nimmst meinen
Bund in deinen Mund. In Wahrheit hassest du die Zucht
.. .. Das tatest du — ich schwieg . . . Nun riig’ ich dich
und stell’ es dir vor Augen* (Ps. 49, 16 ff.). Erst tiben,
dann lehren!

Aber auch das wiirde gegen den rechten Eifer ver-
stofen, wollte nun ein lauer Priester zu Fehlern schwei-
gen, weil er selber noch an ihnen krankt, nichts anemp-
fehlen oder gar férdern, fiir das er selbst keine Warme
aufbringt, z. B. 6fteren Empfang der heiligen Kommu-
nion, Streben nach christlicher Vollkommenheit. Statt
als Antreiber die Seinen zur Ho6he zu fithren, wiirde er
sich bei solchem Vorgehen ja nur als Hemmschuh an
den Wagen hingen und wieder Christi Tadel wahr-
machen: ,,Wehe aber euch, ihr Schriftgelehrten und
Pharisder, ihr Heuchler! weil ihr das Himmelreich vor
den Menschen verschlieit. Denn ihr selbst geht nichl
hinein und auch die hinein wollen, lafit ihr nicht hinein-
gehen* (Mt 23, 13). Mag er selbst noch so lau sein,
als von Gott angestellter Verwalter und Hirt hat er
doch die Pflicht, Gottes Lehre und Gesetz zu ver-
kiinden, die ihm anvertrauten Schéaflein auf die rechte
Weide zu fithren und alle Heilsquellen zu erschliefien,
zumal diese ja trotz seiner Unwiirdigkeit kraft Christi
Verdienst, ex opere operato flieBen. Dabei bleibt be-
stehen, daff ihm die strenge Pflicht obliegt, um seine
eigene Besserung mit allem Ernst zu ringen.

Das: ,.Erst itbhen, dann lehren®, konnte, millverstan-
den, nun aber auch fiir einen sehr eifrigen Seelsorger zu
einer unheilvollen Verengung fithren. Uberall begegnen
uns geistig hochstrebende, besonders begnadete Seelen.
Sie enthiillen uns ihre unter Einwirkung des Heiligen
(Geistes gefafiten Entschliisse und Tugendiibungen. Sollen
wir die unentwickelt lassen oder hemmen, weil wir
selbst ihnen noch nicht folgen kénnen? Das hiefle ja die
herrlichsten Bliten in Gottes Garten unterdriicken. Ein
Gartner pflegt doch auch alle Biaume und Blumen,
wenn er selbst auch ihre Grofe und Schonheit nicht er-



458 Cohausz, Eifer.

reicht. So schenkt Gott vielen Gnaden und Anlagen, die
iiber die uns geschenkten hinausgehen, und uns iibertrug
er das Amt, sie durch Rat und Tat zu férdern, nicht sie
nach unserem Format zu beschneiden. Ernst sollen wir
streben, wie ein Bergfiihrer als erster zur Hohe voran-
zugehen, aber oft genug miissen wir uns mit der Rolle
eines auf mélBiger Hohe stehenbleibenden Wegweisers
begniigen. Aber auch der hat sein Verdienst!

Von groberen Entartungen war bisher die Rede,
aber wo diese auch nicht vorliegen, halten wir doch
fest: je reiner und selbstloser ein Priester Gott und das
Wohl der Seelen sucht, um so mehr darf er auf Gottes
Segen rechnen, erspart er sich viele unnotige Aufregun-
gen, Enttiuschungen und Kiimmernisse, die mit jeder
Art Selbstsucht verbunden sind, bewahrt er in allen
Widrigkeiten dieselbe ungebrochene Tatkraft, erglinzt
er taglich in héherer Heiligkeit. Deshalb sehen wir auch
alle tieferen Geisteslehrer so sehr auf Lauterung der
ganzen Absicht dréngen.

Vi

Aber eines betonen sie zugleich, die reine Absicht
allein geniigt wiederum nicht. Denn, wie manche han-
deln in ,,der besten Absicht” und zeitigen doch nur Zer-
storung. Soll der Eifer ganzen Erfolg erzielen, mufl er
letztlich noch vom rechten Geist geleitet und durchseelt
sein. Und dieser ist in dem schon oben angefithrten Wort
enthalten: ,,Sie reicht mit Kraft von einem Ende zum
andern und ordnet alles mit Sanftmut” (Weish 8, 1).
»Sie”“ — die Weisheit! Aus der gottlichen Weisheit mufi
der Eifer geboren, aus ihr immer wieder gespeist wer-
den. Da sie mit ,,Gott Umgang hat“ und ,,der Herr aller
Dinge sie liebt“ (Weish 8, 3), da sie seine Ratgeberin
bei Erschaffung der Welt war und es bei der Leitung
derselben noch immer ist, die ,Lehrmeisterin seiner
Zucht” und die ,,Auswahltreffende seiner Werke” (Weish
8, 4), da sie aus Gott geboren, zudem alles mit dem
gottlichen Hauche durchdringt, folgt von selbst, dali nur



Cohausz, Eifer. 459

der Priester sein Amt recht verwaltet, der bei ihr in die
Schule geht, auf ihre Weisungen achtet, von ihrem Geist
sich bewegen 1a3t. Nach unserem eigenen Eintagsfliegen-
verstand unsere Maflnahmen bemessen, aus unserm eige-
nen Empfinden Gottes Werke betreiben wollen, hieBle
nur sie verrenken oder zerstéren. Schopft der Priester
aber aus dieser Quelle, so sind ihm alle notwendigen
Eigenschaften des Eifers gegeben: ,,Das Bemiihen um sie
hat groffe Tugenden als Wirkung; denn sie lehrt MaBig-
keit und Klugheit, Gerechtigkeit und Starkmut (Weish
8,:7)%

* *
*

Sie lehret Klugheit! Das heifit die Kunst, im einzel-
nen die rechten Mittel zum rechten Zweck zu wihlen.
Wie viele Hochbegabte, unermiidlich Téatige lassen sie
vermissen, bringen sich deshalb um die ganze Frucht
ihres Mihens, ja, verursachen unheilvolle Verwicklun-
gen! ,Blinder Eifer schadet nur.” ,,Wo rohe Krifte sinn-
los walten, da kann sich kein Gebild gestalten.*

Unklug handelt, wer im Mihen um andere sich
selbst vergifit, innerlich aushéhlt, sich unter dem Schein
des Seeleneifers Gefahren aussetzt, denen er selbst unter-
liegt. ,,Was niitzt es dem Menschen, wenn er die ganze
Welt gewanne, aber an seiner Seele Schaden litte?* (Mt
16, 26.) Unklug handelt, wer sich fiir alles und jedes
gleich begeistern 148t und es sofort mit Feuer aufgreift,
wer sich dabei iiberbiirdet, hoher fliegen will als ihm die
Fliigel gewachsen sind, darum alles nur halb verrichtet,
in seinen Unternehmen stecken bleibt, daran kérperlich
und seelisch zerbricht. ,,Denn wer von euch, der einen
Turm bauen will, setzt sich nicht zuvor hin und tber-
schlagt die Kosten, die erforderlich sind, ob er auch ge-
nug habe zum Ausbau, damit nicht etwa, wenn er den
Grund gelegt hat und den Bau nicht vollenden kann,
alle, die es sehen, ihn zu verspotten anfangen* (Lk 14,
28. 29). Unklug handelt, wer allen Antrieben seines zor-
nig erregten Gemiites sofort nachgibt, sich in Geschimpf



460 Cohausz, Eifer.

und Unmut entladet, sich von personlicher Verletztheit
Thema und Ton auf der Kanzel eingeben 1a(t und da-
durch nur Unruhe heraufbeschwort. Unklug handelt, wer
sich fiir berufen hailt, sofort alle Torheiten und Ubel-
stinde in Pfarrei, Kirche und Staat o6ffentlich, und das
in herausfordernder Weise, zur Sprache zu bringen,
- ohne erst zu priifen, ob damit irgend etwas gebessert
oder ob die ganze Sache nicht noch verschlimmert
werde. ,,Ich fithle mich verpflichtet”, aber wer verpflich-
tet dich dazu? Die hoéheren Behoérden? Aber vielleicht
sehen gerade die deinen Ubereifer ungern! Irgend ein
Gebot? Wo ist es? Dein Gewissen? Aber ist, was du in
dem Fall ,,Gewissen nennst, nicht vielleicht viel mehr
personliche. Kampfeslust, persénlicher Unmut oder per-
sonliches Entgeltungsbediirfnis fiir die angetanen Widrig-
keiten? ,JIch habe diese Propheten nicht gesandt und
doch liefen sie; ich habe nicht zu ihnen geredet und
doch weissagten sie” (Jer 23, 21). Unklug handelt noch
mehr, wer vor seinem Kampf sich gar nicht Rechen-
schaft ablegt, ob er damit tberhaupt durchkommt, ob
den Gegnern nicht weit maéachtigere Mittel zu Gebote
stehen als ihm; wer sich ohne geniigende Kenntnisse,
Selbstheherrschung in 6ffentliche Auseinandersetzungen
mit Gegnern hineinwagt. ,,Oder welcher Koénig wird
gegen einen andern Konig ausziehen, um Krieg zu fiih-
ren, ohne sich zuvor hinzusetzen und zu tberlegen, ob
er mit zehntausend Mann dem entgegenriicken kann, der
mit zwanzigtausend Mann gegen ihn kommt? Kann er
das nicht, so schickt er Gesandte, wahrend jener noch
fern ist, und bittet um Friedensunterhandlungen®” (Lk
14, 31. 32). Unklug handelt, wer bei auch notwendiger
Ausrottung von Ubelstanden nur ein Mittel kennt: harten
Tadel und direkten Frontangriff. Fiithren ruhige Auf-
klarung, giitiges Mahnen oder Umgehung der Festung
nicht oft besser zum Ziel? Unklug handelt, wer glaubt,
sofort, ohne den rechten Zeitpunkt, die geeignete Stim-
mung abzuwarten, dazu noch mit rauher Hand alles Un-
kraut in Einzelseelen, wie in der Pfarrei ausreiflen zu



Cohausz, Eifer. 461

miissen, da Christus doch den Knechten sagt: ,Lasset
beides wachsen bis zur Ernte. Zur Zeit der Ernte werde
ich . . .1 (Mt 13, 30.) Auffallend, wie auch sonst ge-
schickte Seelsorger sich auf der Kanzel von allen Ge-
setzen der Padagogik und Psychologie entbinden! Wie-
der besonders unklug handelt, wer ohne triftigen Grund
in Predigten, Vorlesungen, Vortrigen sich und seine Zu-
hérer mit dem Zusammentragen und herber Riige aller
Mifistinde oder Skandalgeschichten aus der Welt oder
Kirche ergotzt. Gewil, die Wahrheit darf nicht ver-
schleiert werden, aber es braucht auch nicht jedes Ge-
schehnis jedem entschleiert zu werden. Zumal nicht, wo
Gefahren fiir seine Seele daraus erwachsen. Sagt denn
nicht auch Christus: ,Jch habe euch noch vieles zu
sagen, aber jetzt konnt ihr es noch nicht ertragen™ (Jo
16, 12). Gibt es sodann neben der Wahrheitspflicht nicht
auch noch eine Liebespflicht, die da gebietet: ,Seid
darauf bedacht, keinem Bruder Anstof oder Argernis zu
geben™ (Rom 13, 14)? Vieles kommt bei allen Enthiillun-
gen auch auf den Ton an, in dem sie vorgebracht wer-
den, ob in beifendem oder bedauerndem. Zwei in den
letzten Jahren abgefallene Kaplane bezeugen, wohin un-
kluge, mit Satiren gespickte Vorlesungen iiber Kirchen-
geschichte oder ,Kirchengeschichtchen® filhren kénnen.
Dem einen hatten es die fortwéihrenden Sticheleien sei-
nes Professors iiber die ,Rechtskirche” angetan; er
wurde protestantischer Prediger, hoffend, dort die ,Lie-
beskirche” zu finden. Der andere gestand: ,,Was mein
Pfarrer aufgebaut hatte, das riff das Kolleg von Profes-
sor X. (demselben Herrn) nieder”; er ging ins kommu-
nistische Lager itber. Besondere Klugheit wird vor den
groBen Massen erfordert. Ein mutvolles Hineinleuchten
in offentliche Korruption, soziale Ungerechtigkeit kann
gut wirken: Das Gewissen wird aufgeriittelt; Gutgesinnte
empfinden es als Befreiung, Bedriickte als Schutz, dal
der Priester sich des Rechtes annimmt; iibertriebene, ein-
seitige, dabei von Zorn eingegebene und mit Poltersucht
begleitete Anklagen pflegen aber nicht religiose Stimmun-



462 Cohausz, Eifer.

gen, sondern nur alle unedlen Instinkte, wie Schaden-
freude, ,,daB es denen einmal ordentlich gesagt ist“, ver-
schérften Neid und Klassenhal, oft auch geistigen Hoch-
mut zu wecken. ,,Da sind wir doch bessere Leute.” Was
hat der Redner, von dem doch das Wehen des Heiligen
Geistes sich der Menge mitteilen sollte, denn damit er-
reicht? Grofes Aufsehen erregte ein Geiler von Kaisers-
berg mit seiner an Sebastian Brants Narrenschiff an-
schliefenden Zeitkritik. Schlag um Schlag sauste die
Keule seines herb anklagenden Wortes auf alle Stinde
und Klassen, besonders auch auf Geistlichkeit und welt-
liche Obrigkeit, hernieder. Ein Reformer grofiten For-
mats, wie viele es sich denken. Einsichtige Beurteiler,
wie Hettinger und Dr Luzian Pfleger, aber meinen:
»Hatte G. die kommende Entwicklung vorausgesehen,
wiirde er nie diese Art gewihlt haben.” Nur wenige
Jahre spéter und Bauernkrieg und Reformation brachen
aus und fanden in dem durch die Herabsetzung der
geistlichen und weltlichen Autoritit und die geschiirte
Unzufriedenheit mit allem Bestehenden vorbereiteten
Elsall reiche Nahrung. Wére nicht positive Befestigung
in der Glaubenslehre und Neubelebung des kirchlichen
Gottesdienstes, des Sakramentenempfangs und ahnliches
besser am Platze gewesen?

Aber mag er auch von solcher Kritik absehen, #hn-
lich unklug handelt auch, wer sich in ewigem Gejammer
iber den Niedergang des Christentums und die traurige
Lage der Zeit ergeht. Gewif,, die miissen auch einmal
beriihrt werden, aber es geschehe doch mit kluger MaBi-
gung. ,,Man ist so wie so schon bedriickt”, so horte ich
klagen, ,,und in der ganzen Stadt vernimmt man keine
Predigt mehr, die einen erhebt. Stets Klagen iiber die
Arbeitslosigkeit, das allgemeine Elend und dann die Auf-
forderung: Geben, Geben!“ Lieben es nun gewisse Pre-
diger noch in den distersten Farben mit groBen Uber-
treibungen und Einseitigkeiten sich immer wieder iiber
den allgemeinen Abfall vom Christentum, die Religions-
losigkeit der ganzen modernen Welt, die Absage der



Cohausz, Eifer. 463

Wissenschaft an den Glauben zu verbreiten, so fragt man
sich wiederum, wozu es diene? Die es angeht, befinden
sich doch nicht unter den Zuhorern, und der Zuhoérer
bemichtigt sich wohl auch einmal Abwehrwille, ofters
aber Entmutigung und mancher auch der Gedanke, wenn
das Christentum so von der Allgemeinheit, zumal von
der Intelligenz preisgegeben werde, miisse es doch wohl
abgewirtschaftet haben und die ,,Moderne” vorzuziehen
sein; ein Gedanke, dem die Leidenschaft und der Zerfall
mit Gott in der eigenen Brust dann nur zu leicht Vor-
schub leisten. * . *

.ote lehrt Mdfiigkeit und Gerechtigkeit.” Unerleuch-
teter Eifer weill kein Mall zu halten, weder in Neuein-
richtungen, noch in Veranstaltungen, noch in seinen An-
forderungen. Von noch Schwachen im Glauben verlangt
er, was nur Helden, von Unmiindigen im geistlichen
Leben, was nur weit Fortgeschrittene zu leisten vermo-
gen, und der ganzen Pfarrei legt er Biindel und Lasten
auf, die auf die Dauer niemand zu tragen imstande ist.
Erleuchteter Eifer wigt alles nach MaBi und Kraft und,
die Gerechtigkeit dabei noch zu Hilfe nehmend, legt er
jeder Sache, jedem Stand und jeder Person die ihr zu-
kommende Bedeutung bei. Er nimmt nicht einseitig Par-
tei fir die Proletarier und nicht fiir die Kapitalisten,
nicht fiir die Angestellten und nicht fir die Herrschaf-
ten, betont nicht nebensichliche Dinge auf Kosten der
wichtigen, macht nicht Rate zum Gebot, nicht einfache
kirchliche Anregungen zu unbedingt verpflichtenden
Kathedralentscheidungen, prefit nicht den Buchstaben zu
Ungunsten des Geistes. Er verlangt nicht den Zehnten
des Glaubens fiir den Kiimmel und Anis noch freistehen-
der Schulmeinungen, bauscht Kleinigkeiten nicht zu Kar-
dinalpunkten auf, das Grofe des Gesetzes dabei recht
nachgiebig behandelnd, seiht nicht rubrizistische Miicken,
dabei Kamele des lieblosen Streites, der Stérung des
Gottesdienstes und des AnstoBes verschluckend. Jedem
weil er das Seine, den ihm zukommenden Wert und
Platz zu geben.



464 Cohausz, Eifer.

Sie lehrt ,,Starkmut” (8, 7). Sie selbst reicht ja auch
,»mit Kraft von einem Ende zum andern®. Wahrer Eifer
tritt auf mit Autoritat, fithrt statt sich fithren zu lassen,
beharrt unbeugsam auf den christlichen Grundsatzen,
setzt sich mit Nachdruck fiir ihre Einhaltung ein, zeigt
sich nicht wetterwendisch, sprunghaft, unberechenbar
in seinen Mafinahmen, strebt mit Bestandigkeit, aber
ohne brausendes Ungestiim den einmal als recht erkann-
ten Zielen zu, wie die gottliche Weisheit es tut. Aber wie
diese stets an Gottes Willen sich messend, verfallt er
nicht eigensinnigem Beharren bei seinen Gedanken und
gewissen Arbeitsweisen, weill vielmehr, wie die gottliche
Weisheit, sich eine Anpassung an Zeiten und Néten zu
wahren. Kraftvoller Eifer besitzt aullerdem aber auch
den Mut, Hemmungen entgegen zu gehen, Gegnern zu
widerstehen, Widerstinden getrost ins Auge zu schauen,
Schwierigkeiten lahmen, Enttduschungen brechen ihn
nicht. Selbst Verfolgung, Kerker und Tod weill er zu
trotzen. ,,In allem sind wir bedréngt, aber wir werden
nicht mutlos; wir sind in Noéten, aber verzagen nicht"
(2 Kor 4, 8).

Aber Kraft besagt nicht herrisches, hochfahrendes
Wesen, nicht Harte, unerbittliche Strenge. Die gottliche
Weisheit reicht mit Kraft ,,von einem Ende zum andern®,
aber sie ,ordnet alles mit Sanftmut* (Weish 8, 1).
Manche Eiferer aber lassen diese vermissen! Oft unbe-
wulit, nur ihrer herrisch-cholerischen oder herb-melan-
cholischen Gemiitsart folgend. Oder auch durch Wider-
stainde verbittert. Bisweilen auch aus Mangel an Einfiih-
lungsvermégen oder aus kalter Selbstsucht. Aber auch
der beste Priester wird der Versuchung zur Herbheit
nicht selten ausgesetzt. Mit Glut fiir Gottes Gesetz eifernd,
besorgt um die Rettung der Seelen und das Vorwirts-
bringen seiner Pfarrei, sieht er in seinem Weinberg im-
mer wieder das Unkraut emporspriefen, sogar Wolfe in
ihn eindringen, auch die vielversprechenden Stocke
plotzlich verdorben, seine Mahnungen nicht beachtet, oft
mit Widerspruch vergolten; tragt er dazu dann noch die



Cohausz, Eifer. 465

Last eines unerquicklichen Beichtstuhls mit der ewigen
Wiederkehr tiefeingewurzelter Laster, da fithlt auch der
sonst Giitigste wohl, wie eine Eiskruste sich iiber seine
Seele lagern und alle Quellen der Milde und des Mitlei-
des verstopfen mochte. Und da liegt dann die Gefahr
strengen Aburteilens, Vorhaltens, schroffen Abweisens
und herbsten Riigens sehr nahe. Und doch, wie ernst
tadelt Gott diesen Fehler an den sslbststichtigen Hirten
Israels! ,,Was schwach war, habt ihr nicht gestarkt, was
krank war, nicht geheilt, was verwundet, nicht verbun-
den, sondern mit Strenge und Gewalt habt ihr sie ge-
leitet. So zerstreuten sich meine Schafe” (Ez 34, 4). In
der Tat: ,Jeder Mensch sei langsam zum Reden und
langsam zum Zirnen, denn der Zorn des Menschen wirkt
die Gerechtigkeit Gottes nicht” (Jak 1, 20). Er zerstort
vielmehr, was noch Gutes vorhanden war, léscht den
noch glimmenden Docht veollends aus und zerbricht das
geknickte Rohr ganzlich, schafft Verbitterung und leider
oft genug vollige Abwendung von der Religion und Hal}
gegen sie und ihre Diener. ,,Wenn ihr aber herbes
Eifern und Rechthaberei in eurem Herzen hegt®, warnt
darum der Apostel Jakobus, ,so rithmt euch nicht . . .
Das ist nicht die Weisheit, die von oben kommt, son-
dern eine irdische, sinnliche (aus rein menschlich natiir-
lichen Gemiitshewegungen geborene), teuflische. (Auch
der Teufel kann in dieser Art eifernde Priester zur Ver-
hinderung des Werkes Gottes benutzen.) Denn wo
Eifersucht und Rechthaberei herrschen, da ist Unord-
nung und jegliche Verkehrtheit® (Jak 4, 141f.). ,Die
Weisheit, die von oben kommt (dagegen) ist vor allen
Dingen lauter, dann friedfertig, milde, voll Erbarmen un-
parteiisch ... Frucht der Gerechtigkeit erwichst in Frie-
den denen, die Frieden halten” (Jak 4, 17 {.). ,,Die wahre
Gerechtigkeit®, sagt der heilige Gregor der Grofle, ,hat
Mitleid, die falsche Unwillen* (HominEvv 34.PL76,1246s.)
Unstreitig sollen wir gegen die Siinde selbst eifern, aber:
»Obgleich auch die Gerechten mit allem Recht tiber die
Stinder zu zirnen pflegen, so ist es doch etwas anderes,

,.Theol.-prakt. Quartalschrift. TII. 1934, 30



466 Cohausz, Eifer.

was mit dem Ausdruck des Hochmuts, als was aus Eifer
fir die gute Zucht geschieht. Die Gerechten ziirnen zwar
iiber die Siinder, behandeln sie aber deswegen nicht
mit Verachtung; sie sorgen sich um sie, verzwei-
feln nicht an ihnen, sie setzen ihnen zu, aber mit Liebe.
Wenn sie auch #uBlerlichen Tadel anwenden, bewahren
sie doch fur sie liebevolle Sanftmut. Von denen, die sie
zurechtweisen, haben sie meist eine hohere Meinung als
von sich selbst . . . Gerade dadurch aber bewahren sie
bei den Untergebenen die Disziplin, bei sich selbst die
Demut. Diejenigen hingegen, die sich in falscher Gerech-
tigkeit tiber Fehlende hochmiitig entriisten, haben fiir die
andern Verachtung, neigen sich nie mitleidig zu einem
Schwachen herab. Je weniger sie sich fiir Stiinder hal-

ten, desto groflere Siinder werden sie. Dieser Art waren
die Pharisier” (Ebd.).

Niemand liebt Gerechtigkeit und sittliche Ordnung
mehr als Gott, und doch sagt das Kirchengebet des zehn-
ten Sonntags nach Pfingsten von ihm, dall er seine All-
macht am meisten miserando et parcendo zeige. Wie er,
so sein gottlicher Sohn. Bei all seinem Eifer fir Gottes
Gesetze, welche Geduld, Nachsicht und Barmherzigkeit
bei Fehlenden! Beide ahmt der Hirt nach dem Herzen
Gottes nach. Er lafit sich durch Irrtiimer und Siinden
nicht verbittern, denkt sich vielmehr in das Elend der
Fehlenden hinein, weill vieles mit ihrer Schwiche und
Umgebung, bei Pathologischen auch mit ihrer Veran-
lagung zu entschuldigen, und absolviert nicht nur, son-
dern befolgt auch Gottes Beispiel: ,,Der Herr stiiizt alle,
die da fallen, er richtet auf die Gebeugten™ (Ps. 144, 14),
gibt daher den Beichtenden nicht nur Buflen auf, son-
dern auch Trostworte und Ermutigung mit auf den Weg,
dafl sie befreit, gehoben den Lebenskampf wieder freu-
dig beginnen.

Diese Sanftmut und Milde bewahrt die gottliche
Weisheit aber auch gegeniiber Erfolg oder Miferfolg.
- Mégen noch so viele ihre Gnaden abweisen, sie bleibt
im Frieden. Nicht mehr wollen als Gott will, das ist



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 467

echte Seelsorgsweisheit, und wer wie Paulus allen alles
zu werden sich bemiiht, aber mit dem bescheidenen An-
spruch, ,,um auf alle Weise einige zu retten®, der hat
den Schliissel zum Seelsorgsgleichmut gefunden.

Alle erwiahnten Anforderungen rechter Lenkung,
rechter Lebendigkeit, Allseitigkeit, rechter Einsicht,
Klugheit, reiner Absicht und des rechten Geistes werden
dem Eifer von selbst zuteil, flieft er nicht aus der
Quelle unseres kleinmenschlichen, durch so viele unge-
ordnete Triebe getritbten Denkens und Strebens, son-
dern aus dem Born der gottlichen Weisheit. Wer ihr
Gesetz vor allen Entscheidungen um Rat fragt, in ihr
den stiirmischen Aufwall der Stimmungen wieder be-
ruhigt, der wird an sich die alte Wahrheit erfahren: ,,Es
kam mir alles Gute zugleich mit ihr und unzéhlbares
Gute durch ihre Hand* (Weish 7, 11).

Einheit von Aszetik und Mystik.

Von P. Gisbert Menge O. F. M.

Bei aller Zersplitterung und Veraduflerlichung des
modernen Menschen machen wir doch auch wieder die
erfreuliche Wahrnehmung, daf} sich viele Christen mit
gesteigertem Eifer der Pflege des inneren Lebens wid-
men. Das ist zu einem groflen Teil eine Wirkung des
Wachstums, das die Verehrung der heiligen Eucharistie
gewonnen hat. Diese Verehrung ist ja nicht so sehr
Freude an den 4uBleren Formen, mit denen das heilige
Geheimnis umgeben ist, als vielmehr liebende Anbetung
unseres Herrn im Sakramente und liebender Genul} des
Himmelsbrotes. Das liebende Geniefen der géttlichen

Wahrheit und Wesenheit ist Mystik und setzt Aszese vor-
aus.

Die Wissenschaft, die die Pflege des inneren, gnaden-
haften Lebens zum Gegenstand hat, wird gewohnlich in
Aszetik und Mystik zerlegt. P. Zimmermann betrachtet
die Aszetik als ,.die theologische Lehre von der christ-
lichen Vollkommenheit”. Die Mystik ist ein innerliches
Erleben und eine Lehre von diesem Erleben. ,,Mystik als
Leben®, sagt er, ,,ist (konkret) der Inbegriff der hoheren

30*



