Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 467

echte Seelsorgsweisheit, und wer wie Paulus allen alles
zu werden sich bemiiht, aber mit dem bescheidenen An-
spruch, ,,um auf alle Weise einige zu retten®, der hat
den Schliissel zum Seelsorgsgleichmut gefunden.

Alle erwiahnten Anforderungen rechter Lenkung,
rechter Lebendigkeit, Allseitigkeit, rechter Einsicht,
Klugheit, reiner Absicht und des rechten Geistes werden
dem Eifer von selbst zuteil, flieft er nicht aus der
Quelle unseres kleinmenschlichen, durch so viele unge-
ordnete Triebe getritbten Denkens und Strebens, son-
dern aus dem Born der gottlichen Weisheit. Wer ihr
Gesetz vor allen Entscheidungen um Rat fragt, in ihr
den stiirmischen Aufwall der Stimmungen wieder be-
ruhigt, der wird an sich die alte Wahrheit erfahren: ,,Es
kam mir alles Gute zugleich mit ihr und unzéhlbares
Gute durch ihre Hand* (Weish 7, 11).

Einheit von Aszetik und Mystik.

Von P. Gisbert Menge O. F. M.

Bei aller Zersplitterung und Veraduflerlichung des
modernen Menschen machen wir doch auch wieder die
erfreuliche Wahrnehmung, daf} sich viele Christen mit
gesteigertem Eifer der Pflege des inneren Lebens wid-
men. Das ist zu einem groflen Teil eine Wirkung des
Wachstums, das die Verehrung der heiligen Eucharistie
gewonnen hat. Diese Verehrung ist ja nicht so sehr
Freude an den 4uBleren Formen, mit denen das heilige
Geheimnis umgeben ist, als vielmehr liebende Anbetung
unseres Herrn im Sakramente und liebender Genul} des
Himmelsbrotes. Das liebende Geniefen der géttlichen

Wahrheit und Wesenheit ist Mystik und setzt Aszese vor-
aus.

Die Wissenschaft, die die Pflege des inneren, gnaden-
haften Lebens zum Gegenstand hat, wird gewohnlich in
Aszetik und Mystik zerlegt. P. Zimmermann betrachtet
die Aszetik als ,.die theologische Lehre von der christ-
lichen Vollkommenheit”. Die Mystik ist ein innerliches
Erleben und eine Lehre von diesem Erleben. ,,Mystik als
Leben®, sagt er, ,,ist (konkret) der Inbegriff der hoheren

30*



468 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

Gebetsarten vom Gebete der Ruhe an aufwarts, der Vi-
sionen, Weissagungen und verwandten Erscheinungen,
oder (abstrakt) der Inbegriff der iibernatirlichen Zu-
stande und Erlebnisse, die sich nicht durch die gewdhn-
lichen Krifte des irdischen Lebens erklaren lassen, die
darum von hoheren Ursachen gewirkt erscheinen und
insofern, gerade wegen ihrer hohen Tétigkeit, einen passi-
ven Charakter haben, (,,Gottliches erleiden®), demnach im
Gesamtbereiche des geistlichen Lebens das Sondergebiet
des Passiven zum Unterschied von der Aszese als dem
Gebiete des Aktiven bilden; die nach der Redeweise der
heiligen Theresia ,iibernatirlich’ sind, weil sie namlich
iber die gewohnlichen abernatiirlichen Akte mit hoherer
Kraft noch einmal sich erheben; die in besonderer Weise
auf den in ,ibermenschlicher, géttlicher' Weise wirken-
den Gaben des Heiligen Geistes beruhen, obwohl nicht
umgekehrt auch alles Wirken dieser Gaben Mystik er-
zeugt . . . Mystik als Theorie ist die theologische Zweig-
wissenschaft von diesen iibernatiirlichen Zustanden, also
die Lehre von der gelebten, getibten Mystik.")

Diese Zweiteilung laBit sich freilich rechtfertigen,
empfiehlt sich jedoch nicht. Das iibernatirliche Leben
ist eine Einheit und sollte auch in der wissenschaftlichen
Behandlung als Einheit erscheinen. Der Heilige Geist ist
es, der das, was wir Aszetik und Mystik nennen, in uns
wirkt; er teilt uns auch das iibernatiirliche Licht mit, in
dem wir es erkennen.

I. Einheit der Erkenntnisquelle.

Fiir alle Lehren der Aszetik sprudelt eine reiche
Quelle in den Biichern des Alten und Neuen Testamen-
tes sowie in den Urkunden der Uberlieferung. Wird je-
doch die Frage aufgeworfen, ob auch die Mystik in der
Bibel ihre Begriindung und Deutung finde, so konnte
man versucht sein, Einschrinkungen zu machen. In sei-
nem Buche ,,Katholische Mystik. Das aullergewdhnliche
Gebet. Von René Maumigny S. J. Mit einem Lebensbild
des Verfassers und einer Einfithrung in die Mystik" (Frei-
burg i. Br. 1928) stellt P. Richstitter die Frage: ,,Gibt es
eine Beschauung . . ., wo die Seele in ganz anﬁerer Weise
das Ubernatiirliche wahrnimmt, als es unter dem Einflufl
der gewohnlichen Gnade, auch der Passivitit, mdglich
ist? Gibt es noch eine ganz anders geartete eingegossene
Beschauung, wobei die Seelenkrafte sich vollkommen

1) Lehrbuch der Aszetik, Freiburg i. Br. 19327, 1. 676f.



Menge, Einheil von Aszetik und Mystik, 469

anders verhalten, wo die Phantasietatigkeit ausgeschaltet
ist, so daB der menschliche Geist sich schon hier im
Leben #hnlich verhilt, wie nach der Trennung vom
ILeibe, oder nach Art der Engel, abgesehen von der An-
schauung Gottes? Zu einer solchen Beschauung reichte
selbstredend jene andere Gebetsgnade nicht aus, die
allen redlich strebenden Seelen zu Gebote steht; es be-
diirfte vielmehr einer besonderen mystischen Gnade, sei
es, daB es sich um ein rein geistiges Wahrnehmen han-
delt oder um zunichst geistiges Schauen, das aber noch
von Phantasiebildern begleitet und iiberschattet ist.” Der
Verfasser gibt zur Antwort: ,Die Offenbarung sagt uns
dariiber nichts. Auch die Dogmatik kann die Frage nicht
entscheiden . . . Die einzigen, die die Frage entscheiden
kénnen, ob diese Art Beschauung wirklich vorkommt,
sind die Mystiker, die aus Erfahrung reden” (51{.). Da-
gegen bemerkt Prof. Krebs mit Recht, ,da8 die person-
lichen Erlebnisweisen der Mystiker selbstverstandlich Ge-
genstand der historisch-psycﬁologischen Erforschung sein
miissen, dall es aber nach katholischem Denken nicht
angéngig ist, ither Wesensart und Unterscheidung der
Gnaden, also iiber einen Gegenstand der iibernatiirlichen
Offenbarung, seine Zuflucht zum Erleben einzelner Men-
schen zu nehmen, weil angeblich die Offenbarung uns
dariiber nichts sagt.”)
Sicher gibt es ein durch die Gnade bewirktes ,rein
geistiges Wahrnehmen* oder ein ,zun#chst geistiges
chauen, das aber noch von Phantasiebildern begleitet
und iiberschattet ist”. Eine solche Gnade liegt aber durch-
aus im Bereiche der gewohnlichen Gnadenordnung und
ist allen Christen bereitet, wenn auch nicht alle Christen
die Voraussetzungen erfiillen, die notwendig sind, damit
sie ihnen tatsachlich zuteil wird. Sollten aber nicht schon
vor AbschluBl der ibernatiirlichen Offenbarung manche
Christen zu dieser Erkenntnis emporgestiegen sein und
sollten nicht wenigstens einige aus ihnen etwas dariiber
mitgeteilt haben? Ja, wenn die Mystik die kostlichste
Bliite am Baume der heiligen Kirche ist, dann miissen wir
von vornherein annehmen, dafl uns Gott iber eine solche
herrliche Erscheinung im Leben seiner treuen Diener,
die doch ganz in der Kirche und durch die Kirche leben,
auch Mitteilun%en gemacht hat.
Schram gibt von der Mystik folgende Begriffsbestim-
mung: ,, Theologia Mystica est scientia ex divinitus reve-
latis procedens de Deo, ut practice a creatura per intel-

) Literar. Handweiser 1927/28, 722.



470 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

lectum et voluntatem per perfectam cum eo amoris unio-
nem assequibili, Deo supernaturaliter concurrente.” Ihre
Prinzipien sind also, wie er weiter ausfiithrt, dieselben
wie die der Dogmatik, Polemik, Moral und Scholastik:
Heilige Schrift, %berlieferung und Kirche.?) ,,Und in der
Tat sind”, wie Prof. Krebs sagt, ,die heiligen Biicher
des Alten und des Neuen Testamentes voll von Berich-
ten iiber einzelne Falle mystischen Lebens, voll von
Ergiissen heiliger mystischer Seelen, voll auch von aus-
drucklichen gottlichen Lehren iiber dieses geheimnis-
volle Gebiet des religiosen Lebens.“?) Krebs selbst be-
niigt sich damit, das Wichtigste herauszuheben, was das
Neue Testament ither das Wesen der Mystik zu sagen hat.
Aber auch in Biichern des Alten Testamentes begeg-
nen uns wertvolle Aulerungen, die uns iiber Mystik Aui-
schlufl geben. Sehr ergiebig ist in dieser Beziehung neben
dem Hohenliede das Buch der Weisheit, wie ich mit
wenigen Strichen zeigen mochte. Vielleicht werden
manche Leser zunichst etwas erstaunt sein, daB ich es
unternehme, im Weisheitsbuche mystische Gedanken
aufzuzeigen. Ein so inniges, zartes Verhiltnis der Seele
zu Gott, wie es in der Mystik zum Ausdruck kommt, ver-
mutet man gemeinhin nicht in den Biichern des Alten
Testamentes. Aber die herrschende Auffassung von dem
Verhaltnis der alttestamentlichen Seele zu Gott bedarf
einer nicht geringen Nachpriifung und Verbesserung. Ge-
wif}, den Vatern vor Christus zeigte sich Gott mehr als
Ehrfurcht und Furcht heischende Majestat; aber er tritt
doch auch ihnen schon als der giitige Vater entgegen, der
Liebe von den Seinen erwartet. Ein Verdienst des Paters
Tharsitius Paffrath O. F. M. ist es, das in seinem Buche
»Gott, Herr und Vater”s) mehr, als es bisher zu gesche-
hen pflegte, im einzelnen dargelegt zu haben. Wir miis-
sen uns eben vor Augen halten, daB sich auch die Ge-
rechten des Alten Bundes im Zustand der heiligmachen-
den Gnade befanden, die den Menschen zur Gottahnlich-
keit, Gottesfreundschaft und Gotteskindschaft erhebt.

Die Mystik ist nun ihrem Wesen nach Betitigung
und Auswirkung des iibernatiirlichen Lebens, das der
Heilige Geist in der Seele grundgelegt hat und zu im-
mer reicherer Entfaltung bringt. Somit ist jede Seele, die
sich im Zustande der heiligmachenden Gnade befindet,
zur Mystik berufen. Wohl lehren manche Schriftsteller,

%) Institutiones Theol. Myst. I, Leodii 1848, § I IIL
%) Grundfragen der kirchlichen Mystik, Freiburg i. Br. 1921, 43.
®) Paderborn, Bonifatiusdruckerei.



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 471

daB die Mystik eine ganz aullergewohnliche Gnade Got-
tes zur Voraussetzung hat; aber mir erscheint die Er-
hebung der Seele durch die heiligmachende Gnade als
etwas so GroBes und Erhabenes und Wunderbares, dafi
ich nicht einzusehen vermag, wie man noch eine héhere
Begnadigung der Seele annehmen kann, die der Art nach
von der heiligmachenden Gnade und der sie entfalten-
den helfenden Gnade verschieden ist. Freilich 1aBt die
heiligmachende Gnade mannigfache, ja unbegrenzt viele
Grade zu und auBert sich oft in einer Weise, die nicht
jedem Christen eigen ist.

Prof. Krebs bestimmt das Wesen der Mystik im Sinne
der Kirche dahin, dafB} es ,,das Erfahren oder Erleben
einer von der Gnade bewirkten Vereinigung der Seele
mit Gott* ist. Dabei wird durch die Gaben des Heiligen
Geistes die Erkenntnis der gottlichen Wahrheiten bis
zum einfachen Wahrnehmen oder Schauen der Wahr-
heiten vertieft und geklart; die Liebe zu Gott und den
Menschen steigert sich zu wunderbarer Glut; die Freude
in Gott wird zu einem Verkosten der Himmelsseligkeit.?)
Dieses ,Erfahren der Gottesnihe” setzt nach der Mei-
nung vieler Schriftsteller, wie bemerkt, eine aufBerge-
wohnliche Gnade voraus. Darum ist Mystik, insofern sie
sich von der Aszetik unterscheidet, nach P. Zimmermann
S. J. ,,die Lehre von jenen iibernatiirlichen Gebetserleb-
nissen und Zustanden, die sich nicht nach den gewohn-
lichen Kraften des Diesseitslebens erklaren lassen, also
,psychologisch wunderbar’ heiflen kénnten, oder da iber

as Wesen der mystischen FErlebnisse noch Dunkel
herrscht, konkret gesprochen die Lehre von den hdheren
Gebetsarten vom Gebet der Ruhe an, von Visionen, Weis-
sagungen und verwandten Erscheinungen. Sie untersucht
theoretisch das Wesen dieser Vorgénge und leitet prak-
tisch zum rechten Verhalten an®.)

Der kosthare Kern aller Mystik ist also das Einssein
mit Gott, wie es sich in der Beschauung vollzieht. Sie ist
ein liebendes, einfaches, wonnevolles Hinblicken der
Seele auf Gott.*) Also ist sie eine Betatigung des Glaubens
und der Liebe, die mit der heiligmachenden Gnade stets
verbunden sind. Dieses Schauen Gottes wird schon in
der Einleitung zum Buche der Weisheit gelehrt. Da er-
mahnt der heilige Verfasser, itber den Herrn in Gutheit
zu sinnen und ihn in Einfalt des Herzens zu suchen;

S ASa 0. 86
7} Lehrbuch der Aszetik, Freiburg i. Br. 1932% 4.
8) Vgl. Menge, Der Heilige Geist, Hildesheim 1925, 167 ff.



479 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

denn ebpioxerar Toig un mepdlovoy adToOV, Eupavilerar dé Toic
un dmotodow adrd. Nach dem heiligen Bonaventura kann
man das edpiokerar (invenitur) auf die Gnade hienieden,
das éupavizeror (apparet) auf die Glorie im Jenseits bezie-
hen. Die zweite Erklarung, die er gibt, bezieht das in-
venitur auf die devotio affectus, das apparet auf die con-
templatio intellectus. Der berithmte Schriftausleger Ly-
ranus sagt zu der Stelle, da Gott denen erscheint, die
durch die Liebe zu ihm streben. ,,Talibus enim ultra com-
munem modum aliorum manifestantur secreta divina.“
Treffend auflert sich Prof. Heinisch in seiner vorziig-
lichen Erklarung des Weisheitsbuches zu dieser Stelle:
»Wer iber Gott glaubig nachdenkt, seine Allmacht und
Giite erwagt, der mufl Vertrauen zu ihm haben. Thm
kommt Gott entgegen, indem er sich ihm offenbart, zwar
nicht durch ein Wunder, in einer Theophanie, wie einst
dem Moses (Ex 33, 17—23); wohl aber durch innere Er-
leuchtung, die ihm das BewuBtsein gibt, ein Kind Gottes
zu sein, von ihm geliebt zu werden, und die ihm so schon
auf Erden einen Vorgeschmack der Seligkeit gewihrt,
welche jene geniefen, welche in kindlicher Hingebung
an ihn ihr Leben opfern.” Aus allen drei Erklirungen
ergibt sich also, dall an dieser Stelle tatsachlich von der
cognitio Dei experimentalis, also der Grundlehre der
Mystik die Rede ist.

Noch mehr n#hert sich der Verfasser dem Sprach-
gebrauch der Mystiker, wenn er sagt: ,,Strahlend und
unverwelkt ist die Weisheit. Leicht wird sie erschaut von
denen, die sie lieben. Und gefunden von denen, die sie
suchen® (6, 13).

Sie wird erschaut (Sewpeiroar). Das Zeitwort dewpeiv
bedeutet zunichst, ein dewpés, ein Zuschauer bei den
offentlichen Spielen und Festen sein. Im iibertragenen
Sinne wird es auf das geistige Schauen angewandt und
es bedeutet dann betrachten, erwigen. In diesem Sinne
kommt es seit Platon sehr hiufig vor. Ebenso wird das
entsprechende Hauptwort $ewpic gebraucht. Die Theoria
— contemplatio, Beschauung — erscheint im Buche der
Weisheit nicht als ein rein verstandesmaBiges Hinblicken
auf die Wahrheit, sondern als ein Schauen, dessen Be-
ﬁleiterin die Liebe ist. Das erhellt schon daraus, daf an

er genannten Stelle von einem Suchen der Weisheit die
Rede ist. Dieses Suchen ist nicht ein Streben, die Weis-
heit zu erkennen, sondern ein starkes Verlangen, in ihren
Besitz zu kommen. Zudem wird im Buche der Weisheit
haufig die Liebe zur Weisheit betont, wie wir noch sehen



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 473

werden. Die Weisheit, die leicht erschaut und gefunden
wird, ist wohl eine ,besondere mystische Gnade®, mag
es sich um ein ,rein geistiges Wahrnehmen® handeln
oder um ,,zundchst geistiges Schauen, das aber noch von
Phantasiebildern begleitet und iiberschattet ist”. Wenn
der Verfasser des Weisheitsbuches die Grofitaten Gottes
in der wunderbaren Fithrung des auserwihlten Volkes
schildert, so regt ihn dazu ein Schauen in Phantasiebil-
dern an, das sich aber auch leicht ,zu einem rein gei-
stigen Schauen erhebt.

Eine solche liebende 9ewpeio oder Beschauung hat,
wie die allgemeine Erfahrung lehrt, grofie Stiligkeiten im
Gefolge. Gregor der Grofle sagt: ,,Vgenn eine Seele Gott
zu beschauen strebt, befindet sie sich gleichsam in einem
Kampfe. Bald hat sie die Oberhand, weil sie durch Er-
kennen und Empfinden etwas von dem unbegrenzten
Lichte verkostet. Bald unterliegt sie, weil sie beim Ver-
kosten dank ihrer Ohnmacht wieder zu Boden sinkt.”
Deshalb spricht der grofie Papst, dem wir so viele wert-
volle Bemerkungen iiber das beschauliche Leben verdan-
ken, von einer amabilis valde dulcedo des beschaulichen
Lebens.?) Diese Wirkung der Beschauung schildert der
Verfasser des Weisheitsbuches mit den Worten:

»Kehrte ich in mein Haus zuriick, so wiirde ich mich
bei ihr ausruhen;

Denn der Umgang mit ihr hat nichts Bitteres

Und ihre Gesellschaft keinen Verdrul,

Sondern Freude und Wonne* (8, 16).

Der heilige Thomas stellt die Frage: ,,Utrum contem-
platio delectationem habeat?** Er bejaht sie mit Berufung
auf diese Stelle. Die conversatio (cuvavaotpopn) und der
convictus (oupBiwoic) mit der Weisheit ist nach ihm con-
templatio sapientiae.'’) Auch der Karthauser Dionysius
Zpricht in seinem Kommentar zum Weisheitshuche an

ieser Stelle von den Siifligkeiten der Beschauung.

Ein paar Worte zur Erklarung dieser Stelle. Salomon,
dpn der Verfasser reden 146t, bringt zum Ausdruck, daf
die Weisheit ihm auch in seinem Privatleben von gro-
Bem Vorteil ist. Kehrt er von den Regierungsgeschéften
und den Mithen des Krieges ermiidet heim, so ist es die
Weisheit, bei der er sich wie bei einer liecbenden Gattin
erholen kann. Sie gleicht nicht einem Weibe, das dem
Manne Bitterkeit und VerdruBl bereitet, sondern der Ver-

9) In Ezech. I. 2; homil. 2, n. 12, 13.
1S th. TEIL q. 180, .a. 7.



474 Merige, Einheit von Aszetik und Mystik.

kehr mit ihr bringt Freude und Wonne. Wenn der Ver-
fasser auf die Regierungssorgen und Kriegsmiihen Sa-
lomons anspielt, so ist das ein Hinweis auf die Arbeiten
und Mithen des tétigen Lebens. Wer sich ihnen aus Liebe
zu Gott hingibt, empfindet doch das Bediirfnis, sich im-
mer wieder zuriickzuziehen, um im Verkehr mit Gott
Ruhe und Frieden, Trost und Freude zu verkosten und
dadurch zu neuen Arbeiten Anregungen, Licht und Kraft
zu erhalten.

Die Beschauung findet ihre Vollendung im Jenseits,
in der visio beatifica. Unser Verfasser nennt diesen Zu-
stand dpdapoic, und diese bringt uns in die Niahe Gottes,
éyyus eivor mowel Qeov (6, 20). Tieferen Aufschluff tber
das é&yydg eivar Oeod gibt uns der heilige Johannes, wenn
er in seinem ersten Briefe sagt, dafl wir im Jenseits Gott
»ahnlich® sein werden, ,,weil wir thn sehen werden, wie
er ist” (3, 2). Dieses Wort wird uns sofort klar, wenn wir
uns einen Grundsatz der Erkenntnislehre vor Augen hal-
ten. Wie namlich der heilige Thomas zu 2. Kor 3, 18 be-
merkt, ,.findet jede Erkenntnis durch eine Veréhnlichung
des Erkennenden mit dem erkannten Gegenstande statt.
Wer Gott sieht, wird notwendig in Gott irgendwie umge-
staltet. Wer vollkommen Gott sieht, wird vollkommen in
ihn umgestaltet, wie die Seligen im Vaterland durch die
geniefende Einigung; wer ihn unvollkommen sieht, wird
unvollkommen umgestaltet, wie hier durch den Glau-
ben“. Die weitere Darlegung der erhabenen und beglik-
kenden Lehre von der visio beatifica liegt auBlerhalb des
Rahmens dieses Artikels.

Einigen Aufschlul iber die jenseitige Vollendung
ibt uns auch unser Buch, indem es bemerkt, dafl die
dhe Gottes paoieia, Konigsherrschaft, Konigtum bedeu-

tet (6, 21). Konig sein besagt Wiirde, Reichtum, Ruhm,
Gliick. So besitzen die Seligen eine Wiirde, die hier nicht
ihresgleichen hat, einen Reichtum, der jeden Mangel aus-
schliefit, einen Ruhm, der nie verblalit, ein Gliick, das nie
eine Tritbung erleidet. Sodann nehmen die Seligen teil
an der Herrschaft Gottes. Sie bilden ja in gewissem
Sinne eine Person mit Gott. Wenn Christus, lehrt der
heilige Paulus, alle Feinde itberwunden hat, wird er ,,sich
selbst dem unterordnen, der ihm alles untergeordnet
hat®, das heifit, er wird das Reich, das er gegriindet hat,
dem Vater iibergeben, iva §§ 6 9edog mévra év mdow (1.
Kor 15, 28). Die Seligen behalten selbstverstindlich ihr
beschranktes, geschopfliches Sein; aber sie sind in voll-
kommener Weise eins mit Gott, weil ihr ganzes Denken



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 475

und Wollen durch die Richtung auf Gott getragen und be-
herrscht und immerdar aktlich auf das hochste Gut hin-
gelenkt wird. In vollkommenster Weise ist dann das
érpug elvon Oeod zur Wirklichkeit geworden.

Im Himmel werden wir Gott ewig schauen und alle
unsere Fahigkeiten ununterbrochen auf ihn gerichtet hal-
ten. Das Leben der Glorie beginnt mit dem Leben der
Gnade. Die gottliebende Seele sucht aut Erden moglichst
viel auf Gott zu schauen. Sie kann freilich hier nicht
immer den Schopfer selbst zum Gegenstand ihres Schau-
ens nehmen, vielmehr 148t sie ihren Blick vom Schopfer
auf das Geschopf ileiten, in dem sich Gott spiegelt. Darum
sagt der heilige Thomas: ,,Contemplatio divinorum effec-
tuum secundario ad vitam contemplativam pertinet,
prout scilicet ex hoc manuducitur homo in Dei cognitio-
nem.“**) Wir beobachten das auch am Verfasser des
Weisheitsbuches. Bei seiner Liebe zu Gott schwingt er
sich voll Bewunderung und Freude zu Gott empor; aber
er betrachtet auch die herrliche Offenbarung Gottes in
der Geschichte des Volkes Israel. Der ganze zweite Teil
des Buches ist dieser Betrachtung gewidmet. Und wah-
rend er diese glorreiche Geschichte durcheilt, erhebt sich
sein Geist immer wieder zu Gott empor und bricht in Lob-
preis des wunderbar sich erweisenden Herrn aus. Daher
kann man verstehen, wenn einige Exeéeten sagen, diese
Kapitel seien nur eine Weiterfithrung des herrlichen Ge-
betes, das im neunten Kapitel enthalten ist und um die
Weisheit fleht. So wird auch unser Verfasser durch die
Beschauung der gottlichen Werke zur Erkenntnis Gottes
gefithrt. Und wenn der heilige Thomas sagt: ,,Ex conside-
ratione divinorum iudiciorum manuducitur homo in con-
templationem divinae iustitiae; ex consideratione autem
divinorum beneficiorum et promissorum manuducitur
homo in cognitionem divinae misericordiae seu bonitatis,
quasi per effectus exhibitos vel exhibendos®,'?) so sehen
wir auch das an unserem Verfasser bestétigt. Er preist
die gottliche Giite, die sich so huldvoll am israelitischen
Volke gezeigt; er preist die gotiliche Gerechtigkeit, die
Gericht iiber die Feinde seines Volkes gehalten hat. Der
heilige Bernhard unterscheidet vier Arten von Betrach-
tung, die den Gegenstinden entsprechen; denen sich die
Beschauung meistens zuwendet. ,,Prima contemplatio est
admiratio maiestatis; secunda est iudiciorum Dei; tertia

WSathy 10 0T, q. 180, a. 4.
2) A. a. O, ad 2.



476 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

est beneficiorum ipsius; quarta est promissorum.***) Fiir
die drei ersten Arten bietet uns das Buch die herrlich-
sten Stiicke. Und alles, was Gott dem auserwihlten Volke
getan hat, betrachtet der Verfasser als ein Unterpiand,
daB der Herr sein Volk nicht verlassen werde.

Ich bin, wie schon bemerkt, mit vielen Schriftstel-
lern der Meinung, dafl die Mystik aus der heiligmachen-
den Gnade, die in der Taufe der Seele eingegossen wird,
hervorwichst. Eine Stiitze fiir diese meine Auffassung
finde ich in der Lehre des Weisheitshuches, dafi sich die
Weisheit leicht finden 14Bt. Vernehmen wir zunéichst die
Worte des heiligen Buches:

.»Verlangt also nach meinen Worten,

Sehnt euch danach und ihr werdet Belehrung erlangen.

Strahlend und unverwelklich ist die Weisheit

Und leicht wird sie erschaut von denen, die sie lieben,

Und gefunden von denen, die sie suchen.

Zuvorkommt sie denen, die nach ihr verlangen

Und sie gibt sich ihnen im voraus zu erkennen.

Wer frith nach ihr ausschaut, wird keine Mithe haben;

Denn er findet sie an seiner Tire sitzen.

Denn das Nachsinnen tber sie ist der Klugheit Voll-
endung,

Und wer ihretwegen wacht, ist bald der Sorge ledig.

Denn sie selbst geht umher und sucht die, so ihrer wiir-
dig sind,

Und auf ihren Wegen erscheint sie ihnen wohlwollend

Und in jedem Gedanken begegnet sie ihnen* (6, 12—17).

Von Vers 12, jedenfalls von Vers 13 an wird die
Weisheit unter dem Bilde einer Jungfrau geschildert. Es
bedarf keiner groffen Miihe, sie zu erkennen. Denn wie
von selbst lenkt sie die Blicke auf sich (6, 13). Man
braucht nicht lange nach ihr zu suchen; sie kommt viel-
mehr dem Suchenden zuvor (14). Wer mit allem Eifer
nach der Weisheit sucht, braucht sich nicht viel abzu-
miithen, um sie zu finden. Offnet er nur die Tir, so sieht
er sie schon an der Schwelle sitzen; sie wartet schon dar-
auf, eingeladen, ins Haus eingelassen zu werden (15).
Was der Verfasser bildlich ausgesprochen hat, lehrt er
dann mit eigentlichen Worten, indem er sagt: Wer sich
mit aufrichtigem Verlangen nach der Weisheit sehnt, der
tut sehr klug; denn schon dann zieht die Weisheit ins
Herz ein. Wer sich eifrig um sie bemiiht, braucht keine

1) De considerat. 1. 5, ¢. ult. Die Stelle im Text ist nicht wort-
lich. Vgl. ML 182, 806.



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 477

Sorge zu haben, ob er sie wohl erhalten werde (16). Denn
die Weisheit wartet nicht nur, ob der Mensch ihr auf-
schlieBt, sondern sie geht auch eifrigst umher und sucht
itberall, ob sie nicht Aufnahme findet (17).

In Vers 17 heilit es, dali die Weisheit ,die sucht,
so ihrer wiirdig sind“. Sie ist freilich leicht zu gewinnen;
aber sie fordert doch eine Bereitung des Herzens auf die
Beschauung, von der die Mystiker reden. Diese Vorberei-
tung verlduft in drei Stufen oder Wegen, der via purga-
tiva, illuminativa, unitiva, die zum Beispiel von dem
Karthduser Dionysius ausfithrlich beschrieben werden.
Er lehnt sich dabei an seinen, von ihm hochverehrten
Namensvetter Ps.-Dionysius an, dessen wortreiche Dar-
stellung er gern nachahmt.*) Die via purgativa ist das
Streben, durch das wir ,tamquam per iter ac medium ad
vitiorum expulsionem, ad passionum et concupiscentia-
rum refrenationem, ad omnium affectionum animae
reformationem, ad cordium sensuumque custodiam ac
omnium evitationem culparum tendimus ac conamur®.
Die via illuminativa ist die Beschéaftigung ,,circa contem-
glanda sublimia Dei, praesertim in contemplatione super-

eatissimae Trinitatis ac simplicissimae et superpulcher-
rimae Deitatis, deinde in speculatione bonorum coe-
lestium et supernaturalium veritatum fidei christianae ac
i}airitualium rerum®. Der Erleuchtungsweg wird also als
orbereitung zur Beschauung anders gefalit, als es jetzt
in der Aszetik geschieht. Die via unitiva ist das Streben
,,ad sincerissimum caritatis ardorem, ad Deitatis ecsta-
ticum flammigerumque amorem, ad mysticae sapientiae
aestuantissimum, quietissimum ac secretissimum tendens
intuitum®. Auf der dritten Stufe verlegt sich die Seele,
wie der heilige Thomas einfacher und besser sagt, dar-
auf, ,,ut Deo inhaereat et eo fruatur®.*?)

Diese Bereitung des Herzens wird im ersten Teil des
Weisheitsbuches gelehrt, der eine Ermahnung zur Ge-
rechtigkeit, das heifit zur praktischen Weisheit enthalt.
Die Aufgeschlossenheit fiir die Weisheit ist an erster
Stelle eine Gesinnung, die jede Sinde in Gedanken, Wor-
ten und Werken ausschlieft. Das lehrt der Verfasser in
1, 2—2, 25. Um seine Mahnung zur Reinigung und Rein-
bewahrung des Herzens zu verstirken, weist er hin auf
das gliickliche Leben der Gerechten und das ungliick-
liche Leben der Gottlosen 3, 1—19; er vergleicht den

1) De fonte lucis ac semitis viae a. 2 seqq. und De contemplat.
L 1, a. 19 seqq.
188 the 7IF TE Cq504-0a 59,



478 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

Tod der Frommen mit dem Tode der Gottlosen (4,
1—20) und schildert ihr beiderseitiges Los im Jenseits
(5, 1—24). Wenn sie auf diese Weise sich vorbereiten,
werden sie leicht die Weisheit finden; wenden sie sich
von der Weisheit ab, werden sie einem strengen Gericht
anheimfallen (6, 1—23). So ist der erste Teil nur eine
Ausfithrung der Mahnung, die im ersten Verse der eben-
so schlichten wie bedeutsamen Einleitung ausgesprochen
wird: ®povicare mepi 00 Kupiou év dyaddmty, kol év Gmhoémm
kopdiog Intoate avtév. Kann man in einfacherer und zu-
gleich erhabenerer Weise die Aszese beschreiben? Und
die Aszetik will uns nur anleiten, ither den Herrn ,,in
Gutheit™ zu sinnen und ,,in der Einfalt des Herzens® zu
suchen. Wer diese Mahnung in vollem Umfang befolgt,
darf eine kostbare Frucht pfliicken: er findet die Weis-
heit, verkostet die Wonne der Beschauung, %elangt zur
Mystik. Diese frohe Aussicht eroffnet uns der zweite
Vers: “On ebpioketor 1oig un meapdZovow odtov, éugovileral
d¢ T0ig ) amMoTOUCY CUTH.

Il. Einheit des Gegenstandes.

Die tbernatiirliche Offenbarung ist der Menschheit
zuteil geworden, um ihr einen Einblick in die iibernatiir-
liche Weltordnung zu gewéhren, die darin besteht, daf
Gott den Menschen zur visio beatifica berufen und ihm
die Mittel zur Erreichung dieses tibernatiirlichen Zieles
verliehen hat. In die @ibernatiirliche Weltordnung ist die
natiirliche eingebaut, so daB alles Natiirliche dem iiber-
natiirlichen Ziele dienen kann. Alles Natiirliche soll auch
dem Ubernatiirlichen dienen. Der diesheziigliche Wille
Gottes ist damit gegeben, dafi er den Menschen zu dem
iibernatiirlichen Ziele berufen hat. Denn aus eben dieser
Berufung folgt, dafl Gott die Hinlenkung der gesamten
Natur auf die Ubernatur beabsichtigt. Daraus flieBt die
weitere Folge, dafi es in der Wirklichkeit keine actus
indifferentes gibt, dafi also jeder actus humanus entweder
gut oder bose ist. Diese Folgerung wird freilich nicht von
allen Theologen anerkannt; mir selbst aber scheint sie
sicher zu sein.

Zu den Mitteln zur Erreichung der visio beatifica ge-
hort inshesondere die heiligmachende Gnade oder der
habitus deiformis. Die heiligmachende Gnade ist nach
meiner theologisch wissenschaftlichen Uberzeugung sach-
lich von der caritas nicht verschieden; jedenfalls ist
gie garitas immer mit der heiligmachenden Gnade ver-

unden.



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 479

Das ganze christliche Leben fliefit also aus der Liebe.
Die Liebe ist Anfang, Fortschritt, Vollendung alles christ-
lichen Strebens, alles iibernatiirlichen Lebens. Somit
miissen Aszetik und Mystik von der Gottesliebe ihren
Ausgang nehmen. Damit erledigt sich von selbst die
Frage, worin die christliche Vollkommenheit besteht. Die
Antwort kann nicht anders lauten, als der heilige Tho-
mas sie gibt: ,,Unumquodque dicitur esse perfectum, in-
quantum attingit proprium finem, qui est ultima rei per-
fectio. Caritas autem est, quae unit nos Deo, qui est ulti-
mus finis humanae mentis . . . Et ideo secundum carita-
tem specialiter attenditur perfectio christianae vitae.")
Also mit dem Hinweis auf des Menschen letztes Ziel
begriindet der Heilige seine These, dal die Vollkommen-
heit des christlichen Lebens in der Liebe besteht.

Wenn die Vollkommenheit in der Liebe besteht, so
16st sich von selbst die Frage nach der Verpflichtung
zum Streben nach Vollkommenheit. Das Gebot der Liebe
zu Gott und dem Néachsten kennt kein Mali in dem
Sinne, dafB ein hoherer Grad der Liebe nur noch ein Rat
sei;") nur in den Mitteln, die der Betatigung der Liebe
dienén, gibt es ein Maf} und einen Rat. Somit hat jeder
Christ die Pflicht, nach der Vollkommenheit des christ-
lichen Lebens zu streben. Nicht aber hat jeder Christ die
Pflicht, in Ehelosigkeit, in freiwilliger Armut zu leben,
obwohl diese in hohem Grade geeignet sind, der Liebe
zu dienen.

Weil die Liebe die Grundlage des christlichen Le-
bens bildet, so folgt, daB auch das Wesen des Ordens-
standes nur nach seiner Stellung zur Liebe bestimmt wer-
den kann. Gebote und Rate, sagt der heilige Thomas,
sordinantur ad caritatem®. Doch In verschiedener Weise.
»Praecepta alia a praeceptis caritatis ordinantur ad
removendum ea, quae sunt caritati contraria, cum quibus
scilicet caritas esse non potest; consilia autem ordinantur
ad removendum impedimenta actus caritatis, quae tamen
caritati non' contrariantur.“®®) Die evangelischen Rite
entfernen nur das, was leicht ein Hindernis fir die Liebe
wird, obwohl es an sich mit der Liebe vereinbar ist.

Das Wachstum der Liebe ist unbegrenzt. Denn wie
der heilige Thomas sagt, kennt sie nicht die Schranken,
die sonst dem Wachstum einer Form ein Ziel setzen.
»Ipsa enim caritas secundum rationem propriae speciei

1) S th. I II, q. 184, a. 1.
i Vgl. S, Thom., S.th. II I, g. 184, a. 3.
18NS th. 1T IE g 284 8. 3:



480 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

terminum augmenti non habet; est enim participatio
(Sluaedam infinitae caritatis, quae est Spiritus Sanctus.
imiliter etiam causa agens caritatem est infinitae virtu-
tis, scilicet Deus. Similiter etiam ex parte subiecti ter-
minus huic augmento praefigi non potest; quia semper
caritate excrescente superexcrescit habilitas ad ulterius
augmentum. Unde relinquitur, quod caritatis augmento
nullus terminus praefigatur in hac vita."*) .

Und doch unterscheidet man drei Grade der Liebe
und man spricht von einer beginnenden, fortschreiten-
den und vollkommenen Liebe. Den Grund fir diese
Unterscheidung gibt der heilige Thomas mit den Worten
an: ,Diversi gradus -caritatis distinguuntur secundum
diversa studia, ad quae homo perducitur per caritatis
augmentum.“*®) Die Anfanger haben die Aufgabe, sich
immer mehr von der Siinde zu entfernen, indem sie den
Neigungen widerstehen, die gegen die Liebe gerichtet
sind. Die Fortschreitenden lenken ihr Augenmerk dar-
auf, die Liebe durch die Ubung der mannigfaltigen Tu-
genden zu festigen. Auf der Stufe der Vollkommenheit
verlegt sich der Christ vor allem darauf, ,ut Deo inhae-
reat et eo fruatur”. Er verlegt sich principaliter darauf.
Denn auch er mufBl immer noch kampfen gegen die
Siinde, immer noch ringen um die einzelnen Tugenden.
Umgekehrt bemithen sich auch die Anfanger und Forl-
schreitenden, ,,ut Deo inhaereant. Doch ihre Haupt-
sorge ist eine andere: fir die Anfanger die vitatio pecca-
torum), fiir die Fortschreitenden der profectus virtu-
tum.*

Dieses ,,Deo inhaerere et eo frui” ist also Aufgabe
der Liebe, die allen Christen eingegossen ist. Folglich -
liegt gar kein innerer Grund vor, dieses Kostbarste und
Beglickendste als das Vorrecht weniger besonders Be-
gnadeter aufzufassen und es zum Gegenstande einer be-
sonderen Wissenschaft, der Mystik, zu nehmen, die Lehre
von der vitatio peccatorum und dem profectus virtutum
aber als Aszetik zu bezeichnen. Das ,,Deo inhaerere et
eo frui* vollzieht sich vor allem in der Beschauung. So-
mit braucht auch diese nicht einer von der allgemeinen
Wissenschaft des geistlichen Lebens verschiedenen Wis-
senschaft vorbehalten zu werden.

Weil sich auf der via unitiva Aszetik und Mystik be-
gegnen, lohnt es sich, etwas naher auf die Einigung der

19 th 11 Haqi2d el )
NS Sthe L g 2d g -

*1) Ebenda ad 3.



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 481

Seele mit Gott einzugehen. Das ,Einswerden mit Gott®
war schon der Traum vieler heidnischen Philosophen.
Besonders im Neuplatonismus spielte dieser Gedanke
eine grofle Rolle. Er ist der Grundgedanke der alten und
neuen Pantheisten. Eine pantheistische Einigung mit
Gott, nach der die Seele ein physischer Teil Gottes ist
oder wird, scheidet hier aus der Erérterung selbstver-
standlich aus. Im Lichte unseres Glaubens kennen wir
eine natirliche und iibernatiirliche Einigung. Die natir-
liche besteht darin, daBl Gott als Erhalter, Lenker und
Helfer das durch die Schopfung gewordene Sein der
Seele mit seiner Allgegenwart erfiillt, wie er jedes er-
schaffene Wesen durchdringt. Wiirde diese Einheit auf-
horen, so wirde die Seele in das Nichts versinken.

Die iibernatiirliche Einigung ist eine zustindliche
(habitualis) und eine aktliche (actualis). Die tbernatiir-
liche Einigung, die einen geheimnisvollen Zustand zwi-
schen der Seele mit Gott begriindet, ,kommt*, wie Jo-
hannes vom Kreuz sagt, ,,dann zustande, wenn der Wille
beider, der Wille der Seele und der Wille Gottes, in
einen verschmolzen sind, so dafl es nichts gibt, was dem
einen in dem andern widerstreben wiirde. Wenn sich
also die Seele so vollstindig dessen entaufiert, was dem
gottlichen Willen entgegen und nicht mit ihm gleichfor-
mig ist, dann ist sie durch die Liebe in Gott umgestal-
tet”.*?) Diese Einigung wird durch die heiligmachende
Gnade bewirkt. Die heiligmachende Gnade ist nach der
Lehre hervorragender Theologen sachlich von der Liebe
nicht verschieden; jedenfalls ist sie immer mit ihr ver-
bunden. Somit kann man auch sagen, dafl diese Einigung
durch die Liebe hergestellt wird. Je mehr nun eine Seele
in der Liebe fortschreitet, um so mehr nihert sie sich
Gott. Und wenn eine Seele ihren Willen dem géttlichen
Willen ganz und gar gleichférmig gemacht hat, ist sie
auch vollkommen mit Gott vereinigt und in ihn tber-
natiirlich umgestaltet.

Die aktliche Vereinigung besteht darin, daf} die Seele
im Glauben ihren Verstand auf Gott lenkt, wiahrend sich
gleichzeitig der Wille damit beschaftigt, ithm durch
mannigfaltige Akte der Liebe die gebiihrende Huldigung
zu erweisen. Wenn sich nun eine Seele auf dem Wege
der Einigung befindet, ist es ihr eine siife Gewohnheit,
mit Gott zu verkehren. Thr Gebet wird leicht Beschauung.

_ Die Beschauung ist nach dem heiligen Thomas ein
»intuitus simplex veritatis, eine Frucht des Habitus der

**) Aufstieg zum Berge Karmel, Miinchen 1927, 88.

»Theol.-prakt. Quartalschrift. TIT. 1934, 31



482 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik.

Weisheit und Wissenschaft. Nun stellt der heilige Lehrer
die Frage, ob die Weisheit in allen sei, ,,die die (heilig-
machende) Gnade haben.” Seine Antwort lautet: Die
Weisheit bedeutet eine gewisse Richtigkeit des Urteils
beziiglich der gottlichen Dinge, sei es, um sie zu betrach-
ten, sei es, um sie zur Richtschnur des Lebens zu neh-
men. In dieser doppelten Richtung nun empfangen einige
gemal ihrer Einigung mit Gott auch die Weisheit in
verschiedenen Graden.

Einige empfangen die Richtigkeit des Urteilens, so-
wohl zur Beschauung der gottlichen Dinge als auch zum
Ordnen der menschlichen Dinge nach den géttlichen Ge-
setzen, in dem Grade, als es zum Heile notwendig ist.
Und dieser Grad geht keinem ab, der dank der heilig-
machenden Gnade von einer Todsiinde frei ist; denn
wenn die Natur nicht im Notwendigen versagt, dann um
so weniger die Gnade. Darum heifit es im Johannesbrief:
»Die Salbung lehrt euch iiber alles.”

Andere empfangen die Gabe der Weisheit in einem
hoheren Grade, und zwar nach einer doppelten Rich-
tung hin. Zunachst zur Beschauung der gﬁttﬁchen Dinge,
insofern sie namlich gewisse hohere Geheimnisse erken-
nen und auch anderen mitteilen koénnen. Dann wird
ihnen dieses hohere Mall der Weisheit verliechen, damit
sie die menschlichen Dinge den gottlichen Gesetzen ge-
méall ordnen, und zwar nicht nur sich selbst, sondern
auch andere so leiten konnen, wie es diesen Gesetzen
entspricht. Dieser Grad der Weisheit ist nicht allen, die
die heiligmachende Gnade besitzen, gemeinsam, sondern
gehort zu den umsonst, zum Besten anderer gegebenen
Gnaden, die der Heilige Geist austeilt, wie er will. Heif3it
es doch im zwolften Kapitel des ersten Korintherbriefes:
-Einem anderen wird durch den Geist die Rede der
Weisheit verliehen.” Auch diese umsonst verliehenen
Gnaden (gratiae gratis datae) werden in verschiedenem
Mafle mitgeteilt. ,,Sie sind“, sagt Thomas, ,nicht allen
gemeinsam und nicht alle in gleichem Mafle in dem ein-
zelnen vorhanden.*

Demnach ist die Beschauung ihrem Wesen nach Ge-
meingut aller Christen, die sich im Zustande der heilig-
machenden Gnade befinden; sie alle sind zur Beschauung
berufen. Aber die mit ihr verbundene Gabe der Weis-
heit hat Grade und Betatigungsweisen, die nicht allen
Tragern des iibernatiirlichen Lebens verliehen werden.*)

%) Vgl. Menge, Der Heilige Geist, Hildesheim 1925, 167 ff.



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 483

Die Weisheit ist also eine kostbare Frucht der Liebe.
Diese ist, wie wir vom heiligen Thomas gehort haben,
»participatio quaedam infinitae caritatis, quae est Spiri-
tus Sanctus®. Und wenn der Heilige Geist uns an seiner
unendlichen Liebe teilnehmen ld6t, nimmt er Besitz von
unserer Seele und er schligt in ihr seine Wohnung auf.
Und er wohnt in ihr nicht als ein mufBliger Gast, der nur
unsere Huldigung entgegennehmen will, sondern er wirkt
in ihr fort und fort die Wunder seiner Gnade. Eine die-
ser Gnaden betont der heilige Paulus, wenn er im Romer-
brief sagt, dal der Heilige Geist ,,unserer Schwachheit
zu Hilfe kommt* und ,,mit unaussprechlichen Seufzern*
fir uns eintritt.*) Beachten wir den Zusammenhang, in
dem diese Worte stehen. Der Apostel fithrt aus, daf} die
vernunftlose Kreatur und auch die Kinder Gottes nach
der vollstindigen Erlésung seufzen. Wir haben die be-
grimdete Hoffnung, daBl uns diese einmal zuteil wird.
, Wir harren in Geduld.” Das um so mehr, da der Heilige
Geist in uns ein unaussprechliches Sehnen nach dem
ewigen Besitze Gottes und nach den Giitern, die dahin
fithren, weckt. Somit diirfen wir jene Worte nicht auf
das einfache Bittgebet beschrianken, sondern wir miissen
es ausdehnen auf die Gesamttatigkeit des Heiligen Gei-
stes, der uns auf die visio beatifica vorbereiten will. Dazu
gAeht')rt das ganze Gebetsleben mit all seinen Formen und

rten.

Die Beschauung inshesondere ist eine Frucht der
Gabe der Weisheit und Wissenschaft, die der Heilige
Geist mit der heiligmachenden Gnade der Seele spendet.
Einigen spendet er diese Gabe, wie uns der heilige Tho-
mas belehrt, in einem Grade, der nicht allen gemeinsam
ist, sondern zu den gratiae gratis datae gehort. Wenn
dieser Grad auch nicht notwendig aus der heiligmachen-
den Gnade wichst, so steht er doch mit ihr in Verbin-
dung. Ahnlich verhilt es sich mit den anderen Gaben die-
ser Art. Vollendete Ekstasen, Visionen, Offenbarungen,
Wundmale, Weissagungen gehoren nicht zum Wesen der
Heiligkeit. Gewdhnlich aber werden sie nur solchen See-
len vom Heiligen Geist verliehen, die eine hohe Stufe
der Tugend erstiegen haben. Somit braucht man selbst
die Behandlung dieser auBergewdhnlichen, wunderbaren
Gaben nicht einer besonderen Wissenschaft vorzubehal-
ten. Sie sind vielmehr ein Beweis der Freigebigkeit des
Heiligen Geistes, der durch die heiligmachende Gnade in
allen Seelen wohnt.

2)Esioe
31*



484 Menge, Einheit von Aszetik und Mystik

So ist also das, was von Aszetik und Mystik behan-
delt wird, eine herrliche Einheit. Das ibernatiirliche
Leben ist ein Wunderbaum mit Wurzel und Stamm, mit
ippigstem Blatterschmuck und reichster Bliitenpracht.
iWird nun diese grofartige Einheit in der wissenschaft-
lichen Behandlung auseinandergerissen, so kann das wohl
verhingnisvoll werden. Herrscht nicht vielfach Abnei-
gung gegen die Aszetik, die gleichsam nur die Wurzel
und den Stamm beschreibt? Haben nicht die Ausdriicke
Aszese und aszetisch einen iiblen Beigeschmack erhalten?
Nicht nur bei uns, sondern auch anderswo ist es so. Im
Augustheft des Jahrganges 1932 schrieb die italienische
Zeitschrift ,,Vita e Pensiero, dafl Aszetik, nicht die von
den Einfachen gelebte, sondern die von den Gelehrten
erdachte Aszetik, ,.¢ venuta a prendere, di fronte alla
mistica, la faccia e il posto di una parente povera. Meno
bella della mistica, non & cosi ricca; ha scarsa letteratura
e una letteratura precettistica, dura quasi quasi et ispida
al pari di una materia legale.” Deshalb hat sie in den
letzten Jahren ,dispiaceri brutissimi“ durchmachen
miissen.

Um die Einheit von Aszetik und Mystik auch im
Ausdruck festzuhalten, kénnen wir reden vom ,,Gnaden-
leben des Christen®, wie der Titel eines Buches von Prof.
Bartmann mit Umstellung der beiden Hauptwérter lautet.
Weil die Gnade das Wesen, die Fahigkeiten und An-
spriiche jedes Geschopfes ubersteigt, ist das christliche
Leben ein ,iibernatiirliches Leben®. Durch dieses Leben
leben wir in Gott; denn der heilige Paulus sagt: ,Euer
Leben ist mit Christus in Gott verborgen.”**) Darum be-
zeichnet der Ausdruck ,,Unser Leben in Gott“ auf vor-
treffliche Weise alles, was die Aszetik und Mystik behan-
deln. Dieses unser gottliches Leben haftet in der Seele
und entfaltet sich dort an erster Stelle. Darum ist es be-
rechtigt, ,,vom innerlichen Leben* zu reden. Das neue
Leben wird vom heiligen Paulus ,,Geist” im Gegensatz
zum ,Fleisch® genannt. Daraus hat sich dann die Be-
zeichnung ,.geistliches Leben* entwickelt. Wer ein sol-
ches Leben fithrt, hat den alten Menschen ausgezogen
und den neuen Menschen angezogen, er fithrt also ein
sheues Leben. '

Was ich hier dargelegt habe, wird freilich nicht all-
gemeinen Beifall finden. Aber alle, die iiber das, was As-
zetik und Mystik bedeuten, geschrieben haben, sind einig

) Koli3: 3.



Menge, Einheit von Aszetik und Mystik. 485

mit P. Richstatter, der in dem eingangs genannten Buche
sagt: ,,Jmmer und immer wieder ist daran zu erinnern,
dall es hier nicht auf das Wissen ankommt, sondern auf
das Handeln. An die Tat mufl man denken, mehr als an
die Lektiire; an die Praxis mehr als an die Theorie.*??)
Wer sich ohne Vorbehalt dem Heiligen Geiste zur Aus-
bildun§ itberlafit, der erfahrt in immer steigendem Grade
seine liebevollen Begnadigungen — Sammlung, Rubhe,
Trunkenheit, Vereinigung, Verlobung, Verméahlung, Lie-
beswunde —. Aber an dem Wissen um alles das liegt
ihm wenig; lieber will er die Gnaden des Heiligen Gei-
stes verkosten als ihren Begriff kennen. Kostbar ist ein
Wort, das Therese Neumann einmal gesprochen hat.
Eine Ordensschwester wollte sie tiber Mystik ausfragen.
Doch die Hochbegnadete gab zur Antwort: ,,Von all die-
sen Dingen verstehe ich nichts. Ich weill nur, daf man
den Heiland gern haben und ihm Freude machen soll.”

Alle aber, die iiber das Herrliche, das Aszetik und
Mystik genannt wird, reden und schreiben, wollen ein
Werkzeug des Heiligen Geistes sein. Er ist die personliche
Liebe, das einigende Band zwischen Gott Vater und Gott
Sohn; er ist durch die caritas auch das einigende Band
zwischen den Glaubigen. Lafit er es zu, daf in der Auf-
fassung von seinen (Gaben Verschiedenheit herrschi, so
darf diese Verschiedenheit doch keinen Schatten auf un-
sere Liebe werfen. Diese Liebe wird uns nicht vergessen
lassen, daB die Verschiedenheit der Auffassungen und
Richtungen ihre Bedeutung hat. Sie ,bringt”, wie der
Kapuziner P. Dr Grinewald im Schlufwort zu seiner vor-
trefflichen Schrift ,Franziskanische Mystik* (Miinchen
1932) sagt, ,sicher das eine klar zum BewuBtsein, dal3
es in der katholischen Spiritualitét trotz des gemeinsamen
Wesentlichen doch einen betrachtlichen Spielraum fir
eigenstandige Entwicklung gibt. Die Verschiedenheit der
Richtungen wird und mufl etwas Bleibendes sein, weil
auch die Aufgaben und Bediirfnisse der Kirche und eben-

so die Anlagen der einzelnen Seelen verschieden geartet
bleiben.*

Noch ein kurzes Wort fir die Seelenfithrung. Das
~gemeinsame Wesentliche, von dem P. Griinewald
spricht, ist das gnadenhafte L.eben und Streben, das sich
unter dem Einfluff des Heiligen Geistes immer herrlicher
entfaltet. Wenn nun all den Edlen, die grofimiitig nach
Selbstvervollkommnung ringen, gezeigt wird, daf} all das

)97,




486 Walter, Krise der Medizin und #irztliche Ethik.

Schone, Trostliche, Beseligende, das die ,,Mystik“ behan-
delt, auch ihnen allen bereitet ist, dann gewinnt ihr Rin-
gen ein ganz anderes Aussehen und es erhilt neue herr-
liche, méachtige Antriebe. Um sie vor Irrungen zu schiit-
zen, werden wir freilich auch darauf hinweisen miissen,
dafl es auBlergewohnliche Gnaden und Gaben des Heili-
gen Geistes gibt, die nicht allen verliechen werden.

Krise der Medizin und drztliche Ethik.

Von Univ.-Prof. Dr Franz Walter, Miinchen.
L

Die Gegenwart erlebt den Kampf um die Grundlage
der Medizin. Nicht um irgend ein Problem der Heil-
kunde, um eine Spezialfrage der Therapie geht der
Streit, sondern um nichts Geringeres als um eine Neu-
begrindung der Medizin. Das Wort von der ,Krise der
Medizin® will nicht mehr verstummen. Als der Psychiater
Oskar Bumke vor einigen Jahren in seiner aufsehen-
erregenden Miinchener Rektoratsrede dieses Thema auf-
wart, hinterliel es einen starken, nachhalticen Eindruck,
der sich noch vertiefte, da gleichzeitig der Wiener Gyné-
kologe Bernhard Aschner mit einem heiflumstrittenen,
aber von einem Grofiteil der Arzteschaft warm begrii}-
ten Werk ,,Die Krise der Medizin“ vor die Offentlichkeit
trat. Innerhalb fiinfJahren erlebte das umfangreiche Buch
ebenso viele Auflagen,’) ein Beweis fiir seine aktuelle
Bedeutung und tiefe Wirkung. Es erblickt die Méglich-
keit der Uberwindung der Krise in der Abkehr von der
Zellulartheorie Virchows und in der Wiederaufnahme
der Humoraltheorie der alteren Medizin und fordert dem-
entsprechend gegeniiber statt der nur lokalen Therapie
auch die Behandlung des Gesamtorganismus. Es ist die
Riickkehr zu Hippokrates und seiner Schule, von der
Aschner einen neuen Aufstieg der Medizin erhofft. Er
scheut nicht vor dem Bekenntnisse zuriick, dal mit dem
fast mérchenhaften Fortschritt der Chirurgie in den letz-
ten Jahrzehnten eine zunehmende Verarmung der inne-
ren Medizin Hand in Hand ging, und der Chirurg viel-
fach blof} eine Aufgabe iibernahm, die die altere Medizin
meist mit weit geringerem Risiko, aber mit eben so
gutem Erfolg geleistet hatte, ohne den Kérper des Pa-
tienten zu verstimmeln. Er weist hin auf den tiefwur-

Y} 5. Auflage, Hippokrates-Verlag, Stuttgart 1933.



