518 Schilling; Politik und Seelsorge.

anderen Worten: die Heil- und Erziehungsaufgabe geht
dahin, ,.eine unterbewufite Abspaltung (Querstellung) des
Triebwillens vom verntnftigen und sittlich geleiteten
Zweckwillen zu verhindern®. (Klug, Die Tiefen der Seele,
8.281)

Hysterischen Frauen gegeniiber iithe der Seelsorger
wohlwollende Sachlichkeit. Mehr dariiber steht in den
praktischen Winken.

Wenn Abwegige oder Geisteskranke aus einer An-
stalt entlassen und der Familie zurtickgestellt werden,
erwachst den Personen der hauslichen Umgebung die
schwierige Aufgabe, solche Personen richtig zu behan-
deln. Diesbeziiglich erschienen 1934 im Verlag Wilheln
Maudrich, Wien, in Form zweier preisgekronter Bro-
schiiren sehr gute Behelfe, namlich:

Dr J. Schotiky: ,Der Umgang mit seelisch Kranken
in der Familie.” S 2.70. :

Dr E. Arlt: ,,Pflege und Behandlung entlassener Gei-
steskranker.” S 1.80.

Politik und Seelsorge.

Von Prof. Otto Schilling.

»Die Seelsorge hat nichts mit Politik zu tun, ,der
Katholischen Aktion muf die Politik vollstindig fern-
bleiben®, solche und &hnliche Worte und Wendungen
werden unabléassig gebraucht. Es dirfte nachgerade an
der Zeit und notwendig sein, etwas genauer nachzufor-
schen, ob diese Schlagworte klar und ob die ihnen zu-
grunde liegenden Auffassungen ganz richtig sind. Um die
Antwort sogleich zu geben, in einem gewissen Sinn sind

sie richtig, und in einem gewissen andern Sinne sind sie
falsch.

Sucht man sich angesichts der hier bestehenden Un-
klarheit und Verwirrung klar zu werden uber die Fra-
gen: Seelsorge und Politik, Katholische Aktion und Poli-
tik, Politik und kirchliche Kompetenz, indem man neuere
Schriften, worin die Frage der Selbstandigkeit der moder-
nen Kulturgebiete behandelt wird, nachliest oder Arbei-
ten, die wie Tischleders Buch tber ,,Ursprung und Tréger
der Staatsgewalt” dieselbe Frage fiir das Gebiet des



Schilling, Politik und Seelsorge. 519

Staatslebens behandeln,?) studiert oder die Schrift Nell-
Breunings iitber Borsenmoral befragt, der ebenfalls die
Frage der kirchlichen Kompetenz auf dem Gebiet des
Weltlebens berithrt,?) so wird man etwas enttiuscht
sein. Die Autoren kommen alsbald auf die kirch-
liche potestas indirecta in temporalia zu sprechen, ohne
im iibrigen klaren Aufschlufl zu geben. Dies ist um so
auffallender und bedauerlicher, weil bereits Professor
Baur in seiner Schrift ,,Péipstliche Enzykliken und ihre
Stellung zur Politik (1923) und desgleichen der Ver-
fasser dieser Abhandlung immer wieder davor gewarnt
hat, die vorliegenden Fragen, insbesondere auch die
letzte Frage (Politik oder weltliches Gebiet und kirch-
liche Kompetenz) mit der alten Streitfrage, deren Gegen-
stand die potestas directa oder indirecta in temporalia
hildet, zu identifizieren oder zu verwechseln.

Wer zunichst sich Klarheit verschaffen will tiber
den Zusammenhang von Politik und Ethik, studiert am
besten die Nikomachische Ethik des Aristoteles, dann
dessen Politik, beide zusammen stellen eigentlich ein
Werk dar aus einem GuB. Nach Aristoteles ist das beste
und sittlich vollkommenste Leben sowohl fiir den einzel-
nen als auch fiir den Staat das Leben nach der Tugend, die
genug an dufleren Mitteln besitzt, um sich in tugendhaften
Handlungen betitigen zu konnen. Die Staatskunst oder
Staatsklugheit hat zum Gegenstand und Ziel das Ge-
meinwohl im angedeuteten Sinne, die Klugheit des idea-
len Herrschers besteht darin, daB er nicht nur selbst die
Tugend besitzt, sondern auch die Untertanen zum Ziele
des Gemeinwohles zu fithren weifl und fithrt. Die Klug-
~ heit des Untertanen besteht darin, da er die gerechten
Gesetze in treuer Gesinnung ausfithrt. Thomas v. A. hat
sich diese Gedanken, soweit das natiirliche Gebiet in
Frage kommt, zu eigen gemacht.®) Ja, auch Leo XIII. be-
kennt sich zur selben Uberzeugung. ,.Die individuelle,
auf den privaten Nutzen gerichtete Klugheit findet sich®,
wie er in seiner Enzyklika ,Sapientiae christianae®
schreibt, ,in den einzelnen Menschen, die ihr Leben
planmiBig nach den Vorschriften der gesunden Vernunit
ordnen, die das allgemeine Wohl bezweckende politische
Klugheit dagegen kommt den Vorgesetzten, besonders
den Herrschern zu, deren Amt die Ausitbung der Regie-

1) Vgl die Aufzihlung der einschligigen Werke, deren Frage-
stellung freilich in Wahrheit teilweise eine ganz andere ist, bei Nell-
Breuning, Grundziige der Borsenmoral, 1928, S. 15 f.

!} Nell-Breuning, a. a. O., S. 14f,, 71f.
HEPol T )



520 Schilling, Politik und Seelsorge.

rungsgewalt ist, so zwar, dal} die politische Klugheit der
Privatpersonen ganz und gar darin zu bestehen scheint,
daBl sie die Vorschriften der gesetzmiafigen Obrigkeit
treu vollziehen.“*) Nach Tischleder ibertrigt Leo hier
zu rasch die Darlegungen des heiligen Thomas von der
politischen Klugheit, die fiir den mittelalterlichen, patri-
archalischen Staat vollkommen zutrafen, auf den neu-
zeitlichen Staat, in denen (!) doch die Biirger durch ihr
ausgesprochenes politisches Mitbestimmungsrecht die po-
litische Klugheit nicht nur, wie Thomas meint, in werk-
zeuglicher; sondern auch in architektonischer, d. h. ge-
staltender Form besitzen missen.®) Allein Tischleder
hat iibersehen, dalf Thomas und Leo den Untertanen als
solchen in Betracht ziehen und dafl jenes Moment, das
er ins Auge fafit, zufalligen, zeitbedingten Charakter
tragt, und hat itbersehen, dafBl Aristoteles und Thomas
v. A. strenge Systematiker sind. Thomas erklart auch in
demselben Zusammenhang ausdriicklich: ,,Verbum Phi-
losophi est intellegendum per se loquendo, quia scilicet
prudentia non est virtus sugditi, inquantum huiusmodi.”)

Aus dem angedeuteten Verhiltnis von politischem
und sittlichem Gebiet ist zu erkennen, daf3 die Politik auf
sittlicher Grundlage beruht und dafl sie immer wieder zu
wichtigen sittlichen Grundsatzen zuriickfithrt: es gibt
eine sittliche Fundamentalpolitik. Diese Politik hat der
mexikanische Bischof von Huejutla im Auge, wenn er in
seinem Hirtenbrief vom 10. Marz 1926 die mutigen Worte
schreibt: ,Der Herr Prisident der Republik erklérte
jitngst, die religiose Verfolgung in Mexiko sei nur eine
Gegenwartsmafnahme gegen die Einmischung des Klerus
in die politischen Angelegenheiten des Landes. Diese Be-
hauptung ist nicht richtig. Wenn wir, der mexikanische
Klerus, eine Schuld auf uns geladen haben, dann ist es
gerade die, daB wir keinerlei Anteil an der Fundamental-
politik genommen haben. Ich meine nicht die gewéhn-
liche Parteipolitik, sondern die Politik der Grundsitze,
jene Politik, die sich mit den groflen Wahrheiten der
sittlichen Ordnung befaBt, auf der Friede, Gliick und
Wohlfahrt der Vélker beruhen. Dafl wir uns von diesen
Fragen fernhielten und hier nicht titig eingriffen, das
war eine schwere Schuld, und dafiir liegt jetzt die Zucht-
rute der gottlichen Vorsehung auf uns.?)

. % So unter Berufung auf Thomas, S. th. 2, 2, q. 47, a. 12.
8) Tischleder, Die Staatslehre Leos XIII., 1925, S. 241.
% S. th, L ¢. ad 1.

) Echeverria, Der Kampf gegen die katholische Kirche in
Mexiko, 1927, S. 27 f.



Schilling, Politik und Seelsorge. 521

Man kann also von einer christlichen Fundamental-
politik reden, bestehend aus sittlichen Grundsatzen, die
dem Naturrecht und dem Evangelium zu entnehmen sind.
Diese sittlichen Grundsétze hat Leo XIIL in seinen gro-
Ben, die Staatslehren behandelnden Enzykliken dar-
gestellt und entwickelt.!) Eben diese Grundsatze bilden
einen Teil des Programmes der sozialchristlichen Be-
wegung. Dall die Untertanen die Pflicht haben, in allem,
was recht ist, zu gehorchen, daff der Herrscher die Pflicht
hat, lediglich zur Sicherung und Forderung des Gemein-
wohles seine Gesetze zu erlassen, daff der Richter die
Pflicht hat, ohne jedes Ansechen der Person und ohne
jede andere Absicht, nur der Gerechtigkeit dienend, das
Urteil zu sprechen, daB} der Staat die Rechte der einzel-
nen, Freiheit und Eigentum, nur so weit einzuschrinken
befugt ist, als es die Riicksicht auf die soziale Notwen-
digkeit erfordert, daf} der Staat einem bedréngten Stande,
der sich nicht selbst zu helfen vermag, zu helfen ver-
pflichtet ist, wiederum in den Grenzen der sozialen Not-
wendigkeit, das sind beispielsweise solche sittliche
Grundsitze politischer Art. Davon zu unterscheiden sind
die rein politischen und die rein wirtschaftlichen Fragen.
Das Schulbeispiel fiir rein politische Fragen ist die Be-
stimmung der Verfassung des Staates. Ob Monarchie, ob
?ristokratie, ob Demokratie, das ist eine rein politische

rage.

gWill man das Problem: Politik und Seelsorge, Politik
und Katholische Aktion lésen, so hat man von dieser
Unterscheidung auszugehen. Gelegentlich wurde die
Frage, die sich damit beriihrt: ,,Gehort die Politik auf
die Kanzel? dahin beantwortet: nein, sie gehoért nicht
auf die Kanzel, sofern es sich um Tagespolitik, um
aktuelle Politik handelt. Diese Antwort ist nicht ganz
einwandfrei. Es kann ja z. B. die Frage aktuell sein, ob
die Todesstrafe abgeschafft werden soll oder nicht, oder
iberhaupt eine politisch-ethische Frage. Richtiger schon
wire es, zu antworten: Parteipolitik gehort nicht auf die
Kanzel. Aber auch diese Antwort entbehrt, vollends jetzt,
der hinldnglichen Klarheit und Bestimmtheit. Nur mit
Hilfe der angegebenen Unterscheidung 1afit sich diese
erreichen.

Soweit es sich um politisch-ethische und wirtschafts-
éthische Fragen handelt, hat der Seelsorger mitzuspre-
chen, d. h. die Glaubigen zu belehren, und hat die Katho-

8 Vgl. Schilling, Die Staats- und Soziallehre des Papstes
Leo XIIIL., 1925.



522 Schilling, Politik und Seelsorge.

lische Aktion ein Feld der Betitigung. Seelsorge und
Katholische Aktion wiirden eine ihrer wichtigsten Gegen-
wartsaufgaben vernachlassigen, wenn sie jene Grund-
satze, wenn sie das politisch-ethische und das wirtschafts-
ethische Gebiet ignorierten und sich darum nicht kiim-
merten, wie dies ja auch aus den angefiihrten Worten
des mexikanischen Bischofs hervorgeht. Dall es sich mit
rein politischen und rein wirtschaftlichen Fragen anders
verhilt, braucht nicht mehr eigens betont zu werden;
sich hier einmischen, hiefle sich auf fremdes Gebiet be-
geben, und wenn die unerwiinschte Reaktion erfolgte,
hatte der Seelsorger sich die Schuld selbst zuzuschreiben.

Und nun erst ist, um volle Klarheit zu schaffen, zu
fragen, welche Kompetenz der Kirche auf dem angedeu-
teten Gebiete zukomme. Wiirde man sofort auf die po-
teslas indirecta verweisen, so wire dies iitbereilt und vol-
lig verfehlt. Wenn es sich namlich um Entscheidungen
von politisch-ethischen und wirtschafts-ethischen Fra-
gen, also um sittliche Grundséatze handelt, mogen sich
diese auch zufallig auf das weltliche, das staatliche und
das wirtschaftliche Gebiet beziehen, so ist es ureigenes
Recht der Kirche, wie Leo XIIIL erkliart (Enz. ,,Sapientiae
christianae‘), derartige Entscheidungen zu treffen und
den Mitgliedern der Kirche derartige Weisungen zu ertei-
len. Eine potestas indirecta kommt hier selbstverstand-
lich keineswegs in Betracht. Von einer potestas indirecta
in temporalia kann hier nur dann die Rede sein, wenn
die Kirche ratione peccati dort eingreift, wo es sich um
rein wirtschaftliche oder politische, um rein weltliche
Dinge handelt. Wenn also die katholischen Arbeiter sich
irgendwo zu einer Gewerkschaft mit Andersgldubigen
zusammenschlieflen wollten und die Kirche der Uberzeu-
gung ware, solches Zusammenwirken und Zusammensein
sei fir die religiose Uberzeugung ihrer Mitglieder gefiahr-
lich, so wire sie befugt, um des Seelenheiles willen ihren
Angehorigen eine derartige Vereinigung zu verbieten.

Im tibrigen hat die potestas indirecta ihre Stelle auf
dem politischen und wirtschaftlichen Gebiete dem Staate
gegenuiber. Der Staat ist nach der schon von Augustinus
und Gelasius I. vertretenen und dann von Thomas v. A.
erneuerten und festgehaltenen Theorie, die Leo XIIL
endgiiltig bestétigt hat, vollkommen selbstandig auf sei-
nem Gebiet, wie die Kirche auf dem ihrigen. Die Kirche
hat also niemals ein Recht, sich einzumischen, solange
der Staat, seinem obersten Gesetz, dem Gesetz des Ge-
meinwohles treu gehorchend, die Untertanen leitet und



Mathis, Wo steht die heutige Béchtsauffassung? 523

seine Malflnahmen trifft. Nur wenn staatliche Anordnun-
gen durch Verletzung der Gebote der Sittlichkeit das See-
lenheil gefahrden, wenn der Staat die fir ihn geltende
Grundnorm der Gerechtigkeit schwer verletzt, wenn er
die von Gott verlichenen Rechte der Kirche millachtet,
nur dann hat die Kirche das Recht, ihre Stimme zu er-
heben, sich einzumischen, etwa zu erkldren, daff ein Ge-
setz dem Naturrecht widerstreite und daBl es deshalb fiir
die Katholiken im Gewissen nicht verbindlich sei. Hier
macht die Kirche Gebrauch von ihrer potestas indirecta
in temporalia, von ihrer Gewalt auf weltlich-staatlichem
Gebiet.

Daf} der Seelsorger auch da, wo ihm in Fragen des
sozialen und des offentlichen Lebens das Recht zusteht,
zu belehren und zu mahnen, von seinem Recht klugen
Gebrauch machen mufi, zumal wenn er die Kanzel zur
Belehrung beniitzen will, versteht sich von selbst. Aber
anderseits ist auch zu betonen, dafl es durchaus nicht
einfachhin ins ‘Ermessen des einzelnen Seelsorgers ge-
stellt ist, ob er solche Fragen behandeln will, es gibt
Fragen der berithrten Art, deren Behandlung der Seel-
sorger nur auf Kosten der Pflichterfiilllung und Gewis-
senhaftigkeit vermeiden kann.?)

Wo stent die heutige Rechtsuuffussung?

Von P. Burkhard Mathis O. M. Cap., Solothurn (Schweiz).

Sachgemal ergibt sich die Antwort auf Gegenwarls-
fragen aus den neuesten Bucherscheinungen und den
entsprechenden Fachzeitschriften, die ja gewohnlich
nichts anderes sind, als eine Stellungnahme zu den lau-
fenden Ereignissen oder herrschenden Ansichten. Ein
Uberblick nun iiber die verschiedenen Schrifterzeugnisse
der Rechtswissenschaft ergibt folgendes Bild:

1. Im Deutschen Reich steht die Um- und Einstel-
lung des Rechtes auf das Nationalsozialistische Dritte
Reich im Vordergrund. Unter dem Guten, das sich bu-
chen 14Bt, verdient sicher besondere Erwahnung die Ab-
sage von der sogenannten ,reinen Rechtslehre™ eines
H. Kelsen u. a., welche als Nachtreter von Kant das Recht
so abstrakt und ideell-formell auffalten, als ob es mit dem

%) Sehr beachtenswert ist immer noch, was Prof. Dr Leopold Kop-
ler im 81. Jahrgang der Theologiseh-praktischen Quartalschrift (1928)
iiber die Frage ,Religion und Politik* ausfithrte (S. 50 ff., 204 ff.,
460 ff., 688 ff.).



